Secondo Maccabei – Indice Generale 
[bookmark: _Toc288558784][bookmark: _Toc291783126][bookmark: _Toc298427455][bookmark: _Toc311519247][bookmark: _Toc62154657]SACRA SCRITTURA 
[bookmark: _Toc62154658]CATECHESI




















[bookmark: _Toc62154659]SECONDO LIBRO DEI MACCABEI 
[bookmark: _Toc288558786][bookmark: _Toc291783128][bookmark: _Toc298427457][bookmark: _Toc311519249][bookmark: _Toc62154660]Commento teologico
























[bookmark: _Toc288558788][bookmark: _Toc291783130][bookmark: _Toc298427459][bookmark: _Toc311519250][bookmark: _Toc62154661]CATANZARO 2013
Primo Samuele - Presentazione

[bookmark: _Toc291783131][bookmark: _Toc298427882][bookmark: _Toc298444578][bookmark: _Toc311519251]
317

[bookmark: _Toc62154662]PRESENTAZIONE



È giusto chiedersi: qual è l’intento, il fine o lo scopo che muove l’agiografo a scrivere questo Secondo Libro dei Maccabei, che è totalmente differente dal Primo Libro, pur essendo la materia quasi identica?
Possiamo affermare che l’autore di queste pagine vuole porre in risalto, in un tempo assai dura per la vita del popolo di Dio, che il suo Signore non è assente dalla vita e dalla storia, ma che Lui è il Presente che sempre vigila e sempre interviene per proteggere, custodire, salvare, conservare nella pace.
In tal senso Esodo e Secondo Libro dei Maccabei possono essere dichiarati Introduzione e Conclusione al Patto dell’Alleanza.
Nell’Esodo il Patto viene stipulato. Dopo circa mille e cinquecento anni questo patto ha ancora valore? Serve a salvare il suo popolo, anche se la struttura del popolo è totalmente diversa? Mancano i profeti. Non vi sono più i re. Il sacerdozio non sempre è all’altezza della sua sacralità e santità.
Il Secondo Libro dei Maccabei rivela che il Signore non ha bisogno delle strutture storiche per la salvezza del suo popolo.
Al Signore occorro persone di buona volontà, pronte ad invocarlo, pregarlo, chiedere che Lui intervenga nella storia e subito la sua presenza si rende manifesta, più che nei tempi antichi, più che al tempo di Mosè, Giosuè, i Giudici, Davide e altri che si sono succeduti nella storia.
Le strutture non sono assolute presso il Signore. Esse sono sempre temporali, relative, quasi di passaggio.
Di passaggio è Mosè. Dopo di Lui cambia la struttura. Di passaggio è Giosuè. Dopo di Lui cambia la struttura. Di passaggio è ogni Giudici. Dopo di loro cambia la struttura. Di passaggio è Samuele. Dopo di Lui cambia la struttura. Di passaggio è anche Davide e tutti i re. Dopo di loro cambia la struttura. Di passaggio sono anche i grandi profeti. Dopo di loro cambia la struttura.
Solo Dio è l’assoluto. Tutta la storia appartiene al momento, al tempo particolare, alle condizioni speciali in cui viene a trovarsi il popolo di Dio.
Solo Dio è colui che è. Tutti gli altri sono chiamati ogni giorno a lasciarsi fare da Dio, rinnovare da Lui, aggiornare da Lui.
Devono lasciarsi aggiornare nei contenuti, nelle metodologie, nelle forme, nelle strutture, nelle modalità di essere e di operare.
Una comunità incapace di aggiornarsi nell’ora attuale della storia è destinata al fallimento, alla morte, alla chiusura nelle sue piccole teorie di distruzione.
Gesù stesso va perennemente aggiornato nella sua verità, nella sua grazia, nelle modalità di vivere la sua vita.
Senza un aggiornamento quotidiano, perenne, diuturno, continuo, non v‘è vita per la Chiesa di Cristo Signore.
Non c’è vita perché manca la vitalità della grazia e della verità operante in essa.
Ma chi dona vita alla comunità non è l’uomo, è il Signore. L’uomo pensa di dare vita alla comunità, aggiornando le strutture, ma lasciando vecchio l’uomo che le deve servire. Dio invece non pensa così.
Il Signore aggiorna le strutture, cambiando gli uomini, chiamando uomini nuovi a fare cose nuove, eleggendo persone nuove perché facciano nuove non le cose antiche, ma le cose nuove dell’oggi di Dio.
Questa opera di novità così viene manifestata così nel Vangelo.
Allora gli si avvicinarono i discepoli di Giovanni e gli dissero: «Perché noi e i farisei digiuniamo molte volte, mentre i tuoi discepoli non digiunano?». E Gesù disse loro: «Possono forse gli invitati a nozze essere in lutto finché lo sposo è con loro? Ma verranno giorni quando lo sposo sarà loro tolto, e allora digiuneranno. Nessuno mette un pezzo di stoffa grezza su un vestito vecchio, perché il rattoppo porta via qualcosa dal vestito e lo strappo diventa peggiore. Né si versa vino nuovo in otri vecchi, altrimenti si spaccano gli otri e il vino si spande e gli otri vanno perduti. Ma si versa vino nuovo in otri nuovi, e così l’uno e gli altri si conservano» (Mt 9,14-17).
Ancora, il regno dei cieli è simile a una rete gettata nel mare, che raccoglie ogni genere di pesci. Quando è piena, i pescatori la tirano a riva, si mettono a sedere, raccolgono i pesci buoni nei canestri e buttano via i cattivi. Così sarà alla fine del mondo. Verranno gli angeli e separeranno i cattivi dai buoni e li getteranno nella fornace ardente, dove sarà pianto e stridore di denti. Avete compreso tutte queste cose?». Gli risposero: «Sì». Ed egli disse loro: «Per questo ogni scriba, divenuto discepolo del regno dei cieli, è simile a un padrone di casa che estrae dal suo tesoro cose nuove e cose antiche» (Mt 13,47-52). 
È il Signore che suscita la persona giusta, chiamandola a prendere la storia in mano per attestare in ogni momento la sua presenza in mezzo al suo popolo.
Quando invece la persona manifesta se stessa e non più il Signore che l’ha chiamata, si compie un atto di altissimo tradimento e di idolatria.
Ed è questo sempre il male della religione e della fede: l’esclusione dalla storia del Signore, il solo Presente di salvezza in mezzo al suo popolo.
Il Signore è il Signore. Tutti gli strumenti sono servi inutili, possono e non possono esserci. Dio non ha alcun bisogno assoluto di essi. 
Quando la persona chiamata si rivestirà di questa grandissima umiltà, allora il Signore riprenderà il suo posto nella storia ed inizierà ad operare la sua salvezza. Compirà l’opera della redenzione. 
Giuda Maccabeo è lo strumento storico di Dio. Ma quest’uomo in ogni momento sa che solo Dio è la salvezza del suo popolo. Solo Lui è la vittoria.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, ci rivesta della sua umiltà, in modo che anche noi possiamo dare il nostro corpo a Dio per la redenzione dei cuori.
Angeli e Santi ci preservino da ogni superbia, empietà, idolatria. 
Catanzaro 25 Dicembre 2013
Natale del Signore 

Secondo Maccabei - Presentazione


[bookmark: _Toc291783132][bookmark: _Toc298427883][bookmark: _Toc298444579][bookmark: _Toc311519252][bookmark: _Toc62154663]INTRODUZIONE



Il Secondo Libro dei Maccabei è opera stupendamente sublime, non per la storia in essa raccontata, bensì per un principio santo che è come la filigrana che accompagna la narrazione dal principio fino alla fine.
Questo principio santo è la nozione di Storia Sacra che viene sviluppata in esso, non so se con coscienza o senza alcuna coscienza dell’agiografo.
Poiché l’autore principale, l’Autori Divino è lo Spirito Santo, di certo lo Spirito del Signore, anche nella non coscienza del suo strumento umano, gli ha fatto scrivere ciò che lui ha voluto che fosse scritto. 
Ed è per questo motivo che questo Secondo Libro dei Maccabei si riveste per la teologia di una importanza inimmaginabile. Entriamo nel vivo della questione.
In questo Secondo Libro dei Maccabei viene superato il concetto di Storia Sacra come qualcosa da doversi considerare cosa del passato.
La Storia Sacra non è il passato di Dio, non è la vecchia storia del Signore, non sono le opere da Lui compiute nei secoli che furono.
La Storia Sacra è la perfetta unità tra passato, presente, futuro della Presenza operatrice di salvezza del nostro Dio.
Potremmo dire in tal senso che Esodo, Vangeli, Apocalisse devono essere considerati un solo Presente di Dio nella nostra storia.
Cambiamo le modalità della presenza, ma la presenza è sempre attuale, è presenza di Dio.
Questo vuol e deve significare una cosa sola. Se la Presenza di Dio oggi non è colta nella nostra storia, se la nostra storia non si riveste dei caratteri della storia sacra, essa è una storia che non produce salvezza. 
Essa non è la storia di Dio nella nostra vita, nel nostro contesto particolare. È una storia dell’uomo e la storia dell’uomo è sempre di morte, mai è di vita.
Di vita è solo la storia che Dio scrive attraverso uomini particolari, speciali, da Lui chiamati e di cui si serve per realizzare oggi la sua salvezza.
Al passato sempre si deve aggiungere il presente di fede. 
Cosa è la Sacra Scrittura se non un perenne, un ininterrotto aggiungere il presente di Dio al suo passato? Senza l’aggiunta del presente, il passato è senza significato. È una cosa morta, lontana, fuori di noi.
Il passato è degli altri, il presente è nostro. Mai vi potrà essere vera fede nel passato se il passato non diviene presente, attualità di Dio oggi.
Questa verità va ben compresa, ma soprattutto santamente vissuta, celebrata, insegnata. Urge educare gli uomini a vedere Dio nel loro presente.
Può vedere Dio oggi, nell’attuale presente, della vita solo chi possiede occhi di Spirito Santo. È Lui che vede, interpreta, aggiorna il passato con il presente divino. È Lui che dona alla nostra fede la perenne attualità, fondandola sulle opere di Dio del passato, ma anche del presente.
Fondere passato e presente e fondare su di essi il vero futuro della nostra speranza è opera di chi possiede la saggezza e l’intelligenza nello Spirito Santo. Fuori dello Spirito del Signore si è ciechi, insensibili, incapaci.
È giusto che questo concetto, questa verità venga fissata ben bene nella mente e nel cuore. La storia sacra è fatta di un passato e di un presente sempre nuovo. Passato e presente un tensione di futuro devono essere una cosa sola. 
Se al passato non si aggiunge il presente, la storia sacra muore, perché muore Dio nella storia. Ora il Dio di Abramo è il Dio Signore della storia. 
Il Secondo Libro dei Maccabei ci attesta la perenne continuazione della Storia Sacra. Il Maccabeo per dare animo forte e cuore risoluto nel combattimento, non si fonda sul passato di Dio, ma sul suo presente.
Oggi cosa manca alla Storia Sacra di ieri? Alla Storia Sacra di Abramo, Mosè, Giosuè, Davide, i Grandi Profeti, i Saggi, Cristo Signore, gli Apostolici?
Manca la Storia Sacra di me, di te, di noi. Manca la Storia Sacra che Dio scrive attraverso la nostra vita. 
Se Dio attraverso me, te, noi oggi non scrive la sua Storia Sacra, Mosè è morto, Cristo è inutile, la Chiesa che io, tu, noi predichiamo è vana.
Manca la Storia Sacra di oggi che attesta la perenne Presenza salvatrice e redentrice di Dio. Oggi Dio salva. Oggi Dio  redime. Oggi Dio è vittoria per il suo popolo. Oggi libera dal male. Oggi giustifica dal peccato. Oggi libera dalla morte. Oggi il Signore crea una nuova vita. Oggi il Signore è l’Onnipotente. Oggi il Signore risuscita. Oggi. Senza l’oggi il passato è un ricordo inutile.
Giuda Maccabeo dona vita al Dio dell’Esodo, al Dio Giosuè, al Dio di Ezechia, al Dio di Geremia, al Dio dei Profeti. Gesù Signore dona vita piena al Dio di tutto l’Antico Testamento. Gli Apostoli danno vita a tutto Cristo Gesù. La Chiesa deve dare vita, oggi, a tutta la rivelazione, deve aggiornare nell’oggi della sua storia tutta la Storia Sacra di ieri. 
Nella Chiesa ogni battezzato è chiamato ad essere lo strumento di Dio per l’aggiornamento della Storia Sacra. La vita di ogni battezzato deve essere la Storia Sacra dell’oggi di Dio, in questo particolare tempo, allo stesso modo di Cristo Signore, allo stesso modo degli Apostoli, allo stesso modo dei Santi.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, ci aiuti a vivere questo stupendo e meraviglioso mistero. Siamo noi oggi la Storia Sacra di Dio.
Angeli e Santi facciamo di noi degli servi inutili nelle mani del nostro Dio e Signore. 
Catanzaro 25 Dicembre 2013
Natale del Signore

Secondo Maccabei - Introduzione


[bookmark: _Toc291783220][bookmark: _Toc298427462][bookmark: _Toc325446272][bookmark: _Toc62154664]CAPITOLO I


[bookmark: _Toc62154665]LETTURA DEL TESTO

		1Ai fratelli Giudei dimoranti in Egitto, salute! I fratelli Giudei che sono a Gerusalemme e nella regione della Giudea augurano una pace sincera. 2Dio voglia concedervi i suoi benefici e ricordarsi della sua alleanza con Abramo, Isacco e Giacobbe, suoi servi fedeli. 3Doni a tutti voi un cuore per adorarlo e per compiere i suoi voleri con spirito generoso e animo pronto. 4Vi apra il cuore alla sua legge e ai suoi precetti e vi conceda pace. 5Esaudisca le vostre preghiere, si riconcili con voi e vi sia propizio e non vi abbandoni nell’ora dell’avversità. 6Così ora noi qui preghiamo per voi.
7Sotto il regno di Demetrio, nell’anno centosessantanove, noi Giudei vi abbiamo scritto: «Nelle calamità e nell’angustia che si è abbattuta su di noi in questi anni, da quando Giasone e i suoi partigiani hanno tradito la terra santa e il regno, 8incendiando il portale e versando sangue innocente, noi abbiamo pregato il Signore e siamo stati esauditi; abbiamo offerto un sacrificio e del fior di farina, abbiamo acceso le lampade e presentato i pani». 9Vi scriviamo per esortarvi a celebrare i giorni delle Capanne nel mese di Chisleu. L’anno centoottantotto.
10I Giudei che sono a Gerusalemme e nella Giudea, il consiglio degli anziani e Giuda, ad Aristòbulo, maestro del re Tolomeo, appartenente alla stirpe dei sacerdoti consacrati con l’unzione, e ai Giudei dell’Egitto salute e prosperità.
11Da grandi pericoli salvati da Dio, lo ringraziamo molto, in quanto abbiamo potuto schierarci contro il re. 12In realtà è lui che ha respinto quanti si erano schierati contro la santa città. 13Infatti il loro capo, recatosi in Persia con il suo esercito creduto invincibile, fu fatto a pezzi nel tempio della dea Nanea, grazie a un tranello tesogli dai sacerdoti di Nanea. 14Con il pretesto di celebrare le nozze con lei, Antioco con i suoi amici si era recato sul posto per prelevarne le immense ricchezze a titolo di dote. 15Dopo che i sacerdoti del tempio di Nanea gliele ebbero mostrate, egli entrò con pochi nel recinto sacro e quelli, chiuso il tempio alle spalle di Antioco 16e aperta una porta segreta nel soffitto, scagliarono pietre e fulminarono il condottiero e i suoi. Poi, fattili a pezzi e tagliate le loro teste, le gettarono a quelli di fuori. 17In tutto sia benedetto il nostro Dio, che ha consegnato alla morte i sacrileghi.
18Apprestandoci a celebrare la purificazione del tempio il venticinque di Chisleu, abbiamo creduto necessario darvi qualche spiegazione, perché anche voi celebriate la festa delle Capanne e del fuoco, apparso quando Neemia offrì sacrifici dopo la ricostruzione del tempio e dell’altare. 19Infatti, quando i nostri padri furono deportati in Persia, i pii sacerdoti di allora, preso il fuoco dall’altare, lo nascosero con cautela nella cavità di un pozzo che aveva il fondo asciutto e là lo misero al sicuro, in modo che il luogo rimanesse ignoto a tutti. 20Dopo un buon numero di anni, quando piacque a Dio, Neemia, inviato dal re di Persia, mandò i discendenti di quei sacerdoti, che avevano nascosto il fuoco, a farne ricerca; quando però ci riferirono che non avevano trovato il fuoco, ma un’acqua spessa, comandò loro di attingerne e portarne. 21Poi, quando furono pronte le offerte per i sacrifici, Neemia comandò ai sacerdoti di aspergere con quell’acqua la legna e quanto vi era sopra. 22Appena questo avvenne e fu trascorso un po’ di tempo, il sole, che prima era coperto da nubi, cominciò a risplendere e si accese un gran rogo, con grande meraviglia di tutti.
23Mentre il sacrificio veniva consumato, i sacerdoti facevano la preghiera e con loro tutti gli altri: Giònata intonava, gli altri continuavano in coro insieme a Neemia. 24La preghiera era formulata in questo modo: «Signore, Signore Dio, creatore di tutto, tremendo e potente, giusto e misericordioso, tu solo re e buono, 25tu solo generoso, tu solo giusto e onnipotente ed eterno, che salvi Israele da ogni male, che hai fatto i nostri padri oggetto di elezione e santificazione, 26accetta il sacrificio offerto per tutto Israele, tuo popolo, custodisci la tua porzione e santificala. 27Riunisci i nostri dispersi, libera quelli che sono schiavi in mano alle nazioni, guarda benigno i disprezzati e gli oltraggiati; sappiano così le nazioni che tu sei il nostro Dio. 28Punisci quelli che ci opprimono e ci ingiuriano con superbia. 29Trapianta il tuo popolo nel tuo luogo santo, come ha detto Mosè».
30I sacerdoti a loro volta cantavano inni. 31Poi, quando le vittime furono consumate, Neemia ordinò che il resto dell’acqua venisse versato sulle pietre più grosse. 32Fatto questo, si accese una fiamma, la quale tuttavia fu assorbita dal bagliore del fuoco acceso sull’altare. 33Quando il fatto fu divulgato e al re dei Persiani fu annunciato che, nel luogo dove i sacerdoti deportati avevano nascosto il fuoco, era comparsa acqua, con la quale poi i compagni di Neemia avevano purificato le cose necessarie al sacrificio, 34il re fece cingere il luogo e lo dichiarò sacro, dopo aver accertato il fatto. 35Il re ricevette molti doni da quelli che aveva favorito e ne diede loro a sua volta. 36I compagni di Neemia chiamarono questo liquido neftar, che significa purificazione; ma i più lo chiamano nafta.

	
[bookmark: _Toc62154666]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO

I. [bookmark: _Toc62154667]LETTERE AI GIUDEI D’EGITTO

1. [bookmark: _Toc62154668]PRIMA LETTERA


[bookmark: _Toc325446273]1Ai fratelli Giudei dimoranti in Egitto, salute! I fratelli Giudei che sono a Gerusalemme e nella regione della Giudea augurano una pace sincera.
Il Secondo Libro dei Maccabei inizia con una lettera scritta da Giudei di Gerusalemme ai Giudei dimoranti in Egitto.
Ai fratelli Giudei dimoranti in Egitto, salute! 
I fratelli Giudei che sono a Gerusalemme e nella regione della Giudea augurano una pace sincera.
La comunione nella fede deve essere sempre alimentata. Le distanze spesso separano anche dalla retta fede.
È facile in terre lontane farsi lontani anche dalla fede che si vive nelle regioni di origine.
Una lettera può creare comunione, può ridare verità alla fede, può rinsaldare i rapporti religiosi.
San Paolo spesso crea comunione e rinsalda i rapporti con la verità attraverso la via epistolare. Lui ha scritto ben tredici Lettere alle comunità cristiane delle origini.
In queste Lettere si stabilisce, si definisce, si espone la verità della fede e si invitano i lettori a conformarsi ad essa.
I Giudei della Palestina augurano ai loro fratelli in terra d’Egitto pace sincera.
La pace è il più grande dono di Dio. La pace è tutto l’uomo. Pace con Dio, pace con i fratelli, pace con il creato, pace con il Cielo e pace con la terra.
2Dio voglia concedervi i suoi benefici e ricordarsi della sua alleanza con Abramo, Isacco e Giacobbe, suoi servi fedeli.
Viene ora ricordato che tra i Giudei e Dio vi è un patto, un’alleanza e che ogni grazia discende e matura i suoi frutti solo nel quadro e nei cardini dell’alleanza, sancita, stipulata, celebrata.
Dio voglia concedervi i suoi benefici e ricordarsi della sua alleanza con Abramo, Isacco e Giacobbe, suoi servi fedeli.
Dio ha fatto un’alleanza con i loro Padri. Di questa alleanza Dio dovrà sempre ricordarsi e concedere i benefici promessi in questo patto.
Ma cosa vuol dire chiedere al Signore che conceda i suoi benefici e si ricordi della sua alleanza?
Dio mai deve smettere di essere il Dio dell’uomo, il Dio creatore della sua vita. Sempre lui dovrà essere il nostro creatore, colui che ci dona la vita. 
Dio mai deve smettere il Padre buono, misericordioso, che attende che noi ritorniamo al suo cuore, al suo amore, alla sua verità, alla sua parola.
Dio mai deve smettere di elargirci il suo perdono. Il suo perdono è anche mozione interiore perché noi torniamo a Lui con tutto il cuore. 
Dio mai deve smettere di essere il Pastore che va in cerca delle sue pecore, smarrite e disperse, dilaniate dai lupi della sera.
In fondo si chiede a Dio di rimanere in eterno Dio. L’uomo può anche perdere la sua identità di uomo. Dio mai dovrà smettere di essere Dio per l’uomo.
È prima di ogni altra cosa Dio è datore di vita, Padre di vita, Padre di perdono, Padre di misericordia, Padre di amore. 
Dio dovrà ricordarsi sempre che ha stretto un patto di alleanza con il suo popolo. E questo patto lo obbliga a rimanere sempre fedele ad esso.
Anche se il popolo si smarrisce e si perde, spetta a Lui andare, trovarlo, chiamarlo, ricondurlo nella sua verità.
È su questa verità di Dio che si fonda tutto il mistero della redenzione. Senza questa verità non si comprenderebbe nulla del nostro Dio. 
3Doni a tutti voi un cuore per adorarlo e per compiere i suoi voleri con spirito generoso e animo pronto.
Ecco cosa dovrà fare il Signore per i Giudei che sono in Egitto.
Doni a tutti voi un cuore per adorarlo e per compiere i suoi voleri con spirito generoso e animo pronto.
Dio deve creare in loro un cuore per adorarlo. Dio deve infondere in loro un cuore per compiere i suoi voleri con spirito generoso e animo pronto.
Dio vuole essere amato dall’uomo. È Lui che deve provvedere a dare un cuore ricco d’amore, pietà, obbedienza, buona volontà.
A Lui questo cuore si chiede per noi e per gli altri.
Senza questo cuore quotidianamente creato da Lui, l’uomo rimane con il suo cuore di pietra e ogni vero amore è impossibile.
La preghiera è la vera fonte di vita per ogni uomo. L’uomo ha bisogno di tutto. Tutto deve chiedere al suo Dio e Signore. 
4Vi apra il cuore alla sua legge e ai suoi precetti e vi conceda pace.
Ecco cosa si chiede ancora per i Giudei dell’Egitto.
Il Signore ci apra il cuore alla sua legge e ai suoi precetti e vi conceda pace.
La legge va osservata. I precetti vanno custoditi e vissuti con amore. 
Chi deve aprire il cuore alla legge e ai precetti della vita è il Signore.
Chi deve donare la pace è il Signore.
Il Signore apre il cuore alla legge e ai precetti, l’uomo li osserva, scende la pace nel suo cuore.
Ma tutto è per dono del Signore. È però un dono che l’uomo deve sempre chiedere con preghiera incessante.
5Esaudisca le vostre preghiere, si riconcili con voi e vi sia propizio e non vi abbandoni nell’ora dell’avversità.
Ecco cosa dovrà fare anche il Signore, su richiesta dei Giudei di Gerusalemme.
Deve esaudire le preghiera dei Giudei che vivono in Egitto, si deve riconciliare con loro ed essere loro propizio. Non deve abbandonarli nell’ora dell’avversità.
Il Signore deve essere loro vita perenne, per ogni momento della loro storia.
Dio deve essere il loro Signore, Signore di vita e di benedizione, Signore che crea nuovi i loro cuori e li disponga verso la legge e verso i suoi decreti. 
6Così ora noi qui preghiamo per voi.
Così pregano i Giudei di Gerusalemme per i Giudei dell’Egitto.
In questi giorni questa è la loro preghiera. Cosa faranno domani non lo sanno.
Oggi però il loro cuore è in preghiera per quanti vivono nell’Egitto. 
7Sotto il regno di Demetrio, nell’anno centosessantanove, noi Giudei vi abbiamo scritto: «Nelle calamità e nell’angustia che si è abbattuta su di noi in questi anni, da quando Giasone e i suoi partigiani hanno tradito la terra santa e il regno,
Sotto il regno di Demetrio, nell’anno centosessantanove. Noi Giudei vi abbiamo scritto:
Nelle calamità e nell’angustia che si è abbattuta su di noi in questi anni, da quando Giasone e i suoi partigiani hanno tradito la terra santa e il regno….
Ora si dà loro notizie dei guai che i Giudei di Gerusalemme e della Giudea hanno dovuto sopportare.
Primi fautori e responsabili di questi sono Giasone e i suoi partigiani. Sono essi che hanno tradito la terra santa e il regno.
È a causa di questo tradimento che i guai si sono abbattuti sopra di essi.
8incendiando il portale e versando sangue innocente, noi abbiamo pregato il Signore e siamo stati esauditi; abbiamo offerto un sacrificio e del fior di farina, abbiamo acceso le lampade e presentato i pani».
I guai per il popolo del Signore sono sempre di ordine religioso, di fede.
In Gerusalemme è stato incendiato il portale e versato sangue innocente.
Come sono stati allontanati questi guai? Con la preghiera incessante.
Noi abbiamo pregato il Signore e siamo stati esauditi.
Abbiamo offerto un sacrificio e del fior di farina, abbiamo acceso le lampade e presentato i pani.
Il culto nel tempio di Gerusalemme viene ripristinato. Tutto questo è avvenuto per la preghiera incessante da essi elevata al trono dell’Altissimo.
9Vi scriviamo per esortarvi a celebrare i giorni delle Capanne nel mese di Chisleu. L’anno centoottantotto.
Ecco il fine della lettera.
Vi scriviamo per esortarci a celebrare i giorni delle capanne nel mese di Chisleu.
Questa lettera è stata scritta l’anno centoottantotto.
La festa delle Capanne risale ai tempi di Mosè. Essa è il ricordo della dimora dei figli di Israele in Egitto.
Ora a questa festa viene data particolare solennità a causa della preghiera elevata ed esaudita. Dio è ritornato nella sua tenda santa.
Tutti i Giudei sparsi nel mondo dovranno gioire per questo ritorno del Signore nella sua casa santa. 
Dovranno gioire celebrando con solennità la feste delle Capanne nel giorno loro indicato.
Così si viene a stabilire un’altra profonda comunione. Comunione nella fede. Comunione nella preghiera. Comunione nella gioia. Comunione nelle celebrazioni.
Una stessa fede, una stessa celebrazione, una stessa ritualità, una stessa gioia. Una stessa fede, uno stesso cuore, un cuore solo e un’anima sola. 

2. [bookmark: _Toc62154669]SECONDA LETTERA
[bookmark: _Toc62154670]Indirizzo 

10I Giudei che sono a Gerusalemme e nella Giudea, il consiglio degli anziani e Giuda, ad Aristòbulo, maestro del re Tolomeo, appartenente alla stirpe dei sacerdoti consacrati con l’unzione, e ai Giudei dell’Egitto salute e prosperità.
Ora viene scritta una secondo lettera.
I Giudei che sono a Gerusalemme e nella Giudea, il consiglio degli anziani e Giuda, ad Aristòbulo, maestro del re Tolomeo, appartenente alla stirpe dei sacerdoti consacrati con l’unzione, e ai Giudei dell’Egitto salute e prosperità.
Tutti i Giudei che sono in Gerusalemme, in forma ufficiale, scrivo in forma ufficiale ai Giudei dell’Egitto.
La lettera è indirizzata ad Aristòbulo, sacerdote, e a tutti i Giudei dell’Egitto.
Ad essi si augura prosperità e salute. 

[bookmark: _Toc62154671]Ringraziamento per il castigo di Antioco

11Da grandi pericoli salvati da Dio, lo ringraziamo molto, in quanto abbiamo potuto schierarci contro il re.
Anche in questa lettera di parla dei guai subiti e superati.
Da grandi pericoli salvati da Dio, lo ringraziamo molto, in quanto abbiamo potuto schierarci contro il re.
Il re avrebbe voluto soffocare tutto il popolo e la sua fede, le sue feste, la sua religione, le sue tradizioni.
Il popolo è insorto contro i re, si  a lui ribellato, si è schierato contro di lui e il Signore è venuto loro incontro.
Il Signore li ha salvati e loro lo ringraziamo molto.
Quanto è avvenuto, è avvenuto per sua grazia, sua benedizione, sua potente protezione, sua divina difesa e custodia.
12In realtà è lui che ha respinto quanti si erano schierati contro la santa città.
Si confessa Dio il solo autore della vittoria.
In realtà è lui che ha respinto quanti si erano schierati contro la santa città.
È Lui il difensore e il protettore del suo luogo santo. Essi avrebbero voluto distruggerlo, ma Dio si è opposto. Non hanno potuto prevalere. 
13Infatti il loro capo, recatosi in Persia con il suo esercito creduto invincibile, fu fatto a pezzi nel tempio della dea Nanea, grazie a un tranello tesogli dai sacerdoti di Nanea.
Ecco in che modo il Signore ha prevalso.
Infatti il loro capo, recatosi in Persia con il suo esercito creduto invincibile, fu gatto a pezzi nel tempio della dea Nanea, grazie a un tranello tesogli dai sacerdoti di Nanea.
Le guerre non si vincono solo con le armi, con il valore della propria forza.
Si vincono anche con gli inganni, i tranelli, i tradimenti, le imboscate, con l’intelligenza più che con la forza.
Le ar mi invisibili sono più micidiali delle armi visibili. L’intelligenza vale più che la forza fisica. L’inganno vale quanto un grande esercito e molto di più. 
14Con il pretesto di celebrare le nozze con lei, Antioco con i suoi amici si era recato sul posto per prelevarne le immense ricchezze a titolo di dote.
Ecco cosa è avvenuto in quel tempio.
Con il pretesto di celebrare le nozze con lei, Antioco con i suoi amici si era recato sul posto per prelevarne le immense ricchezze a titolo di dote.
Ad Antioco interessavano le ricchezze del tempio, non la donna da sposare.
Lo sposalizio era solamente via per mettere le mani sul grande tesoro.
Atti ed intenzioni non sempre sono in perfetta corrispondenza. Gli atti spesso nascondono le intenzioni, che sono di tutt’altra natura. 
Questo purtroppo è l’uomo. È stato, è, sempre sarà così. L’uomo è un ammasso di inganno, un ingorgo di falsità. 
15Dopo che i sacerdoti del tempio di Nanea gliele ebbero mostrate, egli entrò con pochi nel recinto sacro e quelli, chiuso il tempio alle spalle di Antioco
Dopo che i sacerdoti del tempio di Nanea gliele ebbero mostrate, egli entrò con pochi nel recinto sacro e quelli, chiuso il tempio alle spalle di Antioco…
Antioco è chiuso nel tempio con soli pochi uomini. Soli pochi uomini significa sconfitta, disfatta, morte.
Un re è custodito dal suo esercito. Un re senza esercito, è spacciato, finito. 
16e aperta una porta segreta nel soffitto, scagliarono pietre e fulminarono il condottiero e i suoi. Poi, fattili a pezzi e tagliate le loro teste, le gettarono a quelli di fuori.
E aperta una porta segreta nel soffitto, scagliarono pietre e fulminarono il condottiero e i suoi.
Poi, fattili a pezzi e tagliate le loro teste, le gettarono a quelli di fuori.
Così fu la misera fine dell’ingordo e insaziabile cercatore di ricchezza che è stato Antioco. Fu ucciso dalla sua ingordigia.
Ma ognuno è ucciso dal suo vizio, dal suo peccato, dalla sua malvagità.
17In tutto sia benedetto il nostro Dio, che ha consegnato alla morte i sacrileghi.
Ora si benedice il Signore per questa morte.
In tutto sia benedetto il nostro Dio, che ha consegnato alla morte i sacrileghi.
Antioco si è schierato contro il tempio di Gerusalemme, trova la morte in un altro tempio, in un tempio lontano che lui era andato a depredare.
Pecca contro il tempio santo di Dio, in un tempio trova la morte. 

[bookmark: _Toc62154672]Il fuoco sacro miracolosamente conservato

18Apprestandoci a celebrare la purificazione del tempio il venticinque di Chisleu, abbiamo creduto necessario darvi qualche spiegazione, perché anche voi celebriate la festa delle Capanne e del fuoco, apparso quando Neemia offrì sacrifici dopo la ricostruzione del tempio e dell’altare.
Ora le Lettera indica il motivo per cui i Giudei dell’Egitto sono invitati a celebrare la festa delle Capanne il venticinque del mese di Chisleu.
Apprestandoci a celebrare la purificazione del tempio il venticinque di Chisleu, abbiamo creduto necessario darci qualche spiegazione, perché anche voi celebriate la festa delle capanne e del fuoco, apparso quando Neemia offrì sacrifici dopo la ricostruzione del tempio e dell’altare.
Un fuoco appare mentre Neemia sta offrendo sacrifici dopo la ricostruzione del tempio e dell’altare. 
Cosa è  questo  fuoco apparso misteriosamente? Vi è un significato particolare, speciale? Quale rivelazione è legata ad esso?
19Infatti, quando i nostri padri furono deportati in Persia, i pii sacerdoti di allora, preso il fuoco dall’altare, lo nascosero con cautela nella cavità di un pozzo che aveva il fondo asciutto e là lo misero al sicuro, in modo che il luogo rimanesse ignoto a tutti.
Infatti, quando i nostri padri furono deportati in Persia, i pii sacerdoti di allora, preso il fuoco dall’altare, lo nascosero con cautela nella cavità di un pozzo che aveva il fondo asciutto e là lo misero al sicuro, in modo che il luogo rimanesse ignoto a tutti. 
Una verità fisica va subito annunciata. È proprio della natura del fuoco spegnersi, se non viene alimentato. Nascondere il fuoco e non alimentarlo, significa sicuro spegnimento.
Sotto la cenere può resistere qualche giorno per mancanza d’aria, ma poi alla fine si consuma, si spegne proprio per mancanza d’aria.
20Dopo un buon numero di anni, quando piacque a Dio, Neemia, inviato dal re di Persia, mandò i discendenti di quei sacerdoti, che avevano nascosto il fuoco, a farne ricerca; quando però ci riferirono che non avevano trovato il fuoco, ma un’acqua spessa, comandò loro di attingerne e portarne.
Dopo un buon numero di anni, quando piacque a Dio, neemia, inviato dal re di Persia, mandò i discendenti di quei sacerdoti, che avevano nascosto il fuoco, a farne ricerca.
Quando però ci riferirono che non avevano trovato il fuoco, ma un’acqua spessa, comandò loro di attingerne e portarne.
Quando erano stati mandati a cercare il fuoco non lo trovano, trovano invece dell’acqua spessa. Viene comandato loro di attingerne portarne. 
21Poi, quando furono pronte le offerte per i sacrifici, Neemia comandò ai sacerdoti di aspergere con quell’acqua la legna e quanto vi era sopra.
Poi, quando furono portate le offerte per i sacrifici, Neemia comandò ai sacerdoti di aspergere con quell’acqua la legna e quanto vi era sopra.
Con l’acqua spessa viene ora asperso quanto dovrà essere offerto al Signore. 
22Appena questo avvenne e fu trascorso un po’ di tempo, il sole, che prima era coperto da nubi, cominciò a risplendere e si accese un gran rogo, con grande meraviglia di tutti.
Appena questo avvenne e fu trascorso un po’ di tempo, il sole, che prima era coperto da nubi, cominciò a  risplendere e si accese un gran rogo, con grande meraviglia di tutti.
Ricordiamo che il sacrificio era stato asperso con l’acqua spessa attinta nel pozzo. 
23Mentre il sacrificio veniva consumato, i sacerdoti facevano la preghiera e con loro tutti gli altri: Giònata intonava, gli altri continuavano in coro insieme a Neemia.
Mentre il sacrificio veniva consumato, i sacerdoti facevano la preghiera e con loro tutti gli altri.
Giònata intonava, gli altri continuavano in coro insieme a Neemia.
Il sacrificio viene accompagnato con canti di gioia e di esultanza. 
24La preghiera era formulata in questo modo: «Signore, Signore Dio, creatore di tutto, tremendo e potente, giusto e misericordioso, tu solo re e buono,
Viene ora riferito il contenuto della preghiera.
La preghiera era formulata in questo modo.
Signore, Signore Dio, creatore di tutto, tremendo e potente, giusto e misericordioso tu solo re e buono…
Il Signore Dio, il Creatore di tutto è tremendo e potente. È giusto e misericordioso. Solo lui è re ed è buono.
Armonizzare i contrari è proprio della sapienza eterna di Dio.
Solo la sapienza eterna può armonizzare questi contrari: tremendo – potente,  giusto – misericordioso, re – bontà. 
Solo Lui, nessun altro. L’uomo spesso è una cosa sola. Solo quando viene afferrato dalla divina sapienza eterna entra anche lui in questa armonizzazione perfetta. 
La santità consiste proprio in questo: nell’armonizzare i contrari. 
25tu solo generoso, tu solo giusto e onnipotente ed eterno, che salvi Israele da ogni male, che hai fatto i nostri padri oggetto di elezione e santificazione,
Ecco ancora chi è Dio.
Tu solo generoso, tu solo giusto e onnipotente ed eterno, che salvi Israele da ogni male, che hai fatto i nostri padri oggetto di elezione e santificazione….
Dio è confessato generoso, giusto, onnipotente, eterno, salvatore di Israele.
È Dio che ha fatto i loro padri oggetto di elezione e santificazione.
Israele è da Dio, non oggi, fin da sempre è da Dio. Lui è dalla generosità di Dio. È dalle generosità del suo amore e della sua misericordia.
Israele esiste non per suo merito, ma perché il Signore ha fatto oggetto di elezione e di santificazione i loro padri.
Nessuno è da se stesso, per se stesso. Ognuno è da Dio. È dalla sua elezione, dalla sua santificazione, dalla sua volontà di bene, dalla generosità del suo amore.  Siamo dalla sua grande misericordia e pietà. È lui che opera  tutto in tutti, fin da sempre per sempre.
26accetta il sacrificio offerto per tutto Israele, tuo popolo, custodisci la tua porzione e santificala.
Al Signore, che è tutto questo, si chiede di accettare il sacrificio offerto da tutto Israele, suo popolo. A Lui si chiede di custodire la sua porzione e santificarla.
Chi offre il sacrificio è tutto Israele. Tutto Israele non è quello che vive in Palestina, nella Terra Promessa. Tutto Israele è ogni figlio di Abramo, in qualsiasi punto della terra si trovi.
Questa visione di universalità deve accompagnare la nostra preghiera. 
Prega un cristiano, prega tutto il corpo di Cristo, prega cielo e terra insieme.
Pecca un cristiano, pecca tutto il corpo di Cristo. È il corpo di Cristo che viene insudiciato, abbassato, sporcato, condotto nella morte.
A Dio si chiede di custodire la sua porzione e di santificarla.
La porzione di Dio è Israele sulla terra. È il suo popolo. Questa sua porzione, questo suo popolo deve essere santificato da Dio.
Solo Dio può santificarlo. Nessun altro. Neanche da se stesso si può santificare. La santificazione è dono che Dio fa di se stesso all’uomo.
27Riunisci i nostri dispersi, libera quelli che sono schiavi in mano alle nazioni, guarda benigno i disprezzati e gli oltraggiati; sappiano così le nazioni che tu sei il nostro Dio.
Ecco cosa si chiede ancora al Signore.
Riunisci i nostri dispersi, libera quelli che sono schiavi in mano alle nazioni, guarda benigno i disprezzati e gli oltraggiati.
Sappiano così le nazioni che tu sei il nostro Dio.
Donando vita piena a tutti i figli di Israele sparsi nel mondo, sotto ogni condizione, il Signore mostra la sua verità.
Mostra di essere il solo vero unico Dio vivo. Mostra di esser veramente il Dio di Israele. 
Dio manifesta la sua verità liberando e ricomponendo Israele, ricostruendolo nella sua unità.
Ognuno è ciò che mostra di sé. Dio non solo deve essere Dio. Deve anche mostrarsi di essere Dio. Se non si mostra nella sua verità, nessuno potrà mai credere in Lui. 
Dio manifesta la sua verità agendo in favore del suo popolo e riportandolo nella pienezza della vita.
28Punisci quelli che ci opprimono e ci ingiuriano con superbia.
Ora la preghiera volge lo sguardo verso i nemici del popolo di Israele.
Punisci quelli che ci opprimono e ci ingiuriamo con superbia.
Questa preghiera sarà soppressa per sempre da Gesù.
Gesù vuole che si amino i nemici e che si prega per i persecutori. Lui dalla croce chiese perdono a Dio per i suoi carnefici. 
29Trapianta il tuo popolo nel tuo luogo santo, come ha detto Mosè».
Ora si chiede a Dio che riunisca tutti i figli dispersi tra le nazioni.
Mosè aveva dette queste cose nel Deuteronomio, al momento di congedarsi dal suo popolo, prima di essere tolto loro per sempre.  
Quando tutte queste cose che io ti ho poste dinanzi, la benedizione e la maledizione, si saranno realizzate su di te e tu le richiamerai alla tua mente in mezzo a tutte le nazioni dove il Signore, tuo Dio, ti avrà disperso, se ti convertirai al Signore, tuo Dio, e obbedirai alla sua voce, tu e i tuoi figli, con tutto il cuore e con tutta l’anima, secondo quanto oggi ti comando, allora il Signore, tuo Dio, cambierà la tua sorte, avrà pietà di te e ti raccoglierà di nuovo da tutti i popoli in mezzo ai quali il Signore, tuo Dio, ti aveva disperso. Quand’anche tu fossi disperso fino all’estremità del cielo, di là il Signore, tuo Dio, ti raccoglierà e di là ti riprenderà. Il Signore, tuo Dio, ti ricondurrà nella terra che i tuoi padri avevano posseduto e tu ne riprenderai il possesso. Egli ti farà felice e ti moltiplicherà più dei tuoi padri.
Il Signore, tuo Dio, circonciderà il tuo cuore e il cuore della tua discendenza, perché tu possa amare il Signore, tuo Dio, con tutto il cuore e con tutta l’anima e viva. Il Signore, tuo Dio, farà cadere tutti questi giuramenti imprecatori sui tuoi nemici e su quanti ti odieranno e perseguiteranno. Tu ti convertirai, ascolterai la voce del Signore e metterai in pratica tutti questi comandi che oggi ti do. Il Signore, tuo Dio, ti farà sovrabbondare di beni in ogni lavoro delle tue mani, nel frutto delle tue viscere, nel frutto del tuo bestiame e nel frutto del tuo suolo. Il Signore, infatti, gioirà di nuovo per te facendoti felice, come gioiva per i tuoi padri, quando obbedirai alla voce del Signore, tuo Dio, osservando i suoi comandi e i suoi decreti, scritti in questo libro della legge, e quando ti sarai convertito al Signore, tuo Dio, con tutto il cuore e con tutta l’anima.
Questo comando che oggi ti ordino non è troppo alto per te, né troppo lontano da te. Non è nel cielo, perché tu dica: “Chi salirà per noi in cielo, per prendercelo e farcelo udire, affinché possiamo eseguirlo?”. Non è di là dal mare, perché tu dica: “Chi attraverserà per noi il mare, per prendercelo e farcelo udire, affinché possiamo eseguirlo?”. Anzi, questa parola è molto vicina a te, è nella tua bocca e nel tuo cuore, perché tu la metta in pratica. 
Vedi, io pongo oggi davanti a te la vita e il bene, la morte e il male. Oggi, perciò, io ti comando di amare il Signore, tuo Dio, di camminare per le sue vie, di osservare i suoi comandi, le sue leggi e le sue norme, perché tu viva e ti moltiplichi e il Signore, tuo Dio, ti benedica nella terra in cui tu stai per entrare per prenderne possesso. Ma se il tuo cuore si volge indietro e se tu non ascolti e ti lasci trascinare a prostrarti davanti ad altri dèi e a servirli, oggi io vi dichiaro che certo perirete, che non avrete vita lunga nel paese in cui state per entrare per prenderne possesso, attraversando il Giordano. Prendo oggi a testimoni contro di voi il cielo e la terra: io ti ho posto davanti la vita e la morte, la benedizione e la maledizione. Scegli dunque la vita, perché viva tu e la tua discendenza, amando il Signore, tuo Dio, obbedendo alla sua voce e tenendoti unito a lui, poiché è lui la tua vita e la tua longevità, per poter così abitare nel paese che il Signore ha giurato di dare ai tuoi padri, Abramo, Isacco e Giacobbe» (dt 30,1-20). 
Trapianta il tuo popolo nel tuo luogo santo, come ha detto Mosè.
È questa la più potente delle azioni del Signore: raccogliere tutti i figli dispersi, riconducendoli nella loro terra. 
30I sacerdoti a loro volta cantavano inni.
I sacerdoti a loro volta cantavano inni. Gli inni sempre sono il canto delle opere di Dio, opere misteriose, ricche di misericordia e di grande giustizia. 
31Poi, quando le vittime furono consumate, Neemia ordinò che il resto dell’acqua venisse versato sulle pietre più grosse.
Poi, quando le vittime furono consumate, Neemia ordinò che il resto dell’acqua venisse versato sulle pietre più grosse.
L’acqua è quella spessa trovata in fondo al pozzo.
32Fatto questo, si accese una fiamma, la quale tuttavia fu assorbita dal bagliore del fuoco acceso sull’altare.
Fu fatto questo, si accese una fiamma, la quale tuttavia fu assorbita dal bagliore del fuoco accesso sull’altare. 
È come se la fiamma sulle pietre e la fiamma dell’altare fossero divenute una sola fiamma. 
33Quando il fatto fu divulgato e al re dei Persiani fu annunciato che, nel luogo dove i sacerdoti deportati avevano nascosto il fuoco, era comparsa acqua, con la quale poi i compagni di Neemia avevano purificato le cose necessarie al sacrificio,
Quando il fatto fu divulgato e al re dei Persiani fu annunciato che, nel luogo dove i sacerdoti deportati avevano nascosto il fuoco, era comparsa acqua, con la quale poi i compagni di Neemia avevano purificato le cose necessarie al sacrificio…
Ora la notizia viene comunicata al re dei Persiani. Al re viene comunicata ogni cosa, dal nascondimento del fuoco, alla scoperta dell’acqua, al fuoco che si era acceso.  Non gli fu tenuto nascosto nulla. 
34il re fece cingere il luogo e lo dichiarò sacro, dopo aver accertato il fatto.
Il re fa cingere il luogo e lo dichiarò sacro, dopo aver accertato il fatto.
35Il re ricevette molti doni da quelli che aveva favorito e ne diede loro a sua volta.
Il re ricevette molti doni da quelli che aveva favorito e ne diede loro a sua volta.
Non si comprende questo intervento del re. Neanche si comprende questa notizia sui doni ricevuti e fatti. 
36I compagni di Neemia chiamarono questo liquido neftar, che significa purificazione; ma i più lo chiamano nafta.
I compagni di Neemia chiamarono questo liquido neftar – la nostra nafta - che significa purificazione, ma i più lo chiamarono nafta.
Rimane un questione da puntualizzare circa il racconto del fuoco.
In questo racconto si vuole manifestare la presenza del Signore in mezzo al suo popolo. Il fuoco che discende dal cielo è segno che Dio è con il suo popolo.
Lo attesta il racconto di Elia, il grande profeta del Dio vivente.
Dopo molti giorni la parola del Signore fu rivolta a Elia, nell’anno terzo: «Va’ a presentarti ad Acab e io manderò la pioggia sulla faccia della terra». Elia andò a presentarsi ad Acab.
A Samaria c’era una grande carestia. Acab convocò Abdia, che era il maggiordomo. Abdia temeva molto il Signore; quando Gezabele uccideva i profeti del Signore, Abdia aveva preso cento profeti e ne aveva nascosti cinquanta alla volta in una caverna e aveva procurato loro pane e acqua. Acab disse ad Abdia: «Va’ nella regione verso tutte le sorgenti e tutti i torrenti; forse troveremo erba per tenere in vita cavalli e muli, e non dovremo uccidere una parte del bestiame». Si divisero la zona da percorrere; Acab andò per una strada da solo e Abdia per un’altra da solo.
Mentre Abdia era in cammino, ecco farglisi incontro Elia. Quello lo riconobbe e cadde con la faccia a terra dicendo: «Sei proprio tu il mio signore Elia?». Gli rispose: «Lo sono; va’ a dire al tuo signore: “C’è qui Elia”». Quello disse: «Che male ho fatto perché tu consegni il tuo servo in mano ad Acab per farmi morire? Per la vita del Signore, tuo Dio, non esiste nazione o regno in cui il mio signore non abbia mandato a cercarti. Se gli rispondevano: “Non c’è!”, egli faceva giurare la nazione o il regno di non averti trovato. Ora tu dici: “Va’ a dire al tuo signore: C’è qui Elia!”. Appena sarò partito da te, lo spirito del Signore ti porterà in un luogo a me ignoto. Se io vado a riferirlo ad Acab, egli, non trovandoti, mi ucciderà; ora il tuo servo teme il Signore fin dalla sua giovinezza. Non fu riferito forse al mio signore ciò che ho fatto quando Gezabele uccideva i profeti del Signore, come io nascosi cento profeti, cinquanta alla volta, in una caverna e procurai loro pane e acqua? E ora tu comandi: “Va’ a dire al tuo signore: C’è qui Elia”? Egli mi ucciderà». Elia rispose: «Per la vita del Signore degli eserciti, alla cui presenza io sto, oggi stesso io mi presenterò a lui».
Abdia andò incontro ad Acab e gli riferì la cosa. Acab si diresse verso Elia. Appena lo vide, Acab disse a Elia: «Sei tu colui che manda in rovina Israele?». Egli rispose: «Non io mando in rovina Israele, ma piuttosto tu e la tua casa, perché avete abbandonato i comandi del Signore e tu hai seguito i Baal. Perciò fa’ radunare tutto Israele presso di me sul monte Carmelo, insieme con i quattrocentocinquanta profeti di Baal e con i quattrocento profeti di Asera, che mangiano alla tavola di Gezabele».
Acab convocò tutti gli Israeliti e radunò i profeti sul monte Carmelo. Elia si accostò a tutto il popolo e disse: «Fino a quando salterete da una parte all’altra? Se il Signore è Dio, seguitelo! Se invece lo è Baal, seguite lui!». Il popolo non gli rispose nulla. Elia disse ancora al popolo: «Io sono rimasto solo, come profeta del Signore, mentre i profeti di Baal sono quattrocentocinquanta. Ci vengano dati due giovenchi; essi se ne scelgano uno, lo squartino e lo pongano sulla legna senza appiccarvi il fuoco. Io preparerò l’altro giovenco e lo porrò sulla legna senza appiccarvi il fuoco. Invocherete il nome del vostro dio e io invocherò il nome del Signore. Il dio che risponderà col fuoco è Dio!». Tutto il popolo rispose: «La proposta è buona!».
Elia disse ai profeti di Baal: «Sceglietevi il giovenco e fate voi per primi, perché voi siete più numerosi. Invocate il nome del vostro dio, ma senza appiccare il fuoco». Quelli presero il giovenco che spettava loro, lo prepararono e invocarono il nome di Baal dal mattino fino a mezzogiorno, gridando: «Baal, rispondici!». Ma non vi fu voce, né chi rispondesse. Quelli continuavano a saltellare da una parte all’altra intorno all’altare che avevano eretto. Venuto mezzogiorno, Elia cominciò a beffarsi di loro dicendo: «Gridate a gran voce, perché è un dio! È occupato, è in affari o è in viaggio; forse dorme, ma si sveglierà». Gridarono a gran voce e si fecero incisioni, secondo il loro costume, con spade e lance, fino a bagnarsi tutti di sangue. Passato il mezzogiorno, quelli ancora agirono da profeti fino al momento dell’offerta del sacrificio, ma non vi fu né voce né risposta né un segno d’attenzione.
Elia disse a tutto il popolo: «Avvicinatevi a me!». Tutto il popolo si avvicinò a lui e riparò l’altare del Signore che era stato demolito. Elia prese dodici pietre, secondo il numero delle tribù dei figli di Giacobbe, al quale era stata rivolta questa parola del Signore: «Israele sarà il tuo nome». Con le pietre eresse un altare nel nome del Signore; scavò intorno all’altare un canaletto, della capacità di circa due sea di seme. Dispose la legna, squartò il giovenco e lo pose sulla legna. Quindi disse: «Riempite quattro anfore d’acqua e versatele sull’olocausto e sulla legna!». Ed essi lo fecero. Egli disse: «Fatelo di nuovo!». Ed essi ripeterono il gesto. Disse ancora: «Fatelo per la terza volta!». Lo fecero per la terza volta. L’acqua scorreva intorno all’altare; anche il canaletto si riempì d’acqua. Al momento dell’offerta del sacrificio si avvicinò il profeta Elia e disse: «Signore, Dio di Abramo, di Isacco e d’Israele, oggi si sappia che tu sei Dio in Israele e che io sono tuo servo e che ho fatto tutte queste cose sulla tua parola. Rispondimi, Signore, rispondimi, e questo popolo sappia che tu, o Signore, sei Dio e che converti il loro cuore!». Cadde il fuoco del Signore e consumò l’olocausto, la legna, le pietre e la cenere, prosciugando l’acqua del canaletto. A tal vista, tutto il popolo cadde con la faccia a terra e disse: «Il Signore è Dio! Il Signore è Dio!». Elia disse loro: «Afferrate i profeti di Baal; non ne scappi neppure uno!». Li afferrarono. Elia li fece scendere al torrente Kison, ove li ammazzò.
Elia disse ad Acab: «Va’ a mangiare e a bere, perché c’è già il rumore della pioggia torrenziale». Acab andò a mangiare e a bere. Elia salì sulla cima del Carmelo; gettatosi a terra, pose la sua faccia tra le ginocchia. Quindi disse al suo servo: «Sali, presto, guarda in direzione del mare». Quegli salì, guardò e disse: «Non c’è nulla!». Elia disse: «Tornaci ancora per sette volte». La settima volta riferì: «Ecco, una nuvola, piccola come una mano d’uomo, sale dal mare». Elia gli disse: «Va’ a dire ad Acab: “Attacca i cavalli e scendi, perché non ti trattenga la pioggia!”». D’un tratto il cielo si oscurò per le nubi e per il vento, e vi fu una grande pioggia. Acab montò sul carro e se ne andò a Izreèl. La mano del Signore fu sopra Elia, che si cinse i fianchi e corse davanti ad Acab finché giunse a Izreèl (1Re 18,1-46).
Dopo la morte di Acab, Moab si ribellò a Israele.
Acazia cadde dalla finestra della stanza superiore a Samaria e rimase ferito. Allora inviò messaggeri con quest’ordine: «Andate e interrogate Baal-Zebùb, dio di Ekron, per sapere se sopravviverò a questa mia infermità». Ma l’angelo del Signore disse a Elia, il Tisbita: «Su, va’ incontro ai messaggeri del re di Samaria e di’ loro: “Non c’è forse un Dio in Israele, perché dobbiate andare a consultare Baal-Zebùb, dio di Ekron? Pertanto così dice il Signore: Dal letto, in cui sei salito, non scenderai, ma certamente morirai”». Ed Elia se ne andò.
I messaggeri ritornarono dal re, che domandò loro: «Perché siete tornati?». Gli dissero: «Ci è venuto incontro un uomo che ci ha detto: “Su, tornate dal re che vi ha inviati e ditegli: Così dice il Signore: Non c’è forse un Dio in Israele, perché tu debba mandare a consultare Baal-Zebùb, dio di Ekron? Pertanto, dal letto, in cui sei salito, non scenderai, ma certamente morirai”». Domandò loro: «Qual era l’aspetto dell’uomo che è salito incontro a voi e vi ha detto simili parole?». Risposero: «Era un uomo coperto di peli; una cintura di cuoio gli cingeva i fianchi». Egli disse: «Quello è Elia, il Tisbita!».
Allora gli mandò un comandante di cinquanta con i suoi cinquanta uomini. Questi salì da lui, che era seduto sulla cima del monte, e gli disse: «Uomo di Dio, il re ha detto: “Scendi!”». Elia rispose al comandante dei cinquanta uomini: «Se sono uomo di Dio, scenda un fuoco dal cielo e divori te e i tuoi cinquanta». Scese un fuoco dal cielo e divorò quello con i suoi cinquanta. Il re mandò da lui ancora un altro comandante di cinquanta con i suoi cinquanta uomini. Questi gli disse: «Uomo di Dio, ha detto il re: “Scendi subito”». Elia rispose loro: «Se sono uomo di Dio, scenda un fuoco dal cielo e divori te e i tuoi cinquanta». Scese il fuoco di Dio dal cielo e divorò lui e i suoi cinquanta. Il re mandò ancora un terzo comandante di cinquanta con i suoi cinquanta uomini. Questo terzo comandante di cinquanta salì e, giunto, cadde in ginocchio davanti a Elia e lo supplicò: «Uomo di Dio, sia preziosa ai tuoi occhi la mia vita e la vita di questi tuoi cinquanta servi. Ecco, è sceso un fuoco dal cielo e ha divorato i due primi comandanti di cinquanta con i loro uomini. Ora la mia vita sia preziosa ai tuoi occhi».
L’angelo del Signore disse a Elia: «Scendi con lui e non aver paura di lui». Si alzò e scese con lui dal re e gli disse: «Così dice il Signore: “Poiché hai mandato messaggeri a consultare Baal‑Zebùb, dio di Ekron – non c’è forse un Dio in Israele per consultare la sua parola? –, per questo, dal letto, su cui sei salito, non scenderai, ma certamente morirai”». Difatti morì, secondo la parola del Signore pronunciata da Elia. Al suo posto divenne re suo fratello Ioram, nell’anno secondo di Ioram figlio di Giòsafat, re di Giuda, perché egli non aveva un figlio.
Le altre gesta compiute da Acazia non sono forse descritte nel libro delle Cronache dei re d’Israele? (2Re 1,1-18). 
Allora sorse Elia profeta, come un fuoco; la sua parola bruciava come fiaccola. Egli fece venire su di loro la carestia e con zelo li ridusse a pochi. Per la parola del Signore chiuse il cielo e così fece scendere per tre volte il fuoco. Come ti rendesti glorioso, Elia, con i tuoi prodigi! E chi può vantarsi di esserti uguale? Tu hai fatto sorgere un defunto dalla morte e dagl’inferi, per la parola dell’Altissimo; tu hai fatto precipitare re nella perdizione, e uomini gloriosi dal loro letto.  Tu sul Sinai hai ascoltato parole di rimprovero, sull’Oreb sentenze di condanna. Hai unto re per la vendetta e profeti come tuoi successori. Tu sei stato assunto in un turbine di fuoco, su un carro di cavalli di fuoco; tu sei stato designato a rimproverare i tempi futuri, per placare l’ira prima che divampi, per ricondurre il cuore del padre verso il figlio e ristabilire le tribù di Giacobbe. Beati coloro che ti hanno visto e si sono addormentati nell’amore, perché è certo che anche noi vivremo. (Si 48,1-11). 

Anche con Mosè è sceso dal cielo un fuoco divoratore per distrugge quanti erano una spina nel fianco di Mosè.
Ora Core, figlio di Isar, figlio di Keat, figlio di Levi, con Datan e Abiràm, figli di Eliàb, e On, figlio di Pelet, figli di Ruben, presero altra gente e insorsero contro Mosè, con duecentocinquanta uomini tra gli Israeliti, prìncipi della comunità, membri del consiglio, uomini stimati; si radunarono contro Mosè e contro Aronne e dissero loro: «Basta con voi! Tutta la comunità, tutti sono santi e il Signore è in mezzo a loro; perché dunque vi innalzate sopra l’assemblea del Signore?».
Quando Mosè ebbe udito questo, si prostrò con la faccia a terra; poi parlò a Core e a tutta la gente che era con lui, dicendo: «Domani mattina il Signore farà conoscere chi è suo e chi è santo e se lo farà avvicinare: farà avvicinare a sé colui che egli avrà scelto. Fate questo: prendetevi gli incensieri tu, Core, e tutta la gente che è con te; domani vi metterete il fuoco e porrete incenso davanti al Signore; colui che il Signore avrà scelto sarà santo. Basta con voi, figli di Levi!». Mosè disse poi a Core: «Ora ascoltate, figli di Levi! È forse poco per voi che il Dio d’Israele vi abbia separato dalla comunità d’Israele, facendovi avvicinare a sé per prestare servizio nella Dimora del Signore e stare davanti alla comunità, esercitando per essa il vostro ministero? Egli ha fatto avvicinare a sé te e, con te, tutti i tuoi fratelli, figli di Levi, e ora voi pretendete anche il sacerdozio? Per questo tu e tutta la gente che è con te siete convenuti contro il Signore! E chi è Aronne, perché vi mettiate a mormorare contro di lui?».
Mosè mandò a chiamare Datan e Abiràm, figli di Eliàb; ma essi dissero: «Noi non verremo. È troppo poco per te l’averci fatto salire da una terra dove scorrono latte e miele per farci morire nel deserto, perché tu voglia elevarti anche sopra di noi ed erigerti a capo? Non ci hai affatto condotto in una terra dove scorrono latte e miele, né ci hai dato in eredità campi e vigne! Credi tu di poter privare degli occhi questa gente? Noi non verremo». Allora Mosè si adirò molto e disse al Signore: «Non gradire la loro oblazione; io non ho preso da costoro neppure un asino e non ho fatto torto ad alcuno di loro».
Mosè disse a Core: «Tu e tutta la tua gente trovatevi domani davanti al Signore: tu e loro con Aronne; ciascuno di voi prenda il suo incensiere, vi metta l’incenso e porti ciascuno il suo incensiere davanti al Signore: duecentocinquanta incensieri. Anche tu e Aronne avrete ciascuno il vostro». Essi dunque presero ciascuno un incensiere, vi misero il fuoco, vi posero l’incenso e si fermarono all’ingresso della tenda del convegno, come pure Mosè e Aronne.
Core convocò contro di loro tutta la comunità all’ingresso della tenda del convegno. E la gloria del Signore apparve a tutta la comunità. Il Signore parlò a Mosè e ad Aronne dicendo: «Allontanatevi da questa comunità e io li consumerò in un istante». Essi si prostrarono con la faccia a terra, e dissero: «Dio, Dio degli spiriti di ogni essere vivente! Un uomo solo ha peccato, e vorresti adirarti contro tutta la comunità?». Il Signore parlò a Mosè dicendo: «Parla alla comunità e órdinale: “Ritiratevi dalle vicinanze della dimora di Core, Datan e Abiràm”».
Mosè si alzò e andò verso Datan e Abiràm; gli anziani d’Israele lo seguirono. Egli parlò alla comunità dicendo: «Allontanatevi dalle tende di questi uomini malvagi e non toccate nulla di quanto loro appartiene, perché non periate a causa di tutti i loro peccati». Così quelli si ritirarono dal luogo dove stavano Core, Datan e Abiràm. Datan e Abiràm uscirono e si fermarono all’ingresso delle loro tende con le mogli, i figli e i bambini.
Mosè disse: «Da questo saprete che il Signore mi ha mandato per fare tutte queste opere e che io non ho agito di mia iniziativa. Se questa gente muore come muoiono tutti gli uomini, se la loro sorte è la sorte comune a tutti gli uomini, il Signore non mi ha mandato. Ma se il Signore opera un prodigio, e se la terra spalanca la bocca e li ingoia con quanto appartiene loro, di modo che essi scendano vivi agli inferi, allora saprete che questi uomini hanno disprezzato il Signore». Come egli ebbe finito di pronunciare tutte queste parole, il suolo si squarciò sotto i loro piedi, la terra spalancò la bocca e li inghiottì: essi e le loro famiglie, con tutta la gente che apparteneva a Core e tutti i loro beni. Scesero vivi agli inferi essi e quanto loro apparteneva; la terra li ricoprì ed essi scomparvero dall’assemblea. Tutto Israele che era attorno a loro fuggì alle loro grida, perché dicevano: «La terra non inghiottisca anche noi!».
Un fuoco uscì dal Signore e divorò i duecentocinquanta uomini che offrivano l’incenso (Num 16,1-35). 
Fuoco e Solfo dal cielo cadono sulla città di Sodoma per distruggerla.
I due angeli arrivarono a Sòdoma sul far della sera, mentre Lot stava seduto alla porta di Sòdoma. Non appena li ebbe visti, Lot si alzò, andò loro incontro e si prostrò con la faccia a terra. E disse: «Miei signori, venite in casa del vostro servo: vi passerete la notte, vi laverete i piedi e poi, domattina, per tempo, ve ne andrete per la vostra strada». Quelli risposero: «No, passeremo la notte sulla piazza». Ma egli insistette tanto che vennero da lui ed entrarono nella sua casa. Egli preparò per loro un banchetto, fece cuocere pani azzimi e così mangiarono.
Non si erano ancora coricati, quand’ecco gli uomini della città, cioè gli abitanti di Sòdoma, si affollarono attorno alla casa, giovani e vecchi, tutto il popolo al completo. Chiamarono Lot e gli dissero: «Dove sono quegli uomini che sono entrati da te questa notte? Falli uscire da noi, perché possiamo abusarne!». Lot uscì verso di loro sulla soglia e, dopo aver chiuso la porta dietro di sé, disse: «No, fratelli miei, non fate del male! Sentite, io ho due figlie che non hanno ancora conosciuto uomo; lasciate che ve le porti fuori e fate loro quel che vi piace, purché non facciate nulla a questi uomini, perché sono entrati all’ombra del mio tetto». Ma quelli risposero: «Tìrati via! Quest’individuo è venuto qui come straniero e vuol fare il giudice! Ora faremo a te peggio che a loro!». E spingendosi violentemente contro quell’uomo, cioè contro Lot, si fecero avanti per sfondare la porta. Allora dall’interno quegli uomini sporsero le mani, si trassero in casa Lot e chiusero la porta; colpirono di cecità gli uomini che erano all’ingresso della casa, dal più piccolo al più grande, così che non riuscirono a trovare la porta.
Quegli uomini dissero allora a Lot: «Chi hai ancora qui? Il genero, i tuoi figli, le tue figlie e quanti hai in città, falli uscire da questo luogo. Perché noi stiamo per distruggere questo luogo: il grido innalzato contro di loro davanti al Signore è grande e il Signore ci ha mandato a distruggerli». Lot uscì a parlare ai suoi generi, che dovevano sposare le sue figlie, e disse: «Alzatevi, uscite da questo luogo, perché il Signore sta per distruggere la città!». Ai suoi generi sembrò che egli volesse scherzare.
Quando apparve l’alba, gli angeli fecero premura a Lot, dicendo: «Su, prendi tua moglie e le tue due figlie che hai qui, per non essere travolto nel castigo della città». Lot indugiava, ma quegli uomini presero per mano lui, sua moglie e le sue due figlie, per un grande atto di misericordia del Signore verso di lui; lo fecero uscire e lo condussero fuori della città. Dopo averli condotti fuori, uno di loro disse: «Fuggi, per la tua vita. Non guardare indietro e non fermarti dentro la valle: fuggi sulle montagne, per non essere travolto!». Ma Lot gli disse: «No, mio signore! Vedi, il tuo servo ha trovato grazia ai tuoi occhi e tu hai usato grande bontà verso di me salvandomi la vita, ma io non riuscirò a fuggire sul monte, senza che la sciagura mi raggiunga e io muoia. Ecco quella città: è abbastanza vicina perché mi possa rifugiare là ed è piccola cosa! Lascia che io fugga lassù – non è una piccola cosa? – e così la mia vita sarà salva». Gli rispose: «Ecco, ti ho favorito anche in questo, di non distruggere la città di cui hai parlato. Presto, fuggi là, perché io non posso far nulla finché tu non vi sia arrivato». Perciò quella città si chiamò Soar.
Il sole spuntava sulla terra e Lot era arrivato a Soar, quand’ecco il Signore fece piovere dal cielo sopra Sòdoma e sopra Gomorra zolfo e fuoco provenienti dal Signore. Distrusse queste città e tutta la valle con tutti gli abitanti delle città e la vegetazione del suolo. Ora la moglie di Lot guardò indietro e divenne una statua di sale.
Abramo andò di buon mattino al luogo dove si era fermato alla presenza del Signore; contemplò dall’alto Sòdoma e Gomorra e tutta la distesa della valle e vide che un fumo saliva dalla terra, come il fumo di una fornace.
Così, quando distrusse le città della valle, Dio si ricordò di Abramo e fece sfuggire Lot alla catastrofe, mentre distruggeva le città nelle quali Lot aveva abitato.
Poi Lot partì da Soar e andò ad abitare sulla montagna con le sue due figlie, perché temeva di restare a Soar, e si stabilì in una caverna con le sue due figlie. Ora la maggiore disse alla più piccola: «Nostro padre è vecchio e non c’è nessuno in questo territorio per unirsi a noi, come avviene dappertutto. Vieni, facciamo bere del vino a nostro padre e poi corichiamoci con lui, così daremo vita a una discendenza da nostro padre». Quella notte fecero bere del vino al loro padre e la maggiore andò a coricarsi con il padre; ma egli non se ne accorse, né quando lei si coricò né quando lei si alzò. All’indomani la maggiore disse alla più piccola: «Ecco, ieri io mi sono coricata con nostro padre: facciamogli bere del vino anche questa notte e va’ tu a coricarti con lui; così daremo vita a una discendenza da nostro padre». Anche quella notte fecero bere del vino al loro padre e la più piccola andò a coricarsi con lui; ma egli non se ne accorse, né quando lei si coricò né quando lei si alzò. Così le due figlie di Lot rimasero incinte del loro padre. La maggiore partorì un figlio e lo chiamò Moab. Costui è il padre dei Moabiti, che esistono ancora oggi. Anche la più piccola partorì un figlio e lo chiamò «Figlio del mio popolo». Costui è il padre degli Ammoniti, che esistono ancora oggi (Gen 19,1-38). 
Questo evento misterioso non segna la scoperta del petrolio. Il bitume era già conosciuto ai tempi della Genesi. Esso compare già al tempo della costruzione dell’arca.
Fatti un'arca di legno di cipresso; dividerai l'arca in scompartimenti e la spalmerai di bitume dentro e fuori (Gen 6, 14). 
Si dissero l'un l'altro: "Venite, facciamoci mattoni e cuociamoli al fuoco". Il mattone servì loro da pietra e il bitume da cemento (Gen 11, 3). 
La valle di Siddim era piena di pozzi di bitume; mentre il re di Sòdoma e il re di Gomorra si davano alla fuga, alcuni caddero nei pozzi e gli altri fuggirono sulle montagne (Gen 14, 10). 
Ma non potendo tenerlo nascosto più oltre, prese un cestello di papiro, lo spalmò di bitume e di pece, vi mise dentro il bambino e lo depose fra i giunchi sulla riva del Nilo.
Es 2, 3
I servi del re, che li avevano gettati dentro, non cessarono di aumentare il fuoco nella fornace, con bitume, stoppa, pece e sarmenti (Dn 3, 46)- 
Il fuoco è vera manifestazione di Dio, del Dio che è un fuoco divoratore.
Dio è in mezzo al suo popolo. È fuoco che riscalda e distrugge, abbatte ed esalta. Distrugge i nemici del suo popolo. Esalta e rinnova il suo popolo. 
Dio è in mezzo a Israele. Israele è la sua porzione, il popolo che Lui si è scelto. 
Israele ora ne è sicuro: Dio è con lui. Dio si è riconciliato con il suo popolo. Dio ama ancora il suo popolo.  Dio rinnova il suo popolo con il suo amore.
In questo capitolo è assai vitale per tutti l’idea di comunione: nella fede, negli eventi, nella preghiera, nella celebrazione, nelle feste.
Questa verità è portata al sommo della sua realtà nel corpo mistico di Cristo.
Prega uno, non prega uno, prega il corpo di Cristo. Soffre uno, non soffre uno, soffre il corpo di Cristo. Pecca uno, non pecca uno, pecca il corpo di Cristo.
L’individualismo non è può esistere nella nostra fede. Siamo tutti una cosa sola. Dobbiamo essere tutti una cosa sola visibilmente e invisibilmente, nel mistero e nella realtà, nella verità e nella carità, nei pensieri e nelle opere.
L’unità ha un solo nome: amore, comunione, solidarietà, condivisione. 
Secondo Maccabei – Capitolo I


[bookmark: _Toc62154673]CAPITOLO II


[bookmark: _Toc62154674]LETTURA DEL TESTO

		1Si trova scritto nei documenti che il profeta Geremia ordinò ai deportati di prendere del fuoco, come si è detto, 2e che il medesimo profeta, dando agli stessi deportati la legge, raccomandò loro di non dimenticarsi dei precetti del Signore e di non lasciarsi traviare nei loro pensieri, vedendo i simulacri d’oro e d’argento e il fasto di cui erano circondati, 3e che con altre simili espressioni li esortava a non ripudiare la legge nel loro cuore. 4Si diceva anche nello scritto che il profeta, avuto un oracolo, ordinò che lo seguissero con la tenda e l’arca. Quando giunse presso il monte, dove Mosè era salito e aveva contemplato l’eredità di Dio, 5Geremia salì e trovò un vano a forma di caverna e vi introdusse la tenda, l’arca e l’altare dell’incenso e sbarrò l’ingresso. 6Alcuni di quelli che lo seguivano tornarono poi per segnare la strada, ma non riuscirono a trovarla. 7Geremia, quando venne a saperlo, li rimproverò dicendo: «Il luogo deve restare ignoto, finché Dio non avrà riunito la totalità del popolo e si sarà mostrato propizio. 8Allora il Signore mostrerà queste cose e si rivelerà la gloria del Signore e la nube, come appariva sopra Mosè, come già avvenne quando Salomone chiese che il luogo fosse solennemente santificato». 9Si narrava anche come questi, dotato di sapienza, offrì il sacrificio per la dedicazione e il compimento del tempio. 10E come Mosè aveva pregato il Signore ed era sceso il fuoco dal cielo a consumare le vittime immolate, così anche Salomone pregò e il fuoco sceso dal cielo consumò gli olocausti. 11Mosè aveva detto: «Poiché non è stata mangiata la vittima offerta per il peccato, essa è stata consumata». 12Allo stesso modo anche Salomone celebrò gli otto giorni.
13Si descrivevano le stesse cose nei documenti e nelle memorie di Neemia e come egli, fondata una biblioteca, avesse curato la raccolta dei libri dei re, dei profeti e di Davide e le lettere dei re relative alle offerte. 14Anche Giuda ha raccolto tutti i libri andati dispersi per la guerra che abbiamo avuto e ora si trovano presso di noi. 15Se ne avete bisogno, mandate qualcuno che ve li porti.
16Vi abbiamo scritto mentre stiamo per celebrare la purificazione; farete ottima cosa se celebrerete anche voi questi giorni. 17Poiché Dio ha salvato tutto il suo popolo e ha concesso a tutti l’eredità e il regno e il sacerdozio e la santificazione, 18come ha promesso mediante la legge, noi poniamo in Dio la speranza che egli ci usi presto misericordia e ci raduni nel luogo santo, da ogni regione posta sotto il cielo; egli infatti ci ha liberati da grandi mali e ha purificato questo luogo.
19I fatti riguardanti Giuda Maccabeo e i suoi fratelli, la purificazione del grande tempio e la dedicazione dell’altare, 20come anche le guerre contro Antioco Epìfane e il figlio di lui Eupàtore, 21le manifestazioni venute dal cielo sopra coloro che si erano battuti con valore per il giudaismo, riuscendo in pochi a impadronirsi di tutta la regione e a scacciare una moltitudine di barbari, 22a riconquistare il tempio famoso in tutto il mondo, a liberare la città e a ristabilire le leggi che stavano per essere soppresse, quando il Signore si rese loro propizio con ogni benevolenza: 23questi fatti, narrati da Giasone di Cirene nel corso di cinque libri, cercheremo di riassumerli in uno solo. 24Considerando infatti la caterva delle cifre e l’effettiva difficoltà per chi desidera inoltrarsi nei meandri delle narrazioni storiche, a causa della vastità della materia, 25ci siamo preoccupati di offrire diletto a coloro che amano leggere, facilità a quanti intendono fissare nella memoria, utilità a tutti gli eventuali lettori. 26Per noi, certo, che ci siamo sobbarcati la fatica di questo riassunto, l’impresa non si presenta facile: ci vorranno sudori e veglie, 27così come non è facile preparare un banchetto e accontentare le esigenze altrui. Allo stesso modo per fare cosa gradita a molti, ci sarà dolce sopportare la fatica, 28lasciando all’autore la completa esposizione dei particolari, preoccupandoci invece di procedere secondo le linee essenziali di un riassunto. 29Come infatti l’architetto di una casa nuova deve pensare a tutta la costruzione, mentre chi è incaricato di decorarla con pitture a encausto deve badare solo all’ornamentazione, così, penso, è per noi. 30Certo, l’addentrarsi a spaziare nei fatti, investigandone i particolari, spetta all’ideatore dell’opera storica; 31ma a chi ne fa un riassunto si deve concedere di guardare alla brevità del discorso e di trascurare la completezza della trattazione. 32Di qui dunque cominceremo la narrazione, senza nulla aggiungere a ciò che già abbiamo detto: sarebbe certo sciocco abbondare nei preamboli e abbreviare poi la narrazione storica.


[bookmark: _Toc62154675]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO
[bookmark: _Toc62154676]Geremia nasconde il materiale del culto

1Si trova scritto nei documenti che il profeta Geremia ordinò ai deportati di prendere del fuoco, come si è detto,
Ancora sul fuoco sacro.
Si trova scritto nei documenti che il profeta Geremia ordinò ai deportati di prendere del fuoco, come si è detto…
Tra i deportati e Gerusalemme vi è una relazione e comunione di offerta e di preghiera così come è scritto nel Libro di Baruc.
Queste sono le parole del libro che Baruc, figlio di Neria, figlio di Maasia, figlio di Sedecìa, figlio di Asadia, figlio di Chelkia, scrisse a Babilonia nell’anno quinto, il sette del mese, al tempo in cui i Caldei presero Gerusalemme e la diedero alle fiamme. Baruc lesse le parole di questo libro alla presenza di Ieconia, figlio di Ioiakìm, re di Giuda, e di tutto il popolo, accorso per ascoltare la lettura del libro, e alla presenza dei potenti, dei figli del re, degli anziani, di tutto il popolo, piccoli e grandi, quanti insomma abitavano a Babilonia presso il fiume Sud. E piangevano, digiunavano e pregavano davanti al Signore. Poi raccolsero del denaro, secondo quel che ognuno poteva dare, e lo mandarono a Gerusalemme al sacerdote Ioakìm, figlio di Chelkia, figlio di Salom, e ai sacerdoti e a tutto il popolo che si trovava con lui a Gerusalemme. Era il dieci del mese di Sivan, quando Baruc ricevette, per portarli nella terra di Giuda, i vasi della casa del Signore, che erano stati portati via dal tempio. Erano i vasi d’argento che Sedecìa, figlio di Giosia, re di Giuda, aveva fatto rifare, dopo che Nabucodònosor, re di Babilonia, aveva deportato da Gerusalemme a Babilonia Ieconia, con i capi, i prigionieri, i potenti e il popolo della terra e lo aveva condotto a Babilonia. E dissero: «Ecco, vi mandiamo il denaro; comprate olocausti, sacrifici espiatori e incenso e offrite sacrifici sull’altare del Signore, nostro Dio. Pregate per la vita di Nabucodònosor, re di Babilonia, e per la vita di suo figlio Baldassàr, perché i loro giorni siano lunghi come i giorni del cielo sulla terra. Allora il Signore ci darà forza e illuminerà i nostri occhi e vivremo all’ombra di Nabucodònosor, re di Babilonia, e all’ombra di suo figlio Baldassàr e li serviremo per molti giorni e acquisteremo favore davanti a loro. Pregate il Signore, nostro Dio, anche per noi, perché abbiamo peccato contro di lui e fino ad oggi il suo sdegno e la sua ira non si sono allontanati da noi. Leggerete perciò questo libro che vi abbiamo mandato per fare pubblica confessione nella casa del Signore, nel giorno della festa e nei giorni opportuni. Direte dunque:
Al Signore, nostro Dio, la giustizia; a noi il disonore sul volto, come oggi avviene per l’uomo di Giuda e per gli abitanti di Gerusalemme, per i nostri re e per i nostri capi, per i nostri sacerdoti e i nostri profeti e per i nostri padri, perché abbiamo peccato contro il Signore, gli abbiamo disobbedito, non abbiamo ascoltato la voce del Signore, nostro Dio, che diceva di camminare secondo i decreti che il Signore ci aveva messo dinanzi. Dal giorno in cui il Signore fece uscire i nostri padri dall’Egitto fino ad oggi noi ci siamo ribellati al Signore, nostro Dio, e ci siamo ostinati a non ascoltare la sua voce. Così, come accade anche oggi, ci sono venuti addosso tanti mali, insieme con la maledizione che il Signore aveva minacciato per mezzo di Mosè, suo servo, quando fece uscire i nostri padri dall’Egitto per concederci una terra in cui scorrono latte e miele. Non abbiamo ascoltato la voce del Signore, nostro Dio, secondo tutte le parole dei profeti che egli ci ha mandato, ma ciascuno di noi ha seguito le perverse inclinazioni del suo cuore, ha servito dèi stranieri e ha fatto ciò che è male agli occhi del Signore, nostro Dio (Bar 1,1-22). 
Per questo il Signore ha adempiuto le sue parole pronunciate contro di noi, contro i nostri giudici che governarono Israele, contro i nostri re e contro i nostri capi, contro ogni uomo d’Israele e di Giuda. Non era mai avvenuto sotto la volta del cielo quello che egli ha fatto a Gerusalemme, secondo ciò che è scritto nella legge di Mosè, fino al punto di mangiarsi uno le carni di suo figlio e un altro quelle di sua figlia. Il Signore li ha sottoposti al potere di tutti i regni intorno a noi, come oggetto di disprezzo e di desolazione per tutti quei popoli in mezzo ai quali li aveva dispersi. Essi furono resi schiavi, non padroni, perché abbiamo peccato contro il Signore, nostro Dio e non abbiamo ascoltato la sua voce. Al Signore, nostro Dio, la giustizia, a noi e ai padri nostri il disonore sul volto, come avviene ancora oggi. Tutti i mali che il Signore ci aveva minacciato, ci sono venuti addosso. Ma noi non abbiamo pregato il volto del Signore, abbandonando ciascuno i pensieri del cuore malvagio. E il Signore ha vegliato su questi mali e li ha mandati sopra di noi, poiché egli è giusto in tutte le opere che ci ha comandato, mentre noi non abbiamo dato ascolto alla sua voce, camminando secondo i decreti che aveva posto davanti al nostro volto.
Ora, Signore, Dio d’Israele, che hai fatto uscire il tuo popolo dall’Egitto con mano forte, con segni e prodigi, con grande potenza e braccio possente e ti sei fatto un nome, qual è oggi, noi abbiamo peccato, siamo stati empi, siamo stati ingiusti, Signore, nostro Dio, verso tutti i tuoi comandamenti. Allontana da noi la tua collera, perché siamo rimasti pochi in mezzo alle nazioni fra le quali tu ci hai dispersi. Ascolta, Signore, la nostra preghiera, la nostra supplica, liberaci per il tuo amore e facci trovare grazia davanti a coloro che ci hanno deportati, perché tutta la terra sappia che tu sei il Signore, nostro Dio, e che il tuo nome è stato invocato su Israele e sulla sua stirpe. Guarda, Signore, dalla tua santa dimora e pensa a noi; porgi il tuo orecchio, Signore, e ascolta. Apri, Signore, i tuoi occhi e guarda: perché non i morti che sono negli inferi, il cui spirito se n’è andato dalle loro viscere, daranno gloria e giustizia al Signore, ma l’anima colma di afflizione, chi cammina curvo e spossato, e gli occhi languenti e l’anima affamata, ti renderanno gloria e giustizia, Signore. Non per le opere giuste dei nostri padri e dei nostri re presentiamo la nostra supplica davanti al tuo volto, Signore, nostro Dio, ma perché tu hai mandato sopra di noi la tua collera e il tuo sdegno, come avevi dichiarato per mezzo dei tuoi servi, i profeti, dicendo: “Così dice il Signore: Curvate le vostre spalle, servite il re di Babilonia e dimorerete nella terra che ho dato ai vostri padri. Ma se non darete ascolto alla voce del Signore, che comanda di servire il re di Babilonia, farò cessare nelle città di Giuda e farò uscire da Gerusalemme la voce della gioia e la voce della letizia, la voce dello sposo e della sposa, e tutta la terra diventerà un deserto senza abitanti”. Noi non abbiamo dato ascolto al tuo invito a servire il re di Babilonia, perciò tu hai eseguito le parole che avevi detto per mezzo dei tuoi servi, i profeti, e cioè che le ossa dei nostri re e dei nostri padri sarebbero state rimosse dal loro posto. Ed eccole abbandonate al calore del giorno e al gelo della notte. Essi sono morti fra atroci dolori, di fame, di spada e di peste; la casa su cui è stato invocato il tuo nome, tu l’hai ridotta nello stato in cui oggi si trova, per la malvagità della casa d’Israele e di Giuda. Tuttavia tu hai agito verso di noi, Signore, nostro Dio, secondo tutta la tua bontà e secondo tutta la tua grande misericordia, come avevi detto per mezzo del tuo servo Mosè, quando gli ordinasti di scrivere la tua legge davanti ai figli d’Israele, dicendo: “Se voi non darete ascolto alla mia voce, certo, questa moltitudine grande e numerosa sarà resa piccola tra le nazioni fra le quali io la disperderò; poiché io so che non mi ascolteranno, perché è un popolo di dura cervìce. Però nella terra del loro esilio rientreranno in se stessi e riconosceranno che io sono il Signore, loro Dio. Darò loro un cuore e orecchi che ascoltino; nella terra del loro esilio mi loderanno e si ricorderanno del mio nome. E abbandoneranno la loro ostinazione e le loro azioni malvagie, perché ricorderanno il cammino dei loro padri che hanno peccato contro il Signore. Io li ricondurrò nella terra che ho promesso con giuramento ai loro padri, ad Abramo, a Isacco, a Giacobbe; essi la possederanno e io li moltiplicherò e non diminuiranno più. Farò con loro un’alleanza perenne: io sarò Dio per loro, ed essi saranno popolo per me, né scaccerò mai più il mio popolo Israele dal paese che gli ho dato”.(Br 2,1-35). 

[bookmark: _Toc62154677]Lettera di Geremia

Copia della lettera che Geremia mandò a coloro che stavano per essere condotti prigionieri a Babilonia dal re dei Babilonesi, per annunciare loro quanto era stato ordinato a lui da Dio.
Per i peccati da voi commessi di fronte a Dio sarete condotti prigionieri a Babilonia da Nabucodònosor, re dei Babilonesi. Giunti dunque a Babilonia, vi resterete molti anni e per lungo tempo fino a sette generazioni; dopo vi ricondurrò di là in pace. Ora, vedrete a Babilonia idoli d’argento, d’oro e di legno, portati a spalla, i quali infondono timore alle nazioni. State attenti dunque a non divenire in tutto simili agli stranieri; il timore dei loro dèi non si impadronisca di voi. Alla vista di una moltitudine che prostrandosi davanti e dietro a loro li adora, dite a voi stessi: «Te dobbiamo adorare, Signore». Poiché il mio angelo è con voi, ed è lui che si prende cura delle vostre vite.
Essi hanno una lingua limata da un artefice, sono coperti d’oro e d’argento, ma sono simulacri falsi e non possono parlare. E come per una ragazza amante degli ornamenti, prendono oro e acconciano corone sulla testa dei loro dèi. Talvolta anche i sacerdoti, togliendo ai loro dèi oro e argento, lo spendono per sé, e lo danno anche alle prostitute nei postriboli. Adornano poi con vesti, come gli uomini, gli dèi d’argento, d’oro e di legno; ma essi non sono in grado di salvarsi dalla ruggine e dai tarli. Sono avvolti in una veste purpurea, ma bisogna pulire il loro volto per la polvere del tempio che si posa abbondante su di essi. Come il governatore di una regione, il dio ha lo scettro, ma non stermina colui che lo offende. Ha il pugnale e la scure nella destra, ma non si libererà dalla guerra e dai ladri. Per questo è evidente che essi non sono dèi; non temeteli, dunque!
Come un vaso di terra una volta rotto diventa inutile, così sono i loro dèi, posti nei templi. I loro occhi sono pieni della polvere sollevata dai piedi di coloro che entrano. Come per uno che abbia offeso un re si tiene bene sbarrato il luogo dove è detenuto perché deve essere condotto a morte, così i sacerdoti assicurano i templi con porte, con serrature e con spranghe, perché non vengano saccheggiati dai ladri. Accendono lucerne, persino più numerose che per se stessi, ma gli dèi non possono vederne alcuna. Sono come una trave del tempio il cui interno, si dice, viene divorato, e anch’essi, senza accorgersene, insieme con le loro vesti sono divorati dagli insetti che strisciano fuori dalla terra. Il loro volto si annerisce per il fumo del tempio. Sul loro corpo e sulla testa si posano pipistrelli, rondini, gli uccelli, come anche i gatti. Di qui potrete conoscere che essi non sono dèi; non temeteli, dunque!
L’oro di cui sono adorni per bellezza non risplende se qualcuno non ne toglie la ruggine; persino quando venivano fusi, essi non se ne accorgevano. Furono comprati a qualsiasi prezzo, essi che non hanno alito vitale. Senza piedi, vengono portati a spalla, mostrando agli uomini la loro vile condizione; provano vergogna anche coloro che li servono, perché, se cadono a terra, non si rialzano più. Neanche se uno li colloca diritti si muoveranno da sé, né se si sono inclinati si raddrizzeranno, ma si pongono offerte innanzi a loro come ai morti. I loro sacerdoti vendono le loro vittime e ne traggono profitto; allo stesso modo le mogli di costoro ne pongono sotto sale una parte e non ne danno né ai poveri né ai bisognosi. Anche una donna mestruata e la puerpera toccano le loro vittime. Conoscendo dunque da questo che essi non sono dèi, non temeteli!
Come dunque si potrebbero chiamare dèi? Poiché anche le donne sono ammesse a servire questi dèi d’argento, d’oro e di legno. Nei loro templi i sacerdoti guidano il carro con le vesti stracciate, le teste e le guance rasate, a capo scoperto. Urlano alzando grida davanti ai loro dèi, come fanno alcuni durante un banchetto funebre. I sacerdoti si portano via le vesti degli dèi e le fanno indossare alle loro mogli e ai loro bambini. Gli idoli non potranno contraccambiare né il male né il bene ricevuto da qualcuno; non possono né costituire né spodestare un re. Allo stesso modo non possono dare né ricchezze né denaro. Se qualcuno, fatto un voto, non lo mantiene, non lo ricercheranno. Non libereranno un uomo dalla morte né sottrarranno il debole dal forte. Non renderanno la vista a un cieco, non libereranno l’uomo che è in difficoltà. Non avranno pietà della vedova e non beneficheranno l’orfano. Sono simili alle pietre estratte dalla montagna quegli dèi di legno, d’oro e d’argento. Coloro che li servono saranno disonorati. Come dunque si può ritenere e dichiarare che essi sono dèi?
Inoltre, persino gli stessi Caldei li disonorano; questi, infatti, quando vedono un muto incapace di parlare, lo presentano a Bel, pregandolo di farlo parlare, quasi che costui potesse capire. Ma, pur rendendosene conto, non sono capaci di abbandonare gli dèi, perché non hanno senno. Le donne siedono per la strada cinte di cordicelle e bruciano della crusca. Quando qualcuna di loro, tratta in disparte da qualche passante, si è coricata con lui, schernisce la sua vicina perché non è stata stimata come lei e perché la sua cordicella non è stata spezzata. Tutto ciò che accade loro, è falso; dunque, come si può credere e dichiarare che essi sono dèi?
Essi sono stati costruiti da artigiani e da orefici; non diventano nient’altro che ciò che gli artigiani vogliono che siano. Coloro che li fabbricano non hanno vita lunga; come potrebbero le cose da essi fabbricate essere dèi? Essi hanno lasciato ai loro posteri menzogna e vergogna. Difatti, quando sopraggiungono la guerra e i mali, i sacerdoti si consigliano fra loro dove potranno nascondersi insieme con i loro dèi. Come dunque è possibile non comprendere che non sono dèi coloro che non salvano se stessi né dalla guerra né dai mali? In merito a questo si riconoscerà che gli dèi di legno, d’oro e d’argento sono falsi; a tutte le nazioni e ai re sarà evidente che essi non sono dèi, ma opere degli uomini, e non c’è in loro nessuna opera di Dio. A chi dunque non è evidente che essi non sono dèi?
Essi infatti non potranno costituire un re sulla terra né concedere la pioggia agli uomini; non risolveranno le contese né libereranno chi è offeso ingiustamente, poiché non hanno alcun potere. Sono come cornacchie fra il cielo e la terra. Infatti, se il fuoco si attacca al tempio di questi dèi di legno, d’oro e d’argento, mentre i loro sacerdoti fuggiranno e si metteranno in salvo, essi bruceranno là in mezzo come travi. A un re e ai nemici non potranno resistere. Come dunque si può ammettere e pensare che essi siano dèi?
Né dai ladri né dai briganti si salveranno questi dèi di legno, d’oro e d’argento, ai quali i ladri toglieranno l’oro e l’argento e le vesti che li avvolgevano, e fuggiranno; gli dèi non potranno aiutare neppure se stessi. Per questo è superiore a questi dèi bugiardi un re che mostri coraggio oppure un oggetto utile in casa, di cui si servirà chi l’ha acquistato; anche una porta, che tenga al sicuro quanto è dentro la casa, è superiore a questi dèi bugiardi, o persino una colonna di legno in un palazzo. Il sole, la luna, le stelle, essendo lucenti e destinati a servire a uno scopo, obbediscono volentieri. Così anche il lampo, quando appare, è ben visibile; anche il vento spira su tutta la regione. Quando alle nubi è ordinato da Dio di percorrere tutta la terra, esse eseguono l’ordine; il fuoco, inviato dall’alto per consumare monti e boschi, esegue l’ordine. Gli dèi invece non assomigliano, né per l’aspetto né per la potenza, a queste cose. Da questo non si deve ritenere né dichiarare che siano dèi, poiché non possono né rendere giustizia né beneficare gli uomini. Conoscendo dunque che essi non sono dèi, non temeteli!
Essi non malediranno né benediranno i re; non mostreranno alle nazioni segni nel cielo né risplenderanno come il sole né illumineranno come la luna. Le belve sono migliori di loro, perché possono fuggire in un riparo e aiutare se stesse. Dunque, in nessuna maniera è evidente per noi che essi siano dèi; per questo non temeteli!
Come infatti uno spauracchio che in un campo di cetrioli nulla protegge, tali sono i loro dèi di legno, d’oro e d’argento; ancora, i loro dèi di legno, d’oro e d’argento si possono paragonare a un arbusto spinoso in un giardino, su cui si posa ogni sorta di uccelli, o anche a un cadavere gettato nelle tenebre. Dalla porpora e dal bisso che si logorano su di loro comprenderete che non sono dèi; infine saranno divorati e nel paese saranno una vergogna. È migliore dunque un uomo giusto che non abbia idoli, perché sarà lontano dal disonore. (Bar 6,1-72).
Altre notizie non se ne possiedono, almeno dalla Scrittura Canonica. 
2e che il medesimo profeta, dando agli stessi deportati la legge, raccomandò loro di non dimenticarsi dei precetti del Signore e di non lasciarsi traviare nei loro pensieri, vedendo i simulacri d’oro e d’argento e il fasto di cui erano circondati,
E che il medesimo profeta, dando agli stessi deportati la legge, raccomandò loro di non dimenticarsi dei precetti del Signore e di non lasciarsi traviare nei loro pensieri, vedendo i simulacri d’oro e d’argento e il fasto di cui erano circondati.
Questo versetto narra in poche parole tutto il contenuto del Libro di Baruc, come si è potuto constatare. 
Il cuore del Libro di Baruc è un elogio alla sapienza di Dio. 
3e che con altre simili espressioni li esortava a non ripudiare la legge nel loro cuore.
E che con altre simili espressioni li esortava a non ripudiare la legge nel loro cuore. 
Specie in terra d’esilio la fedeltà a Dio è tutto. Nel ritorno alla fedeltà Dio diviene nuovamente il Dio della salvezza del suo popolo. 
4Si diceva anche nello scritto che il profeta, avuto un oracolo, ordinò che lo seguissero con la tenda e l’arca. Quando giunse presso il monte, dove Mosè era salito e aveva contemplato l’eredità di Dio,
Si diceva anche nello scritto che il profeta, avuto un oracolo, ordinò che lo seguissero con la tenda e l’arca.
Quando giunse presso il monte, dove Mosè era salito e aveva contemplato l’eredità di Dio…
Il monte di Mosè è la cima del Pisga. 
5Geremia salì e trovò un vano a forma di caverna e vi introdusse la tenda, l’arca e l’altare dell’incenso e sbarrò l’ingresso.
Geremia salì e trovò un vano a forma di caverna e vi introdusse la tenda, l’arca e l’altare dell’incenso e sbarrò lo strada. 
È questa una tradizione orale che non trova riscontro nei testi canonici.
Questa tradizione vede in Geremia il salvatore del cuore della religione e della fede dei figli di Israele: tenda, arca, altare dell’incenso.
Lo ripetiamo. Nulla però traspare dai testi canonici.
6Alcuni di quelli che lo seguivano tornarono poi per segnare la strada, ma non riuscirono a trovarla.
Alcuni di quelli che lo seguivano tornarono poi per segnare la strada, ma non riuscirono a trovarla.
È questo un chiaro segno della presenza di Dio in quel luogo. Il Signore è come se avesse reso ciechi quegli uomini.
Ma sempre vi sono coloro che tradiscono il Signore, lo rinnegano, se lo vendono. La prudenza non è mai molta.
Tuttavia, nonostante la somma prudenza, con gli uomini si deve sempre lavorare.
Noi mettiamo prudenza, saggezza, buona volontà, ogni altra cosa dovrà metterla il Signore.
7Geremia, quando venne a saperlo, li rimproverò dicendo: «Il luogo deve restare ignoto, finché Dio non avrà riunito la totalità del popolo e si sarà mostrato propizio.
Geremia, quando venne a saperlo, li rimproverò.
Il luogo deve restare ignoto, finché Dio non avrà riunito la totalità del popolo e si sarà mostrato propizio.
Solo dopo il ritorno dall’esilio sarà possibile tornare e riportare a Gerusalemme le cose santissime del Signore.
Fino a quel giorno tutto dovrà rimanere nascosto, in questo luogo segretissimo.
8Allora il Signore mostrerà queste cose e si rivelerà la gloria del Signore e la nube, come appariva sopra Mosè, come già avvenne quando Salomone chiese che il luogo fosse solennemente santificato».
Allora il Signore mostrerà queste cose e si rivelerà la gloria del Signore e la nube, come appariva sopra Mosè, come già avvenne quando Salomone chiese che il luogo fosse solennemente santificato.
Il testo si riferisce a questi due grandi eventi della storia del popolo del Signore.
Il Signore disse a Mosè: «Sali verso il Signore tu e Aronne, Nadab e Abiu e settanta anziani d’Israele; voi vi prostrerete da lontano, solo Mosè si avvicinerà al Signore: gli altri non si avvicinino e il popolo non salga con lui».
Mosè andò a riferire al popolo tutte le parole del Signore e tutte le norme. Tutto il popolo rispose a una sola voce dicendo: «Tutti i comandamenti che il Signore ha dato, noi li eseguiremo!». Mosè scrisse tutte le parole del Signore. Si alzò di buon mattino ed eresse un altare ai piedi del monte, con dodici stele per le dodici tribù d’Israele. Incaricò alcuni giovani tra gli Israeliti di offrire olocausti e di sacrificare giovenchi come sacrifici di comunione, per il Signore. Mosè prese la metà del sangue e la mise in tanti catini e ne versò l’altra metà sull’altare. Quindi prese il libro dell’alleanza e lo lesse alla presenza del popolo. Dissero: «Quanto ha detto il Signore, lo eseguiremo e vi presteremo ascolto». Mosè prese il sangue e ne asperse il popolo, dicendo: «Ecco il sangue dell’alleanza che il Signore ha concluso con voi sulla base di tutte queste parole!».
Mosè salì con Aronne, Nadab, Abiu e i settanta anziani d’Israele. Essi videro il Dio d’Israele: sotto i suoi piedi vi era come un pavimento in lastre di zaffìro, limpido come il cielo. Contro i privilegiati degli Israeliti non stese la mano: essi videro Dio e poi mangiarono e bevvero.
Il Signore disse a Mosè: «Sali verso di me sul monte e rimani lassù: io ti darò le tavole di pietra, la legge e i comandamenti che io ho scritto per istruirli». Mosè si mosse con Giosuè, suo aiutante, e Mosè salì sul monte di Dio. Agli anziani aveva detto: «Restate qui ad aspettarci, fin quando torneremo da voi; ecco, avete con voi Aronne e Cur: chiunque avrà una questione si rivolgerà a loro».
Mosè salì dunque sul monte e la nube coprì il monte. La gloria del Signore venne a dimorare sul monte Sinai e la nube lo coprì per sei giorni. Al settimo giorno il Signore chiamò Mosè dalla nube. La gloria del Signore appariva agli occhi degli Israeliti come fuoco divorante sulla cima della montagna. Mosè entrò dunque in mezzo alla nube e salì sul monte. Mosè rimase sul monte quaranta giorni e quaranta notti (Es 24,1-18). 
Salomone allora convocò presso di sé in assemblea a Gerusalemme gli anziani d’Israele, tutti i capitribù, i prìncipi dei casati degli Israeliti, per fare salire l’arca dell’alleanza del Signore dalla Città di Davide, cioè da Sion. Si radunarono presso il re Salomone tutti gli Israeliti nel mese di Etanìm, cioè il settimo mese, durante la festa. Quando furono giunti tutti gli anziani d’Israele, i sacerdoti sollevarono l’arca e fecero salire l’arca del Signore, con la tenda del convegno e con tutti gli oggetti sacri che erano nella tenda; li facevano salire i sacerdoti e i leviti. Il re Salomone e tutta la comunità d’Israele, convenuta presso di lui, immolavano davanti all’arca pecore e giovenchi, che non si potevano contare né si potevano calcolare per la quantità. I sacerdoti introdussero l’arca dell’alleanza del Signore al suo posto nel sacrario del tempio, nel Santo dei Santi, sotto le ali dei cherubini. Difatti i cherubini stendevano le ali sul luogo dell’arca; i cherubini, cioè, proteggevano l’arca e le sue stanghe dall’alto. Le stanghe sporgevano e le punte delle stanghe si vedevano dal Santo di fronte al sacrario, ma non si vedevano di fuori. Vi sono ancora oggi. Nell’arca non c’era nulla se non le due tavole di pietra, che vi aveva deposto Mosè sull’Oreb, dove il Signore aveva concluso l’alleanza con gli Israeliti quando uscirono dalla terra d’Egitto.
Appena i sacerdoti furono usciti dal santuario, la nube riempì il tempio del Signore, e i sacerdoti non poterono rimanervi per compiere il servizio a causa della nube, perché la gloria del Signore riempiva il tempio del Signore. Allora Salomone disse: «Il Signore ha deciso di abitare nella nube oscura. Ho voluto costruirti una casa eccelsa, un luogo per la tua dimora in eterno».
Il re si voltò e benedisse tutta l’assemblea d’Israele, mentre tutta l’assemblea d’Israele stava in piedi, e disse: «Benedetto il Signore, Dio d’Israele, che ha adempiuto con le sue mani quanto con la bocca ha detto a Davide, mio padre: “Da quando ho fatto uscire Israele, mio popolo, dall’Egitto, io non ho scelto una città fra tutte le tribù d’Israele per costruire una casa, perché vi dimorasse il mio nome, ma ho scelto Davide perché governi il mio popolo Israele”. Davide, mio padre, aveva deciso di costruire una casa al nome del Signore, Dio d’Israele, ma il Signore disse a Davide, mio padre: “Poiché hai deciso di costruire una casa al mio nome, hai fatto bene a deciderlo; solo che non costruirai tu la casa, ma tuo figlio, che uscirà dai tuoi fianchi, lui costruirà una casa al mio nome”. Il Signore ha attuato la parola che aveva pronunciato: sono succeduto infatti a Davide, mio padre, e siedo sul trono d’Israele, come aveva preannunciato il Signore, e ho costruito la casa al nome del Signore, Dio d’Israele. Vi ho fissato un posto per l’arca, dove c’è l’alleanza che il Signore aveva concluso con i nostri padri quando li fece uscire dalla terra d’Egitto».
Poi Salomone si pose davanti all’altare del Signore, di fronte a tutta l’assemblea d’Israele e, stese le mani verso il cielo, disse: «Signore, Dio d’Israele, non c’è un Dio come te, né lassù nei cieli né quaggiù sulla terra! Tu mantieni l’alleanza e la fedeltà verso i tuoi servi che camminano davanti a te con tutto il loro cuore. Tu hai mantenuto nei riguardi del tuo servo Davide, mio padre, quanto gli avevi promesso; quanto avevi detto con la bocca l’hai adempiuto con la tua mano, come appare oggi. Ora, Signore, Dio d’Israele, mantieni nei riguardi del tuo servo Davide, mio padre, quanto gli hai promesso dicendo: “Non ti mancherà mai un discendente che stia davanti a me e sieda sul trono d’Israele, purché i tuoi figli veglino sulla loro condotta, camminando davanti a me come hai camminato tu davanti a me”. Ora, Signore, Dio d’Israele, si adempia la tua parola, che hai rivolto al tuo servo Davide, mio padre!
Ma è proprio vero che Dio abita sulla terra? Ecco, i cieli e i cieli dei cieli non possono contenerti, tanto meno questa casa che io ho costruito! Volgiti alla preghiera del tuo servo e alla sua supplica, Signore, mio Dio, per ascoltare il grido e la preghiera che il tuo servo oggi innalza davanti a te! Siano aperti i tuoi occhi notte e giorno verso questa casa, verso il luogo di cui hai detto: “Lì porrò il mio nome!”. Ascolta la preghiera che il tuo servo innalza in questo luogo.
Ascolta la supplica del tuo servo e del tuo popolo Israele, quando pregheranno in questo luogo. Ascoltali nel luogo della tua dimora, in cielo; ascolta e perdona!
Se uno pecca contro il suo prossimo e, perché gli è imposto un giuramento imprecatorio, viene a giurare davanti al tuo altare in questo tempio, tu ascoltalo nel cielo, intervieni e fa’ giustizia con i tuoi servi; condanna il malvagio, facendogli ricadere sul capo la sua condotta, e dichiara giusto l’innocente, rendendogli quanto merita la sua giustizia.
Quando il tuo popolo Israele sarà sconfitto di fronte al nemico perché ha peccato contro di te, ma si converte a te, loda il tuo nome, ti prega e ti supplica in questo tempio, tu ascolta nel cielo, perdona il peccato del tuo popolo Israele e fallo tornare sul suolo che hai dato ai loro padri.
Quando si chiuderà il cielo e non ci sarà pioggia perché hanno peccato contro di te, ma ti pregano in questo luogo, lodano il tuo nome e si convertono dal loro peccato perché tu li hai umiliati, tu ascolta nel cielo, perdona il peccato dei tuoi servi e del tuo popolo Israele, ai quali indicherai la strada buona su cui camminare, e concedi la pioggia alla terra che hai dato in eredità al tuo popolo.
Quando sulla terra ci sarà fame o peste, carbonchio o ruggine, invasione di locuste o di bruchi, quando il suo nemico lo assedierà nel territorio delle sue città o quando vi sarà piaga o infermità d’ogni genere, ogni preghiera e ogni supplica di un solo individuo o di tutto il tuo popolo Israele, di chiunque abbia patito una piaga nel cuore e stenda le mani verso questo tempio, tu ascoltala nel cielo, luogo della tua dimora, perdona, agisci e da’ a ciascuno secondo la sua condotta, tu che conosci il suo cuore, poiché solo tu conosci il cuore di tutti gli uomini, perché ti temano tutti i giorni della loro vita sul suolo che hai dato ai nostri padri.
Anche lo straniero, che non è del tuo popolo Israele, se viene da una terra lontana a causa del tuo nome, perché si sentirà parlare del tuo grande nome, della tua mano potente e del tuo braccio teso, se egli viene a pregare in questo tempio, tu ascolta nel cielo, luogo della tua dimora, e fa’ tutto quello per cui ti avrà invocato lo straniero, perché tutti i popoli della terra conoscano il tuo nome, ti temano come il tuo popolo Israele e sappiano che il tuo nome è stato invocato su questo tempio che io ho costruito.
Quando il tuo popolo uscirà in guerra contro i suoi nemici, seguendo la via sulla quale l’avrai mandato, e pregheranno il Signore rivolti verso la città che tu hai scelto e verso il tempio che io ho costruito al tuo nome, ascolta nel cielo la loro preghiera e la loro supplica e rendi loro giustizia. 
Quando peccheranno contro di te, poiché non c’è nessuno che non pecchi, e tu, adirato contro di loro, li consegnerai a un nemico e i loro conquistatori li deporteranno in una terra ostile, lontana o vicina, se nella terra in cui saranno deportati, rientrando in se stessi, torneranno a te supplicandoti nella terra della loro prigionia, dicendo: “Abbiamo peccato, siamo colpevoli, siamo stati malvagi”, se torneranno a te con tutto il loro cuore e con tutta la loro anima nella terra dei nemici che li avranno deportati, e ti supplicheranno rivolti verso la loro terra che tu hai dato ai loro padri, verso la città che tu hai scelto e verso il tempio che io ho costruito al tuo nome, tu ascolta nel cielo, luogo della tua dimora, la loro preghiera e la loro supplica e rendi loro giustizia. Perdona al tuo popolo, che ha peccato contro di te, tutte le loro ribellioni con cui si sono ribellati contro di te, e rendili oggetto di compassione davanti ai loro deportatori, affinché abbiano di loro misericordia, perché si tratta del tuo popolo e della tua eredità, di coloro che hai fatto uscire dall’Egitto, da una fornace per fondere il ferro.
Siano aperti i tuoi occhi alla preghiera del tuo servo e del tuo popolo Israele e ascoltali in tutto quello che ti chiedono, perché te li sei separati da tutti i popoli della terra come tua proprietà, secondo quanto avevi dichiarato per mezzo di Mosè tuo servo, mentre facevi uscire i nostri padri dall’Egitto, o Signore Dio».
Quando Salomone ebbe finito di rivolgere al Signore questa preghiera e questa supplica, si alzò davanti all’altare del Signore, dove era inginocchiato con le palme tese verso il cielo, si mise in piedi e benedisse tutta l’assemblea d’Israele, a voce alta: «Benedetto il Signore, che ha concesso tranquillità a Israele suo popolo, secondo la sua parola. Non è venuta meno neppure una delle parole buone che aveva pronunciato per mezzo di Mosè, suo servo. Il Signore, nostro Dio, sia con noi come è stato con i nostri padri; non ci abbandoni e non ci respinga, ma volga piuttosto i nostri cuori verso di lui, perché seguiamo tutte le sue vie e osserviamo i comandi, le leggi e le norme che ha ordinato ai nostri padri. Queste mie parole, usate da me per supplicare il Signore, siano presenti davanti al Signore, nostro Dio, giorno e notte, perché renda giustizia al suo servo e a Israele, suo popolo, secondo le necessità di ogni giorno, affinché sappiano tutti i popoli della terra che il Signore è Dio e che non ce n’è altri. Il vostro cuore sarà tutto dedito al Signore, nostro Dio, perché cammini secondo le sue leggi e osservi i suoi comandi, come avviene oggi».
Il re e tutto Israele con lui offrirono un sacrificio davanti al Signore. Salomone immolò al Signore, in sacrificio di comunione, ventiduemila giovenchi e centoventimila pecore; così il re e tutti gli Israeliti dedicarono il tempio del Signore. In quel giorno il re consacrò il centro del cortile che era di fronte al tempio del Signore; infatti lì offrì l’olocausto, l’offerta e il grasso dei sacrifici di comunione, perché l’altare di bronzo, che era davanti al Signore, era troppo piccolo per contenere l’olocausto, l’offerta e il grasso dei sacrifici di comunione.
In quel tempo Salomone celebrò la festa davanti al Signore, nostro Dio, per sette giorni: tutto Israele, dall’ingresso di Camat al torrente d’Egitto, un’assemblea molto grande, era con lui. Nell’ottavo giorno congedò il popolo. I convenuti, benedetto il re, andarono alle loro tende, contenti e con la gioia nel cuore per tutto il bene concesso dal Signore a Davide, suo servo, e a Israele, suo popolo (1Re 8,1-66). 
Quanto è avvenuto con Mosè, quanto è avvenuto con Salomone, si ripeterà il giorno in cui sarà consacrato al Signore il tempio di Gerusalemme, profanato e distrutto dagli invasori. 
9Si narrava anche come questi, dotato di sapienza, offrì il sacrificio per la dedicazione e il compimento del tempio.
Si narrava anche come questi, dotato di sapienza, offrì il sacrificio per la dedicazione e il compimento del tempio.
Tutte queste cose sono narrate con dovizia di particolare nel Primo Libro dei Re. 
10E come Mosè aveva pregato il Signore ed era sceso il fuoco dal cielo a consumare le vittime immolate, così anche Salomone pregò e il fuoco sceso dal cielo consumò gli olocausti.
E come Mosè aveva pregato il Signore ed era sceso il fuoco dal cielo a consumare le vittime immolate, così anche Salomone pregò e il fuoco sceso dal cielo consumò gli olocausti.
Ecco i riscontri biblici di questi eventi narrati in questo Secondo Libro dei Maccabei.
L’ottavo giorno, Mosè convocò Aronne, i suoi figli e gli anziani d’Israele e disse ad Aronne: «Procùrati un vitello per il sacrificio per il peccato e un ariete per l’olocausto, tutti e due senza difetto, e presentali davanti al Signore. Agli Israeliti dirai: “Prendete un capro per il sacrificio per il peccato, un vitello e un agnello, tutti e due di un anno, senza difetto, per l’olocausto, un toro e un ariete per il sacrificio di comunione, da immolare davanti al Signore, e infine un’oblazione impastata con olio, perché oggi il Signore si manifesterà a voi”».
Essi dunque condussero davanti alla tenda del convegno quanto Mosè aveva ordinato; tutta la comunità si avvicinò e restarono in piedi davanti al Signore. Mosè disse: «Ecco ciò che il Signore vi ha ordinato; fatelo e la gloria del Signore vi apparirà». Mosè disse ad Aronne: «Avvicìnati all’altare: offri il tuo sacrificio per il peccato e il tuo olocausto e compi il rito espiatorio in favore tuo e in favore del popolo; presenta anche l’offerta del popolo e compi per esso il rito espiatorio, come il Signore ha ordinato».
Aronne dunque si avvicinò all’altare e scannò il vitello del sacrificio per il proprio peccato. I suoi figli gli porsero il sangue ed egli vi intinse il dito, lo spalmò sui corni dell’altare e sparse il resto del sangue alla base dell’altare; ma il grasso, i reni e il lobo del fegato della vittima per il peccato li fece bruciare sopra l’altare, come il Signore aveva ordinato a Mosè. La carne e la pelle le bruciò nel fuoco fuori dell’accampamento. 
Poi scannò l’olocausto; i figli di Aronne gli porsero il sangue ed egli lo sparse attorno all’altare. Gli porsero anche la vittima dell’olocausto, divisa in pezzi, e la testa, e le fece bruciare sull’altare. Lavò le viscere e le zampe e le fece bruciare sull’olocausto sopra l’altare.
Poi presentò l’offerta del popolo. Prese il capro destinato al sacrificio per il peccato del popolo, lo scannò e lo offrì in sacrificio per il peccato, come il precedente. Quindi presentò l’olocausto e lo offrì secondo le prescrizioni stabilite. Presentò quindi l’oblazione, ne prese una manciata piena e la fece bruciare sull’altare, oltre all’olocausto della mattina. 
Scannò il toro e l’ariete in sacrificio di comunione per il popolo. I figli di Aronne gli porsero il sangue ed egli lo sparse attorno all’altare. Gli porsero le parti grasse del toro e dell’ariete, la coda, il grasso aderente alle viscere, i reni e il lobo del fegato: misero le parti grasse sui petti ed egli li fece bruciare sull’altare. I petti e la coscia destra Aronne li presentò con il rito di elevazione davanti al Signore, come Mosè aveva ordinato. 
Aronne, alzate le mani verso il popolo, lo benedisse; poi discese, dopo aver compiuto il sacrificio per il peccato, l’olocausto e i sacrifici di comunione. Mosè e Aronne entrarono nella tenda del convegno; poi uscirono e benedissero il popolo e la gloria del Signore si manifestò a tutto il popolo. Un fuoco uscì dalla presenza del Signore e consumò sull’altare l’olocausto e le parti grasse; tutto il popolo vide, mandarono grida di esultanza e si prostrarono con la faccia a terra (Lev 9,1-24).
Appena Salomone ebbe finito di pregare, cadde dal cielo il fuoco, che consumò l’olocausto e le altre vittime, mentre la gloria del Signore riempiva il tempio. I sacerdoti non potevano entrare nel tempio del Signore, perché la gloria del Signore lo riempiva. Tutti gli Israeliti, quando videro scendere il fuoco e la gloria del Signore sul tempio, si prostrarono con la faccia a terra sul pavimento, adorarono e celebrarono il Signore perché è buono, perché il suo amore è per sempre. Il re e tutto il popolo offrirono un sacrificio davanti al Signore. Il re Salomone offrì in sacrificio ventiduemila giovenchi e centoventimila pecore; così il re e tutto il popolo dedicarono il tempio di Dio. I sacerdoti attendevano al servizio e così pure i leviti, con tutti gli strumenti musicali che il re Davide aveva fatto per celebrare il Signore, perché il suo amore è per sempre, quando salmodiava per mezzo loro. I sacerdoti suonavano le trombe di fronte ai leviti, mentre tutti gli Israeliti stavano in piedi.
Salomone consacrò il centro del cortile che era di fronte al tempio del Signore; infatti lì offrì gli olocausti e il grasso dei sacrifici di comunione, perché l’altare di bronzo, eretto da Salomone, non poteva contenere l’olocausto, l’offerta e i grassi. In quel tempo Salomone celebrò la festa per sette giorni: tutto Israele, dall’ingresso di Camat al torrente di Egitto, un’assemblea grandissima, era con lui. Nel giorno ottavo ci fu una riunione solenne, essendo durata la dedicazione dell’altare sette giorni e sette giorni anche la festa. Il ventitré del settimo mese Salomone congedò il popolo, perché tornasse alle sue tende contento e con la gioia nel cuore per il bene concesso dal Signore a Davide, a Salomone e a Israele, suo popolo.
Salomone terminò il tempio del Signore e la reggia; attuò quanto aveva deciso di fare nel tempio del Signore e nella propria reggia. Il Signore apparve di notte a Salomone e gli disse: «Ho ascoltato la tua preghiera; mi sono scelto questo luogo come casa ove sacrificare. Se chiuderò il cielo e non ci sarà più pioggia, se comanderò alle cavallette di divorare la campagna e se invierò la peste in mezzo al mio popolo, se il mio popolo, sul quale è stato invocato il mio nome, si umilierà, pregherà e ricercherà il mio volto, e si convertirà dalle sue vie malvagie, ascolterò dal cielo e perdonerò il suo peccato e risanerò la sua terra. Ora i miei occhi saranno aperti e i miei orecchi attenti alla preghiera fatta in questo luogo. Ora io mi sono scelto e ho consacrato questa casa perché il mio nome vi resti sempre; i miei occhi e il mio cuore saranno là tutti i giorni. Quanto a te, se camminerai davanti a me come ha camminato Davide, tuo padre, facendo quanto ti ho comandato, e osserverai le mie leggi e le mie norme, io stabilirò il trono del tuo regno come ho promesso a Davide, tuo padre, dicendo: “Non ti sarà tolto un discendente che regni in Israele”. Ma se voi devierete e abbandonerete le leggi e le norme che io vi ho proposto, se andrete a servire altri dèi e a prostrarvi davanti a loro, vi sterminerò dalla terra che vi ho dato, ripudierò questo tempio che ho consacrato al mio nome, lo renderò la favola e lo zimbello di tutti i popoli. Questo tempio sarà una rovina; chiunque vi passerà accanto resterà sbigottito e si domanderà: “Perché il Signore ha agito così con questa terra e con questo tempio?”. Si risponderà: “Perché hanno abbandonato il Signore, Dio dei loro padri, che li aveva fatti uscire dalla terra d’Egitto, e si sono legati a dèi stranieri, prostrandosi davanti a loro e servendoli. Per questo egli ha fatto venire su di loro tutta questa sciagura”» (2Cro 7,1-22). 
Vi è una continuità, un filo diretto che unisce la storia passata con quella presente. Questa unità è data dalla presenza del Signore che agisce visibilmente in favore del suo popolo.
Come ieri era presente con Mosè e con Salomone, oggi è presente in questo momento assai difficile della storia di Israele.
Quando Dio è presente, il popolo non deve temere. Dio è salvezza potente per il suo popolo, nonostante le difficoltà in cui la sua storia versa. 
11Mosè aveva detto: «Poiché non è stata mangiata la vittima offerta per il peccato, essa è stata consumata».
Ecco quanto viene riferito di Mosè, letto però in tutto il contesto del Libro del Levitico. 
Ora Nadab e Abiu, figli di Aronne, presero ciascuno un braciere, vi misero dentro il fuoco e vi posero sopra dell’incenso e presentarono davanti al Signore un fuoco illegittimo, che il Signore non aveva loro ordinato. Ma un fuoco uscì dalla presenza del Signore e li divorò e morirono così davanti al Signore. Allora Mosè disse ad Aronne: «Di questo il Signore ha parlato quando ha detto: “In coloro che mi stanno vicino mi mostrerò santo e alla presenza di tutto il popolo sarò glorificato”». Aronne tacque.
Mosè chiamò Misaele ed Elsafàn, figli di Uzzièl, zio di Aronne, e disse loro: «Avvicinatevi, portate via questi vostri fratelli dal santuario, fuori dell’accampamento». Essi si avvicinarono e li portarono via con le loro tuniche, fuori dell’accampamento, come Mosè aveva detto. Ad Aronne, a Eleàzaro e a Itamàr, suoi figli, Mosè disse: «Non vi scarmigliate i capelli del capo e non vi stracciate le vesti, perché non moriate e il Signore non si adiri contro tutta la comunità; ma i vostri fratelli, tutta la casa d’Israele, facciano pure lutto per coloro che il Signore ha distrutto con il fuoco. Non vi allontanate dall’ingresso della tenda del convegno, così che non moriate; perché l’olio dell’unzione del Signore è su di voi». Essi fecero come Mosè aveva detto.
Il Signore parlò ad Aronne dicendo: «Non bevete vino o bevanda inebriante, né tu né i tuoi figli, quando dovete entrare nella tenda del convegno, perché non moriate. Sarà una legge perenne, di generazione in generazione. Questo perché possiate distinguere ciò che è santo da ciò che è profano e ciò che è impuro da ciò che è puro, e possiate insegnare agli Israeliti tutte le leggi che il Signore ha dato loro per mezzo di Mosè».
Poi Mosè disse ad Aronne, a Eleàzaro e a Itamàr, figli superstiti di Aronne: «Prendete quel che è avanzato dell’oblazione dei sacrifici consumati dal fuoco in onore del Signore e mangiatelo senza lievito, presso l’altare, perché è cosa santissima. Dovete mangiarlo in luogo santo, perché è la parte che spetta a te e ai tuoi figli, tra i sacrifici consumati dal fuoco in onore del Signore: così mi è stato ordinato. La coscia della vittima offerta come contributo e il petto della vittima offerta con il rito di elevazione, li mangerete tu, i tuoi figli e le tue figlie con te in luogo puro; perché vi sono stati dati come parte tua e dei tuoi figli, tra i sacrifici di comunione degli Israeliti. Essi porteranno, insieme con le parti grasse da bruciare, la coscia del contributo e il petto del rito di elevazione, perché siano ritualmente elevati davanti al Signore; questo spetterà a te e ai tuoi figli con te, per diritto perenne, come il Signore ha ordinato».
Mosè si informò accuratamente circa il capro del sacrificio per il peccato e seppe che era stato bruciato; allora si sdegnò contro Eleàzaro e contro Itamàr, figli superstiti di Aronne, dicendo: «Perché non avete mangiato la vittima del sacrificio per il peccato nel luogo santo? Infatti è cosa santissima. Il Signore ve l’ha data, perché tolga la colpa della comunità, compiendo per loro il rito espiatorio davanti al Signore. Ecco, il sangue della vittima non è stato portato dentro il santuario; voi avreste dovuto mangiarla nel santuario, come io avevo ordinato». Aronne allora disse a Mosè: «Ecco, oggi essi hanno offerto il loro sacrificio per il peccato e il loro olocausto davanti al Signore; ma, dopo le cose che mi sono capitate, se oggi avessi mangiato la vittima del sacrificio per il peccato, sarebbe stato bene agli occhi del Signore?». Quando Mosè udì questo, parve bene ai suoi occhi (Lev 10,1-20).
12Allo stesso modo anche Salomone celebrò gli otto giorni.
Quanto si riferisce a Salomone è contenuto nel Primo Libro dei re. Ne diamo uno stralcio. 
Il re e tutto Israele con lui offrirono un sacrificio davanti al Signore. Salomone immolò al Signore, in sacrificio di comunione, ventiduemila giovenchi e centoventimila pecore; così il re e tutti gli Israeliti dedicarono il tempio del Signore. In quel giorno il re consacrò il centro del cortile che era di fronte al tempio del Signore; infatti lì offrì l’olocausto, l’offerta e il grasso dei sacrifici di comunione, perché l’altare di bronzo, che era davanti al Signore, era troppo piccolo per contenere l’olocausto, l’offerta e il grasso dei sacrifici di comunione.
In quel tempo Salomone celebrò la festa davanti al Signore, nostro Dio, per sette giorni: tutto Israele, dall’ingresso di Camat al torrente d’Egitto, un’assemblea molto grande, era con lui. Nell’ottavo giorno congedò il popolo. I convenuti, benedetto il re, andarono alle loro tende, contenti e con la gioia nel cuore per tutto il bene concesso dal Signore a Davide, suo servo, e a Israele, suo popolo (Cfr. 1Re 8,1-66). 
Dio è presente in mezzo al suo popolo. Lo attesta la presenza di questo fuoco misterioso, arcano. Il fuoco è segno della presenza del Signore sulla nostra terra. 

[bookmark: _Toc62154678]La biblioteca di Neemia

13Si descrivevano le stesse cose nei documenti e nelle memorie di Neemia e come egli, fondata una biblioteca, avesse curato la raccolta dei libri dei re, dei profeti e di Davide e le lettere dei re relative alle offerte.
Ecco ancora cosa contenevano questi documenti.
Si descrivevano le stesse cose nei documenti e nelle memorie di Neemia e come egli, fondata la biblioteca, avesse curato la raccolta dei libri dei re, dei profeti e di Davide e le lettere dei re relative alle offerte.
La biblioteca di Neemia è ben curata. In essa è raccolta la storia del popolo del Signore. Libri storici, Libri profetici, Libri riguardante Davide, Lettere dei re.
È uno strumento formidabile di consultazione. La storia passata non è andata perdita.  Essa è posto nei libri e saggiamente custodita. 
14Anche Giuda ha raccolto tutti i libri andati dispersi per la guerra che abbiamo avuto e ora si trovano presso di noi.
Anche Giuda ha raccolto tutti i libri andati dispersi per la guerra che abbiamo avuto e ora si trovano presso di noi.
Questa notizia è preziosa. La guerra aveva fatto disperdere molti libri. Giuda si è dato da fare per raccoglierli e ora sono custoditi al sicuro.
15Se ne avete bisogno, mandate qualcuno che ve li porti.
Se i Giudei d’Egitto dovessero averne bisogno, loro sono disposti a consegnarli, a metterli a loro disposizione.
Essi però son obbligati a mandare qualcuno che li porti loro in Egitto. 
È una disponibilità condizionata. Qualcuno venga e  li porti in Egitto. 

[bookmark: _Toc62154679]Invito alla dedicazione

16Vi abbiamo scritto mentre stiamo per celebrare la purificazione; farete ottima cosa se celebrerete anche voi questi giorni.
Finora sono state fornite notizie sulla vita attuale dei Giudei della Palestina. Ora si passa al fine vero e proprio della lettera.
Vi abbiamo scritto mentre stiamo per celebrare la purificazione. Farete ottima cosa se celebrerete anche voi questi giorni.
Loro sono intenti a celebrare la purificazione. Si chiede ai Giudei dell’Egitto di unirsi nella stessa loro celebrazione.
I luoghi sono diversi, distanti, la comunione invece abolisce luoghi e distanze e si celebra un unico culto nei medesimi giorni. 
17Poiché Dio ha salvato tutto il suo popolo e ha concesso a tutti l’eredità e il regno e il sacerdozio e la santificazione,
Poiché Dio ha salvato tutto il suo popolo e ha concesso a tutti l’eredità e il regno e il sacerdozio e la santificazione….
Tutto in Israele è un dono del Signore: l’eredità, il regno, il sacerdozio, la purificazione. Niente è da Israele. Tutto è da Dio.
Anche la salvezza di tutto il suo popolo è un dono dell’Onnipotente Signore. 
18come ha promesso mediante la legge, noi poniamo in Dio la speranza che egli ci usi presto misericordia e ci raduni nel luogo santo, da ogni regione posta sotto il cielo; egli infatti ci ha liberati da grandi mali e ha purificato questo luogo.
Come ha promesso mediante la legge, noi poniamo in Dio la speranza che egli ci usi presto misericordia e ci raduni nel luogo santo, da ogni regione posto sotto il cielo; Egli infatti ci ha liberati da grandi mali e ha purificato questo luogo.
Israele è in diaspora, è sparo tra le nazioni. Si chiede al Signore che raduni tutti i figli dispersi. Un solo popolo, una sola terra, un solo Dio, una sola fede, una sola religione, un solo culto.
Come ha liberato Israele da mali così grande, come ha fatto sì che si potesse purificare il Santuario, così potrà anche far sì che tutto Israele si raduni nel suo luogo santo, nella terra della promessa.
È una speranza, che deve trasformarsi in preghiera. Sempre la speranza si copie quando viene trasformata in preghiera senza alcuna interruzione.


II. [bookmark: _Toc62154680]PREFAZIONE DELL’AUTORE

19I fatti riguardanti Giuda Maccabeo e i suoi fratelli, la purificazione del grande tempio e la dedicazione dell’altare,
Adesso l’autore entra nei dettagli delle cose recenti.
I fatti riguardanti Giuda Maccabeo e i suoi fratelli, la purificazione del grande tempio e la dedicazione dell’altare….
Questo è il quadro storico della narrazione, del racconto che l’autore vuole portare avanti.
Israele ha vissuto un momento assai particolare della sua vita. Questo momento si vuol che venga conosciuto da tutti i Giudei che vivono fuori della Palestina, fuori della terra dei Padri.
La comunione per conoscenza, per illuminazione, per comunicazione di fatti ed eventi, è anch’essa necessaria, anzi vitale.
La vita non è solo quella dello spirito, è anche quella del corpo, nel tempo. La vita è la storia di un popolo. Questa storia va comunicata. Dalla comunicazione nasce una più perfetta e grande comunione.
20come anche le guerre contro Antioco Epìfane e il figlio di lui Eupàtore, 
Tutto devono conoscere i Giudei dell’Egitto della storia recente di Israele.
Come anche le guerre contro Antioco Epìfane e il figlio di lui Eupàtore.
I dettagli di queste guerre fanno oggetto particolare, speciale di questo Libro. 
Questi dettagli sono la parte più consistente. Sono il cuore del Libro. 
21le manifestazioni venute dal cielo sopra coloro che si erano battuti con valore per il giudaismo, riuscendo in pochi a impadronirsi di tutta la regione e a scacciare una moltitudine di barbari,
Ecco cosa ancora dovranno conoscere i Giudei dell’Egitto.
Le manifestazioni venute dal cielo sopra coloro che si erano battuti con valore per il giudaismo, riuscendo in pochi a impadronirsi di tutta la regione e a scacciare una moltitudine di barbari…
Barbaro è lo straniero, colui che è corpo estraneo, che non appartiene alla vita del popolo, non è sua parte. 
In questo Secondo Libro dei Maccabei vi sono molti segni soprannaturali, che attestano la presenza del Dio vittorioso in mezzo al suo popolo. 
22a riconquistare il tempio famoso in tutto il mondo, a liberare la città e a ristabilire le leggi che stavano per essere soppresse, quando il Signore si rese loro propizio con ogni benevolenza:
Il tempio di Gerusalemme è stato riconquistato con l’aiuto del Cielo.
A riconquistare il tempio famoso in tutto il mondo, a liberare la città e a ristabilire le leggi che stavano per essere soppresse, quando il Signore si rese loro propizio con ogni benevolenza.
Quando è avvenuto: conquista del tempio, liberazione della Città, ristabilimento del culto e delle leggi, è opera esclusiva di Dio.
È per sua grazia che tutto è potuto accadere, avvenire, succedere. Senza la potente mano di Dio nulla di tutto ciò sarebbe potuto accadere. 
Il nemico era troppo grande, troppo potente, troppo numeroso ad ogni forza umana. Tutto è stato invece possibile con la forza di Dio. 
23questi fatti, narrati da Giasone di Cirene nel corso di cinque libri, cercheremo di riassumerli in uno solo.
Questi fatti, narrati da Giasone di Cirene nel corso di cinque libri, cercheremo di riassumerli in un solo.
Qui l’autore indica la fonte dalla quale attinge le notizie. Questa fonte sono i cinque libri scritti da Giasone di Cirene.
Di questi scritti non rimane alcuna traccia. Sono andati perduti. 
24Considerando infatti la caterva delle cifre e l’effettiva difficoltà per chi desidera inoltrarsi nei meandri delle narrazioni storiche, a causa della vastità della materia,
Ora l’autore espone il suo metodo di redazione e di scelta degli avvenimenti.
Considerando infatti la caterva delle cifre e l’effettiva difficoltà per chi desidera inoltrarsi nei meandri delle narrazioni storiche, a causa della vastità della materia…
La materia è vasta. Le cifre sono una caterva. La difficoltà è reale. 
Come agire per riuscire nell’opera, senza cadere in una vana esemplificazione?
25ci siamo preoccupati di offrire diletto a coloro che amano leggere, facilità a quanti intendono fissare nella memoria, utilità a tutti gli eventuali lettori.
Ci siamo preoccupati di offrire diletto a coloro che amano leggere, facilità a quanti intendo fissare nella memoria, utilità a tutti gli eventuali lettori.
Ecco i principi operativi: diletto, facilità, utilità.
Il racconto deve essere ben congegnato. Chi legge deve provare diletto, gusto.
Il racconto deve essere facilmente assimilabile. Chi legge deve poterlo fissare nella memoria con estrema facilità.
Infine ogni lettore ne deve trarre una utilità. L’utilità riguarda principalmente la fede. Essa deve radicarsi ne cuore con più efficacia nei cuori anche attraverso la conoscenza delle opere di Dio in favore dei suoi figli. 
Ogni libro che si legge deve lasciare un suo proprio segno nel cuore. Questo libro deve lasciare un grande segno di fede.
26Per noi, certo, che ci siamo sobbarcati la fatica di questo riassunto, l’impresa non si presenta facile: ci vorranno sudori e veglie,
Per noi, verto, che ci siamo sobbarcati la fatica di questo riassunto, l’impresa non si presenta facile: ci vorranno sudori e veglie…
Ridurre ben cinque libri di storia in un solo e per di più con le tre caratteristiche: diletto, facilità, utilità, di certo non è opera semplice. L’autore ne è cosciente. Tuttavia è disposto ad assumersi questo impegnativo lavoro. 
27così come non è facile preparare un banchetto e accontentare le esigenze altrui. Allo stesso modo per fare cosa gradita a molti, ci sarà dolce sopportare la fatica,
Ecco come l’autore vede il suo lavoro non semplice, non facile.
Così come non è facile preparare un banchetto e accontentare le esigenze altrui. Allo stesso modo per fare cosa gradita a molti, ci sarà sopportare la fatica…
Chi prepara un banchetto per molte persone, deve sopportare una grande fatica. È difficile soddisfare i gusti dei molti.
Così l’autore di questo Secondo Libro dei Maccabei volendo soddisfare il gusto dei molti è disposto ad accollarsi ogni fatica, non però come un peso, bensì come una dolce occupazione.
È questo il segreto della riuscita di ogni opera: trasformare il pesante giogo in una dolce occupazione, una soave opera, una piacevole impresa.
Gesù ha trasformato il pesante giogo della legge in una dolce opera di amore.
Venite a me, voi tutti che siete stanchi e oppressi, e io vi darò ristoro. Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita. Il mio giogo infatti è dolce e il mio peso leggero» (Mt 11,28-30). 
Fare dell’obbedienza a Dio, del proprio lavoro, di ogni nostro impegno una dolce occupazione è garanzia di riuscita.
Ma per questo occorrono scienza, sapienza, intelligenza dello Spirito Santo. 
28lasciando all’autore la completa esposizione dei particolari, preoccupandoci invece di procedere secondo le linee essenziali di un riassunto.
All’autore di lascia la completa esposizione dei particolari. Lui si preoccuperà solo di procedere secondo le linee essenziali di un riassunto. 
È una scelta saggia. A volte i particolari, le minuzie non servono alla fede. Servono solo alla curiosità.
Poiché la fede non si nutre di curiosità, ma di eventi essenziali, è giusto che chi lavora per l’edificazione della fede salti le minuzie, i particolari e presenti l’essenziale delle opere di Dio.
Questa regola vale per ogni lavoro che si fa in ordine alla nascita, crescita, sviluppo della fede. Vale per la predicazione, la teologia, la catechesi, ogni altra forma di annunzio. 
29Come infatti l’architetto di una casa nuova deve pensare a tutta la costruzione, mentre chi è incaricato di decorarla con pitture a encausto deve badare solo all’ornamentazione, così, penso, è per noi.
Come infatti l’architetto di una casa nuova deve pensare a tutta la costruzione, mentre chi è incaricato di decorarla con pitture a encausto deve badare solo all’ornamentazione, così, penso, è per noi.
L’autore dichiara qual è il suo intento: decorare e non costruire. Compito particolare, non universale.  
30Certo, l’addentrarsi a spaziare nei fatti, investigandone i particolari, spetta all’ideatore dell’opera storica;
Vi è grande differenza tra chi compine un’opera storia e chi invece ne vuole fare un sunto di pubblica e immediata utilità. 
Certo, l’addentrarsi a spaziare nei fatti, investigandone i particolari, spetta all’ideatore dell’opera storica. 
Ideatore dell’opera storia deve sondare ogni cosa, interrogare ogni testimone, curare ogni particolare, non deve tralasciare nessuna minuzia.
Anche le notizie di poco conto per alcuni potrebbero rivelarsi di somma utilità per chi si accinge a scrivere un’opera storia.
Spesso un dettaglio dona verità a tutta una serie di eventi. 
Queste cose spettano, competono agli storici e agli storiografici. 
31ma a chi ne fa un riassunto si deve concedere di guardare alla brevità del discorso e di trascurare la completezza della trattazione.
Chi invece ne fa un sunto, è obbligato alle cose essenziali.
Ma chi ne fa un riassunto si deve concedere di guardare alla brevità del discorso e di trascurare la completezza della trattazione.
Quando si devono ridurre ad un solo Libro e per di più in poche pagine cinque voluminosi libri storici, la scelta è obbligatoria.
Molte cosa vanno tralasciate. Poche assunte. L’autore deve possedere un grande spirito di saggezza e di intelligenza nell’escludere e nell’assumere.
Deve anche avere il dono della sintesi e dell’armonizzazione delle parti. Nessuno deve accorgersi che qualcosa è stata saltata o che il suo discorso sia poco logico e poco lineare.
Fare sintesi è vera creazione. Chi fa sintesi e chi armonizza è vero autore dell’opera. È autore, anche se a lui manca la fatica o il duro lavoro della ricerca storica. Lui non ha interrogato i testimoni oculare, non ha consultato altre fonti.
32Di qui dunque cominceremo la narrazione, senza nulla aggiungere a ciò che già abbiamo detto: sarebbe certo sciocco abbondare nei preamboli e abbreviare poi la narrazione storica.
Posti questi due capitoli a spiegare il perché della Lettera scritta ai Giudei dell’Egitto, l’autore è deciso a iniziare la narrazione degli avvenimenti.
Di qui dunque cominceremo la narrazione, senza nulla aggiungere a ciò che già abbiamo detto.
Sarebbe certo sciocco abbondare nei preamboli e abbreviare poi la narrazione storica.
L’autore finalmente si è deciso ad abbandonare questi preamboli, avendo già abbondato in particolari per due interi capitoli, e di iniziare il suo racconto.
Lui stesso è dell’avviso che i preamboli devono essere breve, anche per non togliere spazio a ciò che è essenziale e necessario che il lettore conosca.
Generalmente nella Sacra Scrittura non vi sono introduzioni all’opera che uno si sta accingendo a scrivere. Si inizia con l’afferma o una verità o un evento.
Alcuni Libri tuttavia partono da una introduzione. Esattamente sono due questi libri: il Siracide e il Vangelo secondo Lica. Un prologo mette anche Giovanni al suo Vangelo. 
Prologo
Molti e importanti insegnamenti ci sono dati dalla legge, dai profeti e dagli altri scritti successivi, per i quali è bene dar lode a Israele quanto a dottrina e sapienza. Però non è giusto che ne vengano a conoscenza solo quelli che li leggono, ma è bene che gli studiosi, con la parola e con gli scritti, si rendano utili a quelli che ne sono al di fuori.
Per questo motivo, mio nonno Gesù, dopo essersi dedicato per tanto tempo alla lettura della legge, dei profeti e degli altri libri dei nostri padri, avendone conseguito una notevole competenza, fu indotto pure lui a scrivere qualche cosa su ciò che riguarda la dottrina e la sapienza, perché gli amanti del sapere, assimilato anche questo, possano progredire sempre più nel vivere in maniera conforme alla legge.
Siete dunque invitati a farne la lettura con benevola attenzione e ad essere indulgenti se, nonostante l’impegno posto nella traduzione, sembrerà che non siamo riusciti a rendere la forza di certe espressioni. Difatti le cose dette in ebraico non hanno la medesima forza quando vengono tradotte in un’altra lingua. E non solamente quest’opera, ma anche la stessa legge, i profeti e il resto dei libri nel testo originale conservano un vantaggio non piccolo.
Nell’anno trentottesimo del re Evèrgete, anch’io, venuto in Egitto e fermatomi un poco, dopo avere scoperto che lo scritto è di grande valore educativo, ritenni necessario adoperarmi a tradurlo con diligente fatica. In tutto quel tempo, dopo avervi dedicato molte veglie e studi, ho portato a termine questo libro, che ora pubblico per quelli che, all’estero, desiderano istruirsi per conformare alla legge il proprio modo di vivere (Sir Prologo).  
Poiché molti hanno cercato di raccontare con ordine gli avvenimenti che si sono compiuti in mezzo a noi, come ce li hanno trasmessi coloro che ne furono testimoni oculari fin da principio e divennero ministri della Parola, così anch’io ho deciso di fare ricerche accurate su ogni circostanza, fin dagli inizi, e di scriverne un resoconto ordinato per te, illustre Teòfilo, in modo che tu possa renderti conto della solidità degli insegnamenti che hai ricevuto  (Lc 1,1-4).
In principio era il Verbo, e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. Egli era, in principio, presso Dio: tutto è stato fatto per mezzo di lui e senza di lui nulla è stato fatto di ciò che esiste. In lui era la vita e la vita era la luce degli uomini; la luce splende nelle tenebre e le tenebre non l’hanno vinta.
Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era Giovanni. Egli venne come testimone per dare testimonianza alla luce, perché tutti credessero per mezzo di lui. Non era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce.
Veniva nel mondo la luce vera, quella che illumina ogni uomo. Era nel mondo e il mondo è stato fatto per mezzo di lui; eppure il mondo non lo ha riconosciuto. Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto. A quanti però lo hanno accolto ha dato potere di diventare figli di Dio: a quelli che credono nel suo nome, i quali, non da sangue né da volere di carne né da volere di uomo, ma da Dio sono stati generati.
E il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi; e noi abbiamo contemplato la sua gloria, gloria come del Figlio unigenito che viene dal Padre, pieno di grazia e di verità. Giovanni gli dà testimonianza e proclama: «Era di lui che io dissi: Colui che viene dopo di me è avanti a me, perché era prima di me». Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto: grazia su grazia. Perché la Legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo. Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è lui che lo ha rivelato (Gv 1,1-18). 
Tutti gli altri Libri iniziano senz’alcuna introduzione la loro trattazione.


Secondo Maccabei – Capitolo II


[bookmark: _Toc62154681]CAPITOLO III


[bookmark: _Toc62154682]LETTURA DEL TESTO

		1Nel periodo in cui la città santa godeva completa pace e le leggi erano osservate perfettamente per la pietà del sommo sacerdote Onia e la sua avversione al male, 2gli stessi re avevano preso a onorare il luogo santo e a glorificare il tempio con doni insigni, 3al punto che anche Seleuco, re dell’Asia, provvedeva con le proprie entrate a tutte le spese riguardanti il servizio dei sacrifici. 4Ma un certo Simone, della tribù di Bilga, nominato sovrintendente del tempio, venne a trovarsi in contrasto con il sommo sacerdote intorno all’amministrazione della città. 5Non riuscendo a prevalere su Onia, si recò da Apollònio di Tarso, che in quel periodo era governatore della Celesiria e della Fenicia, 6e gli riferì che il tesoro di Gerusalemme era colmo di ricchezze immense, tanto che l’ammontare delle somme era incalcolabile e non serviva per le spese dei sacrifici; era quindi possibile trasferire tutto in potere del re.
7Apollònio si incontrò con il re e gli riferì delle ricchezze a lui denunciate; quegli designò Eliodoro, l’incaricato d’affari, e lo inviò con l’ordine di effettuare la confisca delle suddette ricchezze. 8Eliodoro si mise subito in viaggio, in apparenza per visitare le città della Celesiria e della Fenicia, in realtà per eseguire l’incarico del re. 9Giunto a Gerusalemme e accolto con deferenza dal sommo sacerdote della città, espose l’informazione ricevuta e disse chiaro il motivo per cui era venuto; domandava poi se le cose stessero realmente così. 10Il sommo sacerdote gli spiegò che i depositi erano delle vedove e degli orfani, 11che una parte era anche di Ircano, figlio di Tobia, persona di condizione assai elevata, che l’empio Simone andava denunciando la cosa a suo modo, ma complessivamente si trattava di quattrocento talenti d’argento e duecento d’oro e 12che era assolutamente impossibile permettere che fossero ingannati coloro che si erano fidati della santità del luogo e del carattere sacro e inviolabile di un tempio venerato in tutto il mondo. 
13Ma Eliodoro, in forza degli ordini ricevuti dal re, rispose recisamente che quelle ricchezze dovevano essere trasferite nell’erario del re. 14Venne, in un giorno da lui stabilito, per farne un inventario, mentre tutta la città era in grande agitazione. 15I sacerdoti, rivestiti degli abiti sacerdotali, si erano prostrati davanti all’altare ed elevavano suppliche al Cielo che aveva sancito la legge dei depositi, perché conservasse intatti questi beni a coloro che li avevano depositati. 16Chi guardava l’aspetto del sommo sacerdote sentiva uno strazio al cuore, poiché il volto e il cambiamento di colore ne mostravano l’intimo tormento. 17Tutta la sua persona era pervasa da paura e da un tremito del corpo, da cui appariva manifesta, a chi osservava, l’angoscia che aveva in cuore. 18Dalle case uscivano in folla per una pubblica supplica, perché il luogo santo stava per essere violato. 19Le donne, cinto sotto il petto il cilicio, riempivano le strade; anche le fanciulle, di solito ritirate, in parte accorrevano alle porte, in parte sulle mura, altre si sporgevano dalle finestre. 20Tutte, con le mani protese verso il Cielo, moltiplicavano le suppliche. 21Muoveva a compassione il pianto confuso della moltitudine e l’ansia tormentosa del sommo sacerdote. 22Supplicavano il Signore onnipotente che volesse conservare intatti, in piena sicurezza, i depositi per coloro che li avevano consegnati.
23Eliodoro però metteva ugualmente in esecuzione il suo programma. 24Ma appena fu arrivato sul posto con gli armati, presso il tesoro, il Signore degli spiriti e di ogni potere si manifestò con un’apparizione così grande, che tutti i temerari che avevano osato entrare, colpiti dalla potenza di Dio, si trovarono stremati e atterriti. 25Infatti apparve loro un cavallo, montato da un cavaliere terribile e rivestito di splendida bardatura, il quale si spinse con impeto contro Eliodoro e lo percosse con gli zoccoli anteriori, mentre il cavaliere appariva rivestito di armatura d’oro. 26Davanti a lui comparvero, inoltre, altri due giovani dotati di grande forza, splendidi per bellezza e meravigliosi nell’abbigliamento, i quali, postisi ai due lati, lo flagellavano senza posa, infliggendogli numerose percosse. 27In un attimo fu gettato a terra e si trovò immerso in una fitta oscurità. Allora i suoi lo afferrarono e lo misero su una barella. 28Egli, che era entrato poco prima nella suddetta camera del tesoro con numeroso seguito e con tutta la guardia, fu portato via impotente ad aiutarsi, dopo aver sperimentato nel modo più evidente la potenza di Dio. 29Così, mentre egli, prostrato dalla forza divina, giaceva senza voce e privo d’ogni speranza di salvezza, 30gli altri benedicevano il Signore, che aveva glorificato il suo luogo santo. Il tempio, che poco prima era pieno di trepidazione e confusione, dopo che il Signore onnipotente si fu manifestato, si riempì di gioia e letizia. 31Subito alcuni compagni di Eliodoro pregarono Onia che supplicasse l’Altissimo e impetrasse la grazia della vita a costui che stava irrimediabilmente esalando l’ultimo respiro. 32Il sommo sacerdote, temendo che il re avrebbe potuto sospettare che i Giudei avessero teso un tranello a Eliodoro, offrì un sacrificio per la salute di costui. 33Mentre il sommo sacerdote compiva il rito propiziatorio, apparvero di nuovo a Eliodoro gli stessi giovani adorni delle stesse vesti, i quali, restando in piedi, dissero: «Ringrazia ampiamente il sommo sacerdote Onia, per merito del quale il Signore ti ridà la vita. 34Tu poi, che hai sperimentato i flagelli del Cielo, annuncia a tutti la grande potenza di Dio». Dette queste parole, disparvero. 35Eliodoro offrì un sacrificio al Signore e innalzò grandi preghiere a colui che gli aveva restituito la vita, poi si congedò da Onia e fece ritorno con il suo seguito dal re. 36Egli testimoniava a tutti le opere del Dio grandissimo, che aveva visto con i suoi occhi. 37Quando poi il re domandava a Eliodoro chi fosse adatto a essere inviato ancora una volta a Gerusalemme, rispondeva: 38«Se hai qualcuno che ti è nemico o insidia il tuo governo, mandalo là e l’avrai indietro flagellato per bene, se pure ne uscirà salvo, perché in quel luogo c’è veramente una potenza divina. 39Colui che ha la sua dimora nei cieli è custode e difensore di quel luogo, ed è pronto a percuotere e abbattere coloro che vi accedono con cattiva intenzione». 40Così dunque si sono svolti i fatti relativi a Eliodoro e alla difesa del tesoro.



[bookmark: _Toc62154683]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO

III. [bookmark: _Toc62154684]STORIA DI ELIODORO
[bookmark: _Toc62154685]La venuta di Eliodoro a Gerusalemme

1Nel periodo in cui la città santa godeva completa pace e le leggi erano osservate perfettamente per la pietà del sommo sacerdote Onia e la sua avversione al male,
Da questo capitolo e da questo versetto inizia il racconto, la storia che l’autore del Secondo Libro dei Maccabei vuole farci conoscere.
Nel periodo in cui la città santa godeva completa pace e le leggi erano osservate perfettamente per la pietà del sommo sacerdote Onia e la sua avversione al male…
Un solo uomo con il timore del Signore nel cuore e la sua avversione al male dona un grande impulso religioso a tutto il suo popolo.
Per un uomo un popolo si salva, per un uomo un popolo si perde. È grande la fora morale che possiede la singola persona. 
Più in alto è collocata e più i benefici della sua pietà e della sua avversione al male si diffondo nel popolo del Signore ed anche nel mondo.
Ecco i frutti della pietà di Onia: la città godeva di completa pace e le leggi erano osservate perfettamente.
2gli stessi re avevano preso a onorare il luogo santo e a glorificare il tempio con doni insigni,
Ecco altri frutti della pietà del sommo sacerdote e della sua avversione al male.
Gli stessi re avevano preso a onorare il luogo santo e a glorificare il tempio con doni insigni.
Sono re delle nazioni, dei popoli con i quali Israele ha un qualche contatto.
I re stranieri riconoscono la grande del Dio di Israele a causa della pietà di un uomo. 
Una sola persona riesce ad illuminare il mondo intero sulla verità del suo Dio e Signore e a dare una vita corretta e santa a tutto il suo popolo.
3al punto che anche Seleuco, re dell’Asia, provvedeva con le proprie entrate a tutte le spese riguardanti il servizio dei sacrifici.
Ecco in che modo i re onoravano il tempio di Gerusalemme.
Al punto che anche Seleuco, re dell’Asia, provvedeva con le proprie entrate a tutte le spese riguardanti il servizio dei sacrifici.
Un solo uomo che ama il Signore riesce ad attirare al suo Dio re potenti e gloriosi. Questa verità mai dovrà essere dimenticata.
4Ma un certo Simone, della tribù di Bilga, nominato sovrintendente del tempio, venne a trovarsi in contrasto con il sommo sacerdote intorno all’amministrazione della città.
Dove cresce rigoglioso il buon grano sempre cresce anche la zizzania.
Satana è stato capace di rovinare il Cielo e il Paradiso terrestre. È anche capace di rovinare le cose più belle della terra.
Ma un certo Simone, della tribù di Bilga, nominato sovrintendente del tempio, venne a trovarsi in contrasto con il sommo sacerdote intorno all’amministrazione della città.
Si parla del contrasto, non si dicono i termini esatti di questo contrasto.  
Quando ci è un contrasto, è cosa giusta appianare ogni cosa servendosi della saggezza e della sapienza. 
Per questo occorre la virtù dell’arrendevolezza di cui parla san Giacomo nella sua Lettera.
Chi tra voi è saggio e intelligente? Con la buona condotta mostri che le sue opere sono ispirate a mitezza e sapienza. Ma se avete nel vostro cuore gelosia amara e spirito di contesa, non vantatevi e non dite menzogne contro la verità. Non è questa la sapienza che viene dall’alto: è terrestre, materiale, diabolica; perché dove c’è gelosia e spirito di contesa, c’è disordine e ogni sorta di cattive azioni. Invece la sapienza che viene dall’alto anzitutto è pura, poi pacifica, mite, arrendevole, piena di misericordia e di buoni frutti, imparziale e sincera. Per coloro che fanno opera di pace viene seminato nella pace un frutto di giustizia (Gc 3,13-18). 
Gesù pone l’arrendevolezza come unica e sola via per la soluzione di tutti i contrasti tra gli uomini.
Avete inteso che fu detto agli antichi: Non ucciderai; chi avrà ucciso dovrà essere sottoposto al giudizio. Ma io vi dico: chiunque si adira con il proprio fratello dovrà essere sottoposto al giudizio. Chi poi dice al fratello: “Stupido”, dovrà essere sottoposto al sinedrio; e chi gli dice: “Pazzo”, sarà destinato al fuoco della Geènna.
Se dunque tu presenti la tua offerta all’altare e lì ti ricordi che tuo fratello ha qualche cosa contro di te, lascia lì il tuo dono davanti all’altare, va’ prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi torna a offrire il tuo dono.
Mettiti presto d’accordo con il tuo avversario mentre sei in cammino con lui, perché l’avversario non ti consegni al giudice e il giudice alla guardia, e tu venga gettato in prigione. In verità io ti dico: non uscirai di là finché non avrai pagato fino all’ultimo spicciolo!
Avete inteso che fu detto: Occhio per occhio e dente per dente. Ma io vi dico di non opporvi al malvagio; anzi, se uno ti dà uno schiaffo sulla guancia destra, tu pórgigli anche l’altra, e a chi vuole portarti in tribunale e toglierti la tunica, tu lascia anche il mantello. E se uno ti costringerà ad accompagnarlo per un miglio, tu con lui fanne due. Da’ a chi ti chiede, e a chi desidera da te un prestito non voltare le spalle.
Avete inteso che fu detto: Amerai il tuo prossimo e odierai il tuo nemico. Ma io vi dico: amate i vostri nemici e pregate per quelli che vi perseguitano, affinché siate figli del Padre vostro che è nei cieli; egli fa sorgere il suo sole sui cattivi e sui buoni, e fa piovere sui giusti e sugli ingiusti. Infatti, se amate quelli che vi amano, quale ricompensa ne avete? Non fanno così anche i pubblicani? E se date il saluto soltanto ai vostri fratelli, che cosa fate di straordinario? Non fanno così anche i pagani? Voi, dunque, siate perfetti come è perfetto il Padre vostro celeste (Cfr. Mt 5,1-48). 
Senza arrendevolezza vi è il duro scontro, che può giungere fino alla guerra, fino all’uccisione dell’avversario.
5Non riuscendo a prevalere su Onia, si recò da Apollònio di Tarso, che in quel periodo era governatore della Celesiria e della Fenicia,
Simone vuole ad ogni costo imporsi su Onia. Lui non si lascia governare dalla sapienza arrendevole, mite, umile. 
Non riuscendo a prevalere su Onia, si recò da Apollònio di Tarso, che in quel periodo era governatore della Celesiria e della Fenicia…
Simone vuole imporre le sue vedute e per questo fa ricorso al governatore Apollònio. 
6e gli riferì che il tesoro di Gerusalemme era colmo di ricchezze immense, tanto che l’ammontare delle somme era incalcolabile e non serviva per le spese dei sacrifici; era quindi possibile trasferire tutto in potere del re.
E gli riferì che il tesoro di Gerusalemme era colmo di ricchezze immense, tanto che l’ammontare delle somme era incalcolabile e non serviva per le spese dei sacrifici, era quindi possibile trasferire tutto in potere del re.
È questa un’azione stolta, insana, priva di un qualsiasi fondamento razionale.
Simone non è una spia, non è neanche un delatore e neppure un traditore del suo popolo e del suo tempio. È semplicemente un empio, un stolto, un insano di mente, persona accecata dall’orgoglio e dalla superbia.
7Apollònio si incontrò con il re e gli riferì delle ricchezze a lui denunciate; quegli designò Eliodoro, l’incaricato d’affari, e lo inviò con l’ordine di effettuare la confisca delle suddette ricchezze.
Apollònio si incontrò con il re e gli riferì delle ricchezze a lui denunciate.
Quegli designò Eliodoro, l’incaricato d’affari, e lo inviò con l’ordine di effettuare la confisca delle suddette ricchezze.
La conquista delle ricchezza, l’impoverimento del tempio, di certo non accresce la gloria di Simone, né lo rende vittorioso agli occhi di Onia.
Stolto era e stolto rimane. Alla stoltezza ora si aggiunge il peccato contro Dio e il suo santissimo tempio di Gerusalemme. Simone è un profanato, un sacrilega.
Evidentemente Simone vuole attrarre dalla sua parte il re e la sua corte e per questo si trasforma in un traditore del suo popolo e del suo Dio. 
8Eliodoro si mise subito in viaggio, in apparenza per visitare le città della Celesiria e della Fenicia, in realtà per eseguire l’incarico del re.
Eliodoro si mette subito in viaggio, in apparenza per visitare le città della Celesiria e della Fenicia, in realtà per eseguire l’incarico del re.
Sempre si nascondo le reali motivazioni di certi viaggi. Si dice un motivo e se ne nasconde un altro.
Si dice il motivo secondario, si tiene nascosto il motivo principale. Così la strada è libera e nessuno pone ostacoli sulla via da percorrere. 
9Giunto a Gerusalemme e accolto con deferenza dal sommo sacerdote della città, espose l’informazione ricevuta e disse chiaro il motivo per cui era venuto; domandava poi se le cose stessero realmente così.
Giunto a Gerusalemme e accolto con deferenza dal sommo sacerdote della città, espose l’informazione ricevuta e disse chiaro il motivo per cui era venuto, domandava poi se le cose stessero realmente così.
Eliodoro è persona apparentemente garbata. Dice il motivo della visita e chiede se realmente vi fossero le ingenti ricchezze di cui è a conoscenza.
10Il sommo sacerdote gli spiegò che i depositi erano delle vedove e degli orfani,
Il sommo sacerdote gli spiegò che i depositi erano delle vedove e degli orfani.
Si tratta di un deposito, non di una ricchezza inerte. Questa ricchezza a dei proprietari: sono le vedove e gli orfani. 
11che una parte era anche di Ircano, figlio di Tobia, persona di condizione assai elevata, che l’empio Simone andava denunciando la cosa a suo modo, ma complessivamente si trattava di quattrocento talenti d’argento e duecento d’oro e
Che una parte era anche di Ircano, figlio di Tobia, persona di condizione assai elevata, che l’empio Simone andava denunciando la cosa a suo modo, ma complessivamente si trattava di quattrocento talenti d’argento e duecento d’oro e…
La ricchezza complessiva del tempio è di quattrocento talenti d’argento e duecento d’oro, essa però non è vera ricchezza, è un deposito.
Essendo un deposito, ha i suoi legittimi proprietari. È un custodia presso il tempio. Essa non è proprietà del tempio. 
12che era assolutamente impossibile permettere che fossero ingannati coloro che si erano fidati della santità del luogo e del carattere sacro e inviolabile di un tempio venerato in tutto il mondo. 
Che era assolutamente impossibile permettere che fossero ingannati coloro che si erano fidati della santità del luogo e del carattere sacro e inviolabile di un tempio venerato in tutto il mondo.
Onia dice la purissima verità a Eliodoro. Il tempio non possiede alcuna ricchezza. Esso ha solo in deposito cose che sono di altri.
Avendo i loro proprietari confidato nella sacralità e inviolabilità di quel sacro luogo, essi non possono essere ingannati.
Le parole di Onia sono be chiare. Il tesoro è nel tempio e nel tempio deve rimanere. Lo esige la sacralità del luogo e la fiducia posta dalla gente in esso.
Simone ha riferito falsità e menzogne. Non ha detto la verità. Ha ingannato anche il re. 
Ma sempre il superbo, l’invidioso, colui che è geloso, non inganna solo coloro che denuncia, inganna anche e soprattutto coloro presso i quali dice calunnia e menzogne.
Su questa verità occorrerebbe che quanti ricevono calunni e menzogne riflettessero molto. Anche essi vengono ingannati e traditi nella fiducia.
Molti regni sono falliti perché i re si sono lasciati ingannare da queste persone pestifere, dalla cui bocca sa uscire solo la falsità, la calunnia, la menzogna. 

[bookmark: _Toc62154686]La città è sconvolta

13Ma Eliodoro, in forza degli ordini ricevuti dal re, rispose recisamente che quelle ricchezze dovevano essere trasferite nell’erario del re.
Eliodoro non vuole sentire ragioni. I motivo addotti sono nulli per lui.
Ma Eliodoro, in forza degli ordini ricevuti dal re, rispose recisamente che quelle ricchezze dovevano essere trasferite nell’erario del re.
Per Eliodoro l’ordine del re è un imperativo assoluto. L’ordine ricevuto deve essere ordine eseguito. L’ordine impartito deve essere ordine portato a compimento.  Così è stato detto, così dovrà essere fatto. 
14Venne, in un giorno da lui stabilito, per farne un inventario, mentre tutta la città era in grande agitazione.
Venne, in un giorno da lui stabilito, per farne l’inventario, mentre tutta la città era in grande agitazione.
Eliodoro è determinato. Viene in un giorno stabilito per fare l’inventario. Quanto è nel tesoro del tempio dovrà essere portato via. Ogni cosa va però prima catalogata e registrata. Quanto si prende deve essere anche consegnato. 
La città è però in grande agitazione. L’agitazione è dovuta sia al sacrilegio che si sta per commettere, sia anche perché venivano privati dei loro bene poveri, vedove, orfani, quanti si erano fidati della sacralità e inviolabilità del luogo.
15I sacerdoti, rivestiti degli abiti sacerdotali, si erano prostrati davanti all’altare ed elevavano suppliche al Cielo che aveva sancito la legge dei depositi, perché conservasse intatti questi beni a coloro che li avevano depositati.
I sacerdoti, rivestiti degli abiti sacerdotali, si erano prostrati davanti all’altare ed elevavano suppliche al Cielo che aveva sancito la legge dei depositi, perché conservasse infatti questi beni a coloro che li avevano depositati.
I sacerdoti chiedono al Cielo che fosse lui ad intervenire. Essendo il Cielo il garante dei quei depositi, è come se il Cielo fosse anche obbligato a mostrare la sua forza perché quei beni non fossero portati via.
Quanto non possono fare gli uomo, sempre lo può fare il Cielo. Il Cielo intervenga e provveda. I beni sono nel tempio e in esso devono rimanere.
16Chi guardava l’aspetto del sommo sacerdote sentiva uno strazio al cuore, poiché il volto e il cambiamento di colore ne mostravano l’intimo tormento.
Chi guardava l’aspetto del sommo sacerdote sentiva uno strazio al cuore, poiché il volto e il cambiamento di colore ne mostrava l’intimo tormento.
In fondo il sommo sacerdote è il primo garante dell’inviolabilità e sacralità del luogo. Egli è intimamente tormentato per quanto stava avvenendo.
Il sacro tempio veniva profanato da questo furto sacrilego e lui nulla era in grado di fare perché questo non avvenisse.
Spesso vi è una inazione nell’uomo che è la vera causa del tormento, del dispiacere, del dolore del cuore e della sofferenza dello spirito.
Si vede l’ingiustizia e nulla si può fare per impedirla, ostacolarla, allontanarla.
È come se noi stessi fossimo responsabili di quanto sta avvenendo. È questo il più grande dolore del cuore.
17Tutta la sua persona era pervasa da paura e da un tremito del corpo, da cui appariva manifesta, a chi osservava, l’angoscia che aveva in cuore.
Il dolore e la sofferenza del sommo sacerdote sono veramente grandi.
Tutta la sua persona era pervasa da paura e da un tremito del corpo, da cui appariva manifesta, a chi osservava, l’angoscia che aveva nel cuore.
Il corpo del sommo sacerdote rivela l’angoscia del suo cuore. Il suo tremito visibile attesta la paura invisibile, rivela anche il suo cuore che è invisibile.
Tutti vedono la grande, indicibile sofferenza del sommo sacerdote. Essa è resa manifesta a chiunque.  È sufficiente uno sguardo per vederla nel suo corpo e nel suo cuore, nella sua anima e nel suo spirito. 
Onia era persona giusta, onesta, con il grande timore del Signore nel suo cuore. Era uomo di pietà e di grande osservanza della legge. 
18Dalle case uscivano in folla per una pubblica supplica, perché il luogo santo stava per essere violato.
Tutta la città era in grande agitazione per questo sacrilegio e profanazione.
Dalle case uscivano in fallo per una pubblica supplica, perché il luogo santo stava per essere violato.
Tutti, nessuno escluso, escono dalle case. Tutti vogliono elevare al Signore una pubblica supplica, una preghiera accora perché intervenga e impedisca la violazione e profanazione del suo santo tempio. 
Dove l’uomo non può arrivare, lì può giungere sempre il Signore. Al Signore si chiede un intervento efficace, immediato, prima che la violazione si compia. 
19Le donne, cinto sotto il petto il cilicio, riempivano le strade; anche le fanciulle, di solito ritirate, in parte accorrevano alle porte, in parte sulle mura, altre si sporgevano dalle finestre.
Le donne, cinto sotto il petto il cilicio, riempivano le strade.
Anche le fanciulle, di solito ritirate, in parte accorrevano alle porte, in parte sulla mura, altre si sporgevano dalle finestre.
Non solo gli uomini sono in agitazione, anche le donne partecipano a questo dolore e preghiera collettiva. Anche le fanciulle sentono nel cuore doloro e sgomento per quanto stava per succedere nel sacro tempio.
Non c’è persona in Gerusalemme che si sente estranea al fatto.  Ognuno si sente trafitto nel cuore. Ognuno sente l’esigenza di gridare al Cielo.
La salvezza può venire solo dal Cielo e da nessun’altra parte.
20Tutte, con le mani protese verso il Cielo, moltiplicavano le suppliche. 
Tutte, con le mani protese verso il Cielo, moltiplicavano le suppliche.
Non è una sola persona che prega e neanche gruppi di persone. Tutte le donne pregano, innalzano suppliche al Cielo. 
Tutte le fanciulle prendono parte a questa voce di preghiera. Tutti gli uomini chiedono al Signore che intervenga. 
Lui deve intervenire. Lui non può non intervenire. 
Lui deve custodire il suo santo tempio. Lui non può lasciare che gli stranieri vengano e violano e profanino la sua sacralità.
21Muoveva a compassione il pianto confuso della moltitudine e l’ansia tormentosa del sommo sacerdote.
Muoveva a compassione il pianto confuso della moltitudine e l’ansia tormentosa del sommo sacerdote.
Vi è unanimità nel pianto, nel dolore, nella sofferenza, nella preghiera.
Questo pianto confuso assieme all’ansia tormentosa del sommo sacerdote muoveva a compassione. 
Ora se muoveva a compassione gli uomini, tanto più doveva commuovere il Signore, il Cielo, quanti abitano sopra la volta celeste.
Dio non può non muoversi a compassione, a pietà. Non può non decidersi di scendere e di portare giustizia e verità nel suo tempio santo.
Lo richiede la preghiera unanime e il pianto generale. Lo domanda l’ansia e il tormento spirituale del sommo sacerdote. Lo vuole il grido delle donne e delle fanciulle. Tutta Gerusalemme implora questo intervento divino.
22Supplicavano il Signore onnipotente che volesse conservare intatti, in piena sicurezza, i depositi per coloro che li avevano consegnati.
Tutti supplicavano il Signore onnipotente che volesse conservare infatti, in piena sicurezza, i depositi per coloro che li avevano consegnati.
Chi può dare piena sicurezza ai deposi consegnati è solo il Signore. A Lui si chiede con supplica generale che li conservi in piena sicurezza.
Si chiede di non permettere ad Eliodoro che possa operare un tale furto sacrilego e una cosa grande profanazione.

[bookmark: _Toc62154687]Castigo di Eliodoro

23Eliodoro però metteva ugualmente in esecuzione il suo programma.
Eliodoro è però sordo sia alla compassione che alla pietà. Lui è  deciso a portare a compimento l’ordine ricevuto.
Eliodoro però metteva ugualmente in esecuzione il suo programma.
Gerusalemme può anche piangere, commuoversi, pregare, protestare, uscire per le strade, vestire il cilicio e il sacco, per lui tutto è indifferente.
Gli uomini non raggiungono il suo cuore e neanche lo toccano. Sempre un uomo di pietra, di ghiaccio, di bronzo.
Lui è irremovibile nel suo proposito. Il programma va portato a compimento.
Per un uomo di ghisa, ghiaccio, bronzo, pietra, non c’è pietà, non c’è misericordia., non c’è compassione. C’è solo un programma da rispettare. C’è solo un ordine da eseguire. Null’altro. 
24Ma appena fu arrivato sul posto con gli armati, presso il tesoro, il Signore degli spiriti e di ogni potere si manifestò con un’apparizione così grande, che tutti i temerari che avevano osato entrare, colpiti dalla potenza di Dio, si trovarono stremati e atterriti.
La preghiera, la sofferenza, il dolore, lo strazio di uomini e di donne viene ascoltato da Dio. La sua risposta è immediata.
Ma appena fu arrivato sul posto con gli armati, presso il tesoro, il Signore degli spiriti e di ogni potere si manifestò con un’apparizione così grande, che tutti i temerari che avevano osato entrare, colpiti dalla potenza di Dio, si trovarono stremati e atterriti.
Cosa avviene. Eliodoro con i suoi uomini armati, pronti a reprimere ogni resistenza entrano nel tempio e sono dinanzi al tesoro, pronti per portare via ogni cosa.  Loro sono decisi ad operare il furto sacrilego e la profanazione.
Il Signore non permette che questo avvenga. Il Signore è detto degli spiriti, cioè degli Angeli invisibili, del suo esercito invisibile, e di ogni potere. Non c’è potere che lui non possa esercitare sotto ogni forma e modalità.
Il Signore interviene con una apparizione così grande, che tutti i temerari che avevano osato entrare, colpiti dalla potenza di Dio, si trovarono stremati e atterriti.
Questi uomini entrati nel tempio si trova all’istante senza alcuna forza e atterriti.
Sono lì come statue e per di più presi da grande terrore. Essi scoprono quanto è grande la potenza invisibile del Signore.
Una sola apparizione è stata sufficiente pe ridurre a nulla la potenza dei malvagi e dei profanatori.
25Infatti apparve loro un cavallo, montato da un cavaliere terribile e rivestito di splendida bardatura, il quale si spinse con impeto contro Eliodoro e lo percosse con gli zoccoli anteriori, mentre il cavaliere appariva rivestito di armatura d’oro.
Ora il testo descrive in che cosa consiste questa grande apparizione del Signore. Ecco come essa si è manifestata concretamente
Infatti apparve loro un cavallo, montato da un cavaliere terribile e rivestito di splendida bardatura, il quale si spinse con impeto contro Eliodoro e lo percosse con gli zoccoli anteriori, mentre il cavaliere appariva rivestito di armatura d’oro.
Appare un cavallo. Il cavallo è montato da un cavaliere terribile e rivestito di splendida bardatura.
Il cavallo viene spinto con impeto contro Eliodoro e lo percuote con gli zoccoli anteriori, mentre il cavaliere appare rivestito di armatura d’oro.
Cavallo è cavaliere non appartengono a questa terra. Appartengono al Cielo.
È un Angelo dell’esercito celeste. Anche il cavallo è un cavallo dell’esercito celeste.
È questa un’apparizione. L’angelo assume la forma del cavaliere e del cavallo per spaventare e atterrire Eliodoro, perché lui comprenda che il tempio è sacro e che a nessuno è lecito violarne la santità.
L’Angelo di Dio può assumere qualsiasi forma dell’universo visibile. Nessuno gli è esclusa. Nessuna assunzione gli è impedita. 
Quanto avviene nel tempio non è un fatto umano. È un fatto soprannaturale, celeste, divino. È vera manifestazione celeste. 
26Davanti a lui comparvero, inoltre, altri due giovani dotati di grande forza, splendidi per bellezza e meravigliosi nell’abbigliamento, i quali, postisi ai due lati, lo flagellavano senza posa, infliggendogli numerose percosse.
Ecco come continua e viene vissuta da Eliodoro questa manifestazione angelica, celeste, soprannaturale.
Davanti a lui comparvero, inoltre, altri due giovani dotati di grande forza, splendidi per bellezza e meravigliosi nell’abbigliamento, i quali, postisi ai due lati, lo flagellavano senza posa, infliggendogli numerose percosse.
Cavallo e cavaliere sono dinanzi a Eliodoro. Questi non può fuggire.
Ora davanti a Eliodoro compaiono altri due giovani dotati di grande forza, splendidi per bellezza e meravigliosi nell’abbigliamento.
Questi due giovani si pongono ai due lati di Eliodoro e lo flagellano senza posa, infliggendogli numerose percosse.
È questa una punizione divina meritata dalla sua insolenza contro il luogo santo. Dio interviene per attestargli che nel tempio è Lui che governa.
È Dio il Signore del tempio e contro il Signore lui non può nulla. Quando la misura è colma, sempre il Signore interviene per porre un limite alla superbia e insolenza dell’uomo.
Ognuno di noi deve comprendere questo. Nessuno può fare ciò che vuole, contro Dio e contro l’uomo. 
Ognuno deve porre un limite al male che è in lui. Ci sono dei militi che non si possono oltrepassare. Altrimenti il Signore è costretto ad intervenire.
I modi dell’intervento di Dio possono essere naturali e soprannaturali, servendosi della storia e anche del cielo.
Di volta in volta il Signore decide, nella sua sapienza eterna, secondo quale via procedere per educare alla verità le sue creature.
Per Eliodoro si serve di esseri celeste, di Angeli. È come se Dio volesse agire Lui direttamente, personalmente, per impartire la giusta educazione a Eliodoro. 
27In un attimo fu gettato a terra e si trovò immerso in una fitta oscurità. Allora i suoi lo afferrarono e lo misero su una barella.
Ecco cosa accade a Eliodoro: viene portato fuori del tempio su una barella.
In un attimo fu gettato a terra e si trovò immerso in una fitta oscurità. Allora i suoi lo afferrarono e lo misero su una barella.
Eliodoro viene gettato a terra. È immerso in una fitta oscurità. Non vede più nulla. Vengono i suoi, lo afferrano e lo mettono su una barella.
Eliodoro è senza alcuna forza. È incapace di muoversi, camminare, vedere.
È divenuto l’essere più impotente di questo mondo. Lui che pensava di governare il mondo, si trova ad essere bisognoso degli altri per uscire dal tempio. È stato priva di ogni forza e di ogni luce.
28Egli, che era entrato poco prima nella suddetta camera del tesoro con numeroso seguito e con tutta la guardia, fu portato via impotente ad aiutarsi, dopo aver sperimentato nel modo più evidente la potenza di Dio.
Chi entra nel tempio e chi esce fuori sono due persone totalmente differenti.
Egli, che era entrato poco prima nella suddetta camera del tesoro con numeroso seguito e con tutta la guardia, fu portato via impotente ad aiutarsi, dopo aver sperimentato nel modo più evidente la potenza di Dio.
Prima Eliodoro entra nel camera del tesoro con numeroso seguito e con tutta la guardia. Entra come persona forte, superba, sicura di sé, pronta per il grande furto e la sacrilega asportazione del tesoro.
Dopo viene portato via impotente ad aiutarsi, dopo aver sperimentato nel modo più evidente la potenza di Dio.
Ora Eliodoro sa che non può fare ciò che vuole. Ora sa che vi è un Dio a custodia del tempio di Gerusalemme.
Ora Lui ha appreso a sue spese che si può vincere la forza dell’uomo, mai quella di Dio. La forza di Dio è invisibile e misteriosa.
Dio appare quando vuole, dove vuole, nella sua invincibilità. Nessuno la potrà mai fermare, vincere, sottomettere. Può assumere qualsiasi forma e ogni forza.
Questo è il Dio che abita nel tempio di Gerusalemme. È un Dio invisibile, ma presente, pronto sempre ad intervenire per la difesa della sua casa. 
29Così, mentre egli, prostrato dalla forza divina, giaceva senza voce e privo d’ogni speranza di salvezza,
Prima Eliodoro era gonfio di sé e il popolo era nella grande indicibile sofferenza. 
Ora si cambiano le parti. Eliodoro è nella sofferenza, il popolo è nella gioia.
Così, mentre egli, prostrato dalla forza divina, giaceva senza voce e privo d’ogni speranza di salvezza…
Ora Eliodoro è prostrato dalla forza divina, giace senza voce, è privo di ogni speranza di salvezza. È come un morto sulla sua barella. 
Attualmente è una vera nullità. Così lo aveva ridotto il Signore. Ora è persona che non potrà più nuocere. Il suo delirio di potenza e di onnipotenza è finito. 
30gli altri benedicevano il Signore, che aveva glorificato il suo luogo santo. Il tempio, che poco prima era pieno di trepidazione e confusione, dopo che il Signore onnipotente si fu manifestato, si riempì di gioia e letizia.
Il popolo invece è pervaso di gioia indicibile e di grande esultanza.
Gli altri benedicevano il Signore, che aveva glorificato il suo luogo santo. Il tempio, che poco prima era pieno di trepidazione e confusione, dopo che il Signore onnipotente si fu manifestato, si riempì di gioia e letizia.
Il Signore viene benedetto, perché ha glorificato il suo luogo santo. Ha impedito a Eliodoro di portare a termine il suo progetto sacrilego.
Anche il tempio cambia aspetto. Poco prima era pieno di trepidazione e confusione. Nessuna sapeva cosa fare. Eliodoro era padrone assoluto.
Ora invece, dopo l’intervento prodigioso del Signore onnipotente, il tempio si riempie di gioia e di letizia.
È la gioia che nasce dalla presenza salvatrice e liberatrice del Signore. 
Sempre quando il Signore interviene nella storia per liberare il suo popolo, nel cuore nasce gioia indicibile, incontenibile.
Il Signore è la salvezza del suo popolo. Basta invocarlo. Basta credere in Lui. 
31Subito alcuni compagni di Eliodoro pregarono Onia che supplicasse l’Altissimo e impetrasse la grazia della vita a costui che stava irrimediabilmente esalando l’ultimo respiro.
Ora alcuni chiedono che si intervenga presso il Signore perché Eliodoro non muoia, ma ritorni in salute e possa riprendere il suo ministero.
Subito alcuni compagni di Eliodoro pregarono Onia che supplicasse l’Altissimo e impetrasse la grazia della vita a costui che stava irrimediabilmente esalando l’ultimo respiro.
Chi chiede l’intercessione in favore di Eliodoro sono alcuni suoi compagni. 
Questi pregano Onia perché supplichi l’Altissimo e impetri la grazia della vita a costui che stava irrimediabilmente esalando l’ultimo respiro. 
Questi compagni di Eliodoro lo vedono quasi morto. Vogliono che non muoia. Chiede a Onia di intercedere presso l’Altissimo.
In questi uomini nasce la vera fede. Essi riconoscono che il Signore che è intervenuto nel tempio è il solo che può ridare vita a Eliodoro.
Sanno anche che essi non possono invocarlo. Non lo conoscono. Non è il loro Dio. Per questo chiedono ad Onia che sia lui a supplicarlo perché intervenga nuovamente, questa volta non per la morte, bensì per la vita.
Non si tratta ancora di vera fede di conversione e di accoglienza del Dio d’Israele come proprio Dio. Si entra però nella conoscenza della sua verità.
È questo il principio della vera fede. Si conosce la verità di Dio. Ci si rivolge ad essa. Si conosce la verità della mediazione. La si chiede.
È un inizio. È l’inizio. Quando l’inizio è buono, l’edificio della vera fede può essere innalzato. 
Sempre per innalzare l’edificio della fede occorre un buon inizio. Il buon inizio è dalla conoscenza della più pura verità del nostro Dio.
Eliodoro ora sa insieme agli altri che il Dio d’Israele è Onnipotente, Invisibile, Invincibile, appare e scompare a suo piacimento. Viene ed opera ciò che vuole. Dinanzi a Lui non vi sono potenze umane capaci di resistergli. Questa verità essi hanno appreso del Dio che si adora nel tempio di Gerusalemme.
Questi uomini hanno appreso che il Dio di Israele è differente, diverso da qualsiasi altro Dio che è negli altri tempi di questa terra.
32Il sommo sacerdote, temendo che il re avrebbe potuto sospettare che i Giudei avessero teso un tranello a Eliodoro, offrì un sacrificio per la salute di costui.
Al sommo sacerdote si chiede di intervenire. Onia interviene.
Il sommo sacerdote, temendo che il re avrebbe potuto sospettare che i Giudei avessero teso un tranello a Eliodoro, offrì un sacrificio per la salute di costui.
Vengono ora offerti i motivi per cui Onia intercede presso Dio.
Non intercede direttamente per Eliodoro. La punizione è giusta e ben meritata. Ha profanato il luogo più santo della terra per commettere un furto sacrilego.
Onia lo fa invece per amore del suo popolo. Non vuole che il re sospetti che i Giudei abbiamo teso un tranello a Eliodoro, accusandoli del misfatto e vendicandosi con pesanti ritorsioni.
Per questo motivo, per amore del suo popolo, offre un sacrificio per la salute di Eliodoro.
Dobbiamo sempre lasciarci guidare, motivare, spingere dal bene più grande. È sempre il bene più grande che deve condurre ogni nostra decisione.
Il bene più grande è infinitamente oltre il bene individuale, spesso non meritato, sovente non dovuto. È dovuto invece perché lo esige il bene più grande.
Sempre dobbiamo trovare una ragione di bene più grande, anche quando il bene individuale non merita per se stesso il bene, lo merita però per una ragione più eccelsa, elevata, santa.
Questa ragione appartiene a noi trovarla sempre. È questa la vera via della vita.
La ragione più grande è sempre nel Signore che la si deve trovare, quando essa viene meno in tutti gli uomini.
Vi è però sempre una ragione più grande nel Signore, che ci chiama ad amare ancora e sempre, sempre ed ancora.
Questa ragione va sempre trovata. Un esempio stupendo lo troviamo in Mosè.
Il popolo, vedendo che Mosè tardava a scendere dal monte, fece ressa intorno ad Aronne e gli disse: «Fa’ per noi un dio che cammini alla nostra testa, perché a Mosè, quell’uomo che ci ha fatto uscire dalla terra d’Egitto, non sappiamo che cosa sia accaduto». Aronne rispose loro: «Togliete i pendenti d’oro che hanno agli orecchi le vostre mogli, i vostri figli e le vostre figlie e portateli a me». Tutto il popolo tolse i pendenti che ciascuno aveva agli orecchi e li portò ad Aronne. Egli li ricevette dalle loro mani, li fece fondere in una forma e ne modellò un vitello di metallo fuso. Allora dissero: «Ecco il tuo Dio, o Israele, colui che ti ha fatto uscire dalla terra d’Egitto!». Ciò vedendo, Aronne costruì un altare davanti al vitello e proclamò: «Domani sarà festa in onore del Signore». Il giorno dopo si alzarono presto, offrirono olocausti e presentarono sacrifici di comunione. Il popolo sedette per mangiare e bere, poi si alzò per darsi al divertimento.
Allora il Signore disse a Mosè: «Va’, scendi, perché il tuo popolo, che hai fatto uscire dalla terra d’Egitto, si è pervertito. Non hanno tardato ad allontanarsi dalla via che io avevo loro indicato! Si sono fatti un vitello di metallo fuso, poi gli si sono prostrati dinanzi, gli hanno offerto sacrifici e hanno detto: “Ecco il tuo Dio, Israele, colui che ti ha fatto uscire dalla terra d’Egitto”». Il Signore disse inoltre a Mosè: «Ho osservato questo popolo: ecco, è un popolo dalla dura cervice. Ora lascia che la mia ira si accenda contro di loro e li divori. Di te invece farò una grande nazione».
Mosè allora supplicò il Signore, suo Dio, e disse: «Perché, Signore, si accenderà la tua ira contro il tuo popolo, che hai fatto uscire dalla terra d’Egitto con grande forza e con mano potente? Perché dovranno dire gli Egiziani: “Con malizia li ha fatti uscire, per farli perire tra le montagne e farli sparire dalla terra”? Desisti dall’ardore della tua ira e abbandona il proposito di fare del male al tuo popolo. Ricòrdati di Abramo, di Isacco, di Israele, tuoi servi, ai quali hai giurato per te stesso e hai detto: “Renderò la vostra posterità numerosa come le stelle del cielo, e tutta questa terra, di cui ho parlato, la darò ai tuoi discendenti e la possederanno per sempre”». Il Signore si pentì del male che aveva minacciato di fare al suo popolo.
Mosè si voltò e scese dal monte con in mano le due tavole della Testimonianza, tavole scritte sui due lati, da una parte e dall’altra. Le tavole erano opera di Dio, la scrittura era scrittura di Dio, scolpita sulle tavole.
Giosuè sentì il rumore del popolo che urlava e disse a Mosè: «C’è rumore di battaglia nell’accampamento». Ma rispose Mosè: «Non è il grido di chi canta: “Vittoria!”. Non è il grido di chi canta: “Disfatta!”. Il grido di chi canta a due cori io sento».
Quando si fu avvicinato all’accampamento, vide il vitello e le danze. Allora l’ira di Mosè si accese: egli scagliò dalle mani le tavole, spezzandole ai piedi della montagna. Poi afferrò il vitello che avevano fatto, lo bruciò nel fuoco, lo frantumò fino a ridurlo in polvere, ne sparse la polvere nell’acqua e la fece bere agli Israeliti.
Mosè disse ad Aronne: «Che cosa ti ha fatto questo popolo, perché tu l’abbia gravato di un peccato così grande?». Aronne rispose: «Non si accenda l’ira del mio signore; tu stesso sai che questo popolo è incline al male. Mi dissero: “Fa’ per noi un dio che cammini alla nostra testa, perché a Mosè, quell’uomo che ci ha fatto uscire dalla terra d’Egitto, non sappiamo che cosa sia accaduto”. Allora io dissi: “Chi ha dell’oro? Toglietevelo!”. Essi me lo hanno dato; io l’ho gettato nel fuoco e ne è uscito questo vitello».
Mosè vide che il popolo non aveva più freno, perché Aronne gli aveva tolto ogni freno, così da farne oggetto di derisione per i loro avversari. Mosè si pose alla porta dell’accampamento e disse: «Chi sta con il Signore, venga da me!». Gli si raccolsero intorno tutti i figli di Levi. Disse loro: «Dice il Signore, il Dio d’Israele: “Ciascuno di voi tenga la spada al fianco. Passate e ripassate nell’accampamento da una porta all’altra: uccida ognuno il proprio fratello, ognuno il proprio amico, ognuno il proprio vicino”». I figli di Levi agirono secondo il comando di Mosè e in quel giorno perirono circa tremila uomini del popolo. Allora Mosè disse: «Ricevete oggi l’investitura dal Signore; ciascuno di voi è stato contro suo figlio e contro suo fratello, perché oggi egli vi accordasse benedizione».
Il giorno dopo Mosè disse al popolo: «Voi avete commesso un grande peccato; ora salirò verso il Signore: forse otterrò il perdono della vostra colpa». Mosè ritornò dal Signore e disse: «Questo popolo ha commesso un grande peccato: si sono fatti un dio d’oro. Ma ora, se tu perdonassi il loro peccato... Altrimenti, cancellami dal tuo libro che hai scritto!». Il Signore disse a Mosè: «Io cancellerò dal mio libro colui che ha peccato contro di me. Ora va’, conduci il popolo là dove io ti ho detto. Ecco, il mio angelo ti precederà; nel giorno della mia visita li punirò per il loro peccato».
Il Signore colpì il popolo, perché aveva fatto il vitello fabbricato da Aronne (Es 32,1-35). 
Il Signore parlò a Mosè: «Su, sali di qui tu e il popolo che hai fatto uscire dalla terra d’Egitto, verso la terra che ho promesso con giuramento ad Abramo, a Isacco e a Giacobbe, dicendo: “La darò alla tua discendenza”. Manderò davanti a te un angelo e scaccerò il Cananeo, l’Amorreo, l’Ittita, il Perizzita, l’Eveo e il Gebuseo. Va’ pure verso la terra dove scorrono latte e miele. Ma io non verrò in mezzo a te, per non doverti sterminare lungo il cammino, perché tu sei un popolo di dura cervice». Il popolo udì questa triste notizia e tutti fecero lutto: nessuno più indossò i suoi ornamenti.
Il Signore disse a Mosè: «Riferisci agli Israeliti: “Voi siete un popolo di dura cervice; se per un momento io venissi in mezzo a te, io ti sterminerei. Ora togliti i tuoi ornamenti, così saprò che cosa dovrò farti”». Gli Israeliti si spogliarono dei loro ornamenti dal monte Oreb in poi.
Mosè prendeva la tenda e la piantava fuori dell’accampamento, a una certa distanza dall’accampamento, e l’aveva chiamata tenda del convegno; appunto a questa tenda del convegno, posta fuori dell’accampamento, si recava chiunque volesse consultare il Signore. Quando Mosè usciva per recarsi alla tenda, tutto il popolo si alzava in piedi, stando ciascuno all’ingresso della sua tenda: seguivano con lo sguardo Mosè, finché non fosse entrato nella tenda. Quando Mosè entrava nella tenda, scendeva la colonna di nube e restava all’ingresso della tenda, e parlava con Mosè. Tutto il popolo vedeva la colonna di nube, che stava all’ingresso della tenda, e tutti si alzavano e si prostravano ciascuno all’ingresso della propria tenda. Il Signore parlava con Mosè faccia a faccia, come uno parla con il proprio amico. Poi questi tornava nell’accampamento, mentre il suo inserviente, il giovane Giosuè figlio di Nun, non si allontanava dall’interno della tenda.
Mosè disse al Signore: «Vedi, tu mi ordini: “Fa’ salire questo popolo”, ma non mi hai indicato chi manderai con me; eppure hai detto: “Ti ho conosciuto per nome, anzi hai trovato grazia ai miei occhi”. Ora, se davvero ho trovato grazia ai tuoi occhi, indicami la tua via, così che io ti conosca e trovi grazia ai tuoi occhi; considera che questa nazione è il tuo popolo». Rispose: «Il mio volto camminerà con voi e ti darò riposo». Riprese: «Se il tuo volto non camminerà con noi, non farci salire di qui. Come si saprà dunque che ho trovato grazia ai tuoi occhi, io e il tuo popolo, se non nel fatto che tu cammini con noi? Così saremo distinti, io e il tuo popolo, da tutti i popoli che sono sulla faccia della terra».
Disse il Signore a Mosè: «Anche quanto hai detto io farò, perché hai trovato grazia ai miei occhi e ti ho conosciuto per nome». Gli disse: «Mostrami la tua gloria!». Rispose: «Farò passare davanti a te tutta la mia bontà e proclamerò il mio nome, Signore, davanti a te. A chi vorrò far grazia farò grazia e di chi vorrò aver misericordia avrò misericordia». Soggiunse: «Ma tu non potrai vedere il mio volto, perché nessun uomo può vedermi e restare vivo». Aggiunse il Signore: «Ecco un luogo vicino a me. Tu starai sopra la rupe: quando passerà la mia gloria, io ti porrò nella cavità della rupe e ti coprirò con la mano, finché non sarò passato. Poi toglierò la mano e vedrai le mie spalle, ma il mio volto non si può vedere» (Es 33,1-23). 
Il Signore disse a Mosè: «Taglia due tavole di pietra come le prime. Io scriverò su queste tavole le parole che erano sulle tavole di prima, che hai spezzato. Tieniti pronto per domani mattina: domani mattina salirai sul monte Sinai e rimarrai lassù per me in cima al monte. Nessuno salga con te e non si veda nessuno su tutto il monte; neppure greggi o armenti vengano a pascolare davanti a questo monte». Mosè tagliò due tavole di pietra come le prime; si alzò di buon mattino e salì sul monte Sinai, come il Signore gli aveva comandato, con le due tavole di pietra in mano.
Allora il Signore scese nella nube, si fermò là presso di lui e proclamò il nome del Signore. Il Signore passò davanti a lui, proclamando: «Il Signore, il Signore, Dio misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di amore e di fedeltà, che conserva il suo amore per mille generazioni, che perdona la colpa, la trasgressione e il peccato, ma non lascia senza punizione, che castiga la colpa dei padri nei figli e nei figli dei figli fino alla terza e alla quarta generazione». Mosè si curvò in fretta fino a terra e si prostrò. Disse: «Se ho trovato grazia ai tuoi occhi, Signore, che il Signore cammini in mezzo a noi. Sì, è un popolo di dura cervice, ma tu perdona la nostra colpa e il nostro peccato: fa’ di noi la tua eredità» (Es 34,1-9). 
Mosè sa che il popolo è infedele. Dio però non può rischiare di essere considerato infedele o un incapace di attuare la liberazione. 
Per questo motivo deve perdonare al suo popolo. Lo esige il bene più grande della sua credibilità in mezzo alle genti.
È proprio della sapienza trovare sempre una ragione più alta, più nobile, più vera, più giusta, perché sempre si faccia il bene anche a chi non lo merita, a motivo della sua colpa e dei suoi peccati.
Anche Gesù sulla croce trovò una ragione altissima per chiedere perdono al Padre per i suoi carnefici.
Mentre lo conducevano via, fermarono un certo Simone di Cirene, che tornava dai campi, e gli misero addosso la croce, da portare dietro a Gesù. 
Lo seguiva una grande moltitudine di popolo e di donne, che si battevano il petto e facevano lamenti su di lui. Ma Gesù, voltandosi verso di loro, disse: «Figlie di Gerusalemme, non piangete su di me, ma piangete su voi stesse e sui vostri figli. Ecco, verranno giorni nei quali si dirà: “Beate le sterili, i grembi che non hanno generato e i seni che non hanno allattato”. Allora cominceranno a dire ai monti: “Cadete su di noi!”, e alle colline: “Copriteci!”. Perché, se si tratta così il legno verde, che avverrà del legno secco?». Insieme con lui venivano condotti a morte anche altri due, che erano malfattori.
Quando giunsero sul luogo chiamato Cranio, vi crocifissero lui e i malfattori, uno a destra e l’altro a sinistra. Gesù diceva: «Padre, perdona loro perché non sanno quello che fanno». Poi dividendo le sue vesti, le tirarono a sorte.
Il popolo stava a vedere; i capi invece lo deridevano dicendo: «Ha salvato altri! Salvi se stesso, se è lui il Cristo di Dio, l’eletto». Anche i soldati lo deridevano, gli si accostavano per porgergli dell’aceto 37e dicevano: «Se tu sei il re dei Giudei, salva te stesso». Sopra di lui c’era anche una scritta: «Costui è il re dei Giudei» (Lc 23,26-38). 
Se ha trovato una ragione Gesù in Croce, possiamo trovarla sempre anche noi. 
È proprio della sapienza attuale versata in noi dallo Spirito Santo trovare questa ragione e manifestarla a Dio e al mondo per la creazione del bene più grande. 
33Mentre il sommo sacerdote compiva il rito propiziatorio, apparvero di nuovo a Eliodoro gli stessi giovani adorni delle stesse vesti, i quali, restando in piedi, dissero: «Ringrazia ampiamente il sommo sacerdote Onia, per merito del quale il Signore ti ridà la vita.
Ora avviene una seconda apparizione celeste.
Mentre il sommo sacerdote compiva il rito propiziatorio, apparvero di nuovo a Eliodoro gli stessi giovani adorni delle stesse vesti, i quali, restando in piedi, dissero: «Ringrazia ampiamente il sommo sacerdote Onia, per merito del quale il Signore ti ridà la vita.
Gli stessi giovani che avevano massacrato Eliodoro nel tempio, gli appaiono e lo invitano a ringrazia ampiamente il sommo sacerdote Onia.
È per suo merito che il Signore gli ridà la salute.
La preghiera di intercessione per Eliodoro è suscitata dai suoi compagni che temono per la sua vita. 
Questi compagni amano Eliodoro. Lo amano e per questo chiedono al sommo sacerdote di intercedere per la sua salute.
Quest’amore da solo non muove il cuore di Onia. Lo muove il bene più grande per il suo popolo. Dobbiamo però confessare che senza la richiesta dei compagni Onia non avrebbe pregato.
Questa semplice constatazione, deve confermarci nella verità che non sempre tutto parte da noi. Molte cose partono dagli altri. Spetta però a noi trovare la giusta, la vera motivazione per fare bene ogni cosa.
La storia può presentarsi dinanzi ai nostri occhi e al nostro cuore, anche in forma non perfettamente santa, vera, giusta, pura.
Spetta però a noi mettere in atto tutta la nostra scienza, sapienza, doni dello Spirito Santo per condurla nella sua più alta verità e giustizia.
Chi è nello Spirito Santo riesce in questa opera di purificazione e di santificazione della storia. Chi invece è privo dello Spirito Santo lascia la storia nella sua povertà e pochezza di verità e di amore.
A noi il dovere di essere perennemente pieni di Spirito Santo per portare la storia che passa dinanzi a noi nella sua più alta verità e santità. 
34Tu poi, che hai sperimentato i flagelli del Cielo, annuncia a tutti la grande potenza di Dio». Dette queste parole, disparvero.
Ecco come continua il discorso dei due giovani ad Eliodoro.
Tu poi, che hai sperimentato i flagelli del Cielo, annuncia a tutti la grande potenza di Dio». Dette queste parole, disparvero.
Eliodoro nel tempio ha sperimentato i flagelli del Cielo. È giusto che annunci a tutti la grande potenza di Dio.
Ogni uomo è chiamato ad amare i suoi fratelli. Di certo non ama i suoi fratelli chi avendo sperimentato la potenza di Dio, quanto essa è grande, omette di farlo.
È una questione di grande amore verso gli altri, verso tutti. Chi ama il fratello, di certo non vuole che venga flagellato allo stesso modo.
L’amore esige che si avvisi l’altro, che gli si dica quanto è successo. 
L’evangelizzazione, l’annuncio delle grandi opere di Dio, si può fare, si deve fare solo per grande amore.
Chi ama è grande missionario. Chi non ama, è un cattivo missionario. È cattivo missionario perché non ama i suoi fratelli.
Conoscere, sperimentare la grande ricchezza e potenza di Dio e non comunicarla è segno di scarsissimo amore.
Per questo è obbligo di ciascuno crescere nell’amore verso ogni fratello. Dall’amore nasce una missione sempre viva, sempre vera, sempre attuale.
Tutto è dall’amore. Nulla è dal non amore. Tutto è dalla grande carità di Cristo Gesù riversata dallo Spirito nei nostri cuori. 
Ora Eliodoro conosce Dio, conosce il vero Dio, conosce il Dio adorato dai Giudei. Lo conosce e di certo mai più ripeterà questo suo errore di non conoscenza, di non esperienza, di non contatto con Lui. 
Dio va sempre conosciuto per esperienza. Va sempre conosciuto per un incontro storico. Questo incontro può essere fatto direttamente con Dio, oppure con chi ha già fatto esperienza e lo attesta con la trasformazione della sua vita. 

[bookmark: _Toc62154688]Conversione di Eliodoro

 35Eliodoro offrì un sacrificio al Signore e innalzò grandi preghiere a colui che gli aveva restituito la vita, poi si congedò da Onia e fece ritorno con il suo seguito dal re.
Per la preghiera e l’intercessione di Onia, Eliodoro viene guarito dal Signore.
Eliodoro offrì un sacrificio al Signore e innalzò grandi preghiere a colui che gli aveva restituito la vita, poi si congedò da Onia e fece ritorno con il suo seguito dal re.
Egli offre un sacrificio e innalza grandi preghiera al Dio di Israele. Riconosce in Lui l’autore della sua guarigione. Ma prima ancora lo riconosce autore della difesa del suo sacro tempio.
La confessione di fede dovrà essere sempre piena. Essa deve riguardare tutte le opere di Dio. Spesso in questo si manca. Si vede Dio in una cosa, non si vede nell’altra. Una confessione parziale non aiuta la crescita della fede.
Ora Eliodoro sa che in Gerusalemme regna un sovrano invisibile contro il quale nessuno mai potrà prevalere. Egli è l’invincibile, il Sovrano, il vero Re.
Con questa fede si congeda da Onia e fa ritorno con il suo seguito dal re. 
Il Signore è con Israele. È Lui la sua difesa, il suo sostegno, la sua protezione potente. È Lui che custodisce il suo popolo sotto le sue ali. 
36Egli testimoniava a tutti le opere del Dio grandissimo, che aveva visto con i suoi occhi.
Eliodoro diviene un grande testimone delle opere del Signore.
Egli testimoniava a tutti le opere del Dio grandissimo, che aveva visto con i suoi occhi.
Egli ha visto le opere del Dio grandissimo e le testimonia.
Cosa è infatti l’annunzio? È il dire ciò che Dio ha fatto, fa per noi.
L’annunzio non dire ciò che Dio è in sé, Cristo è in sé, lo Spirito Santo è in sé. È invece dire cosa sono per noi.
Dicendo cosa sono per noi, oggi, non ieri, si comprende cosa sono in se stessi.
È dall’esperienza personale di Dio che può nascere l’annunzio. Chi non sperimenta Dio nella sua vita quale annunzio potrà mai fare?
Oggi il cristianesimo è senza vero annunzio, perché manca in molti una forte relazione di amore e di verità con il Signore nostro Dio.
Si vede, si vive, si proclama, si annunzia, si testimonia. Si narra agli altri cosa il Signore ha fatto e fa quotidianamente per noi.
Sempre l’esperienza deve essere a fondamento della nostra testimonianza, altrimenti sarebbe la nostra testimonianza di seconda mana.
Sarebbe una testimonianza per sentito dire. Il sentito dire non rende testimonianza a nessuno. Occorre sempre la verifica personale della verità di Dio e della sua azione potente oggi nella nostra storia. 
Allora occorrono occhi di Spirito Santo e mente illuminata dalla sua divina saggezza per vedere Dio nella nostra storia. Occorre anche la sua divina forza per testimoniarlo sempre, dinanzi ad ogni uomo. 
Questa verità andrebbe approfondita. Ci potrebbe aiutare in questo quanto l’Apostolo Giovanni afferma nella sua Prima Lettera. 
Quello che era da principio, quello che noi abbiamo udito, quello che abbiamo veduto con i nostri occhi, quello che contemplammo e che le nostre mani toccarono del Verbo della vita – la vita infatti si manifestò, noi l’abbiamo veduta e di ciò diamo testimonianza e vi annunciamo la vita eterna, che era presso il Padre e che si manifestò a noi –, quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunciamo anche a voi, perché anche voi siate in comunione con noi. E la nostra comunione è con il Padre e con il Figlio suo, Gesù Cristo. Queste cose vi scriviamo, perché la nostra gioia sia piena.
Questo è il messaggio che abbiamo udito da lui e che noi vi annunciamo: Dio è luce e in lui non c’è tenebra alcuna. Se diciamo di essere in comunione con lui e camminiamo nelle tenebre, siamo bugiardi e non mettiamo in pratica la verità. Ma se camminiamo nella luce, come egli è nella luce, siamo in comunione gli uni con gli altri, e il sangue di Gesù, il Figlio suo, ci purifica da ogni peccato.
Se diciamo di essere senza peccato, inganniamo noi stessi e la verità non è in noi. Se confessiamo i nostri peccati, egli è fedele e giusto tanto da perdonarci i peccati e purificarci da ogni iniquità. Se diciamo di non avere peccato, facciamo di lui un bugiardo e la sua parola non è in noi (1Gv 1,1-10). 
Giovanni è un testimone della sua esperienza personale con Gesù. Annunzia ciò che ha visto, sentito, toccato, gustato, sperimentato.
Anche San Pietro fonda la sua fede sulla propria esperienza personale con Cristo Gesù. 
Simon Pietro, servo e apostolo di Gesù Cristo, a coloro ai quali il nostro Dio e salvatore Gesù Cristo, nella sua giustizia, ha dato il medesimo e prezioso dono della fede: grazia e pace siano concesse a voi in abbondanza mediante la conoscenza di Dio e di Gesù Signore nostro.
La sua potenza divina ci ha donato tutto quello che è necessario per una vita vissuta santamente, grazie alla conoscenza di colui che ci ha chiamati con la sua potenza e gloria. Con questo egli ci ha donato i beni grandissimi e preziosi a noi promessi, affinché per loro mezzo diventiate partecipi della natura divina, sfuggendo alla corruzione, che è nel mondo a causa della concupiscenza. Per questo mettete ogni impegno per aggiungere alla vostra fede la virtù, alla virtù la conoscenza, alla conoscenza la temperanza, alla temperanza la pazienza, alla pazienza la pietà, alla pietà l’amore fraterno, all’amore fraterno la carità. Questi doni, presenti in voi e fatti crescere, non vi lasceranno inoperosi e senza frutto per la conoscenza del Signore nostro Gesù Cristo. Chi invece non li possiede è cieco, incapace di vedere e di ricordare che è stato purificato dai suoi antichi peccati. Quindi, fratelli, cercate di rendere sempre più salda la vostra chiamata e la scelta che Dio ha fatto di voi. Se farete questo non cadrete mai. Così infatti vi sarà ampiamente aperto l’ingresso nel regno eterno del Signore nostro e salvatore Gesù Cristo.
Penso perciò di rammentarvi sempre queste cose, benché le sappiate e siate stabili nella verità che possedete. Io credo giusto, finché vivo in questa tenda, di tenervi desti con le mie esortazioni, sapendo che presto dovrò lasciare questa mia tenda, come mi ha fatto intendere anche il Signore nostro Gesù Cristo. E procurerò che anche dopo la mia partenza voi abbiate a ricordarvi di queste cose.
Infatti, vi abbiamo fatto conoscere la potenza e la venuta del Signore nostro Gesù Cristo, non perché siamo andati dietro a favole artificiosamente inventate, ma perché siamo stati testimoni oculari della sua grandezza. Egli infatti ricevette onore e gloria da Dio Padre, quando giunse a lui questa voce dalla maestosa gloria: «Questi è il Figlio mio, l’amato, nel quale ho posto il mio compiacimento». Questa voce noi l’abbiamo udita discendere dal cielo mentre eravamo con lui sul santo monte. E abbiamo anche, solidissima, la parola dei profeti, alla quale fate bene a volgere l’attenzione come a lampada che brilla in un luogo oscuro, finché non spunti il giorno e non sorga nei vostri cuori la stella del mattino. Sappiate anzitutto questo: nessuna scrittura profetica va soggetta a privata spiegazione, poiché non da volontà umana è mai venuta una profezia, ma mossi da Spirito Santo parlarono alcuni uomini da parte di Dio (2Pt 1,1-21). 
L’esperienza sul monte ha trasformato la sua vita. È stato un evento che ha stravolto i suoi pensieri.
Ognuno di noi deve avere uno di questi momenti fondamentali sul quale costruire l’edificio della sua santissima fede.
Senza questo momento essenziale, di rottura, la fede manca del suo fondamento personale e mancherà di conseguenza della vera testimonianza.
Si parla per sentito dire, ma non aver sperimentato Dio nella propria vita. 
37Quando poi il re domandava a Eliodoro chi fosse adatto a essere inviato ancora una volta a Gerusalemme, rispondeva:
La testimonianza che rende Eliodoro al Dio di Israele è singolare, unica.
Quando poi il re domandava a Eliodoro chi fosse adatto a essere inviato ancora una volta a Gerusalemme, rispondeva:
Il re non desisteva dalla sua decisione di recuperare i tesori del tempio. 
Chiedeva a Eliodoro se vi fosse una persona adatta da mandare a Gerusalemme per attuare questa sua bramosia di oro e di argento e di altre cose assai preziose.
La risposta di Eliodoro  eloquente. Essa è il frutto della sua esperienza.
38«Se hai qualcuno che ti è nemico o insidia il tuo governo, mandalo là e l’avrai indietro flagellato per bene, se pure ne uscirà salvo, perché in quel luogo c’è veramente una potenza divina.
Eliodoro è fermamente convinto della forza e della potenza del Dio d’Israele.
«Se hai qualcuno che ti è nemico o insidia il tuo governo, mandalo là e l’avrai indietro flagellato per bene, se pure ne uscirà salvo, perché in quel luogo c’è veramente una potenza divina.
Mandare qualcuno a Gerusalemme sarebbe per il re il modo più elegante per sbarazzarsi di tutti i suoi nemici.
Nel tempio, in Gerusalemme,  in Israele vi è veramente una potenza divina. Lì Dio è presente ed operante.
39Colui che ha la sua dimora nei cieli è custode e difensore di quel luogo, ed è pronto a percuotere e abbattere coloro che vi accedono con cattiva intenzione».
Eliodoro possiede una grande verità sul Dio di Giacobbe.
Colui che ha la sua dimora nei cieli è custode e difensore di quel luogo, ed è pronto a percuotere e abbattere coloro che vi accedono con cattiva intenzione».
In Gerusalemme non si può andare con cattiva intenzione. Si deve andare nella pace, per offrire la pace. 
Se si va con cattiva intensione, Colui che ha la dimora nei cieli è custode e difensore di quel luogo ed è pronto a percuotere e ad abbattere coloro che vi accedono. Egli è il Dio che realmente sa difendere il suo popolo.
Cosa testimonia Eliodoro? Quanto lui ha personalmente sperimentato. Quanto ha vissuto nel suo corpo. Testimonia il Dio che può dare la morte e la vita.
Testimonia il Dio che entra con potenza nella storia e la governa con saggezza infinita e con potenza invincibile. 
40Così dunque si sono svolti i fatti relativi a Eliodoro e alla difesa del tesoro.
Questi fatti sono veri. Lo attesta l’autore che ha fatto diligenti studi e ricerche storiche. Non sono cose inventate. È vera storia, perché purissimo fatto.
Dio si rivela e si manifesta come vero Salvatore e Redentore del suo popolo.
 
Secondo Maccabei – Capitolo III


[bookmark: _Toc62154689]CAPITOLO IV


[bookmark: _Toc62154690]LETTURA DEL TESTO
		1Il suddetto Simone, che si era fatto delatore dei beni e della patria, diffamava Onia, come se avesse percosso Eliodoro e fosse stato l’organizzatore dei disordini; 2osava definire nemico della cosa pubblica il benefattore della città, il protettore dei cittadini, il difensore delle leggi. 3L’odio era giunto a tal punto che si compirono omicidi da parte di uno dei gregari di Simone; 4allora Onia, vedendo l’aggravarsi della rivalità e che Apollònio, figlio di Menesteo, governatore della Celesiria e della Fenicia, aizzava la perfidia di Simone, 5si recò dal re, non per fare la parte di accusatore dei suoi concittadini, ma per provvedere al bene comune del popolo e di ciascuno in particolare. 6Vedeva infatti che, senza un provvedimento del re, era impossibile ristabilire la pace nella vita pubblica e che Simone non avrebbe messo freno alla sua pazzia.
7Ma, essendo passato all’altra vita Seleuco e avendo preso le redini del governo Antioco, chiamato anche Epìfane, Giasone, fratello di Onia, volle procurarsi con la corruzione il sommo sacerdozio 8e, in un incontro con il re, gli promise trecentosessanta talenti d’argento e altri ottanta talenti riscossi con un’altra entrata. 9Oltre a questi prometteva di versargli altri centocinquanta talenti, se gli fosse stato concesso di erigere di sua autorità un ginnasio e un’efebìa e di costituire una corporazione di Antiocheni a Gerusalemme. 10Avendo il re acconsentito, egli, ottenuto il potere, fece subito assumere ai suoi connazionali uno stile di vita greco, 11annullando i favori concessi dai re ai Giudei per opera di Giovanni, padre di quell’Eupòlemo che compì l’ambasciata presso i Romani per negoziare il patto di amicizia e di alleanza; quindi, abolite le istituzioni legittime, instaurò usanze perverse. 12Intraprese con zelo a costruire un ginnasio, proprio ai piedi dell’acropoli, e indusse i giovani più distinti a portare il pètaso. 13Ciò significava raggiungere il colmo dell’ellenizzazione e passare completamente alla moda straniera, per l’eccessiva corruzione di Giasone, empio e non sommo sacerdote. 14Perciò i sacerdoti non erano più premurosi del servizio all’altare, ma, disprezzando il tempio e trascurando i sacrifici, si affrettavano a partecipare agli spettacoli contrari alla legge nella palestra, appena dato il segnale del lancio del disco. 15Così, tenendo in poco conto l’onore ricevuto in eredità dai loro padri, stimavano nobilissime le glorie elleniche. 16Ma appunto per questo li sorprese una grave situazione ed ebbero quali avversari e punitori proprio coloro le cui istituzioni seguivano con zelo e ai quali cercavano di rassomigliare in tutto. 17Non resta impunito il comportarsi empiamente contro le leggi divine, come dimostrerà chiaramente il successivo periodo storico.
18Celebrandosi a Tiro i giochi quinquennali con l’intervento del re, 19lo scellerato Giasone inviò come rappresentanti alcuni Antiocheni di Gerusalemme, i quali portavano con sé trecento dracme d’argento per il sacrificio a Ercole; ma coloro che le portavano ritennero non conveniente usarle per il sacrificio, bensì impiegarle per altra spesa. 20Così il denaro destinato al sacrificio a Ercole da parte del mandante, servì, per iniziativa dei latori, alla costruzione delle triremi.
21Antioco, avendo mandato Apollònio, figlio di Menesteo, in Egitto per l’intronizzazione del re Filomètore, venne a sapere che costui era diventato contrario al suo governo e quindi si preoccupò della sua sicurezza. Perciò si recò a Giaffa, poi mosse alla volta di Gerusalemme. 22Fu accolto magnificamente da Giasone e dalla città e fu ricevuto con un corteo di fiaccole e acclamazioni. Così riprese la marcia militare verso la Fenicia.
23Tre anni dopo, Giasone mandò Menelao, fratello del già menzionato Simone, a portare al re del denaro e a presentargli un memoriale su alcuni affari importanti. 24Ma quello, fattosi presentare al re e avendolo ossequiato con un portamento da persona autorevole, si accaparrò il sommo sacerdozio, superando l’offerta di Giasone di trecento talenti d’argento. 25Munito delle disposizioni del re, si presentò al ritorno senza avere nulla con sé che fosse degno del sommo sacerdozio, ma soltanto le manie di un tiranno unite alla ferocia di una belva. 26Così Giasone, che aveva tradito il proprio fratello, fu tradito a sua volta da un altro e fu costretto a fuggire nel paese dell’Ammanìtide. 27Menelao si impadronì del potere, ma non s’interessò più del denaro promesso al re, 28sebbene gliene avesse fatto richiesta Sòstrato, comandante dell’acropoli; questi infatti aveva l’incarico della riscossione dei tributi. Per questo motivo tutti e due furono convocati dal re. 29Menelao lasciò come sostituto nel sommo sacerdozio Lisìmaco, suo fratello; Sòstrato lasciò Cratete, capo dei Ciprioti.
30Mentre così stavano le cose, le città di Tarso e di Mallo si ribellarono, perché erano state date in dono ad Antiòchide, concubina del re. 31Il re partì in fretta per riportare all’ordine la situazione, lasciando come luogotenente Andrònico, uno dei suoi dignitari. 32Menelao allora, pensando di aver trovato l’occasione buona, sottrasse alcuni oggetti d’oro del tempio e ne fece omaggio ad Andrònico; altri poi riuscì a venderli a Tiro e nelle città vicine. 33Ma Onia lo biasimò, dopo essersi accertato della cosa ed essersi rifugiato in una località inviolabile a Dafne, situata presso Antiòchia. 34Per questo Menelao, incontratosi in segreto con Andrònico, lo sollecitò a sopprimere Onia. Quello, recatosi da Onia e ottenutane con inganno la fiducia, dandogli la destra con giuramento lo persuase, sebbene non avesse allontanato ogni sospetto, a uscire dall’asilo e subito lo uccise senza alcun rispetto per la giustizia. 35Per questo fatto non solo i Giudei, ma anche molti di altre nazioni restarono indignati e afflitti per l’empia uccisione di quell’uomo. 36Quando il re tornò dalle località della Cilicia, si presentarono a lui i Giudei della città, insieme con i Greci che condividevano l’esecrazione per l’uccisione arbitraria di Onia. 37Antioco fu profondamente rattristato e, preso da compassione, pianse per la saggezza e la grande prudenza del defunto. 38Poi, acceso di sdegno, tolse subito la porpora ad Andrònico, ne stracciò le vesti e lo condusse attraverso tutta la città proprio fino al luogo dove egli aveva sacrilegamente ucciso Onia e lì stesso eliminò dal mondo quell’assassino. Così il Signore gli rese il meritato castigo.
39Intanto, poiché erano avvenuti molti furti sacrileghi in città da parte di Lisìmaco, d’accordo con Menelao, e se ne era sparsa la voce al di fuori, il popolo si ribellò a Lisìmaco, quando già molti oggetti d’oro erano stati portati via. 40La folla era eccitata e piena di furore. Lisìmaco allora, armati circa tremila uomini, diede inizio ad atti di violenza, sotto la guida di un certo Aurano, già avanzato in età e non meno in stoltezza. 41Ma quelli, appena si accorsero dell’aggressione di Lisìmaco, alcuni afferrarono pietre, altri grossi bastoni, altri ancora raccolsero a manciate la polvere sul posto e si gettarono contro quelli di Lisìmaco. 42A questo modo ne ferirono molti, ne abbatterono alcuni, costrinsero tutti alla fuga, misero a morte lo stesso saccheggiatore del tempio presso la camera del tesoro.
43Per questi fatti fu intentato un processo contro Menelao. 44Venuto il re a Tiro, i tre uomini mandati dal consiglio degli anziani esposero davanti a lui l’atto di accusa. 45Menelao, ormai sul punto di essere abbandonato, promise una buona quantità di denaro a Tolomeo, figlio di Dorimene, perché persuadesse il re. 46Tolomeo invitò il re sotto un portico, come per fargli prendere il fresco, e gli fece mutare parere. 47Così il re prosciolse dalle accuse Menelao, causa di tutto il male, e contro quegli infelici che, se avessero discusso la causa anche presso gli Sciti sarebbero stati prosciolti come innocenti, decretò la pena di morte. 48Così senza dilazione subirono l’ingiusta pena coloro che avevano difeso la città, il popolo e le suppellettili sacre. 49Gli stessi cittadini di Tiro, indignati per questo fatto, provvidero generosamente quanto occorreva per la loro sepoltura. 50Menelao invece, per la cupidigia dei potenti, rimase al potere, crescendo in malvagità e facendosi grande traditore dei concittadini.


[bookmark: _Toc62154691]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO

IV. [bookmark: _Toc62154692]PROPAGANDA ELLENISTICA E PERSECUZIONE SOTTO ANTIOCO EPÌFANE
[bookmark: _Toc62154693]Misfatti di Simone

1Il suddetto Simone, che si era fatto delatore dei beni e della patria, diffamava Onia, come se avesse percosso Eliodoro e fosse stato l’organizzatore dei disordini;
Quando l’invidia, la gelosia, la superbia prendono possesso di un cuore, è difficile che possano essere sradicate.
Questi vizi tolgono la pace all’anima e allo spirito, alla mente, alla volontà, ai desideri, allo stesso sonno.
Essi vanno soddisfatti e solo allora si calmano, sempre pronti però a manifestare la loro virulenza di morte non appena qualcosa li turba.
Il suddetto Simone, che si era fatto delatore dei beni e della patria, diffamava Onia, come se avesse percosso Eliodoro e fosse stato l’organizzatore dei disordini… 
Superbia, invidia, gelosia riescono ad oscurare anche i fatti più eclatanti che la storia pone sotto i loro occhi.
Simone sa la verità storica di ciò che è accaduto in Gerusalemme a Eliodoro.
Trasforma la realtà storica in una falsità, in una calunnia, in una falsa testimonianza contro Onia.
Simone accusa il sommo sacerdote di essere stato lui l’autore di quanto è avvenuto nel tempio del Signore. 
È questa è pura disonestà, perché vera calunnia e vera falsa testimonianza ai danni di Onia. Purtroppo la storia cammina sempre così.
Basta una persona invidiosa, superbia, gelosia, prepotente, arrogante e la storia più pura e più santa viene trasformata in un misfatto.
È questa la grande potenza di male dell’uomo: la sua capacità di trasformare il vero in falso e il falso in vero. Non si tratta del vero e del falso morale o metafisico, bensì del vero e del falso storico. 
2osava definire nemico della cosa pubblica il benefattore della città, il protettore dei cittadini, il difensore delle leggi.
Ecco fin dove si spinge l’odio di Simone verso Onia. 
Osava definire nemico della cosa pubblica il benefattore della città, il protettore dei cittadini, il difensore delle leggi.
Simone sparlava così male di Onia da definirlo nemico della cosa pubblica. Lo dichiarava il fautore di tutti i mali di questo mondo.
Eppure Onia era uomo giusto, timorato di Dio. Era da tutti visto come il benefattore della città, il protettore dei cittadini, il difensore delle leggi. 
L’odio veramente acceca gli occhi e rende di pietra il cuore e oscura l’intelligenza e priva di ogni sapienza la mente. 
L’odio è il peggiore di tutti i male. Niente è paragonabile all’odio. 
3L’odio era giunto a tal punto che si compirono omicidi da parte di uno dei gregari di Simone;
Ora si passa dalle parole ai fatti. Non bastano le parole di calunnia, si inizia anche ad uccidere da parte di quelli di Simone.
L’odio era giunto a tal punto che si compirono omicidi da parte di uno dei gregari di Simone…
Quando si giunge agli omicidi per imporre le proprie ragioni inesistenti, allora si oltrepassano di molto i limiti del male. 
Simone è deciso ad ottenere ciò che il suo cuore brama. Non si trattiene da nessun male. Se bisogna uccidere, che si uccida.
Si può anche desiderare, purché si rimanga nel bene più grande, nella verità più pura, nella santità più autentica.
Anche le cariche si possono desiderare. Vi sono però delle regole che bisogna che vengano osservate nella realizzazione dei ogni nostro desiderio. 
Ecco, ad esempio, quali regole pone e detta San Paolo per tutti coloro che desiderano essere vescovi nella Chiesa di Dio.
Questa parola è degna di fede: se uno aspira all’episcopato, desidera un nobile lavoro. Bisogna dunque che il vescovo sia irreprensibile, marito di una sola donna, sobrio, prudente, dignitoso, ospitale, capace di insegnare, non dedito al vino, non violento ma benevolo, non litigioso, non attaccato al denaro. Sappia guidare bene la propria famiglia e abbia figli sottomessi e rispettosi, perché, se uno non sa guidare la propria famiglia, come potrà aver cura della Chiesa di Dio? Inoltre non sia un convertito da poco tempo, perché, accecato dall’orgoglio, non cada nella stessa condanna del diavolo. È necessario che egli goda buona stima presso quelli che sono fuori della comunità, per non cadere in discredito e nelle insidie del demonio.
Allo stesso modo i diaconi siano persone degne e sincere nel parlare, moderati nell’uso del vino e non avidi di guadagni disonesti, e conservino il mistero della fede in una coscienza pura. Perciò siano prima sottoposti a una prova e poi, se trovati irreprensibili, siano ammessi al loro servizio. Allo stesso modo le donne siano persone degne, non maldicenti, sobrie, fedeli in tutto. I diaconi siano mariti di una sola donna e capaci di guidare bene i figli e le proprie famiglie. Coloro infatti che avranno esercitato bene il loro ministero, si acquisteranno un grado degno di onore e un grande coraggio nella fede in Cristo Gesù.
Ti scrivo tutto questo nella speranza di venire presto da te; ma se dovessi tardare, voglio che tu sappia come comportarti nella casa di Dio, che è la Chiesa del Dio vivente, colonna e sostegno della verità. Non vi è alcun dubbio che grande è il mistero della vera religiosità:  egli fu manifestato in carne umana e riconosciuto giusto nello Spirito, fu visto dagli angeli e annunciato fra le genti, fu creduto nel mondo ed elevato nella gloria (1Tm 3,1-16). 
Ogni desiderio deve essere regolamentato. Sena regole, fuori di ess, nessun desiderio potrà mai dirsi vero. Non potrà mai dirsi vero, perché senza l’osservanza delle regole, il desiderio realizzato non si trasforma in ministero ben vissuto. Si vive un ministero non ministero. 
Al desiderio manca la sostanza storica, la realtà e senza realtà spirituale e materiale, il desiderio realizzato produce infiniti danni spirituali e materiali. 
4allora Onia, vedendo l’aggravarsi della rivalità e che Apollònio, figlio di Menesteo, governatore della Celesiria e della Fenicia, aizzava la perfidia di Simone,
Ora Onia decide di intervenire. Sa che se lui lascia a Simone campo libero, questi avrebbe prodotto un numero infinito di guai.
allora Onia, vedendo l’aggravarsi della rivalità e che Apollònio, figlio di Menesteo, governatore della Celesiria e della Fenicia, aizzava la perfidia di Simone…
Perché Onia si decide ad intervenire? perché vede l’aggravarsi della rivalità.
Vede anche che Apollònio, figlio di Menesteo, governatore della Celesiria e della Fenicia, aizzava la perfidia di Simone. 
Simone trova in Apollònio un grande alleato nel male. Questa connivenza e concordia nella malvagità e nell’odio per Onia è portatrice indicibili guai e per questo decide di porvi un qualche rimedio, sempre che si possibile fermare l’odio e la malvagità da esso generata in un cuore.
L’odio solo dal di dentro lo si può estingue, mai dal di fuori. Si vince per grazia.
Per forza, per coercizione, per imposizione mai nessuno potrà togliere l’odio dal cuore di una persona. Senza la grazia di Dio esso rimane in eterno.
5si recò dal re, non per fare la parte di accusatore dei suoi concittadini, ma per provvedere al bene comune del popolo e di ciascuno in particolare.
Ecco da quale nobile desiderio e motivazione è spinto Onia.
allora Onia, vedendo l’aggravarsi della rivalità e che Apollònio, figlio di Menesteo, governatore della Celesiria e della Fenicia, aizzava la perfidia di Simone…
Onia si reca dal re non per accusare Simone dei suoi misfatti, non per difendersi dalle sue calunnie e false testimonianza, ma per provvedere al bene comune del popolo e di ciascuno in particolare.
Questo principio va ben chiarito, e soprattutto va messo nel cuore.
Ognuno è obbligato a difendere il bene comune e di ciascuno in particolare.
Non può esistere il bene comune se viene violato il bene del singolo. Perché è proprio del bene comune cercare il bene di ogni singola persona, il bene più grande, più vero, più santo.
La ricerca di questo bene comune a volte richiede che si sveli e si riveli il peccato, il misfatto, il male fatto delle persone.
La rivelazione del “peccato” personale non è però il fine dell’azione. Questa è tutta protesa al bene comune, non a recare del male ad una singola persona.
In questo caso e solo in questo caso è legittimo, morale, dire non male contro una persona, ma dire il male che la persona compie.
Il bene comune passa anche ponendo un limite al male che la singola persona crea, genera, produce. Se questo male non viene palesato, è il bene comune che è condannato a soffrire e a soffrire molto.
Dire male di una persona è una cosa. Dire il male che la persona compie è tutt’altra cosa. Mai si deve dire male di una persona. Mai dire il male di una persona, a meno che questo male non turbi e non ostacoli la ricerca del bene comune e di ogni singola persona.
È questo un principio altissimo di sana e santa moralità. L’uomo buono mai deve arrecare un danno all’uomo cattivo. Glielo può arrecare solo indirettamente, come rimedio per la creazione e la gestione del più grande bene comune e verso ogni singola persona in particolare.
Questo principio va sempre osservato. La non osservanza ci fa essere denigratori, delatori, omicidi dei nostri fratelli.
Onia è fermamente convinto che solo il re avrebbe potuto porre fine alle pazzie di Simone. Altre strade non sono viste percorribili. 
6Vedeva infatti che, senza un provvedimento del re, era impossibile ristabilire la pace nella vita pubblica e che Simone non avrebbe messo freno alla sua pazzia.
La pazzia di Simone è senza alcun limite. Chi può frenarla? Chi può ostacolarla? Chi può impedire che essa produca danni e guai? Solo il re. 
Vedeva infatti che, senza un provvedimento del re, era impossibile ristabilire la pace nella vita pubblica e che Simone non avrebbe messo freno alla sua pazzia.
Superbia, invidia, gelosia, prepotenza, bramosia non controllate sempre conducono l’uomo alla pazzia.
Cosa è la pazzia? È il non retto uso della mente. È l’uso della mente non secondo verità rivelata, non secondo sapienza e intelligenza. 
È pazzia perché l’uomo non è più governato dalla saggia e sapiente verità di se stesso e delle persone che gli stanno accanto, bensì dalla sua concupiscenza, bramosia, vizio, malvagità, malignità.
È pazzia perché l’uomo non si governa più. La bramosia ha preso il sopravvento sulla sua vita. 
Quando questo avviene, si è capaci di qualsiasi male. Si è pronti anche ad uccidere. È quanto avviene con Caino, incapace di governare la sua bramosia.
Adamo conobbe Eva sua moglie, che concepì e partorì Caino e disse: «Ho acquistato un uomo grazie al Signore». Poi partorì ancora Abele, suo fratello. Ora Abele era pastore di greggi, mentre Caino era lavoratore del suolo.
Trascorso del tempo, Caino presentò frutti del suolo come offerta al Signore, mentre Abele presentò a sua volta primogeniti del suo gregge e il loro grasso. Il Signore gradì Abele e la sua offerta, ma non gradì Caino e la sua offerta. Caino ne fu molto irritato e il suo volto era abbattuto. Il Signore disse allora a Caino: «Perché sei irritato e perché è abbattuto il tuo volto? Se agisci bene, non dovresti forse tenerlo alto? Ma se non agisci bene, il peccato è accovacciato alla tua porta; verso di te è il suo istinto, e tu lo dominerai».
Caino parlò al fratello Abele. Mentre erano in campagna, Caino alzò la mano contro il fratello Abele e lo uccise. Allora il Signore disse a Caino: «Dov’è Abele, tuo fratello?». Egli rispose: «Non lo so. Sono forse io il custode di mio fratello?». Riprese: «Che hai fatto? La voce del sangue di tuo fratello grida a me dal suolo! Ora sii maledetto, lontano dal suolo che ha aperto la bocca per ricevere il sangue di tuo fratello dalla tua mano. Quando lavorerai il suolo, esso non ti darà più i suoi prodotti: ramingo e fuggiasco sarai sulla terra». Disse Caino al Signore: «Troppo grande è la mia colpa per ottenere perdono. Ecco, tu mi scacci oggi da questo suolo e dovrò nascondermi lontano da te; io sarò ramingo e fuggiasco sulla terra e chiunque mi incontrerà mi ucciderà». Ma il Signore gli disse: «Ebbene, chiunque ucciderà Caino subirà la vendetta sette volte!». Il Signore impose a Caino un segno, perché nessuno, incontrandolo, lo colpisse. Caino si allontanò dal Signore e abitò nella regione di Nod, a oriente di Eden.
Ora Caino conobbe sua moglie, che concepì e partorì Enoc; poi divenne costruttore di una città, che chiamò Enoc, dal nome del figlio. A Enoc nacque Irad; Irad generò Mecuiaèl e Mecuiaèl generò Metusaèl e Metusaèl generò Lamec. Lamec si prese due mogli: una chiamata Ada e l’altra chiamata Silla. Ada partorì Iabal: egli fu il padre di quanti abitano sotto le tende presso il bestiame. Il fratello di questi si chiamava Iubal: egli fu il padre di tutti i suonatori di cetra e di flauto. Silla a sua volta partorì Tubal-Kain, il fabbro, padre di quanti lavorano il bronzo e il ferro. La sorella di Tubal-Kain fu Naamà.
Lamec disse alle mogli: «Ada e Silla, ascoltate la mia voce; mogli di Lamec, porgete l’orecchio al mio dire. Ho ucciso un uomo per una mia scalfittura e un ragazzo per un mio livido. Sette volte sarà vendicato Caino, ma Lamec settantasette».
Adamo di nuovo conobbe sua moglie, che partorì un figlio e lo chiamò Set. «Perché – disse – Dio mi ha concesso un’altra discendenza al posto di Abele, poiché Caino l’ha ucciso».
Anche a Set nacque un figlio, che chiamò Enos. A quel tempo si cominciò a invocare il nome del Signore (Gen 4,1-26). 
O ci si lascia governare dalla saggia e sapiente verità, oppure sempre si faranno cose pazzi. L’uomo pazzo fa sempre cose pazze. Non potrebbe essere altrimenti. Sulla pazzia non si può costruire una società, una civiltà.
Eppure oggi tutti pretendo costruire la società, la civiltà, la convivenza umana sulla pazzia, sulla folla, sulla completa perdita della sana razionalità e sapienza.

[bookmark: _Toc62154694]Il sommo sacerdote Giasone introduce l’ellenismo

7Ma, essendo passato all’altra vita Seleuco e avendo preso le redini del governo Antioco, chiamato anche Epìfane, Giasone, fratello di Onia, volle procurarsi con la corruzione il sommo sacerdozio
Gli intrighi degli uomini non finiscono mai. Mai potranno finire, finché l’uomo non si lascia governare dalla volontà di Dio.
L’accoglienza della volontà di Dio, rivelata e sempre attuale, è la sola possibilità per ogni uomo di vivere nella pace, nel governo di sé, nella più grande giustizia.
Ma, essendo passato all’altra vita Seleuco e avendo preso le redini del governo Antioco, chiamato anche Epìfane, Giasone, fratello di Onia, volle procurarsi con la corruzione il sommo sacerdozio…
Seleuco muore. Prende il governo del regno Antioco, detto anche Epìfane.
Ora entra in scena un altro personaggio, Giasone, fratello di Onia. Costui ha un solo desiderio, una sola bramosia: procurarsi con corruzione il sommo sacerdozio.
Quando la bramosia governa un cuore, nessuna legge morale lo potrà mai ostacolare, dirigere, controllare. 
Non ci sono leggi contro i vizi. Essi sono la nostra stessa natura. Sono la nostra natura “geneticamente” modificata dal male.
Giasone vuole ad ogni costo il sommo sacerdozio. È disposto a tutto, anche a vendersi il so popolo e se stesso. Il suo desiderio è la sua vita.
8e, in un incontro con il re, gli promise trecentosessanta talenti d’argento e altri ottanta talenti riscossi con un’altra entrata.
Ecco cosa promette Giasone al re pur di ottenere il sommo sacerdozio.
E, in un incontro con il re, gli promise trecentosessanta talenti d’argento e altri ottanta talenti riscossi con un’altra entrata.
Trecentosessanta talenti d’argento sono una gran bella cifra.
Non sono però una bella cifra gli altra ottanta talenti. Questi sono il frutto di angherie. Sono sangue della povera gente.
Lui non possiede questi talenti. Devi ottenerli attraverso nuove imposizioni di tasse e di tributi.
È cosa giusta che illuminiamo menti e cuori su una questione altamente delicata, quale quella dei tributi e delle tasse.
Ogni tassa potrebbe essere un furto legale. Potrebbe rivelarsi un’espropriazione  stabilita  per legge, per decreto, per imposizione. 
Quando essa non è più un furto, un’espropriazione, una “ablatio invito domino”, ma vera opera di solidarietà e di condivisione?
Ma prima di tutto cosa è una tassa? È il privare per legge il legittimo proprietario di ciò che è suo, per il bene più grande di tutti i cittadini.
Quando allora la tasse è giusta e quando diviene ingiusta e rimane nella sua natura un vero furto, un espropriazione illecita?
È furto ed è espropriazione illecita quando essa viene stornata dal bene comune per un uso non dovuto strettamente privato. 
Tutto ciò che non è riconducibile al bene comune si trasforma ipso facto in furto e vi è l’obbligo della restituzione che perdura sempre. 
Senza la restituzione integrale, piena, non si rientra nella giustizia. Si rimane fuori della verità e della grazia divina. Si è ladri. 
Moltissime tasse sono ingiuste questa motivazione: perché molti approfittano del bene comune per interessi personali, anche partitici.
Moltissime sono ingiusta perché il denaro pubblico, frutto della tassazione, è esposto a sciupio, dilapidazione, appropriazione indebita.
Vi è una microstruttura di appropriazione indebita così capillare e invisibile da rendere ogni tassazione inadeguata, mai sufficiente.
Se chi è predisposto all’uso della cosa pubblica non è di coscienza retta, dal cuore puro, il furto sempre è a portata di mano.
Non si potrà mai limitare la spesa pubblica, se non si interviene sulle microstrutture delle appropriazioni indebite. 
Queste capillari microstrutture non riguardano solo la cosa pubblica, ma anche l’uso del tempo e la presenza sui luoghi di lavoro.
Vi è anche un’altra piaga che va denunciata. Essa è l’incapacità e l’assenza di ogni professionalità in chi gestiscono la cosa pubblica.
Spessissimo sono le risorse umane che provocano disastri, perché incapaci, inadatte, inefficienti, non aggiornate, fuori tempo.
Il dissesto finanziario di una nazione non si risolve con imposizioni di tasse sempre più esose, da vero strozzinaggio.
Si risolve in un solo modo: iniziando una seria, forte, convinta, permanente educazione dell’uomo a non rubare.
Sempre si ruba quando vi è sperequazione tra il lavoro svolto e il salario percepito. Oggi la sperequazione regna sovrana.
Vi sono salari che gridano vendetta al cospetto di Dio a motivo della immane sperequazione sulla quale essi sono costruiti.
Vi sono salari non meritati, perché il lavoro svolto non è adeguato al denaro percepito. I motivi  della inadeguatezza sono molteplici. 
Vi sono salari che sono un vero furto, perché nessun lavoro viene eseguito. Si percepisce, ma senza nulla donare in cambio.
Vi sono salari non solo indebiti, ma anche fraudolenti, a motivo del lavoro svolto con stoltezza che è sfacelo per l’impresa. 
Finché non si elimineranno i micro e i macro furti, più i micro che i macro, non vi sarà alcuna possibilità di gestire la cosa pubblica.
Cosa su cui riflettere è anche ciò che ci è dovuto dal bene comune. Vi è un limite nelle nostre esigenze? Vi è un freno ai nostri desideri?
Tra il niente, il medio, il sommo, vi è una linea che va rispettata da tutti, nessuno escluso? Questa linea può essere la somma eccellenza?
In tutta questa confusione morale, riappare con prepotenza il Vangelo. Urge educare l’uomo alle virtù, liberandolo da ogni vizio.
Temperanza e sobrietà sono il principio basilare di ogni giustizia. Onestà e purezza di mente e di cuore le fanno da corona.
Se non ci si forma alla rettitudine della coscienza nel rispetto assoluto, pieno della cosa pubblica e privata,  non c’è salvezza.
È l’uomo la causa di tutti i dissesti finanziari di una nazione. 
Qual è la nostra stoltezza? Lasciamo l’uomo senza alcuna formazione, alcuna educazione, alcuna coscienza, alcuna verità morale. 
Senza tutti gli uomini formati la cosa pubblica mai potrà bastare, mai sarà sufficiente e si dovranno aggiungere nuove tasse. All’infinito. 
Un solo uomo dalla coscienza retta consentirebbe la riduzione dell’uno per milione. Consideriamo dieci, venti, trenta milioni di cittadini. 
È l’uomo la causa di tutti i mali esistenti nel mondo. Noi vogliamo risolvere i problemi, ma senza intervenire sull’uomo.
Un uomo non formato nella coscienza è il più grande disastro economico per una nazione. Oggi la coscienza è senza alcuna formazione.
Sovente neanche noi Chiesa formiamo la coscienza morale. Lo attesta il fatto che neanche noi viviamo di coscienza morale.
Ricordiamo del proverbio antico: “Qui spernit modica paulatim decidet” - chi disprezza le piccole cose cadrà a poco a poco (Sir 1,19). 
Sono solo alcuni spunti per la costruzione di una morale economica altamente significativa per la gestione della cosa pubblica. 
Di certo non è qui il luogo per andare oltre. È giusto però affermare che ogni tassa per nutrire e foraggiare la nostra stoltezza e pazzia è un vero furto.
9Oltre a questi prometteva di versargli altri centocinquanta talenti, se gli fosse stato concesso di erigere di sua autorità un ginnasio e un’efebìa e di costituire una corporazione di Antiocheni a Gerusalemme.
Giasone è pronto anche a vendersi la sua fede e la sua religione pur di ottenere il sommo sacerdozio.
Oltre a questi prometteva di versargli altri centocinquanta talenti, se gli fosse stato concesso di erigere di sua autorità un ginnasio e un’efebìa e di costituire una corporazione di Antiocheni a Gerusalemme.
Giasone è pronto a introdurre tutte le usanze dei pagani in Gerusalemme. 
Si passa dell’esercizio dell’anima e dello spirito a quello del corpo. Palestre, Ginnasi, esercitazione alle armi sono una vera profanazione della sacralità del popolo del Signore.
Il popolo di Dio è santo in tutta la sua struttura e santo deve rimanere sempre. 
Giasone chiede il sommo sacerdozio ma solo come carica pubblica, politica. Non lo chiede perché desideroso di dare al culto di Dio e alla sacralità del suo popolo più splendore, più gloria, più onore.
Addirittura vuole costruire in Gerusalemme una corporazione di pagani. Vuole introdurre in Gerusalemme il paganesimo. 
10Avendo il re acconsentito, egli, ottenuto il potere, fece subito assumere ai suoi connazionali uno stile di vita greco,
Spesse volte i mali non vengono a noi da lontano, vengono sempre da vicino.
Avendo il re acconsentito, egli, ottenuto il potere, fece subito assumere ai suoi connazionali uno stile di vita greco…
Il re acconsente. Giasone ottiene il potere. Subito fa assumere ai suoi connazionali uno stile di vita greco.
Con questa decisione del sommo sacerdote, è come se venisse uccisa la nazione dei Giudei. Essa viene trasformata in una nazione pagana.
Israele perde la sua sacralità, la sua santità di popolo del Signore, diviene un popolo pagano come tutti gli altri.
Chi fa questo è il sommo sacerdote non dei pagani, ma dei Giudei. Comanda questo uno di loro, uno che è figlio di Abramo.
11annullando i favori concessi dai re ai Giudei per opera di Giovanni, padre di quell’Eupòlemo che compì l’ambasciata presso i Romani per negoziare il patto di amicizia e di alleanza; quindi, abolite le istituzioni legittime, instaurò usanze perverse.
Prima i re, per interessamento di uomini che amavano il popolo e il loro Dio, avevano concesso ampi favori ai Giudei. Ora questa favori vengono tutti aboliti.
Annullando i favori concessi dai re ai Giudei per opera di Giovanni, padre di quell’Eupòlemo che compì l’ambasciata presso i Romani per negoziare il patto di amicizia e di alleanza; quindi, abolite le istituzioni legittime, instaurò usanze perverse.
Chi abolisce questi favori è uno di loro. Chi introduce usanze perverse è uno di loro. Chi decreta la fine delle istituzioni legittime è uno di loro.
Giovanni, padre di quell’Eupòlemo che compì l’ambasciata presso i Romani per negoziare il patto di amicizia e di alleanza, si era affaticato per dare a Israele una sua propria connotazione tra i popoli.
Aveva fatto questo per conservare le istituzioni legittime, la sacralità del popolo, la santità del suo Dio e Signore.
Giovanni aveva fatto questo. Giasone distrugge tutto questo. Perché distrugge questo? Perché smanioso di essere sommo sacerdote.
Per essere sommo sacerdote del popolo del Signore e del Dio altissimo, si vende al paganesimo e il suo popolo e il suo Dio.
È un prezzo altissimo che paga. Vende al paganesimo la nazione santa. 
12Intraprese con zelo a costruire un ginnasio, proprio ai piedi dell’acropoli, e indusse i giovani più distinti a portare il pètaso.
Giasone lavora non per formare il suo popolo rispettandone sacralità e santità. Bensì per trasformarlo in un popolo pagano, ellenico.
Intraprese con zelo a costruire un ginnasio, proprio ai piedi dell’acropoli, e indusse i giovani più distinti a portare il pètaso.
Il ginnasio viene costruito proprio ai piedi dell’acropoli. Il ginnasio è dinanzi al tempio, ma è l’opposto, l’esatto contrario el tempio.
I giovani più distinti sono indotti a portare il pètaso, o cappello a larghe false.
Era il segni distintivo dei giovani ginnasti. L’ellenizzazione è perfetta. Anche esteriormente doveva apparire la loro trasformazione. 
Gasano cambia lo zelo verso il bene in zelo verso il male. il suo è uno zelo di distruzione del popolo del Signore, non di costruzione o di edificazione. 
13Ciò significava raggiungere il colmo dell’ellenizzazione e passare completamente alla moda straniera, per l’eccessiva corruzione di Giasone, empio e non sommo sacerdote.
Il commento del redattore del testo è amaro, triste, quasi di vergogna.
Ciò significava raggiungere il colmo dell’ellenizzazione e passare completamente alla moda straniera, per l’eccessiva corruzione di Giasone, empio e non sommo sacerdote.
Giasone è proclamato empio. È detto non sommo sacerdote.  Viene spogliato della sua altissima sacralità e santità. È un pagano tra i pagani, un greco tra i greci. Viene disconosciuto come appartenente al popolo dei Giudei.
È detto anche eccessivamente corrotto. C’è una corruzione che può essere anche tollerata. Vi è una corruzione che oltrepassa gli stessi limiti del male.
Con Giasone si raggiunge il colmo dell’ellenizzazione. Con lui si passa completamente alla moda straniera. Si vive in Gerusalemme come se si fosse in una città pagana.  In una città della Grecia o di altri luoghi.
Una verità va detta subito. La moda non è ininfluente alla religione, alla fede.
La moda, lo stile di vestire, di apparire, di mostrarsi tradisce i pensieri della mente, i desideri del cuore, gli aneliti più profondi dell’animo umano.
Certe fogge di apparire, mostrarsi, rivelano la verità e la falsità della nostra fede nel Dio che è Padre del Signore nostro Gesù Cristo.
Certi indumenti che di solito vengono usati mostrano la nostra fede più che mille nostri discorsi, prediche, omelie, sermoni.
L’abito rivela più di quanto non si pensi, non solo in ordine alla nostra fede, ma anche in ordine alla nostra formazione spirituale e culturale. Persino in ordine alla nostra conformazione mentale. 
Rivelano se siamo equilibrati, senza alcun equilibrio, sani di mente, puri di cuore, onesti nei sentimenti, formati nella coscienza, consapevoli della nostre personali e individuali responsabilità.
Un nostro modo di vestire è il mettere a nudo l’intimo di noi stessi. Mentre ci vestiamo nel corpo ci svestiamo nel cuore e nell’anima, nella mente e dei desideri, nelle aspirazioni e nei pensieri. 
Giasone genera un impoverimento della fede assai grande, universale. Ne viene addotto il motivo. 
14Perciò i sacerdoti non erano più premurosi del servizio all’altare, ma, disprezzando il tempio e trascurando i sacrifici, si affrettavano a partecipare agli spettacoli contrari alla legge nella palestra, appena dato il segnale del lancio del disco.
Quando vi è un calo di zelo nei sacerdoti, sempre vi è un impoverimento spirituale e morale in tutto il popolo.
Perciò i sacerdoti non erano più premurosi del servizio all’altare, ma, disprezzando il tempio e trascurando i sacrifici, si affrettavano a partecipare agli spettacoli contrari alla legge nella palestra, appena dato il segnale del lancio del disco.
È triste questo passaggio dei sacerdoti dal tempio alla palestra, dalla sacralità alla profanità, da Dio al mondo.
I sacerdoti che per disposizione di Dio sono i formatori del popolo nella legge del Signore, ora per mancanza di zelo, non solo trascurano l’insegnamento delle divine verità, quanto essi stessi si consegnano a pratiche contrarie alla stessa legge. Il danno è duplice.
Da un lato vi è in Israele una forte caduta in elevazione spirituale, morale, ascetica. Manca i formatori nella conoscenza delle divine verità.
Dall’altro vi è lo scandalo dei sacerdoti, i quali frequentano essi stessi la palestra, induceva molte persone all’errore.
Se una cosa la fanno i sacerdoti, possono farla tutti gli altri. Se la fanno i maestri, possono farla anche gli allievi.
Lo zelo del sacerdote è tutto per il popolo del Signore. Quando i sacerdoti cadono nello zelo, tutto il popolo cade dalla moralità, dalla conoscenza di Dio, dalla sapienza, dalla verità, dalla fedeltà, dall’amore.
Il popolo vive dallo zelo dei sacerdoti. Se il sacerdote cade da esso, tutto il popolo cade con lui. Non vi è alcuna possibilità che il popolo rimanga in piedi quando il sacerdote cade dalla verità e dalla santità di Dio. 
Il sacerdote è più che il sole. Se lui si oscura, tutto il popolo si oscura. Se lui si illumina, tutto il popolo risplende. Se lui cade dallo zelo, tutto il popolo si immerge in un letargo morale e spirituale che fa spavento.
Tutta la vita spirituale di un popolo è dalla fedeltà del sacerdote al comando ricevuto da Dio.
Se crolla la retta e sana moralità, frutto della retta e sana adorazione di Dio, crolla ogni sana e retta socialità. Il popolo va alla deriva morale e sociale.
Il Signore accusa i sacerdoti dello sfacelo sociale del popolo al tempo di Osea.
«Ascoltate la parola del Signore, o figli d’Israele, perché il Signore è in causa con gli abitanti del paese. Non c’è infatti sincerità né amore, né conoscenza di Dio nel paese. Si spergiura, si dice il falso, si uccide, si ruba, si commette adulterio, tutto questo dilaga e si versa sangue su sangue. Per questo è in lutto il paese e  chiunque vi abita langue, insieme con gli animali selvatici e con gli uccelli del cielo; persino i pesci del mare periscono.
Ma nessuno accusi, nessuno contesti; contro di te, sacerdote, muovo l’accusa. Tu inciampi di giorno e anche il profeta con te inciampa di notte e farò perire tua madre. Perisce il mio popolo per mancanza di conoscenza. Poiché tu rifiuti la conoscenza, rifiuterò te come mio sacerdote; hai dimenticato la legge del tuo Dio e anch’io dimenticherò i tuoi figli.
Tutti hanno peccato contro di me; cambierò la loro gloria in ignominia. Essi si nutrono del peccato del mio popolo e sono avidi della sua iniquità. Il popolo e il sacerdote avranno la stessa sorte; li punirò per la loro condotta e li ripagherò secondo le loro azioni. Mangeranno, ma non si sazieranno, si prostituiranno, ma non aumenteranno, perché hanno abbandonato il Signore per darsi alla prostituzione. Il vino vecchio e quello nuovo tolgono il senno. Il mio popolo consulta il suo pezzo di legno e il suo bastone gli dà il responso, poiché uno spirito di prostituzione li svia e si prostituiscono, allontanandosi dal loro Dio. Sulla cima dei monti fanno sacrifici e sui colli bruciano incensi sotto la quercia, i pioppi e i terebinti, perché buona è la loro ombra. Perciò si prostituiscono le vostre figlie e le vostre nuore commettono adulterio. Non punirò le vostre figlie se si prostituiscono, né le vostre nuore se commettono adulterio; poiché essi stessi si appartano con le prostitute e con le prostitute sacre offrono sacrifici. Un popolo, che non comprende, va in rovina! Se ti prostituisci tu, Israele, non si renda colpevole Giuda. Non andate a Gàlgala, non salite a Bet-Aven, non giurate per il Signore vivente. E poiché come giovenca ribelle si ribella Israele, forse potrà pascolarlo il Signore come agnello in luoghi aperti?  Èfraim si è alleato agli idoli: dopo essersi ubriacati si sono dati alla prostituzione, hanno preferito il disonore alla loro gloria. Un vento li travolgerà con le sue ali e si vergogneranno dei loro sacrifici (Os 4,1-19). 
Ascoltate questo, o sacerdoti, state attenti, casa d’Israele, o casa del re, porgete l’orecchio, perché a voi toccava esercitare la giustizia; voi foste infatti un laccio a Mispa, una rete tesa sul Tabor e una fossa profonda a Sittìm. Ma io correggerò tutti costoro. Io conosco Èfraim e non mi è ignoto Israele. Ti sei prostituito, Èfraim! Si è reso impuro Israele. Le loro azioni non permettono di fare ritorno al loro Dio, perché uno spirito di prostituzione è fra loro e non conoscono il Signore. 
L’arroganza d’Israele testimonia contro di lui, Israele ed Èfraim inciamperanno per le loro colpe e Giuda inciamperà con loro. Con le loro greggi e i loro armenti andranno in cerca del Signore, ma non lo troveranno: egli si è allontanato da loro. Sono stati infedeli verso il Signore, generando figli bastardi: la nuova luna li divorerà insieme con i loro campi. Suonate il corno a Gàbaa e la tromba a Rama, date l’allarme a Bet-Aven, all’erta, Beniamino! Èfraim sarà devastato nel giorno del castigo: per le tribù d’Israele annuncio una cosa sicura. I capi di Giuda sono diventati come quelli che spostano i confini e su di loro come acqua verserò la mia ira. 
Èfraim è schiacciato dal giudizio, da quando ha cominciato a inseguire il nulla. Ma io sarò come una tignola per Èfraim, e come un tarlo per la casa di Giuda. Èfraim ha visto la sua infermità e Giuda la sua piaga. Èfraim è ricorso all’Assiria e Giuda si è rivolto al gran re; ma egli non potrà curarvi, non guarirà la vostra piaga, perché io sarò come un leone per Èfraim, come un leoncello per la casa di Giuda. Io li sbranerò e me ne andrò, porterò via la preda e nessuno me la toglierà. Me ne ritornerò alla mia dimora, finché non sconteranno la pena e cercheranno il mio volto, e ricorreranno a me nella loro angoscia (Os 5,1-15). 
È triste dirlo, ma è così. La sana società è il frutto dell’opera sacerdotale. 
Quando sacerdote non insegna le cose di Dio secondo verità, il popolo socialmente cade in una grande immoralità. 
15Così, tenendo in poco conto l’onore ricevuto in eredità dai loro padri, stimavano nobilissime le glorie elleniche.
Nei sacerdoti vi è una grande trasformazione, un cambiamento di natura.
Così, tenendo in poco conto l’onore ricevuto in eredità dai loro padri, stimavano nobilissime le glorie elleniche.
Ciò che è il proprio onore, la propria gloria viene stimato un nulla. Viene disprezzato, vilipeso, cancellato dalla memoria e dalla vita.
Ciò che è da disprezzare, vilipendere, mai mettere nella memoria o nel proprio corpo, viene assunto invece come cosa ottima, santa, perfetta.
È questo il cambiamento della natura: essa odia ciò che dovrebbe amare, ama ciò che dovrebbe odiare. Fa ciò che dovrebbe evitare. Evita ciò che dovrebbe fare. Il cambiamento è radicale. Si fa semplicemente l’opposto.
Il sacerdozio è l’onore più grande per un uomo. Questo onore viene calpestato. Le glorie elleniche che sono fango della terra vengono stimate oltre ogni misura. Queste cose di fango vengono stimate nobilissime.
Queste cose produce la corruzione della mente e del cuore. Per questo si dice che la corruzione dell’ottimo è pessima.
16Ma appunto per questo li sorprese una grave situazione ed ebbero quali avversari e punitori proprio coloro le cui istituzioni seguivano con zelo e ai quali cercavano di rassomigliare in tutto.
Quando la legge del Signore viene trascurata, è il Signore che viene trascurato.
Il Signore trascurato, trascura il popolo, perché si convinca a ritornare sui suoi passi e ricominci ad osservare la Legge santa, che è la sola Legge di vita.
Ma appunto per questo li sorprese una grave situazione ed ebbero quali avversari e punitori proprio coloro le cui istituzioni seguivano con zelo e ai quali cercavano di rassomigliare in tutto.
Trascurato da Dio, perché da esso abbandonato, trascurato, dimenticato nella sua legge, il popolo ha come avversari, nemici, unitori proprio coloro le cui istituzioni seguivano con zelo e ai quali cercavano di rassomigliare in tutto. 
Vi è qui una legge fondamentale che urge mettere in evidenza.
Trascurato Dio, amato l’uomo, la sua forma di vita, i suoi peccati, le sue nefandezze, le sue vanità, da queste cose e da queste persone viene a noi il male più grande.
Siamo salvati da Dio. Siamo puniti e distrutti da tutto ciò che noi amiamo, fuori però della Legge santa del Signore.
Il nostro più grande punitore è la persona, è la cosa, è ciò che amiamo e desideriamo, ma fuori della Legge del nostro Dio.
Questa verità va fissata con stilo di ferro nel nostro cuore, nella nostra mente, nello stesso nostro corpo. Siamo distrutti dal nostro amore disordinato.
Siamo annientati da tutto ciò che ci attrae, ci conquista, muove mente e cuore, fuori però della Legge del Signore.
In altre parole. Tutto ciò che è facciamo senza Dio, fuori di Lui, contro di Lui, diviene per noi germe distruttore, devastatore, punitore.
Questa verità è ben evidenziata, espressa, rivelata e manifestata dal Libro della Sapienza. 
Il suo principio è semplice: “ut scirent quia per quae peccat quis per haec et torquetur” (Sap 11,17). Leggiamo nel contesto la frase.
La sapienza favorì le loro imprese per mezzo di un santo profeta. Attraversarono un deserto inospitale, fissarono le tende in terreni impraticabili, resistettero agli avversari, respinsero i nemici. Ebbero sete e ti invocarono e fu data loro acqua da una rupe scoscesa, rimedio alla sete da una dura roccia. 
Ciò che era servito a punire i loro nemici, per loro, nel bisogno, fu strumento di favori. Invece dello sgorgare perenne di un fiume, reso torbido da putrido sangue in punizione di un decreto infanticida, contro ogni speranza tu desti loro acqua abbondante, mostrando attraverso la sete di allora come avevi punito i loro avversari. Difatti, messi alla prova,  sebbene puniti con misericordia, compresero come gli empi, giudicati nella collera, erano stati tormentati;  perché tu provasti gli uni come un padre che corregge, mentre vagliasti gli altri come un re severo che condanna. 
Lontani o vicini erano ugualmente tribolati, perché li colse un duplice dolore e un sospiro per i ricordi del passato. Quando infatti seppero che dal loro castigo quelli erano beneficati, si accorsero della presenza del Signore; poiché colui che prima avevano esposto e poi deriso, al termine degli avvenimenti dovettero ammirarlo, dopo aver patito una sete ben diversa da quella dei giusti. In cambio dei ragionamenti insensati della loro ingiustizia, in cui, errando, rendevano onori divini a rettili senza parola e a bestie spregevoli, tu inviasti contro di loro come punizione una moltitudine di animali irragionevoli, perché capissero che con le cose con cui uno pecca, con quelle viene punito.
Non era certo in difficoltà la tua mano onnipotente, che aveva creato il mondo da una materia senza forma, a mandare loro una moltitudine di orsi o leoni feroci o bestie molto feroci, prima sconosciute e create da poco, che esalano un alito infuocato o emettono un crepitìo di vapore o sprizzano terribili scintille dagli occhi, delle quali non solo l’assalto poteva sterminarli, ma lo stesso aspetto terrificante poteva annientarli. Anche senza queste potevano cadere con un soffio, perseguitati dalla giustizia e dispersi dal tuo soffio potente, ma tu hai disposto ogni cosa con misura, calcolo e peso. 
Prevalere con la forza ti è sempre possibile; chi si opporrà alla potenza del tuo braccio? Tutto il mondo, infatti, davanti a te è come polvere sulla bilancia, come una stilla di rugiada mattutina caduta sulla terra. Hai compassione di tutti, perché tutto puoi, chiudi gli occhi sui peccati degli uomini, aspettando il loro pentimento. Tu infatti ami tutte le cose che esistono e non provi disgusto per nessuna delle cose che hai creato; se avessi odiato qualcosa, non l’avresti neppure formata. Come potrebbe sussistere una cosa, se tu non l’avessi voluta? Potrebbe conservarsi ciò che da te non fu chiamato all’esistenza? Tu sei indulgente con tutte le cose, perché sono tue,  Signore, amante della vita (Sap 11,1-26).  
Sarà sempre così. L’uomo è sempre punito dal suo peccato. D’altronde la punizione eterna non è il frutto del peccato dell’uomo?
Ogni peccato che l‘uomo commette irrimediabilmente si ripercuote contro di lui. Sempre l’uomo è divorato dai suoi peccati. Da essi viene consumato, annientato, distrutto. Il male commesso uccide, divora, distrugge, annienta.
17Non resta impunito il comportarsi empiamente contro le leggi divine, come dimostrerà chiaramente il successivo periodo storico.
Ecco la verità delle verità che va posta sul candelabro della storia, della coscienza, del cuore, di ogni vita.
Non resta impunito il comportarsi empiamente contro le leggi divine, come dimostrerà chiaramente il successivo periodo storico.
Quando le leggi divine vengono calpestate, annullate, cancellate dal cuore e dalla mente, esse non sono più a difesa e a protezione della nostra vita.
Al loro posto subentra la morte e ci annienta, ci distrugge, ci cancella dalla storia. Il male fatto uccide colui dal quale esso è stato fatto.
Facendo il male, da noi stessi ci fabbrichiamo, ci costruiamo lo strumento della nostra punizione e della nostra morte.
La storia attesta che questa è purissima verità. Quotidianamente ogni singola persona sperimenta questa santissima verità.
18Celebrandosi a Tiro i giochi quinquennali con l’intervento del re,
Vediamo ora come il peccato dei Giudei punisce e tortura i Giudei.
Celebrandosi a Tiro i giochi quinquennali con l’intervento del re…
A Tiro si stanno celebrando i giochi quinquennali con l’intervento del re.
Questi giochi servivano a mostrare le qualità fisiche degli atleti. Li possiamo paragonare ad una specie di olimpiadi. 
19lo scellerato Giasone inviò come rappresentanti alcuni Antiocheni di Gerusalemme, i quali portavano con sé trecento dracme d’argento per il sacrificio a Ercole; ma coloro che le portavano ritennero non conveniente usarle per il sacrificio, bensì impiegarle per altra spesa.
Ecco cosa avviene in occasione di questi giochi quinquennali.
lo scellerato Giasone inviò come rappresentanti alcuni Antiocheni di Gerusalemme, i quali portavano con sé trecento dracme d’argento per il sacrificio a Ercole; ma coloro che le portavano ritennero non conveniente usarle per il sacrificio, bensì impiegarle per altra spesa.
Giasone è detto scellerato, perché non solo ha immerso il sommo sacerdozio nella più grande profanità mai conosciuta, ma anche tutto il popolo ha sconsacrato e reso profano. 
Ecco cosa fa quest’uomo scellerato. Invia ai giochi alcuni rappresentanti Antiocheni di Gerusalemme. 
Questi portano con sé trecento dracme d’argento per il sacrificio a Ercole.
Non è al Signore degli eserciti che si sacrifica, ma agli dèi pagani.
Avviene che quanti erano incaricati di portare le dracme per il sacrificio, ritengono non conveniente usarle per il sacrificio.
Pensano bene di impiegarle per altra spesa. Anziché usare la somma per la sacralità, la religiosità, l’onore e il culto agli dèi, la usano per altra cosa.
20Così il denaro destinato al sacrificio a Ercole da parte del mandante, servì, per iniziativa dei latori, alla costruzione delle triremi.
Questi Antiocheni anziché destinare il denaro al sacrificio a Ercole, se ne servono per la costruzione delle triremi.  
Così il denaro destinato al sacrificio a Ercole da parte del mandante, servì, per iniziativa dei latori, alla costruzione delle triremi.
Ora dobbiamo scoprire quale rapporto vi è tra la costruzione delle triremi e la punizione dei Giudei. 
Questo dobbiamo mettere nel cuore: ogni decisione dell’uomo produce un frutto. Mai un’azione è neutra. Mai senza conseguenze.
Per questo è più che necessario prima di decidere, agire, operare, scegliere, mettersi in preghiera e chiedere al Signore il dono del santo discernimento.
Per una nostra decisione e azione potrebbe andare in malora il mondo intero.
Comunque ancora non conosciamo la correlazione tra la costruzione delle triremi e la persecuzione dei Giudei. 

[bookmark: _Toc62154695]Antioco Epìfane acclamato a Gerusalemme

21Antioco, avendo mandato Apollònio, figlio di Menesteo, in Egitto per l’intronizzazione del re Filomètore, venne a sapere che costui era diventato contrario al suo governo e quindi si preoccupò della sua sicurezza. Perciò si recò a Giaffa, poi mosse alla volta di Gerusalemme.
La storia è in perenne ebollizione. È in una continua agitazione. Non appena sembra che tutto sia in pace, ecco subito che appaiono all’orizzonte segnali che nulla fanno presagire di buono e di santo.
La storia è un fiume in movimento perpetuo. In essa non vi è alcuna calma. 
Antioco, avendo mandato Apollònio, figlio di Menesteo, in Egitto per l’intronizzazione del re Filomètore, venne a sapere che costui era diventato contrario al suo governo e quindi si preoccupò della sua sicurezza. Perciò si recò a Giaffa, poi mosse alla volta di Gerusalemme.
Antioco manda Apollònio, figlio di Menesteo, in Egitto per l’incoronazione del re Filomètore.
È in questa circostanza che lui viene a sapere che il re d’Egitto è divenuto contrario al suo governo.
Questa notizia non è buona per lui. Si preoccupa della sua sicurezza. Per questo motivo si reca a Giaffa e da Giaffa muove alla volta di Gerusalemme.
La Palestina è stata sempre uno stato cuscinetto tra i grandi imperi del Nord e quelli del Sud. Tra Assiri, Babilonesi, Siriani ed Egiziani.
Gerusalemme è città molto vicina all’Egitto. Da qui è più facile entrare in relazione con il re Filomètore.
22Fu accolto magnificamente da Giasone e dalla città e fu ricevuto con un corteo di fiaccole e acclamazioni. Così riprese la marcia militare verso la Fenicia.
Antioco viene accolto con grande pompa da Giasone. 
Fu accolto magnificamente da Giasone e dalla città e fu ricevuto con un corteo di fiaccole e acclamazioni. Così riprese la marcia militare verso la Fenicia.
Giasone riceve il re con grande magnificenza. Gerusalemme lo accoglie con un corteo di fiaccole e acclamazioni. Gli vengono tributati onori quasi divini.
Poi il re riprende la marcia militare verso la Fenicia.
Ancora non si riesce a vedere la correlazione che vi è tra questi avvenimenti e la punizione del popolo del Giudei.
Sembrano fatti chiusi in se stessi. Vi è uno storno di denaro per opere profane. Vi è un discesa di Antioco a Giaffa e a Gerusalemme.
Tutto però finisce qui, almeno apparentemente. Noi però siamo sempre alla ricerca della causa scatenante che provoca la punizione dei Giudei.

[bookmark: _Toc62154696]Menelao diventa sommo sacerdote

23Tre anni dopo, Giasone mandò Menelao, fratello del già menzionato Simone, a portare al re del denaro e a presentargli un memoriale su alcuni affari importanti.
Si è detto che la storia è in una perenne ebollizione. Finisce l’ambizione di uno e inizia quella di un altro.
Non si finisce di riparare i guai prodotti da uno e subito si deve iniziare e  a riparare quelli prodotti dall’altro. 
Tre anni dopo, Giasone mandò Menelao, fratello del già menzionato Simone, a portare al re del denaro e a presentargli un memoriale su alcuni affari importanti.
Giasone è sommo sacerdote. È il governatore dei Giudei. Ha il posto del re.
Manda Menelao, fratello del già menzionato Simone, a portare al re del denaro e a presentargli un memoria su alcuni affari importanti. 
Conosciamo chi è Simone. È il denigratore del sommo sacerdote Onia.
Ancora non conosciamo Menelao, suo fratello. Costui viene mandato dal re per un duplice fine: consegnare il denaro, esporre alcuni affari importanti. 
Potremmo dire che Menelao si reca dal re per questioni di stato. È giusto che il re sappia e decida. Alcune cose possono essere fatte senza il re. Altre cose richiedono necessariamente il suo consiglio e la sua decisione. 
24Ma quello, fattosi presentare al re e avendolo ossequiato con un portamento da persona autorevole, si accaparrò il sommo sacerdozio, superando l’offerta di Giasone di trecento talenti d’argento.
Menelao gioca a Giasone un brutto tiro mancino. 
Ma quello, fattosi presentare al re e avendolo ossequiato con un portamento da persona autorevole, si accaparrò il sommo sacerdozio, superando l’offerta di Giasone di trecento talenti d’argento.
Menelao attraverso il suo saper fare, la sua astuzia e la sua arte, sa presentarsi al re con comportamento da persona autorevole. 
Sa crearsi una immagine forte, possente, da persona di governo. 
Fa presa su re, gli offre più di Giasone, e si accaparra il sommo sacerdozio.
Con una duplice mossa fatta di furbizia, astuzia, carnale intelligenza, scalza Giasone dal cuore del re e ne prende il posto.
Questa è la storia: un’ebollizione perenne di vizi, ambizioni, peccati. Ma anche di virtù, sacrifici, rinunce, olocausti d’amore. 
25Munito delle disposizioni del re, si presentò al ritorno senza avere nulla con sé che fosse degno del sommo sacerdozio, ma soltanto le manie di un tiranno unite alla ferocia di una belva.
Il giudizio che l’autore fa su Menelao è oltremodo inquietante.
Munito delle disposizioni del re, si presentò al ritorno senza avere nulla con sé che fosse degno del sommo sacerdozio, ma soltanto le manie di un tiranno unite alla ferocia di una belva.
Menelao non ha nulla con sé che sia degno del sommo sacerdozio. Il sacerdote è l’uomo di Dio, per le cose di Dio.
Menelao è uomo della terra, per le cose della terra. Ma questo sarebbe un male minore. Di lui si dice ben altro.
Menelao porta con sé soltanto le manie di un tiranno unite alla ferocia di una belva. È definito un tiranno e un belva. 
Il terra di Israele ora è senza alcuna legge di governo. È lui la legge. Per il popolo non vi sono più garanzie di nessun genere. Egli è un tiranno.
La terra di Israele ora è anche senza alcuna attestazione di misericordia, pietà, compassione. La belva pensa solo a soddisfare la sua fame. 
Per sfamarsi lui non esita a uccidere, divorare, sbranare, dilaniare.
Menelao è un tiranno divoratore del suo popolo. È un tiranno che si nutre della carne del suo popolo. Questa è la fotografia che l’agiografo fa di quest’uomo.
Con un sommo sacerdote belva e tiranno del suo popolo non si presagisce nulla di buono. I tempi che verranno saranno duri, anzi molto duri.
Un’osservazione teologica si impone. 
Chi fa i male si sottrae alla protezione e custodia del Signore. Senza alcuna protezione e custodia divina, il male sempre divora chi il fale compie.
Sarebbe sufficiente conoscere questa regola divina, per stare lontani da ogni male, sempre, per tutti i giorni della nostra vita.
Chi fa il male sappia che dallo stesso male sarà afferrato, divorato, stritolato, dilaniato. Sbranato. Queste regola viene annunziata anche dal Profeta Abacuc.
Oracolo ricevuto in visione dal profeta Abacuc.
Fino a quando, Signore, implorerò aiuto e non ascolti, a te alzerò il grido: «Violenza!» e non salvi? Perché mi fai vedere l’iniquità e resti spettatore dell’oppressione? Ho davanti a me rapina e violenza e ci sono liti e si muovono contese. Non ha più forza la legge né mai si afferma il diritto.  Il malvagio infatti raggira il giusto e il diritto ne esce stravolto.
«Guardate fra le nazioni e osservate, resterete stupiti e sbalorditi: c’è chi compirà ai vostri giorni una cosa che a raccontarla non sarebbe creduta. Ecco, io faccio sorgere i Caldei, popolo feroce e impetuoso, che percorre ampie regioni per occupare dimore non sue. È feroce e terribile, da lui sgorgano il suo diritto e la sua grandezza. Più veloci dei leopardi sono i suoi cavalli, più agili dei lupi di sera. Balzano i suoi cavalieri, sono venuti da lontano, volano come aquila che piomba per divorare. Tutti, il volto teso in avanti, avanzano per conquistare. E con violenza ammassano i prigionieri come la sabbia. Si fa beffe dei re, e dei capi se ne ride; si fa gioco di ogni fortezza: l’assedia e la conquista. Poi muta corso come il vento e passa oltre: si fa un dio della propria forza!». 
Non sei tu fin da principio, Signore, il mio Dio, il mio Santo? Noi non moriremo! Signore, tu lo hai scelto per far giustizia, l’hai reso forte, o Roccia, per punire. Tu dagli occhi così puri che non puoi vedere il male e non puoi guardare l’oppressione, perché, vedendo i perfidi, taci, mentre il malvagio ingoia chi è più giusto di lui? Tu tratti gli uomini come pesci del mare, come animali che strisciano e non hanno padrone. Egli li prende tutti all’amo, li pesca a strascico,  li raccoglie nella rete, e contento ne gode. Perciò offre sacrifici alle sue sciàbiche e brucia incenso alle sue reti, perché, grazie a loro, la sua parte è abbondante e il suo cibo succulento. Continuerà dunque a sguainare la spada 	e a massacrare le nazioni senza pietà? (Ab 1,1-17).
Mi metterò di sentinella, in piedi sulla fortezza, a spiare, per vedere che cosa mi dirà, che cosa risponderà ai miei lamenti. Il Signore rispose e mi disse: «Scrivi la visione e incidila bene sulle tavolette, perché la si legga speditamente. È una visione che attesta un termine, parla di una scadenza e non mentisce; se indugia, attendila, perché certo verrà e non tarderà. Ecco, soccombe colui che non ha l’animo retto, mentre il giusto vivrà per la sua fede». 
La ricchezza rende perfidi; il superbo non sussisterà, spalanca come gli inferi le sue fauci e, come la morte, non si sazia, attira a sé tutte le nazioni, raduna per sé tutti i popoli. Forse che tutti non lo canzoneranno, non faranno motteggi per lui? Diranno: 
«Guai a chi accumula ciò che non è suo, – e fino a quando? – e si carica di beni avuti in pegno!». Forse che non sorgeranno a un tratto i tuoi creditori, non si sveglieranno e ti faranno tremare e tu diverrai loro preda? Poiché tu hai saccheggiato molte genti, gli altri popoli saccheggeranno te, perché hai versato sangue umano e hai fatto violenza a regioni, alle città e ai loro abitanti. 
Guai a chi è avido di guadagni illeciti, un male per la sua casa, per mettere il nido in luogo alto e sfuggire alla stretta della sventura. Hai decretato il disonore alla tua casa: quando hai soppresso popoli numerosi hai fatto del male contro te stesso. La pietra infatti griderà dalla parete e la trave risponderà dal tavolato.
Guai a chi costruisce una città sul sangue, ne pone le fondamenta sull’iniquità. Non è forse volere del Signore degli eserciti che i popoli si affannino per il fuoco e le nazioni si affatichino invano? Poiché la terra si riempirà della conoscenza della gloria del Signore, come le acque ricoprono il mare. 
Guai a chi fa bere i suoi vicini mischiando vino forte per ubriacarli e scoprire le loro nudità. Ti sei saziato d’ignominia, non di gloria. Bevi anche tu, e denùdati mostrando il prepuzio. Si riverserà su di te il calice della destra del Signore e la vergogna sopra il tuo onore, poiché lo scempio fatto al Libano ricadrà su di te e  il massacro degli animali ti colmerà di spavento, perché hai versato sangue umano e hai fatto violenza a regioni, alle città e ai loro abitanti. A che giova un idolo scolpito da un artista? O una statua fusa o un oracolo falso? L’artista confida nella propria opera, sebbene scolpisca idoli muti. 
Guai a chi dice al legno: «Svégliati», e alla pietra muta: «Àlzati». Può essa dare un oracolo? Ecco, è ricoperta d’oro e d’argento, ma dentro non c’è soffio vitale. Ma il Signore sta nel suo tempio santo. Taccia, davanti a lui, tutta la terra! (Ab 2,1-20). 
Chi fa il male è senza alcuna protezione divina. Gli mancano le difese celesti. Non possiede alcun aiuto dall’Alto. 
26Così Giasone, che aveva tradito il proprio fratello, fu tradito a sua volta da un altro e fu costretto a fuggire nel paese dell’Ammanìtide.
Giasone aveva fatto il male. Dal male ora è costretto ad allontanarsi dal suo popolo, dalla sua città. Deve lasciare Gerusalemme.
Così Giasone, che aveva tradito il proprio fratello, fu tradito a sua volta da un altro e fu costretto a fuggire nel paese dell’Ammanìtide.
Il tradimento è pagato con un altro tradimento. Giasone è costretto a fuggire nel paese dell’Ammanìtide.
Questa regola divina va osservata sempre. Mai dovrà essere dimenticata. Chi fa il male rimane senza alcuna protezione celeste ed il male sempre lo raggiungerà, lo afferrerà, lo divorerà, lo cancellerà dalla storia.
Chi vuole la protezione, la custodia celeste su di sé si deve sempre astenere dal fare il male ai fratelli. Deve perennemente rimanere nel più grande bene.
27Menelao si impadronì del potere, ma non s’interessò più del denaro promesso al re,
Un traditore del suo Dio, un accaparratore, mai potrà essere uomo di parola.
Menelao infatti non mantiene la parola data al re. È come se mai avesse parlato con lui. Promette, ma poi non osserva, non è fedele a quanto proferito. 
Menelao si impadronì del potere, ma non s’interessò più del denaro promesso al re…
È come se Menelao si fosse dimenticato della sua parola. Non si interessa affatto del denaro del re. 
Anche questo comportamento è frutto della stoltezza che regna nel cuore di chi fa il male. I fautori del male sono tutti senza memoria.
28sebbene gliene avesse fatto richiesta Sòstrato, comandante dell’acropoli; questi infatti aveva l’incarico della riscossione dei tributi. Per questo motivo tutti e due furono convocati dal re.
Menelao viene invitato a saldare il suo debito. Ma lui è sordo.
Sebbene gliene avesse fatto richiesta Sòstrato, comandante dell’acropoli; questi infatti aveva l’incarico della riscossione dei tributi. Per questo motivo tutti e due furono convocati dal re.
Sòstrato, comandante dell’Acropoli, incaricato della riscossione dei tributi, sempre ricorda a Menelao il suo debito. Ma questi è sordo. 
Per la sua sordità di Menelao, Sòstrato e lo stesso sommo sacerdote vengono convocati dal re. Un re senza tributi e senza tasse non può reggere il suo regno. Le spese sono ingenti, specie quelli militari.
Menelao non può non pagare al re quanto gli è dovuto per promessa. Il re vuole vederci chiaro. Le tasse sono la vita del re. 
29Menelao lasciò come sostituto nel sommo sacerdozio Lisìmaco, suo fratello; Sòstrato lasciò Cratete, capo dei Ciprioti.
Menelao lascia come sostituto nel sommo sacerdozio Lisìmaco, suo fratello. Sòstrato lascia Cratete, capo dei Ciprioti.
La città non rimane senza una guida. Un sostituto a quei tempi era necessario perché il tempo del viaggio era lungo. A volte durava anche dei mesi.
Per un così lungo periodo non può rimanere una città senza una guida sicura, senza un’autorità certa. Senza autorità un popolo si perde. 

[bookmark: _Toc62154697]Assassinio di Onia

30Mentre così stavano le cose, le città di Tarso e di Mallo si ribellarono, perché erano state date in dono ad Antiòchide, concubina del re.
Menelao e Sòstrato stanno recandosi presso il re. In questo stesso frangente di tempo avviene la ribellione di Tarso e di Mallo.
Mentre così stavano le cose, le città di Tarso e di Mallo si ribellarono, perché erano state date in dono ad Antiòchide, concubina del re.
Queste due città si ribellano perché cambiano padrone. Esse sono date in dono ad Antiòchide, concubina del re.
31Il re partì in fretta per riportare all’ordine la situazione, lasciando come luogotenente Andrònico, uno dei suoi dignitari.
Anche il re lascia il suo palazzo e si reca sul luogo della ribellione, per portare pace e sottomissione delle sue città.
Il re partì in fretta per riportare all’ordine la situazione, lasciando come luogotenente Andrònico, uno dei suoi dignitari.
Il re parte, ma lascia come luogotenente Andrònico, uno dei suoi dignitari. 
Menelao si reca dal re, ma il re è in altri luoghi. Al suo posto vi uno dei suoi dignitari, Andrònico. 
32Menelao allora, pensando di aver trovato l’occasione buona, sottrasse alcuni oggetti d’oro del tempio e ne fece omaggio ad Andrònico; altri poi riuscì a venderli a Tiro e nelle città vicine.
Menelao è persona senza scrupoli. È uno che sa cogliere ogni occasione propizia per lui.
Menelao allora, pensando di aver trovato l’occasione buona, sottrasse alcuni oggetti d’oro del tempio e ne fece omaggio ad Andrònico; altri poi riuscì a venderli a Tiro e nelle città vicine.
Egli sottrare oggetti d’oro del tempio e ne fa omaggio ad Andrònico.
Come se questo non bastasse, riesce poi a vendere altri oggetti del tempio a Tiro e nelle città vicine.
Menelao svuota il tesoro del tempio per un uso strettamente personale. 
Ricordiamoci che pur essendo sommo sacerdote, in lui non vi nulla di sacro. È persona che cura solo i suoi interessi allo stesso modo di una belva. 
33Ma Onia lo biasimò, dopo essersi accertato della cosa ed essersi rifugiato in una località inviolabile a Dafne, situata presso Antiòchia.
Onia, persona amante del Signore e dalla coscienza pura, biasima Menelao.
Ma Onia lo biasimò, dopo essersi accertato della cosa ed essersi rifugiato in una località inviolabile a Dafne, situata presso Antiòchia.
Onia conosce però Menelao. Sa che è persona capace di ogni cosa, anche di commettere un assassinio.
Per questo lo biasima, ma dopo essere accertato della cosa e dopo essersi rifugiato in una località inviolabile a Dafne, situata presso Antiòchia.
Onia dicerto teme per la sua vita. Per questo si rifugia nella località inviolabile. In essa nessuno avrebbe potuto fargli del male.
Così lui pensa. Ma per il male non ci sono località inviolabili. Il male sa come penetrare anche nei luoghi più sacri della terra.
Il male è così scaltro, così furbo, così diabolico da abbattere ogni barriera umana. Per esso non vi sono barriere. Non vi sono luoghi dove esso non possa giungere, arrivare, entrare.
Sbagliano tutti coloro che pensano che vi siano luoghi sicuri per salvarsi dal male. L’unico luogo sicuro di salvezza è la custodia da parte del Signore. 
Ma a volte per dare gloria al suo nome il Signore permette che il male ci raggiunga, ci prenda, ci vinca. Il male fisico, non certo quello morale. 
34Per questo Menelao, incontratosi in segreto con Andrònico, lo sollecitò a sopprimere Onia. Quello, recatosi da Onia e ottenutane con inganno la fiducia, dandogli la destra con giuramento lo persuase, sebbene non avesse allontanato ogni sospetto, a uscire dall’asilo e subito lo uccise senza alcun rispetto per la giustizia.
Ora Menelao mette in campo tutta la sua astuzia per sopprime Onia.
Per questo Menelao, incontratosi in segreto con Andrònico, lo sollecitò a sopprimere Onia. 
Quello, recatosi da Onia e ottenutane con inganno la fiducia, dandogli la destra con giuramento lo persuase, sebbene non avesse allontanato ogni sospetto, a uscire dall’asilo e subito lo uccise senza alcun rispetto per la giustizia.
Menelao sollecita Andrònico a sopprimere Onia. Venga taciute le ragioni addotte da Menelao. 
Andrònico si reca da Onia. Con inganno ne ottiene la fiducia, gli dona la destra, con giuramento lo persuade ad uscire dal rifugio e subito lo uccide.
Andrònico non ha alcun rispetto né per la giustizia né per il giuramento. 
Onia pur nutrendo forti sospetti, esce ugualmente dal suo rifugio inviolabile.
Questo evento ci dice che mai ci si deve fidare di alcuno. Sempre dobbiamo pregare il Signore che ci faccia conoscere l’altro nella sua verità e falsità.
Ogni parola e proposta dell’altro potrebbe essere un trappola. Solo il Signore può illuminare la nostra mente per comprendere e così poter decidere sempre per il nostro più grande bene.
Onia non si fida di Andrònico. Tuttavia acconsente ed esce. Paga questa sua decisione con la sua vita. Il nemico non perdona i nostri errori, i nostri sbagli.
35Per questo fatto non solo i Giudei, ma anche molti di altre nazioni restarono indignati e afflitti per l’empia uccisione di quell’uomo.
L’uccisione di Onia suscita uno sdegno generale.
Per questo fatto non solo i Giudei, ma anche molti di altre nazioni restarono indignati e afflitti per l’empia uccisione di quell’uomo.
Non solo i Giudei, ma ance molti di altre nazioni restano indignati e afflitti.
Sono afflitti e indignati per l’empia uccisione di Onia, ritenuto da tutti uomo pio, giusto, vero uomo di Dio. Difensore della causa degli umili e dei deboli.
Nessuno si scandalizzi. La storia conosce questi e altri più efferati delitti e misfatti. Sempre il male opera il male. 
Quando il male si coalizza, tutti devono temere sulla terra. 
Esso può raggiungere chiunque, nessuno escluso. Tutti possono esserne vittima.  È questa storia quotidiana. 
36Quando il re tornò dalle località della Cilicia, si presentarono a lui i Giudei della città, insieme con i Greci che condividevano l’esecrazione per l’uccisione arbitraria di Onia.
Anche il re viene investito della morte di Onia.
Quando il re tornò dalle località della Cilicia, si presentarono a lui i Giudei della città, insieme con i Greci che condividevano l’esecrazione per l’uccisione arbitraria di Onia.
Giudei e Greci della città che condividono l’esecrazione per l’uccisione arbitrai di Onia si presentano al re.
Vanno dal re per informarlo dei fatti, di quanto è accaduto ad Onia, uomo giusto, stimato da tutti. 
37Antioco fu profondamente rattristato e, preso da compassione, pianse per la saggezza e la grande prudenza del defunto.
Antioco non rimane indifferente dinanzi alla morte di Onia.
Antioco fu profondamente rattristato e, preso da compassione, pianse per la saggezza e la grande prudenza del defunto.
Antico riconosce in Onia la saggezza e la grande prudenza. Viene preso da compassione e piange.
Di certo da lui non si sono recati solo per informarlo, ma anche per chiedere giustizia. Il re deve intervenire. Non può non intervenire.
Lui non può permettere che nel suo regno si commettano delitti così efferati.
Lui è obbligato a dare un segno forte di disapprovazione.
Spesso si constata che molti neanche a parole disapprovano il male perpetrato da alcuni ai danni di altri.
Qualcuno disapprova solo a parole, mentre in cuor suo gioisce e di nascosto anche fomenta il male.
Il male va disapprovato con le parole e con i fatti. La distanza dal male deve essere visibile, riconosciuta da tutti e per questo occorrono gesti forti.
San Paolo chiede ad ogni uomo di disapprovare il male. Ecco come lui parla in un forte discorso di questa necessaria disapprovazione.
Io infatti non mi vergogno del Vangelo, perché è potenza di Dio per la salvezza di chiunque crede, del Giudeo, prima, come del Greco. In esso infatti si rivela la giustizia di Dio, da fede a fede, come sta scritto: Il giusto per fede vivrà.
Infatti l’ira di Dio si rivela dal cielo contro ogni empietà e ogni ingiustizia di uomini che soffocano la verità nell’ingiustizia, poiché ciò che di Dio si può conoscere è loro manifesto; Dio stesso lo ha manifestato a loro. Infatti le sue perfezioni invisibili, ossia la sua eterna potenza e divinità, vengono contemplate e comprese dalla creazione del mondo attraverso le opere da lui compiute. Essi dunque non hanno alcun motivo di scusa perché, pur avendo conosciuto Dio, non lo hanno glorificato né ringraziato come Dio, ma si sono perduti nei loro vani ragionamenti e la loro mente ottusa si è ottenebrata. Mentre si dichiaravano sapienti, sono diventati stolti e hanno scambiato la gloria del Dio incorruttibile con un’immagine e una figura di uomo corruttibile, di uccelli, di quadrupedi e di rettili.
Perciò Dio li ha abbandonati all’impurità secondo i desideri del loro cuore, tanto da disonorare fra loro i propri corpi, perché hanno scambiato la verità di Dio con la menzogna e hanno adorato e servito le creature anziché il Creatore, che è benedetto nei secoli. Amen.
Per questo Dio li ha abbandonati a passioni infami; infatti, le loro femmine hanno cambiato i rapporti naturali in quelli contro natura. Similmente anche i maschi, lasciando il rapporto naturale con la femmina, si sono accesi di desiderio gli uni per gli altri, commettendo atti ignominiosi maschi con maschi, ricevendo così in se stessi la retribuzione dovuta al loro traviamento. E poiché non ritennero di dover conoscere Dio adeguatamente, Dio li ha abbandonati alla loro intelligenza depravata ed essi hanno commesso azioni indegne: sono colmi di ogni ingiustizia, di malvagità, di cupidigia, di malizia; pieni d’invidia, di omicidio, di lite, di frode, di malignità; diffamatori, maldicenti, nemici di Dio, arroganti, superbi, presuntuosi, ingegnosi nel male, ribelli ai genitori, insensati, sleali, senza cuore, senza misericordia. E, pur conoscendo il giudizio di Dio, che cioè gli autori di tali cose meritano la morte, non solo le commettono, ma anche approvano chi le fa (Rm 1,16-32). 
Non disapprovare il male, spesso ci rende complici di coloro che lo fanno. Loro lo fanno anche per la nostra silenziosa approvazione.
38Poi, acceso di sdegno, tolse subito la porpora ad Andrònico, ne stracciò le vesti e lo condusse attraverso tutta la città proprio fino al luogo dove egli aveva sacrilegamente ucciso Onia e lì stesso eliminò dal mondo quell’assassino. Così il Signore gli rese il meritato castigo.
Antioco sa che deve intervenire ed interviene con grande energia regale.
Poi, acceso di sdegno, tolse subito la porpora ad Andrònico, ne stracciò le vesti e lo condusse attraverso tutta la città proprio fino al luogo dove egli aveva sacrilegamente ucciso Onia e lì stesso eliminò dal mondo quell’assassino. 
Così il Signore gli rese il meritato castigo.
Antioco si accende di sdegno, toglie subito la porpora ad Andrònico e ne straccia le vesti.
Poi lo conduce attraverso tutta la città proprio fino al luogo deve egli aveva sacrilegamente ucciso Onia e lì stesso elimina dal mondo quell’assassino. 
Come si può constatare è una sentenza pubblica, esemplare. Ognuno deve sapere nel suo regno che certi delitti non resteranno impuniti.
Il testo così commenta alla fine: Così il Signore gli rese il meritato castigo.
Al di là delle forme storiche attraverso cui il male viene punito, è giusto affermare una verità di ordine generale.
Chi fa il male deve rientrare nel bene sempre attraverso la via dell’espiazione e della purificazione.
Se rientra nel bene volontariamente attraverso la conversione e la penitenza, il male fatto viene espiato, cancellato, rimesso. 
Se non rientra volontariamente, vi rientrerà attraverso una pena che non sarà né di espiazione e né di conversione, ma sarà una vendetta nel tempo e anche nell’eternità. Quest’ultima sarà una espiazione eterna nell’inferno.
È verità: il male o viene espiato o sarà vendicato. Nessun male resta impunito.
La conversione e l’espiazione è una punizione volontaria. La vendetta è una punizione inflitta. Se non ci si pente sulla terra del male fatto, la vendetta sarà eterna. Durerà per sempre. È la morte eterna.
Ci si converte, pentendoci e chiedendo umilmente perdono al Signore Dio nostro. La misericordia di Dio è nel pentimento e nella conversione.

[bookmark: _Toc62154698]Lisìmaco muore in una sommossa

39Intanto, poiché erano avvenuti molti furti sacrileghi in città da parte di Lisìmaco, d’accordo con Menelao, e se ne era sparsa la voce al di fuori, il popolo si ribellò a Lisìmaco, quando già molti oggetti d’oro erano stati portati via.
Lisìmaco aveva preso il posto di Menelao quando questi si era recato dal re.
Egli non è per nulla persona onesta. Anzi è disonesta e sacrilega. Lo attestano i fatti o i misfatti da lui compiuti.
Intanto, poiché erano avvenuti molti furti sacrileghi in città da parte di Lisìmaco, d’accordo con Menelao, e se ne era sparsa la voce al di fuori, il popolo si ribellò a Lisìmaco, quando già molti oggetti d’oro erano stati portati via.
Lisìmaco non agisce da solo. È d’accordo con Menelao. Insieme decidono di saccheggiare il tesoro del tempio.
La voce dei furti sacrileghi si sparge al di fuori del tempio. Sono molti quelli che sono al corrente del sacrilegi perpetrati dai due fratelli.
Il popolo si ribella a Lisìmaco, ma quando? Non subito. Solo dopo che molti oggetti d’oro sono stati portati via.
Lisìmaco agiva di nascosto, nel silenzio. Se non parlavano gli uomini, di sicuro parlavano gli oggetti sottratti. Parla la loro assenza. Prima c’erano. Ora non ci sono più. Prima erano in vista, ora sono spariti.
Una cosa l’uomo deve sapere: può fare tutto di nascosto. La cosa però sarà sempre risaputa, verrà sempre appurata. 
Nulla può essere fatto sulla nostra terra di nascosto per rimanga nascosto. È fatto di nascosto ma per essere reso pubblico.
Rimane nascosto ciò che non si fa. Rimane non conosciuta la parola che non si dice, il fatto che non si compie.
40La folla era eccitata e piena di furore. Lisìmaco allora, armati circa tremila uomini, diede inizio ad atti di violenza, sotto la guida di un certo Aurano, già avanzato in età e non meno in stoltezza.
La storia porta in sé un soggetto non sempre governabile. Questo soggetto ha un solo nome: folla. 
Quando questa si mette in movimento, in agitazione, difficilmente la si può contenere. La sua reazione può sfociare in grandi distruzioni. 
La folla era eccitata e piena di furore. 
Lisìmaco allora, armati circa tremila uomini, diede inizio ad atti di violenza, sotto la guida di un certo Aurano, già avanzato in età e non meno in stoltezza.
La folla si eccita. È piena di di furore. Quanto Lisìmaco ha fatto non è di suo gradimento. Già il furto è sempre un’azione esecrabile.
Se poi il furto diviene anche sacrilego, se cioè si ruba nel tempio del Signore, l’azione è senza alcun ritegno morale. È azione indegna dell’uomo. 
Lisìmaco da parte sua prende un’altra decisione sbagliata. Vuole contrastare la folla con la violenza, ignorando che sempre la violenza genera altra violenza.
Arma tremila uomini sotto la guida di un certo Aurano. Costui è uomo avanzato in età, ma anche cresciuto in stoltezza.
Sacrilegio, violenza, stoltezza, demenza senile. Da una tale combinazione potrà mai sorgere qualcosa di buono? Potrai mai nascere la pace in Gerusalemme?
Ci sono i requisiti per una guerra civile: la folla contro Lisìmaco. Lisìmaco contro la folla. È un momento non buono per il popolo del Signore.
41Ma quelli, appena si accorsero dell’aggressione di Lisìmaco, alcuni afferrarono pietre, altri grossi bastoni, altri ancora raccolsero a manciate la polvere sul posto e si gettarono contro quelli di Lisìmaco.
La folla reagisce. Reagisce con pietre, grossi bastone, con la stessa polvere del suolo. Reagisce con quanto gli veniva a portata di mano.
Ma quelli, appena si accorsero dell’aggressione di Lisìmaco, alcuni afferrarono pietre, altri grossi bastoni, altri ancora raccolsero a manciate la polvere sul posto e si gettarono contro quelli di Lisìmaco.
Una folla reattiva, per di più motivata religiosamente, diviene senza controllo. 
È più che un fiume in piena che straripa. Può arrecare grandi danni a persone e a cose. Può essere distruttrice e devastatrice.
42A questo modo ne ferirono molti, ne abbatterono alcuni, costrinsero tutti alla fuga, misero a morte lo stesso saccheggiatore del tempio presso la camera del tesoro.
Il risultato della reazione della folla è tutto in suo favore. Anche Lisìmaco muore.
A questo modo ne ferirono molti, ne abbatterono alcuni, costrinsero tutti alla fuga, misero a morte lo stesso saccheggiatore del tempio presso la camera del tesoro.
Molti vengono feriti. Alcuni sono abbattuti. Tutti sono costretti alla fuga.
Il saccheggiatore del tempio è messo a morte presso la camera del tesoro. 
Per Lisìmaco è una vera sconfitta. Un travolgimento. Una disfatta. Lui stesso paga il suo misfatto con la morte.
È questo il segreto della storia: sempre si vendica dei suoi traditori.
Non c’è salvezza per quanti disattendono le attese della storia. Sempre viene il giorno del rendimento dei conti.
Sarebbe sufficiente convincersi di questa verità, per desiderare di vivere nella più grande giustizia e verità. 

[bookmark: _Toc62154699]Menelao prosciolto per denaro

43Per questi fatti fu intentato un processo contro Menelao.
Responsabile di tutti questi eventi viene dichiarato Menelao.
Per questi fatti fu intentato un processo contro Menelao.
Lo si vede come il padre di ogni intrigo e di ogni disordine in Giudea.
44Venuto il re a Tiro, i tre uomini mandati dal consiglio degli anziani esposero davanti a lui l’atto di accusa.
Il processo si tiene a Tiro dinanzi a re.
Venuto il re a Tiro, i tre uomini mandati dal consiglio degli anziani esposero davanti a lui l’atto di accusa.
L’accusa è tenuta davanti al re da tre uomini mandati dal consiglio degli anziani.
Non sono semplici cittadini che accusano Menelao. È la nazione dei Giudei. 
45Menelao, ormai sul punto di essere abbandonato, promise una buona quantità di denaro a Tolomeo, figlio di Dorimene, perché persuadesse il re.
Menelao è sempre il padre di ogni intrigo. Anche questa volta riesce nel suo intento. Corrompe e viene assolto dal suo crimine.
Menelao, ormai sul punto di essere abbandonato, promise una buona quantità di denaro a Tolomeo, figlio di Dorimene, perché persuadesse il re.
Menelao ormai sa che la sua ora è venuta. Il re sta per abbandonarlo. 
Lui cosa fa? Come ne viene fuori? Promette una buona quantità di denaro a Tolomeo, figlio di Dorimene, perché persuadesse il re. 
Il denaro è capace di fare cose impossibili. L’impossibile per denaro diviene diviene sempre possibile. Il non fattibile si trasforma in fattibile. 
46Tolomeo invitò il re sotto un portico, come per fargli prendere il fresco, e gli fece mutare parere.
Tolomeo accetta la somma e interviene presso il re.
Tolomeo invitò il re sotto un portico, come per fargli prendere il fresco, e gli fece mutare parere.
Menelao riesce nel suo intento. Tolomeo riesce a far cambiare parere al re.
Stolti che siamo noi uomini a credere nella giustizia oggettiva. 
Essa è fatta sempre dagli uomini e questi possono essere giusti, ingiusti, onesti, disonesti, dalla coscienza pura e santa, ma anche dalla coscienza vendibile al migliore offerente.
Gli uomini possono essere ideologizzati, schierati, classificati, orientati, prevenuti, finalizzati, disinteressati, ma anche molto interessati.
Stolti che siamo noi uomini quando pensiamo che vi possa regnare l’oggettività in ogni cosa.
Esiste l’oggettività in sé. Quando però l’oggettività è colta dall’uomo, all’istante si trasforma in soggettività. 
Cosa vi è di più oggettivo del Vangelo, della verità rivelata, della Parola del Signore, del deposito della fede?
Eppure non appena la Parola del Signore viene assunta dal cuore dell’uomo, quasi sempre è ridotta a menzogna, falsità, vanità, errore.
Tutti i guai dell’uomo è l’uomo che le provoca. Possono essere modificate tutte le leggi, tutti gli statuti, tutte le prescrizioni.
Se l’uomo rimane sempre lo stesso, se non cambia, non muta, non si aggiorna nella coscienza e nel cuore, a nulla serve.
Come ciclone distruttore, opera disastri in ogni cosa. Ma il cuore dell’uomo solo uno lo può cambiare: Cristo Signore.
Cristo Signore lo cambia attraverso lo Spirito Santo nella mediazione della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
Cristo Gesù lo cambia attraverso la sua conversione, il suo pentimento, il ritorno nella casa del Padre.
Ma Cristo oggi viene rinnegato, rifiutato, crocifisso nuovamente dalla moderna società. Cosa allora rimane? Rimane una cosa sola: la dilagante soggettività in ogni cosa: nel diritto, nell’economia, nella scienza, nel pensiero, nella morale.
È vera stoltezza pensare di abolire la corruzione, lasciando l’uomo corrotto. Come è stoltezza abolire per legge l’immoralità?
Se si lascia l’uomo immorale, corrotto, concupiscente, avaro, superbo, invidioso, accidioso, l’oggettività è cancellata. 
Questa verità vale anche per la Chiesa. Pensare, sognare una società diversa, senza fare i cristiani è stoltezza. Se fosse possibile fare una società pura, santa, moralmente ineccepibile senza Cristo, Cristo sarebbe morto invano.
47Così il re prosciolse dalle accuse Menelao, causa di tutto il male, e contro quegli infelici che, se avessero discusso la causa anche presso gli Sciti sarebbero stati prosciolti come innocenti, decretò la pena di morte.
Ecco i frutti di una giustizia corrotta. Sono disgustosi e raccapriccianti. 
Sono frutti che attestano quanto malvagio può essere il cuore dell’uomo. 

Così il re prosciolse dalle accuse Menelao, causa di tutto il male, e contro quegli infelici che, se avessero discusso la causa anche presso gli Sciti sarebbero stati prosciolti come innocenti, decretò la pena di morte.
Cosa fa il re? Proscioglie dalle Accuse Menelao, causa di tutto il male.
Contro gli uomini mandati dal consiglio degli anziani decreta la pena di morte.
Il testo annota che se questa causa fosse stata celebrata presso gli Sciti, questi sarebbero stati prosciolti come innocenti. 
Gli Sciti non godevano certo di grande fama di civiltà e di diritto a quei tempi.
48Così senza dilazione subirono l’ingiusta pena coloro che avevano difeso la città, il popolo e le suppellettili sacre.
La sentenza viene subito eseguita. 
Così senza dilazione subirono l’ingiusta pena coloro che avevano difeso la città, il popolo e le suppellettili sacre.
Chi viene messo a morte? Chi aveva difeso la città, il popolo e le suppellettili sacre. Chi viene lasciato libero? L’uccisore dei suoi fratelli. 
Questa giustizia è triste, perché l’uomo è triste. E sempre l’uomo peccatore è tristezza per il mondo intero.
49Gli stessi cittadini di Tiro, indignati per questo fatto, provvidero generosamente quanto occorreva per la loro sepoltura.
Anche i cittadini di Tiro si accorgono della grande ingiustizia e si indignano.
Gli stessi cittadini di Tiro, indignati per questo fatto, provvidero generosamente quanto occorreva per la loro sepoltura.
Si indignano contro il re. Sono invece pieni di carità verso gli uccisi. Provvedono generosamente quanto occorre per la loro sepoltura.
50Menelao invece, per la cupidigia dei potenti, rimase al potere, crescendo in malvagità e facendosi grande traditore dei concittadini.
Menelao rimane al potere e cresce ogni giorno di più in malvagità.
Menelao invece, per la cupidigia dei potenti, rimase al potere, crescendo in malvagità e facendosi grande traditore dei concittadini.
Per la cupidigia dei potenti, Menelao rimane al potere, cresce in malvagità, si fa grande traditore dei concittadini. Di tutto questo male è responsabile anche il re. Lui avrebbe potuto impedire questo sfacelo morale, ma si è lasciato corrompere.
Chi è preposto ad impedire, ostacolare l’uomo cattivo e perverso e non lo fa per corruzione, debolezza, fragilità, sappia che è responsabile di tutto il male che l’altro fa. Questi fa il male perché lasciato libero di farlo. Lo fa perché è sicuro che contro di Lui nessuno potrà alzare un solo dito. 
Il re possiede una responsabilità che è madre di ogni altra responsabilità. Questa verità oggi è ignorata, dimenticata, non conosciuta.
Secondo Maccabei – Capitolo IV


[bookmark: _Toc62154700]CAPITOLO V


[bookmark: _Toc62154701]LETTURA DEL TESTO

		1In questo tempo Antioco decise la seconda spedizione in Egitto. 2Accadde allora che sopra tutta la città, per circa quaranta giorni, si vedessero cavalieri che correvano per l’aria con vesti d’oro, armati di lance roteanti e di spade sguainate, 3schiere di cavalieri disposti a battaglia, attacchi e scontri vicendevoli, trambusto di scudi, selve di aste, lanci di frecce, bagliori di bardature d’oro e corazze d’ogni specie. 4Tutti, perciò, pregavano perché l’apparizione fosse di buon augurio.5Essendosi poi diffusa la falsa notizia che Antioco era passato all’altra vita, Giasone, prendendo con sé non meno di mille uomini, all’improvviso sferrò un assalto alla città. Si accese la lotta sulle mura e, quando la città era ormai presa, Menelao si rifugiò nell’acropoli. 6Giasone fece strage dei propri concittadini senza pietà, non considerando che un successo contro i propri connazionali era il massimo insuccesso, credendo invece di riportare trionfi sui nemici e non sulla propria gente. 7Non riuscì però a impadronirsi del potere e alla fine, conscio della vergogna del tradimento, corse di nuovo a rifugiarsi nell’Ammanìtide. 8Alla fine incontrò una pessima sorte. Accusato presso Areta, re degli Arabi, fuggendo di città in città, perseguitato da tutti e odiato come traditore delle leggi, considerato con orrore come carnefice della patria e dei concittadini, andò a finire in Egitto. 9Colui che aveva mandato in esilio numerosi figli della sua patria morì poi presso gli Spartani, fra i quali si era ridotto quasi a cercare riparo in nome della comunanza di stirpe. 10E ancora, colui che aveva lasciato insepolta una moltitudine di gente, finì non pianto da alcuno, privo di esequie ed escluso dal sepolcro dei suoi padri.
11Quando il re venne a conoscenza di questi fatti, concluse che la Giudea stava ribellandosi. Perciò, tornando dall’Egitto, furioso come una belva, prese la città con le armi 12e diede ordine ai soldati di colpire senza pietà quanti incontravano e di trucidare quelli che si rifugiavano nelle case. 13Vi fu massacro di giovani e di vecchi, sterminio di uomini, di donne e di fanciulli, stragi di fanciulle e di bambini. 14In tutti quei tre giorni vi furono ottantamila vittime: quarantamila nel corso della lotta, e non meno degli uccisi furono quelli venduti schiavi. 15Non sazio di questo, Antioco osò entrare nel tempio più santo di tutta la terra, avendo a guida quel Menelao che si era fatto traditore delle leggi e della patria; 16afferrò con mani impure gli arredi sacri, e saccheggiò con le sue mani sacrileghe quanto dagli altri re era stato deposto per l’abbellimento e lo splendore del luogo e per segno d’onore.
17Antioco si inorgoglì, non comprendendo che il Signore si era sdegnato per breve tempo a causa dei peccati degli abitanti della città e perciò quel luogo era stato abbandonato. 18Se essi non si fossero trovati implicati in molti peccati, come era avvenuto per Eliodoro, mandato dal re Seleuco a ispezionare la camera del tesoro, anche egli, appena giunto, sarebbe stato subito flagellato e distolto dalla sua audacia. 19Ma il Signore aveva eletto non già il popolo a causa di quel luogo, ma quel luogo a causa del popolo. 20Perciò anche il luogo, dopo essere stato coinvolto nelle sventure piombate sul popolo, da ultimo ne condivise i benefici; esso, che per l’ira dell’Onnipotente aveva sperimentato l’abbandono, per la riconciliazione del grande Sovrano fu ripristinato in tutta la sua gloria.
21Antioco dunque, portando via dal tempio milleottocento talenti d’argento, fece ritorno in fretta ad Antiòchia, convinto nella sua superbia di aver reso navigabile la terra e transitabile il mare, per effetto del suo orgoglio. 22Egli lasciò sovrintendenti per opprimere la stirpe: a Gerusalemme Filippo, frigio di origine, ma nei modi più barbaro di colui che l’aveva istituito nella carica, 23e sul Garizìm Andrònico; oltre a loro Menelao, il quale più degli altri era altezzoso con i concittadini, nutrendo un’ostilità dichiarata contro i Giudei. 24Mandò poi il misarca Apollònio, con un esercito di ventiduemila uomini, con l’ordine di uccidere quanti erano in età adulta e di vendere le donne e i fanciulli. 25Costui, giunto a Gerusalemme e fingendo intenzioni pacifiche, si tenne quieto fino al giorno sacro del sabato. Allora, sorpresi i Giudei in riposo, comandò ai suoi una parata militare 26e trucidò quanti uscivano per assistere alla festa; poi, irrompendo con gli armati in città, mise a morte un gran numero di persone.
27Ma Giuda, detto anche Maccabeo, che faceva parte di un gruppo di dieci, si ritirò nel deserto, vivendo tra le montagne alla maniera delle fiere insieme a quelli che erano con lui; cibandosi di erbe, resistevano per non aver parte nella contaminazione.


[bookmark: _Toc62154702]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO
[bookmark: _Toc62154703]Seconda campagna egiziana

1In questo tempo Antioco decise la seconda spedizione in Egitto.
Questi re non stanno mai fermi. Pensano solo alla guerra. Credono che è dalla guerra che nasce il benessere per essi. 
Non sanno che la guerra genera solo miseria, lutti, morti, catastrofi.
In questo tempo Antioco decise la seconda spedizione in Egitto.
Antioco pensa di poter invadere l’Egitto, saccheggiarlo, occuparlo, devastarlo. .  
2Accadde allora che sopra tutta la città, per circa quaranta giorni, si vedessero cavalieri che correvano per l’aria con vesti d’oro, armati di lance roteanti e di spade sguainate,
Mentre Antioco è diretto verso l’Egitto su Gerusalemme avviene un evento straordinario, non naturale.
Questo fatto non dura un giorno e neanche una notte, ma per diversi giorni.
Accadde allora che sopra tutta la città, per circa quaranta giorni, si vedessero cavalieri che correvano per l’aria con vesti d’oro, armati di lance roteanti e di spade sguainate… 
Sopra la città di vedono cavalieri che corrono per l’aria con vesti d’oro, armati di lance roteanti e di spade sguainate.
È questa una visione di eventi non naturali. Sono eventi soprannaturali. Sono un segno del Signore sopra di essa.
3schiere di cavalieri disposti a battaglia, attacchi e scontri vicendevoli, trambusto di scudi, selve di aste, lanci di frecce, bagliori di bardature d’oro e corazze d’ogni specie.
Ecco cosa si vede ancora sula città.
Schiere di cavalieri disposti a battaglia, attacchi e scontri vicendevoli, trambusto di scudi, selve di aste, lanci di frecce, bagliori di bardature d’oro e corazze d’ogni specie.
Il segno in se stesso è evidente. Si sta combattendo una battaglia. Vi è una guerra in atto. Questo è il segno.
4Tutti, perciò, pregavano perché l’apparizione fosse di buon augurio.
Una guerra, una battaglia non è mai di buon augurio.
Tutti però pregano che sia di buon augurio.
Il segno è assai eloquente. Vi è assenza di pace. Vi è guerra. Ora quando vi è guerra, anche se essa viene vinta, non è mai priva di vittime, lutti, grandi stravolgimenti sociali, economici, famigliari, politici.
Una guerra è sempre una guerra e dove essa passa, passa con essa sempre la morte, il lutto, il pianto, la povertà, la miseria, la distruzione.
Il popolo prega perché almeno non sia una guerra di sconfitta, bensì di vittoria.

[bookmark: _Toc62154704]Assalto di Giasone e repressione di Epìfane

5Essendosi poi diffusa la falsa notizia che Antioco era passato all’altra vita, Giasone, prendendo con sé non meno di mille uomini, all’improvviso sferrò un assalto alla città. Si accese la lotta sulle mura e, quando la città era ormai presa, Menelao si rifugiò nell’acropoli.
Sempre vi sono gli approfittatori della storia. Sempre sorgono quelli che sfruttano l’occasione propizia. 
Essendosi poi diffusa la falsa notizia che Antioco era passato all’altra vita, Giasone, prendendo con sé non meno di mille uomini, all’improvviso sferrò un assalto alla città. Si accese la lotta sulle mura e, quando la città era ormai presa, Menelao si rifugiò nell’acropoli.
Si diffonde la notizia della morte del re. Non è morto, ma lo si crede tale. 
Chi subito ne approfitta è Giasone. Egli prende con sé non meno di mille uomini, e all’improvviso sferra un assalto alla città. 
Giasone vuole conquistare Gerusalemme. L’attacco è mirato a questo scopo. 
La lotta si accende sule mura. Menelao vede che ormai la città sta per capitolare, arrendersi e si rifugia nell’acropoli.
Menelao non resta in Gerusalemme. Non vuole cadere nelle mani di Giasone. 
Trova un rifugio sicuro nell’Acropoli. 
6Giasone fece strage dei propri concittadini senza pietà, non considerando che un successo contro i propri connazionali era il massimo insuccesso, credendo invece di riportare trionfi sui nemici e non sulla propria gente.
Giasone è persona stolta. Non sa reggere al peso del governo.
Giasone fece strage dei propri concittadini senza pietà, non considerando che un successo contro i propri connazionali era il massimo insuccesso, credendo invece di riportare trionfi sui nemici e non sulla propria gente.
Il testo contiene un commento assai amaro, è di una tristezza unica.
Giasone fa stragi senza pietà. È questo vero successo? È invece vero insuccesso. È il massino insuccesso.
Lui non sta combattendo contro i nemici del popolo, ma contro la sua stessa gente. Qual è la stoltezza di quest’uomo? Vede come suoi nemici i suoi propri amici, coloro che lui avrebbe dovuto difendere, proteggere, custodire.
Ma quest’uomo è stolto e se è stolto, è stolto. Nulla si può contro la stoltezza.
7Non riuscì però a impadronirsi del potere e alla fine, conscio della vergogna del tradimento, corse di nuovo a rifugiarsi nell’Ammanìtide.
Fa stragi, ma senza conquistare il potere. Un uomo stolto, solo dagli stolti potrà essere appoggiato nella sua scalata. O un uomo stolto per natura o stolto per interessamento, per un guadagno immediato. 
Non riuscì però a impadronirsi del potere e alla fine, conscio della vergogna del tradimento, corse di nuovo a rifugiarsi nell’Ammanìtide.
Non riesce ad impadronirsi del potere. È conscio della vergogna di aver tradito il suo popolo. Corre di nuovo a rifugiarsi nell’Ammanìtide.
Lo stolto fa sempre cose stolte. Giasone uccide senza pietà e con quale risultato? Deve lasciare nuovamente Gerusalemme.
Una domanda è giusto che la poniamo al nostro cuore e alla nostra mente: perché facciamo sempre cose inutili, cose vane, cose stolte, cose peccaminose, cose strane, cose futili, cose dannose? 
Perché quasi sempre per il male e raramente per il bene?
Perché usiamo la nostra intelligenza per il peccato e non a servizio della grazia?
La risposta è una sola: perché fonte del bene è solo Dio e solo chi è legato a Dio con il compimento della sua volontà, può fare cose buone per i suoi fratelli e anche per se stesso.
È verità. Chi  slegato da Dio, mai potrà fare il bene. Gli manca la sorgente. È scollegato dalla fonte. 
Essendo l’uomo fonte di male, sempre opererà per il male. Mai per il bene.
8Alla fine incontrò una pessima sorte. Accusato presso Areta, re degli Arabi, fuggendo di città in città, perseguitato da tutti e odiato come traditore delle leggi, considerato con orrore come carnefice della patria e dei concittadini, andò a finire in Egitto.
Il male toglie da ogni ogni protezione da parte del Signore. Senza protezione sempre il male si abbatte su colui che lo fa.
È come se lo stesso male si vendicasse di coloro che lo iniettano nella storia.
Alla fine incontrò una pessima sorte. Accusato presso Areta, re degli Arabi, fuggendo di città in città, perseguitato da tutti e odiato come traditore delle leggi, considerato con orrore come carnefice della patria e dei concittadini, andò a finire in Egitto.
Veramente il male fatto si vendica di Giasone. Questi è un vero perseguitato dal male da lui stesso operato. 
Viene accusato, fugge di citta in vitta, è perseguitato e odiato da tutti come traditore delle leggi. È considerato con orrore come carnefice della patria e dei cittadini. Si rifugia in Egitto. 
Il male fatto perseguita sempre colui che il male ha fatto. Questa verità è assoluta, infallibile, indefettibile. Mai verrà meno.
Il male si vendica del suo autore. Uccide chi lo pone in essere. Sapendo questo, ognuno deve mettere ogni impegno a starsene lontano da ogni male, anche da quello piccolo, quasi invisibile.
9Colui che aveva mandato in esilio numerosi figli della sua patria morì poi presso gli Spartani, fra i quali si era ridotto quasi a cercare riparo in nome della comunanza di stirpe.
Ecco come il male ora si vendica di Giasone.
Colui che aveva mandato in esilio numerosi figli della sua patria morì poi presso gli Spartani, fra i quali si era ridotto quasi a cercare riparo in nome della comunanza di stirpe.
Giasone aveva esiliato molti. Muore in esilio presso gli Spartani.
Cerca riparo presso di loro in nome della comunanza di stirpe. Lui non appartiene alla stirpe gloriosa dei santi.
È questo il disonore dei disonori. Non essere considerato figlio dei santi e degli amici di Dio. Lui viene rinnegato dal suo popolo.
Non è considerato figli dell’Eterno colui che non ama i figli dell’Eterno. 
10E ancora, colui che aveva lasciato insepolta una moltitudine di gente, finì non pianto da alcuno, privo di esequie ed escluso dal sepolcro dei suoi padri.
Ecco come ancora il male si vendica di Giasone. 
E ancora, colui che aveva lasciato insepolta una moltitudine di gente, finì non pianto da alcuno, privo di esequie ed escluso dal sepolcro dei suoi padri.
Giasone aveva lasciata insepolta molta gente. La lasciò senza riposo nel sepolcro dei loro padri.
Lui non viene pianto da nessuno. È privo di esequie. Viene escluso dal sepolcro dei padri.
Tutto il male fatto ai suoi concittadini si riversa su di lui e lo conduce alla morte, all’esilio, alla privazione di un sepolcro.
Vendetta amare, triste, dolorosa del male contro colui che ha fatto il male contro la gente santa, contro i figli di Dio, contro il popolo amato dal Signore. 
11Quando il re venne a conoscenza di questi fatti, concluse che la Giudea stava ribellandosi. Perciò, tornando dall’Egitto, furioso come una belva, prese la città con le armi
Il re viene a conoscenza di ciò che Giasone aveva fatto.  Non riesce però a leggerlo e a interpretarlo come un caso personale, isolato, già finito. 
Quando il re venne a conoscenza di questi fatti, concluse che la Giudea stava ribellandosi. Perciò, tornando dall’Egitto, furioso come una belva, prese la città con le armi.
L’interpretazione non buona, anzi ingiusta, lo induce a pensare che la Giudea stesse ribellandosi al suo governo.
Questa induzione si trasforma in decisione. Furioso come una belva, prende la città con le armi.
Tra il fatto e la sua interpretazione quasi sempre si introducono falsità, errori, menzogne, calunnie, mendaci testimonianze, miopia spirituale e morale, vizio, peccato, stoltezza, insipienza, bene annidati e nascosti nel cuore dell’uomo.
Per leggere bene un evento occorrono occhi e sapienza nello Spirito Santo, altrimenti possiamo sempre alterare la realtà storica.
Alterata la realtà storica, anche le decisioni vengono alterate. Non sono decisioni di bene ma di male, non di giustizia ma di ingiustizia. 
La storia del male sovente è il frutto di questa nostra lettura alterata della sua realtà anche più santa, innocente, vera.
Quando invece nel cuore abita tutta la luce e la verità di Gesù Signore e la sua divina ed umana carità, allora questi errori non si commettono e l’uomo può vivere i suoi giorni nella pace più grande.
I mali che sorgono dalle cattive interpretazioni non si contano. A volte esse sono anche il frutto di  potente invidia e gelosia che governano il cuore. 
12e diede ordine ai soldati di colpire senza pietà quanti incontravano e di trucidare quelli che si rifugiavano nelle case.
L’ordine del re è di una malvagità e spietatezza unica. Egli si dimostra più che belva. Questa sempre ha delle regole che mai trasgredisce. 
E diede ordine ai soldati di colpire senza pietà quanti incontravano e di trucidare quelli che si rifugiavano nelle case.
Non vi è salvezza per nessuno. Sia quelli che venivano incontrati per le strade che quelli che si rifugiavano nella case dovevano essere trucidati.
Questa non è guerra. Non è battaglia. Questa  è pura cattiveria e malvagità del cuore. il re è persona senza alcuna pietà.
Nella guerra c’è sempre pietà per chi si arrende. Per chi non è più avversario e combattente.  Chi si arrende non è più un belligerante. È uno di pace. 
13Vi fu massacro di giovani e di vecchi, sterminio di uomini, di donne e di fanciulli, stragi di fanciulle e di bambini.
È una strage, uno sterminio, una carneficina, un vero genocidio.
Vi fu massacro di giovani e di vecchi, sterminio di uomini, di donne e di fanciulli, stragi di fanciulle e di bambini.
Non viene risparmiato nessuno. È come se sulla città si fosse calato un flagello.
14In tutti quei tre giorni vi furono ottantamila vittime: quarantamila nel corso della lotta, e non meno degli uccisi furono quelli venduti schiavi.
Il massacro è immane. Le vittime furono innumerevoli.
In tutti quei tre giorni vi furono ottantamila vittime: quarantamila nel corso della lotta, e non meno degli uccisi furono quelli venduti schiavi.
Non solo si uccide a volontà, molti anche vengono venduti come schiavi. Decisamente per Gerusalemme non è questo un tempo di vita.
Per la città santa questo è un vero tempo di morte, di lutto, di pianto.
Tutto questo male è però gratuito. Esso è il frutto di una cattiva interpretazione della storia.  
Di questa cattiva interpretazione della storia il re è anche responsabile. Questa storia che lui interpreta in modo cattivo è stato in parte anche lui a determinarla.
La sua corruzione non è esente da gravi responsabilità. È stato lui a lasciare libero Menelao di agire e di creare ogni disordine sfociato poi nella rivolta di Giasone. Chi compie il male, mai si deve dimenticare di averlo posto in essere.
Ogni permesso che diamo al male di agire, prima o poi si rivolterà contro di noi e ci renderà colpevoli di altro male, questa volta però fatto da noi.
È giusto allora che osserviamo una regola semplice: Chi non vuole essere soggetto di male diretto, non deve mai lasciarsi corrompere dinanzi al male da correggere, reprimere, punire, castigare. 
Chi è preposto a vigilare perché il male venga impedito o punito o emendato, deve agire sempre con la più alta onestà e lealtà verso il bene. 
Molto male viene perpetrato perché chi è preposto a vigilare su di esso si lascia corrompere anche da appartenenze ideologiche.
Le ideologie mai devono interferire quando si tratta di stabilire le leggi del bene e del male, della giustizia e dell’ingiustizia.
Bene e male non possono essere frutto di ideologie. Bene e male sono la rivelazione della verità e della falsità costitutiva dell’uomo.
Questa falsità e questa falsità non possono dipendere dalle ideologie. Altrimenti avremmo un bene e un male solo soggettivi.
Se il bene e il male fossero solo soggettivi, cioè il frutto di questo o di quell’altro pensiero, sarebbe la fine dell’umanità.
Bene e male son oggettivi. Sono la verità o la falsità costitutiva, essenziale, naturale dell’uomo.  Nel bene vi è il vero uomo. Nel male vi è il falso uomo.
Vi è il vero uomo, vi è il falso uomo non perché un uomo vuole che sia così, ma perché la natura è così, la costituzione ontologica dell’uomo è così.

[bookmark: _Toc62154705]Saccheggio del tempio

15Non sazio di questo, Antioco osò entrare nel tempio più santo di tutta la terra, avendo a guida quel Menelao che si era fatto traditore delle leggi e della patria;
Antioco non è soddisfatto di aver ucciso e venduto tanti uomini, donne, bambini.
La sua sete di malvagità e cattiveria ancora non si è saziata.  Ora attacca il tempio del Signore.  Se la prende anche contro il Dio degli Ebrei.
Non sazio di questo, Antioco osò entrare nel tempio più santo di tutta la terra, avendo a guida quel Menelao che si era fatto traditore delle leggi e della patria.
Antioco profana il tempio di Gerusalemme. Chi le fa da Guida? Lo guida quel Menelao che si è fatto traditore delle leggi e della patria.
Il sommo sacerdote che per legge divina è stato preposto ad essere il difensore della cose di Dio e del suo tempio santo, diviene per la sua malvagità difensore della perversità del re e della sua profanazione del Dio altissimo e santissimo. 
Menelao avrebbe dovuto servire Dio ponendosi contro il re anche a prezzo della sua vita, invece serve il re ponendo a sua disposizione tutta intera la sua vita. 
Instrada e conduce il re nel tempio, anziché opporsi con tutte le forze perché il re non entri in esso e non lo profani con la sua presenza.
Chi fa questo è il sommo sacerdote dei Giudei, la più alta carica nel popolo di Dio.  La più alta dignità su tutta la terra.
Menelao raggiunge il sommo della sue perversione. È come se consegnasse il tempio e Dio nelle mani del suo più acerrimo e malvagio nemico.
Si può essere malvagi e cattivi, mai però si deve giungere a tanto. 
16afferrò con mani impure gli arredi sacri, e saccheggiò con le sue mani sacrileghe quanto dagli altri re era stato deposto per l’abbellimento e lo splendore del luogo e per segno d’onore.
La profanazione e il sacrilegio vengono consumati. 
Afferrò con mani impure gli arredi sacri, e saccheggiò con le sue mani sacrileghe quanto dagli altri re era stato deposto per l’abbellimento e lo splendore del luogo e per segno d’onore.
Le mani del re sono impure e sacrileghe. Sono impure perché non consacrate e mai avrebbero potuto toccare questi oggetti consacrati al loro Dio e Signore.
Sono anche mani sacrileghe perché prendono e portano via quanto è del Signore nel suo luogo santo.
Il sacrilegio è disprezzo delle cose santissime. Il suo è un vero furto sacrilego. È una rapina sacrilega. 
Questo solo peccato è più orrendo degli ottantamila tra gli uccisi e i venduti come schiavi. Questo peccato offende Dio nella sua altissima dignità e santità.
Questo peccato è vero disprezzo del tempio, della religione, del Dio adorato in gerusalemme. È un attentato alla cosa più santa in Israele.
17Antioco si inorgoglì, non comprendendo che il Signore si era sdegnato per breve tempo a causa dei peccati degli abitanti della città e perciò quel luogo era stato abbandonato.
Quanto Antioco compie deve essere un segno per i figli di Israele. Essi devono riconoscere e confessare i loro peccati. Dio ha abbandonato il tempio, perché essi hanno abbandonato Lui, il loro Dio e Signore.
Antioco si inorgoglì, non comprendendo che il Signore si era sdegnato per breve tempo a causa dei peccati degli abitanti della città e perciò quel luogo era stato abbandonato.
Antioco pensa di avere ora anche sotto il suo potere il Dio degli Ebrei e per questo si inorgoglisce. Pensa di essere l’uomo più potente della terra.
Egli non comprende che Dio si era sdegnato solo per breve tempo a causa dei peccati degli abitanti della città.
Dio per un breve tempo ha abbandonato la sua casa santissima per rivelare al suo popolo la gravità del loro abbandono verso di Lui.
Dio è con il suo popolo se il suo popolo è con il suo Dio. Se il suo popolo abbandona il suo Dio, il suo Dio abbandona il suo popolo.
Antioco è nel tempio di Gerusalemme perché il popolo ha abbandonato il suo Dio. Per questo lui non si deve insuperbire né inorgoglire.
Non è per suo merito che questo è avvenuto. È invece per demerito del popolo. 
Non è lui che è forte, potente, capace. È invece il popolo di Dio che è debole, incapace, senza alcuna forza, perché privo della forza del suo Dio.
18Se essi non si fossero trovati implicati in molti peccati, come era avvenuto per Eliodoro, mandato dal re Seleuco a ispezionare la camera del tesoro, anche egli, appena giunto, sarebbe stato subito flagellato e distolto dalla sua audacia.
In questo versetto è racchiusa tutta la fede vera nel Dio dell’alleanza.
Se essi non si fossero trovati implicati in molti peccati, come era avvenuto per Eliodoro, mandato dal re Seleuco a ispezionare la camera del tesoro, anche egli, appena giunto, sarebbe stato subito flagellato e distolto dalla sua audacia.
Il peccato sempre allontana Dio da Gerusalemme, dal tempio, dalla sua casa, dal suo popolo, dal suo territorio.
Quando il popolo è senza Dio, è anche senza forza. Manca di ogni energia. È preda degli uomini. Anche una mosca diviene più forte di esso.
Questa verità va messa nel cuore. È verità di ieri ed è verità di oggi. Sempre il peccato allontana Dio dal cuore dell’uomo, dalla sua città, dalla sua vita, dal suo territorio, dalle sue istituzioni anche le più sacre e le più sante.
Quando il popolo è con Dio, Dio è con il popolo, è nel tempio, nella città, nel territorio, in ogni altra istituzione sia sacra che profana.
Dio è presente con la sua forza, la sua vita, la sua santità, la sua onnipotenza. Nessuno potrà vincere Dio. Eliodoro ne ha fatto le spese. 
Anche Antioco avrebbe sperimentato l’efficacia della presenza di Dio nel tempio, se il popolo fosse con il suo Dio, fosse cioè senza peccato. 
Ogni crisi umana è crisi di peccato, è crisi di allontanamento da Dio. Ogni crisi attesta che Dio non è con noi perché noi siamo senza Dio. 
19Ma il Signore aveva eletto non già il popolo a causa di quel luogo, ma quel luogo a causa del popolo.
Questo versetto dovrebbe essere inciso su tutti i luoghi sacri di questo mondo. 
Ma il Signore aveva eletto non già il popolo a causa di quel luogo, ma quel luogo a causa del popolo.
Dio non ha scelto il tempio e poi si era fatto il popolo a servizio del tempio. Aveva scelto il popolo e poi aveva lasciato che si costruisse il tempio a servizio del popolo. Il  tempio è funzionale al popolo. Non il popolo funzionale al tempio.
Dio non ha bisogno di alcun luogo. Se sceglie un luogo, lo sceglie perché sia a servizio dell’uomo. Tutto è per l’uomo. Il culto di Dio è l’uomo.
Il tempio è una cosa. Se l’uomo non c’è, il tempio non gli serve. Se il tempio non serve all’uomo, potrà mai servire al Signore.
Se non gli serve, il Signore permette che venga distrutto, calpestato, profanato, saccheggiato. È come se fosse una cosa non sua.
La distruzione del tempio è un forte segno per i figli di Israele. Il tempio non serve più al Signore, perché loro non servono più il Signore.
Lo splendore del popolo è splendore del tempio. Il disonore del popolo è disonore del tempio. Se non c’è il popolo a che il tempio?
20Perciò anche il luogo, dopo essere stato coinvolto nelle sventure piombate sul popolo, da ultimo ne condivise i benefici; esso, che per l’ira dell’Onnipotente aveva sperimentato l’abbandono, per la riconciliazione del grande Sovrano fu ripristinato in tutta la sua gloria.
Israele ritorna ad essere la gloria del suo Dio. Il tempio del suo Dio ritorna ad essere la gloria del popolo del Signore. 
Una stessa gloria, uno stesso disonore. Nella gloria il popolo, nella gloria il tempio. Nel disonore il popolo, nel disonore il tempio.
Perciò anche il luogo, dopo essere stato coinvolto nelle sventure piombate sul popolo, da ultimo ne condivise i benefici; esso, che per l’ira dell’Onnipotente aveva sperimentato l’abbandono, per la riconciliazione del grande Sovrano fu ripristinato in tutta la sua gloria.
Dio opera ogni cosa in vista del bene più grande del suo popolo. Se lascia che il tempio venga distrutto, è per il bene del suo popolo. Per aprirgli gli occhi. Per rivelargli il peccato che dimora in esso.
E così quando il tempio viene ricostruito e riportato nel suo antico splendore è sempre per il bene del suo popolo. Per manifestargli la sua vicinanza e per manifestargli lo stato di grazia in cui vive.
Il tempio è immagine del popolo di Dio. Il tempio distrutto significa che Dio è distrutto in esso. Il tempio ricostruito è il segno che Dio è ricostruito in esso.
La gloria del tempio è gloria del popolo di Dio. Il disonore del tempio è disonore del popolo di Dio. 
Quando il popolo è onorato dal suo Dio, il tempio risplende. Quando il popolo disonora il suo Dio, il tempio viene disonorato dai pagani. 
Israele distrugge, uccide il suo Dio. I pagani uccidono, distruggono il tempio del loro Dio. Il tempio distrutto è segno che Dio è stato distrutto.
21Antioco dunque, portando via dal tempio milleottocento talenti d’argento, fece ritorno in fretta ad Antiòchia, convinto nella sua superbia di aver reso navigabile la terra e transitabile il mare, per effetto del suo orgoglio.
Antioco va fiero del suo gesto sacrilego e profanatore. La sua superbia è più alta che le stelle del cielo. Non sa che ha potuto fare questo non per la sua forza, ma per la debolezza del popolo del Signore.
Antioco dunque, portando via dal tempio milleottocento talenti d’argento, fece ritorno in fretta ad Antiòchia, convinto nella sua superbia di aver reso navigabile la terra e transitabile il mare, per effetto del suo orgoglio.
È questa la superbia di Antioco. È convinto di aver reso navigabile la terra e transitabile il mare. È questa pura stoltezza.
Questa frase – convinto di aver reso navigabile la terra e transitabile il mare – rivela la stoltezza, l’insipienza, la vanità della superbia.
La superbia convince un uomo che sia verità la più alta falsità e vanità, che sia realtà la più abissale stoltezza e menzogna.
La superbia conduce un uomo alla rovina perenne, perché lo convince che l’inesistente è esistente e che il nulla è il tutto.
Quando un uomo cade nella superbia, è la fine della verità nel suo cuore e nella sua mente. Un uomo condotto dalla falsità va di sicuro verso precipizi senza ritorno, senza possibilità di risalita. Si sfracella. 
22Egli lasciò sovrintendenti per opprimere la stirpe: a Gerusalemme Filippo, frigio di origine, ma nei modi più barbaro di colui che l’aveva istituito nella carica,
Ecco a cosa lo spinge la sua superbia. A perseguitare il popolo dei Giudei.
Egli lasciò sovrintendenti per opprimere la stirpe: a Gerusalemme Filippo, frigio di origine, ma nei modi più barbaro di colui che l’aveva istituito nella carica,
Manda a Gerusalemme Filippo, frigio di origine, mai nei modi più barbaro di colui che lo aveva istituito nella carica.
Filippo è persona barbara, cioè incivile, rozzo, non ha nulla della nobiltà dell’uomo. 
Il Secondo Libro dei Maccabei ha questo di particolare: quando descrive gli uomini cattivi e malvagi, non usa sottigliezze o mezze frasi. 
Manifesta la loro malvagità, la loro crudeltà, la loro inciviltà, la loro disumanità con parole chiare, esplicite, appropriate. 
Il male non viene né addolcito, né infarinato. Viene presentato in tutta la sua crudeltà e tragicità. È detto così come esso è.
23e sul Garizìm Andrònico; oltre a loro Menelao, il quale più degli altri era altezzoso con i concittadini, nutrendo un’ostilità dichiarata contro i Giudei.
Sul  Garizìm, cioè in Samaria, manda Andrònico. Di quest’uomo nulla si dice.
e sul Garizìm Andrònico; oltre a loro Menelao, il quale più degli altri era altezzoso con i concittadini, nutrendo un’ostilità dichiarata contro i Giudei.
Chi viene ora biasimato è Menelao, che più degli altri è altezzoso con i concittadini, nutrendo un’ostilità dichiarata contro i Giudei.
Menelao che avrebbe difendere i suoi concittadini, li tratta da nemici, da gente da combattere. È questa la sua altezzosità.
Purtroppo queste sono le metamorfosi degli uomini, i loro cambiamenti. Aiutano coloro che dovrebbero combattere, combattono coloro che dovrebbe aiutare.
Sono nemici del proprio sangue. Sono amici del sangue straniero che distrugge il loro sangue. È la stranezza della vita. È il frutto del peccato dell’uomo. 

[bookmark: _Toc62154706]Intervento del Misarca Apollònio

24Mandò poi il misarca Apollònio, con un esercito di ventiduemila uomini, con l’ordine di uccidere quanti erano in età adulta e di vendere le donne e i fanciulli.
Ecco ancora un frutto della superbia di Antioco. Il re vuole cancellare dalla storia il popolo dei Giudei, lo vuole distruggere, annientare. 
Mandò poi il misarca Apollònio, con un esercito di ventiduemila uomini, con l’ordine di uccidere quanti erano in età adulta e di vendere le donne e i fanciulli.
Apollònio deve uccidere quanti sono di età adulta. Deve vendere le donne e i bambini. Deve cioè radiare Israele dalla faccia della terra. Nulla più deve esistere di questo popolo, del popolo consacrato al Signore.
Antioco è veramente una belva contro i Giudei. È di una crudeltà e ferocia unica. È un uomo privo di ogni umanità. 
25Costui, giunto a Gerusalemme e fingendo intenzioni pacifiche, si tenne quieto fino al giorno sacro del sabato. Allora, sorpresi i Giudei in riposo, comandò ai suoi una parata militare
Apollònio si serve dell’astuzia e della furbizia di una volpe per attuare il suo piano di morte, di distruzione, di radiazione del popolo del Giudei.
Costui, giunto a Gerusalemme e fingendo intenzioni pacifiche, si tenne quieto fino al giorno sacro del sabato. Allora, sorpresi i Giudei in riposo, comandò ai suoi una parata militare.
Apollònio viene a Gerusalemme fingendo intenzioni pacifiche.
Si tiene quieto, cioè non compie alcuna azione fino al giorno del sabato.
Sapendo che il sabato è il giorno sacro per gli Ebrei e che costoro in questo giorno osservano un riposo assoluto, comanda ai suoi una parata militare.
Compie quest’azione, sorprendendo i Giudei in riposo. Questi mai avrebbero potuto reagire. Il sabato è sacro. In esso non si può combattere. 
È proprio questa la sua astuzia: colpirli nel loro punto debole, cioè nella loro sacralità. Così agisce la potenza del male. Essa conosce sempre il punto debole di coloro che intende colpire, uccidere, distruggere, annientare. 
26e trucidò quanti uscivano per assistere alla festa; poi, irrompendo con gli armati in città, mise a morte un gran numero di persone.
Molti sono accorsi per assistere alla festa. La festa si tramutò per essi in grande lutto, perché divenne morte.
E trucidò quanti uscivano per assistere alla festa; poi, irrompendo con gli armati in città, mise a morte un gran numero di persone.
Quanti accorrono alla festa vengono trucidati. Poi, irrompendo con gli armati in città, mette a morte un gran numero di persone.
Anche nella città non va meglio. Un gran numero viene ucciso. Non si risparmia nessuno. Non si ha rispetto per alcuno. Si uccidono quanti si incontrano sul proprio cammino. È questa vera gratuità crudeltà.
Essa è il frutto di un ordine stolto ed insipiente di una persona superba. Ingannata dal suo successo contro il tempio di Gerusalemme. 
27Ma Giuda, detto anche Maccabeo, che faceva parte di un gruppo di dieci, si ritirò nel deserto, vivendo tra le montagne alla maniera delle fiere insieme a quelli che erano con lui; cibandosi di erbe, resistevano per non aver parte nella contaminazione.
Una iniziale reazione viene posta in atto. Chi si salva con la fuga è Giuda il Maccabeo. Con lui molti altri si ritirano nel deserto.
Ma Giuda, detto anche Maccabeo, che faceva parte di un gruppo di dieci, si ritirò nel deserto, vivendo tra le montagne alla maniera delle fiere insieme a quelli che erano con lui; cibandosi di erbe, resistevano per non aver parte nella contaminazione.
Giuda e quanti sono con lui si ritirano nel deserto. Vivono alla maniera del deserto, come le fiere dello stesso luogo.
Si cibano di erbe, pur di non aver parte nella contaminazione imposta da Antioco contro il popolo dei Giudei.
Cosa sia questa contaminazione verrà detto con molti particolari nei capitoli che seguiranno.
Una verità va messa in luce: si rinuncia alla vita umana, si assume la vita delle fiere, pur di non rinnegare le leggi del Signore.
Per dare gloria a Dio si rinuncia anche alle cose più essenziali per la vita. Tutto si dona per la gloria del Signore. La gloria del Signore è la propria gloria.
La gloria di un uomo è la gloria di Dio. Chi priva Dio della sua gloria, priva se stesso di ogni gloria. Questa legge vale per ogni uomo.

Secondo Maccabei – Capitolo V


[bookmark: _Toc62154707]CAPITOLO VI


[bookmark: _Toc62154708]LETTURA DEL TESTO

		1Non molto tempo dopo, il re inviò un vecchio ateniese per costringere i Giudei ad allontanarsi dalle leggi dei padri e a non governarsi più secondo le leggi di Dio, 2e inoltre per profanare il tempio di Gerusalemme e dedicare questo a Giove Olimpio e quello sul Garizìm a Giove Ospitale, come si confaceva agli abitanti del luogo. 3Grave e intollerabile per tutti era il dilagare del male. 4Il tempio infatti era pieno delle dissolutezze e delle gozzoviglie dei pagani, che si divertivano con le prostitute ed entro i sacri portici si univano a donne, introducendovi pratiche sconvenienti. 5L’altare era colmo di cose detestabili, vietate dalle leggi. 6Non era più possibile né osservare il sabato né celebrare le feste dei padri né semplicemente dichiarare di essere giudeo. 7Si era trascinati con aspra violenza ogni mese, nel giorno natalizio del re, ad assistere al sacrificio e, quando giungevano le feste dionisiache, si era costretti a sfilare in onore di Diòniso coronati di edera. 8Su istigazione dei cittadini di Tolemàide, fu poi emanato un decreto per le vicine città ellenistiche, perché anch’esse seguissero le stesse disposizioni contro i Giudei, li costringessero a mangiare le carni dei sacrifici 9e mettessero a morte quanti non accettavano di aderire alle usanze greche. Si poteva allora capire quale tribolazione incombesse. 10Furono denunciate, per esempio, due donne che avevano circonciso i figli: appesero i bambini alle loro mammelle, e dopo averle condotte in giro pubblicamente per la città, le precipitarono dalle mura. 11Altri che si erano raccolti insieme nelle vicine caverne per celebrare il sabato, denunciati a Filippo, vi furono bruciati dentro, perché essi avevano riluttanza a difendersi per il rispetto di quel giorno santissimo.
12Io prego coloro che avranno in mano questo libro di non turbarsi per queste disgrazie e di pensare che i castighi non vengono per la distruzione, ma per la correzione del nostro popolo. 13Quindi è veramente segno di grande benevolenza il fatto che agli empi non è data libertà per molto tempo, ma subito incappano nei castighi. 14Poiché il Signore non si propone di agire con noi come fa con le altre nazioni, attendendo pazientemente il tempo di punirle, quando siano giunte al colmo dei loro peccati; 15e questo per non doverci punire alla fine, quando fossimo giunti all’estremo delle nostre colpe. 16Perciò egli non ci toglie mai la sua misericordia, ma, correggendoci con le sventure, non abbandona il suo popolo. 17Ciò sia detto da noi solo per ricordare questa verità. Dobbiamo ora tornare alla narrazione.
18Un tale Eleàzaro, uno degli scribi più stimati, uomo già avanti negli anni e molto dignitoso nell’aspetto della persona, veniva costretto ad aprire la bocca e a ingoiare carne suina. 19Ma egli, preferendo una morte gloriosa a una vita ignominiosa, s’incamminò volontariamente al supplizio, 20sputando il boccone e comportandosi come conviene a coloro che sono pronti ad allontanarsi da quanto non è lecito gustare per attaccamento alla vita. 21Quelli che erano incaricati dell’illecito banchetto sacrificale, in nome della familiarità di antica data che avevano con quest’uomo, lo tirarono in disparte e lo pregarono di prendere la carne di cui era lecito cibarsi, preparata da lui stesso, e fingere di mangiare le carni sacrificate imposte dal re, 22perché, agendo a questo modo, sarebbe sfuggito alla morte e avrebbe trovato umanità in nome dell’antica amicizia che aveva con loro. 23Ma egli, facendo un nobile ragionamento, degno della sua età e del prestigio della vecchiaia, della raggiunta veneranda canizie e della condotta irreprensibile tenuta fin da fanciullo, ma specialmente delle sante leggi stabilite da Dio, rispose subito dicendo che lo mandassero pure alla morte. 24«Poiché – egli diceva – non è affatto degno della nostra età fingere, con il pericolo che molti giovani, pensando che a novant’anni Eleàzaro sia passato alle usanze straniere, 25a loro volta, per colpa della mia finzione, per appena un po’ più di vita, si perdano per causa mia e io procuri così disonore e macchia alla mia vecchiaia. 26Infatti, anche se ora mi sottraessi al castigo degli uomini, non potrei sfuggire, né da vivo né da morto, alle mani dell’Onnipotente. 27Perciò, abbandonando ora da forte questa vita, mi mostrerò degno della mia età 28e lascerò ai giovani un nobile esempio, perché sappiano affrontare la morte prontamente e nobilmente per le sante e venerande leggi». Dette queste parole, si avviò prontamente al supplizio. 29Quelli che ve lo trascinavano, cambiarono la benevolenza di poco prima in avversione, ritenendo che le parole da lui pronunciate fossero una pazzia. 30Mentre stava per morire sotto i colpi, disse tra i gemiti: «Il Signore, che possiede una santa scienza, sa bene che, potendo sfuggire alla morte, soffro nel corpo atroci dolori sotto i flagelli, ma nell’anima sopporto volentieri tutto questo per il timore di lui». 31In tal modo egli morì, lasciando la sua morte come esempio di nobiltà e ricordo di virtù non solo ai giovani, ma anche alla grande maggioranza della nazione.


[bookmark: _Toc62154709]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO
[bookmark: _Toc62154710]Introduzione dei culti pagani
1Non molto tempo dopo, il re inviò un vecchio ateniese per costringere i Giudei ad allontanarsi dalle leggi dei padri e a non governarsi più secondo le leggi di Dio,
Ora il re prende una decisione contro la fede dei Giudei e contro il loro sacro tempio. Si passa dalla politica alla religione.
Non molto tempo dopo, il re inviò un vecchio ateniese per costringere i Giudei ad allontanarsi dalle leggi dei padri e a non governarsi più secondo le leggi di Dio.
La legge di Dio non può più governare il popolo del Signore. La fede dei padri non può essere vissuta, seguita. Dovrà essere abbandonata.
Questa decisione è vero decreto di morte per il popolo del Signore.
Israele potrà vivere, ma non più come popolo del Signore. 
Il Dio d’Israele dovrà essere cancellato dalla storia. Si dichiara la sua non esistenza, il suo non culto, il suo non tempio.
Nulla dovrà esistere in Israele che richiami in qualche modo l’idea del Dio dei Padri. Questa è la decisione del re. Questa decisione va attuata con la forza.
2e inoltre per profanare il tempio di Gerusalemme e dedicare questo a Giove Olimpio e quello sul Garizìm a Giove Ospitale, come si confaceva agli abitanti del luogo.
Si comincia dalla profanazione e sconsacrazione del tempio.
E inoltre per profanare il tempio di Gerusalemme e dedicare questo a Giove Olimpio e quello sul Garizìm a Giove Ospitale, come si confaceva agli abitanti del luogo.
Il tempio di Gerusalemme dovrà essere dedicato a Giove Olimpio e quello sula Garizìm a Giove Ospitale.
Diversa è la fede degli uni e degli altri, diverso è il Giove da venerare e adorare.
Antioco mira al cuore. Distrutto il cuore, ogni altra cosa potrà essere distrutta.
Il cuore del popolo del Signore è il sacro tempio, dimora inviolabile, santissima. 
3Grave e intollerabile per tutti era il dilagare del male.
Per questa empio decisione del re, il male dilaga in Gerusalemme. 
Questo dilagare del male diviene per tutti grave e intollerabile.
I Giudei non possono permettere che questo accada. Urge una decisione. Qualcosa dovrà essere fatto. Ma cosa? Chi avrebbe potuto iniziare?
Sempre occorre qualcuno che prenda l’iniziativa. Chi prende l’iniziativa deve godere di prestigio, autorità, fama. Deve avere grande forza di convincimento e di attrazione. Altrimenti tutto sfocia in un inutile massacro. 
4Il tempio infatti era pieno delle dissolutezze e delle gozzoviglie dei pagani, che si divertivano con le prostitute ed entro i sacri portici si univano a donne, introducendovi pratiche sconvenienti.
Ecco come è ridotto il sacro tempio di Gerusalemme: ad un postribolo, ad un lupanare. È questa una cosa intollerabile per un Giudeo.
Il tempio infatti era pieno delle dissolutezze e delle gozzoviglie dei pagani, che si divertivano con le prostitute ed entro i sacri portici si univano a donne, introducendovi pratiche sconvenienti.
La profanazione del tempio è l’offesa delle offese. Niente è più grave per un Giudeo della profanazione della casa santissima del suo Dio. 
In un tempio nel quale ai pagani era vietato finanche l’accesso, ora i pagani compio azioni immorali, pratiche sconvenienti.
Il cuore si spezza. La mente si ribella. I sentimenti ribollono. Urge fare qualcosa. Ma cosa fare e con chi farla?
5L’altare era colmo di cose detestabili, vietate dalle leggi.
L’altare era intoccabile per tutti. Ora è colmo di cose detestabili, vietate dalle leggi. La profanazione raggiunge il sommo. Oltre è impossibile andare. 
6Non era più possibile né osservare il sabato né celebrare le feste dei padri né semplicemente dichiarare di essere giudeo.
In un istante tutta visibilità della religione viene cancellata, annullata.
Non era più possibile né osservare il sabato né celebrare le feste dei padri né semplicemente dichiarare di essere giudeo.
Vengono cancellati sabati e feste. Nessuno poteva dichiarare di essere Giudeo.
Essere Giudeo è divenuto un crimine. È una colpa sanzionabile per decreto regale. Veramente Antioco vuole cancellare, radiare, la fede di questo popolo dal cuore, dalla vista, dalla mente, dai desideri, dalla volontà. 
Il Giudaismo non dovrà più esistere nel suo regno. In esso vi è posto solo per il paganesimo e per l’idolatria. 
7Si era trascinati con aspra violenza ogni mese, nel giorno natalizio del re, ad assistere al sacrificio e, quando giungevano le feste dionisiache, si era costretti a sfilare in onore di Diòniso coronati di edera.
Non solo Antioco abolisce le usanze Giudaiche. Obbliga alle cerimonie dei pagani. Non si può essere Giudei, si deve essere necessariamente pagani, per legge, per costruzione, per decreto, per imposizione.
Si era trascinati con aspra violenza ogni mese, nel giorno natalizio del re, ad assistere al sacrificio e, quando giungevano le feste dionisiache, si era costretti a sfilare in onore di Diòniso coronati di edera.
I Giudei dovevano assistere ogni mese al sacrificio in onore degli dèi pagani e in più dovevano partecipare alle feste dionisiache, sfilando coronati di edera.
Visibilmente i Giudei dovevano vivere alla maniera pagana. Visibilmente dovevano partecipare al culto e alle feste degli idoli dei pagani. 
8Su istigazione dei cittadini di Tolemàide, fu poi emanato un decreto per le vicine città ellenistiche, perché anch’esse seguissero le stesse disposizioni contro i Giudei, li costringessero a mangiare le carni dei sacrifici
Queste sacrileghe disposizioni non valgono solo per la Giudea o per la Samaria. Viene emanato un decreto per tutte le città ellenistiche.
Su istigazione dei cittadini di Tolemàide, fu poi emanato un decreto per le vicine città ellenistiche, perché anch’esse seguissero le stesse disposizioni contro i Giudei, li costringessero a mangiare le carni dei sacrifici.
In tutto il regno di Antioco di doveva osservare il decreto di Antioco e costringere i Giudei a mangiare le carni dei sacrifici. 
Mangiare le carni dei sacrifici è condivisione dell’idolatria, del paganesimo. È abiura, apostasia dalla fede dei Padri.
Qual è il fine di questa disposizione? Distruggere visibilmente la fede dei Giudei. Tutti i figli di Abramo devono rinnegare la loro origine, il loro Dio, la loro fede. Tutti devono vivere alla maniera pagana.
Quando la fede viene distrutta nella sua esteriorità e visibilità viene anche distrutta nella sua interiorità e invisibilità.
Senza l’esteriorità la fede muore. Il corpo deve essere sempre immerso nella fede. Se il corpo viene estirpato dalla pratica religiosa, anche l’anima viene meno. L’anima si indebolisce e muore.
L’esteriorità della fede è in tutto simile al terreno per le radici di un albero. Tolte le radici dal terreno, l’albero muore. Tolto il corpo dall’esteriorità della fede, l’anima muore, soccombe. Mai potrà vivere di purissima fede. Le mancano le radici e sena radici ogni fede muore.
 9e mettessero a morte quanti non accettavano di aderire alle usanze greche. Si poteva allora capire quale tribolazione incombesse.
Il decreto è severissimo. Per tutti i disobbedienti e i trasgressori viene comminata la pena di morte. La morte sigilla ogni ribellione o disobbedienza.
E mettessero a morte quanti non accettavano di aderire alle usanze greche. Si poteva allora capire quale tribolazione incombesse.
La tribolazione è grande. O si obbedisce o si muore. La fede per la vita. O la fede o la vita. Nell’obbedienza la vita. Nella disobbedienza la morte.
Nell’uno e nell’altro caso il re otteneva i suoi risultati. Si distruggeva il Giudaismo o per morte o per abiura dei suoi seguaci.
Se si muore, si viene distrutti. Se si vive, si viene distrutti ugualmente. Nell’uno e nell’altro caso è la morte della vera fede. È la morte del vero culto. 
10Furono denunciate, per esempio, due donne che avevano circonciso i figli: appesero i bambini alle loro mammelle, e dopo averle condotte in giro pubblicamente per la città, le precipitarono dalle mura.
Queste sono scene veramente raccapriccianti. Rivelano tutta la malvagità, la cattiveria, la barbarie dell’uomo contro l’uomo.
Furono denunciate, per esempio, due donne che avevano circonciso i figli: appesero i bambini alle loro mammelle, e dopo averle condotte in giro pubblicamente per la città, le precipitarono dalle mura.
Denudare una donna e condurla in giro per la città pubblicamente con i bambini appesi alle mammelle, è grandissimo disonore.
Questo disonore serviva per scoraggiare le altre donne. Nessun bambino sarebbe dovuto essere circonciso. Anche questo segno di appartenenza al popolo del Signore sarebbe dovuto esistere.
Nessun segno visibile doveva ricordare la fede dei Padri. Feste, solennità, circoncisione, sabati, sacrifici, tutto doveva sparire. Niente doveva rimanere.
Antioco è ben deciso e fermo. Tutta la visibilità della fede Giudaica dovrà scomparire dal suo regno. Niente dovrà ricordare ad un Giudeo di essere stato Giudeo. Lui dovrà pensarsi un pagano in toto.
11Altri che si erano raccolti insieme nelle vicine caverne per celebrare il sabato, denunciati a Filippo, vi furono bruciati dentro, perché essi avevano riluttanza a difendersi per il rispetto di quel giorno santissimo.
Ecco altre scene raccapriccianti, frutto della crudeltà e malvagità dei sudditi di Antioco. Si bruciano vive le persone. 
Altri che si erano raccolti insieme nelle vicine caverne per celebrare il sabato, denunciati a Filippo, vi furono bruciati dentro, perché essi avevano riluttanza a difendersi per il rispetto di quel giorno santissimo.
Di sabato i Giudei non potevano combattere. Per non trasgredire la legge del Signore, questi uomini e queste donne si lasciano bruciare vivi nelle caverne nelle quali si eran rifugiati. 
Sono giorni, questi, di grande tristezza, grande turbamento, grandissimo dolore.
La fede si paga con la vita. La morte è il sigillo della fedeltà a Dio.
La crudeltà dell’uomo non conosce limiti. La sia malvagità è senza argini.
Non è celebrando il giorno della memoria delle crudeltà e della malvagità del passato, che nuove crudeltà e nuove malvagità vengono abolite, abrogate per sempre. 
L’uomo vive di una duplice legge nel suo cuore: la legge del peccato e la legge della grazi.
Quando esce dalla legge del peccato ed entra nella legge del peccato, questa legge non conosce limiti, non si ferma dinanzi a nessun ostacolo.
I mali che la legge del peccato produce sono sempre inimmaginabili, impensabili. Questa legge è di una crudeltà e di una malvagità sempre nuove.
Le forme di ieri forse non saranno più ripetute. Si assumono le forme di oggi, più attuali, più aggiornate, più moderne, più incisive, più sofisticate, meno visibili, più feroci, più atroci, più luttuose. 

[bookmark: _Toc62154711]Carattere provvidenziale della persecuzione

12Io prego coloro che avranno in mano questo libro di non turbarsi per queste disgrazie e di pensare che i castighi non vengono per la distruzione, ma per la correzione del nostro popolo.
Ora l’agiografo fa vera professione di fede. Per lui questi mali sono permessi per la purificazione del popolo del Signore.
Io prego coloro che avranno in mano questo libro di non turbarsi per queste disgrazie e di pensare che i castighi non vengono per la distruzione, ma per la correzione del nostro popolo.
L’agiografo invita i lettori a non turbarsi per le disgrazie che si abbattono sul popolo del Signore.  Lui che vuole si abbia, nella lettura di questi eventi, una perfetta visione di fede.  Essi non sono per la distruzione, ma per la correzione.
Vale la pena ricordare quanto insegna la Lettera agli Ebrei sulla correzione del Signore, che spesso si manifesta come grande martirio. 
La fede è fondamento di ciò che si spera e prova di ciò che non si vede. Per questa fede i nostri antenati sono stati approvati da Dio.
Per fede, noi sappiamo che i mondi furono formati dalla parola di Dio, sicché dall’invisibile ha preso origine il mondo visibile.
Per fede, Abele offrì a Dio un sacrificio migliore di quello di Caino e in base ad essa fu dichiarato giusto, avendo Dio attestato di gradire i suoi doni; per essa, benché morto, parla ancora.
Per fede, Enoc fu portato via, in modo da non vedere la morte; e non lo si trovò più, perché Dio lo aveva portato via. Infatti, prima di essere portato altrove, egli fu dichiarato persona gradita a Dio. Senza la fede è impossibile essergli graditi; chi infatti si avvicina a Dio, deve credere che egli esiste e che ricompensa coloro che lo cercano.
Per fede, Noè, avvertito di cose che ancora non si vedevano, preso da sacro timore, costruì un’arca per la salvezza della sua famiglia; e per questa fede condannò il mondo e ricevette in eredità la giustizia secondo la fede.
Per fede, Abramo, chiamato da Dio, obbedì partendo per un luogo che doveva ricevere in eredità, e partì senza sapere dove andava.
Per fede, egli soggiornò nella terra promessa come in una regione straniera, abitando sotto le tende, come anche Isacco e Giacobbe, coeredi della medesima promessa. Egli aspettava infatti la città dalle salde fondamenta, il cui architetto e costruttore è Dio stesso.
Per fede, anche Sara, sebbene fuori dell’età, ricevette la possibilità di diventare madre, perché ritenne degno di fede colui che glielo aveva promesso. Per questo da un uomo solo, e inoltre già segnato dalla morte, nacque una discendenza numerosa come le stelle del cielo e come la sabbia che si trova lungo la spiaggia del mare e non si può contare.
Nella fede morirono tutti costoro, senza aver ottenuto i beni promessi, ma li videro e li salutarono solo da lontano, dichiarando di essere stranieri e pellegrini sulla terra. Chi parla così, mostra di essere alla ricerca di una patria. Se avessero pensato a quella da cui erano usciti, avrebbero avuto la possibilità di ritornarvi; ora invece essi aspirano a una patria migliore, cioè a quella celeste. Per questo Dio non si vergogna di essere chiamato loro Dio. Ha preparato infatti per loro una città.
Per fede, Abramo, messo alla prova, offrì Isacco, e proprio lui, che aveva ricevuto le promesse, offrì il suo unigenito figlio, del quale era stato detto: Mediante Isacco avrai una tua discendenza. Egli pensava infatti che Dio è capace di far risorgere anche dai morti: per questo lo riebbe anche come simbolo.
Per fede, Isacco benedisse Giacobbe ed Esaù anche in vista di beni futuri.
Per fede, Giacobbe, morente, benedisse ciascuno dei figli di Giuseppe e si prostrò, appoggiandosi sull’estremità del bastone.
Per fede, Giuseppe, alla fine della vita, si ricordò dell’esodo dei figli d’Israele e diede disposizioni circa le proprie ossa.
Per fede, Mosè, appena nato, fu tenuto nascosto per tre mesi dai suoi genitori, perché videro che il bambino era bello; e non ebbero paura dell’editto del re.
Per fede, Mosè, divenuto adulto, rifiutò di essere chiamato figlio della figlia del faraone, preferendo essere maltrattato con il popolo di Dio piuttosto che godere momentaneamente del peccato. Egli stimava ricchezza maggiore dei tesori d’Egitto l’essere disprezzato per Cristo; aveva infatti lo sguardo fisso sulla ricompensa.
Per fede, egli lasciò l’Egitto, senza temere l’ira del re; infatti rimase saldo, come se vedesse l’invisibile.
Per fede, egli celebrò la Pasqua e fece l’aspersione del sangue, perché colui che sterminava i primogeniti non toccasse quelli degli Israeliti.
Per fede, essi passarono il Mar Rosso come fosse terra asciutta. Quando gli Egiziani tentarono di farlo, vi furono inghiottiti.
Per fede, caddero le mura di Gerico, dopo che ne avevano fatto il giro per sette giorni.
Per fede, Raab, la prostituta, non perì con gli increduli, perché aveva accolto con benevolenza gli esploratori.
E che dirò ancora? Mi mancherebbe il tempo se volessi narrare di Gedeone, di Barak, di Sansone, di Iefte, di Davide, di Samuele e dei profeti; per fede, essi conquistarono regni, esercitarono la giustizia, ottennero ciò che era stato promesso, chiusero le fauci dei leoni, spensero la violenza del fuoco, sfuggirono alla lama della spada, trassero vigore dalla loro debolezza, divennero forti in guerra, respinsero invasioni di stranieri. Alcune donne riebbero, per risurrezione, i loro morti. Altri, poi, furono torturati, non accettando la liberazione loro offerta, per ottenere una migliore risurrezione. Altri, infine, subirono insulti e flagelli, catene e prigionia. Furono lapidati, torturati, tagliati in due, furono uccisi di spada, andarono in giro coperti di pelli di pecora e di capra, bisognosi, tribolati, maltrattati – di loro il mondo non era degno! –, vaganti per i deserti, sui monti, tra le caverne e le spelonche della terra.
Tutti costoro, pur essendo stati approvati a causa della loro fede, non ottennero ciò che era stato loro promesso: Dio infatti per noi aveva predisposto qualcosa di meglio, affinché essi non ottenessero la perfezione senza di noi (Eb 11,1-40). 
Anche noi dunque, circondati da tale moltitudine di testimoni, avendo deposto tutto ciò che è di peso e il peccato che ci assedia, corriamo con perseveranza nella corsa che ci sta davanti, tenendo fisso lo sguardo su Gesù, colui che dà origine alla fede e la porta a compimento. Egli, di fronte alla gioia che gli era posta dinanzi, si sottopose alla croce, disprezzando il disonore, e siede alla destra del trono di Dio. Pensate attentamente a colui che ha sopportato contro di sé una così grande ostilità dei peccatori, perché non vi stanchiate perdendovi d’animo. Non avete ancora resistito fino al sangue nella lotta contro il peccato e avete già dimenticato l’esortazione a voi rivolta come a figli: Figlio mio, non disprezzare la correzione del Signore e non ti perdere d’animo quando sei ripreso da lui; perché il Signore corregge colui che egli ama e percuote chiunque riconosce come figlio.
È per la vostra correzione che voi soffrite! Dio vi tratta come figli; e qual è il figlio che non viene corretto dal padre? Se invece non subite correzione, mentre tutti ne hanno avuto la loro parte, siete illegittimi, non figli! Del resto noi abbiamo avuto come educatori i nostri padri terreni e li abbiamo rispettati; non ci sottometteremo perciò molto di più al Padre celeste, per avere la vita? Costoro infatti ci correggevano per pochi giorni, come sembrava loro; Dio invece lo fa per il nostro bene, allo scopo di farci partecipi della sua santità. Certo, sul momento, ogni correzione non sembra causa di gioia, ma di tristezza; dopo, però, arreca un frutto di pace e di giustizia a quelli che per suo mezzo sono stati addestrati.
Perciò, rinfrancate le mani inerti e le ginocchia fiacche e camminate diritti con i vostri piedi, perché il piede che zoppica non abbia a storpiarsi, ma piuttosto a guarire.
Cercate la pace con tutti e la santificazione, senza la quale nessuno vedrà mai il Signore; vigilate perché nessuno si privi della grazia di Dio. Non spunti né cresca in mezzo a voi alcuna radice velenosa, che provochi danni e molti ne siano contagiati. Non vi sia nessun fornicatore, o profanatore, come Esaù che, in cambio di una sola pietanza, vendette la sua primogenitura. E voi ben sapete che in seguito, quando volle ereditare la benedizione, fu respinto: non trovò, infatti, spazio per un cambiamento, sebbene glielo richiedesse con lacrime.
Voi infatti non vi siete avvicinati a qualcosa di tangibile né a un fuoco ardente né a oscurità, tenebra e tempesta, né a squillo di tromba e a suono di parole, mentre quelli che lo udivano scongiuravano Dio di non rivolgere più a loro la parola. Non potevano infatti sopportare quest’ordine: Se anche una bestia toccherà il monte, sarà lapidata. Lo spettacolo, in realtà, era così terrificante che Mosè disse: Ho paura e tremo. Voi invece vi siete accostati al monte Sion, alla città del Dio vivente, alla Gerusalemme celeste e a migliaia di angeli, all’adunanza festosa e all’assemblea dei primogeniti i cui nomi sono scritti nei cieli, al Dio giudice di tutti e agli spiriti dei giusti resi perfetti, a Gesù, mediatore dell’alleanza nuova, e al sangue purificatore, che è più eloquente di quello di Abele.
Perciò guardatevi bene dal rifiutare Colui che parla, perché, se quelli non trovarono scampo per aver rifiutato colui che proferiva oracoli sulla terra, a maggior ragione non troveremo scampo noi, se volteremo le spalle a Colui che parla dai cieli. La sua voce un giorno scosse la terra; adesso invece ha fatto questa promessa: Ancora una volta io scuoterò non solo la terra, ma anche il cielo. Quando dice ancora una volta, vuole indicare che le cose scosse, in quanto create, sono destinate a passare, mentre rimarranno intatte quelle che non subiscono scosse. Perciò noi, che possediamo un regno incrollabile, conserviamo questa grazia, mediante la quale rendiamo culto in maniera gradita a Dio con riverenza e timore; perché il nostro Dio è un fuoco divorante (Eb 12,1-29). 
Perché il Signore ha permesso questi mali? La risposta nella fede è una sola: per la nostra più grande correzione, per la nostra più alta elevazione spirituale.
Leggere la storia con gli occhi della fede o con gli occhi della carne non è la stessa cosa. Sempre il Signore ci deve dare occhi di fede per vedere la sua mano potente in ogni evento che accade nella nostra vita.
13Quindi è veramente segno di grande benevolenza il fatto che agli empi non è data libertà per molto tempo, ma subito incappano nei castighi.
Ora l’agiografo presenta l’agire del Signore nella sua grande differenza  o nella distinzione che Lui fa tra i suoi figli e i pagani.
Quindi è veramente segno di grande benevolenza il fatto che agli empi non è data libertà per molto tempo, ma subito incappano nei castighi.
È vero segno di grande benevolenza il fatto che il Signore non dona agli empi libertà di agire per molto tempo nelle loro cattiveria e malvagità.
Dio li lascia liberi nella loro cattiveria, ma subito incappano nei castighi.
Il castigo di Dio non è mai vendicativo. È un castigo che impedisce agli empi di continuare ad agire secondo la loro empietà.
Il castigo di Dio, fino a che non si oltrepassa lo stesso limite del male, è sempre curativo, di grande correzione.
Il Signore vuole che anche i pagani riconoscano la sua Signoria sopra ogni carne. Non è in potere degli empi fare ciò che vogliono al popolo del Signore.
Limitando agli empi tempo e malvagità, il Signore attesta tutta la sua misericordia e benevolenza verso il suo santo popolo.
Nessuno pensi di poter fare un male illimitato al popolo del Signore. Il male è sempre una medicina di purificazione e di ritorno nella verità dell’alleanza. 
Ottenuto questo risultato, gli empi svaniscono. È come se mai fossero esistiti.
14Poiché il Signore non si propone di agire con noi come fa con le altre nazioni, attendendo pazientemente il tempo di punirle, quando siano giunte al colmo dei loro peccati;
Viene ora spiegata la differente azione del Signore sugli Ebrei e sui pagani.
Con le altre nazioni, il Signore attende che siano giunte al colmo dei loro peccati, delle loro colpe, delle loro trasgressioni. Poi interviene e non vi è per esse alcuno spazio né per la conversione, né per la purificazione della loro fede.
Poiché il Signore non si propone di agire con noi come fa con le altre nazioni, attendendo pazientemente il tempo di punirle, quando siano giunte al colmo dei loro peccati.
Con pazienza il Signore attende il tempo della loro punizione. Essa viene quando la misura è colma. Viene in modo irreversibile, definitivo.
15e questo per non doverci punire alla fine, quando fossimo giunti all’estremo delle nostre colpe.
Con il suo popolo il Signore interviene molto tempo prima. Lui vuole che esso si converta e ritorni nella fedeltà del patto dell’alleanza.
e questo per non doverci punire alla fine, quando fossimo giunti all’estremo delle nostre colpe.
Se Dio punisce alla fini, non vi sarà spazio per alcuna conversione. Alla fine si deve giungere preparati. Queste punizioni storiche hanno come finalità proprio questo: ristabilire ogni uomo nella più pura e santa verità.
Quando gli Ebrei vengono puniti da Dio è per la loro conversione e salvezza.
16Perciò egli non ci toglie mai la sua misericordia, ma, correggendoci con le sventure, non abbandona il suo popolo.
La correzione di Israele è grande opera della divina misericordia.
Perciò egli non ci toglie mai la sua misericordia, ma, correggendoci con le sventure, non abbandona il suo popolo.
Misericordie e sventure sono il segno della presenza di Dio nella vita del suo popolo.  Quando sorge una sventura è il segno che il nostro Dio è con noi, lavora con noi, agisce per noi. 
Strumento della correzione è proprio la sventra che si abbatte sopra di noi. Se non ci fosse la correzione da parte del Signore, noi saremmo privati della sua grande misericordia e bontà, 
È proprio la correzione il segno che il Signore è con il suo popolo. La correzione è l’attestazione più evidente cella presenza del Signore nella sua santa comunità. La sua è una presenza di grande amore. 
È presenza per una più grande santificazione e purificazione del suo popolo. 
17Ciò sia detto da noi solo per ricordare questa verità. Dobbiamo ora tornare alla narrazione.
L’agiografo non narra eventi del passato per pura curiosità, perché altri conoscano ciò che è avvenuto. 
Se lui narra questi eventi lo fa solo per ricordare questa verità: Dio ama il suo popolo. Lo ama e lo purifica. Lo ama e lo corregge.
Israele è popolo corretto dal Signore, da lui perennemente purificato, rinnovato, ricondotto nella sua più alta santità.
Puntualizzata e chiarita questa verità è giusto che si ritorni alla narrazione dei fatti, sempre con il fine di scoprire in essi la più pura presenza di Dio in mezzo al suo popolo. 
La sua è una narrazione altamente apologetica. È narrazione in difesa della verità del suo Dio e Signore.

[bookmark: _Toc62154712]Il martirio di Eleàzaro

18Un tale Eleàzaro, uno degli scribi più stimati, uomo già avanti negli anni e molto dignitoso nell’aspetto della persona, veniva costretto ad aprire la bocca e a ingoiare carne suina.
La persecuzione non risparmia nessuno. Non vi è rispetto neanche per i più anziani. Tutti devono cancellare visibilmente, dinanzi a tutti, il loro Dio dal cuore. 
Un tale Eleàzaro, uno degli scribi più stimati, uomo già avanti negli anni e molto dignitoso nell’aspetto della persona, veniva costretto ad aprire la bocca e a ingoiare carne suina.
Eleàzaro è uno scriba tra i più stimati. È avanti negli anni. È molto dignitoso nell’aspetto della persona. È un nobile di cuore, di mente, di portamento.
Quest’uomo viene costretto ad aprire la bocca e a ingoiare carne suina.
Mangiando carne immonda avrebbe disonorato il suo Dio. Avrebbe dichiarato pubblicamente di essere anche lui di religione pagana.
Era questo il solo intento del re: togliere dalla mente e dal cuore di tutti i Giudei il loro Dio e Signore. Tutti sarebbe dovuti divenire pagani. 
19Ma egli, preferendo una morte gloriosa a una vita ignominiosa, s’incamminò volontariamente al supplizio,
Eleàzaro preferisce un morte gloriosa e un vita ignominiosa.
Ma egli, preferendo una morte gloriosa a una vita ignominiosa, s’incamminò volontariamente al supplizio.
Eleazzaro non intende rinunciare alla sua fede. Rinuncia piuttosto alla vita. 
A che serve vivere una vita ignominiosa, nel tormento perenne per avere rinnegato il Signore?
Per questa ragione si incammina volontariamente verso il supplizio. 
Quest’uomo vede la morte come degnissima fine della sua vita di credente in Dio. Morire per il Signore è gloria che mai tramonta.
È morte invece quella vita che si conserva al triste prezzo di un rinnegamento, di un tradimento, di una vendita del proprio Dio. 
20sputando il boccone e comportandosi come conviene a coloro che sono pronti ad allontanarsi da quanto non è lecito gustare per attaccamento alla vita.
Eleàzaro sputa il boccone e si comporta da persona dalla fede nobile.
Sputando il boccone e comportandosi come conviene a coloro che sono pronti ad allontanarsi da quanto non è lecito gustare per attaccamento alla vita.
Quest’uomo non va incontro alla morte da persona triste, con il volto scuro, con la faccia piena di amarezza e di sconforto.
Lui va a testa alta. Sa che ha fatto la cosa giusta e in questa sua scelta mostra e rivela tutta la bellezza e la fierezza della sua fede.
È un martirio scelto, non imposto. È una morte voluta, non data. È un martirio accolto con grande purissima fede nel Dio della vita.
21Quelli che erano incaricati dell’illecito banchetto sacrificale, in nome della familiarità di antica data che avevano con quest’uomo, lo tirarono in disparte e lo pregarono di prendere la carne di cui era lecito cibarsi, preparata da lui stesso, e fingere di mangiare le carni sacrificate imposte dal re,
Ora Eleàzaro è fortemente tentato. A lui viene tesa un trappola invisibile. Eleàzaro subito percepisce la gravità della tentazione e la respinge con forza.
Quelli che erano incaricati dell’illecito banchetto sacrificale, in nome della familiarità di antica data che avevano con quest’uomo, lo tirarono in disparte e lo pregarono di prendere la carne di cui era lecito cibarsi, preparata da lui stesso, e fingere di mangiare le carni sacrificate imposte dal re.
Ecco la trappola, la tentazione che gli viene tesa dinanzi ai suoi piedi perché inciampi e tradisca ugualmente il suo Dio e Signore.
Quanti erano incaricati dell’illecito banchetto sacrificale sono amici di antica data con Eleàzaro. Vivevano con lui una grande familiarità.
Costoro vogliono venirgli incontro. Gli  propongono di mangiare carne lecita. Anzi, di prepararsela lui stesso. Così era sicuro di ciò che mangiava.
Dov’è la trappola? Doveva dinanzi al popolo dei Giudei fingere di mangiare carne suina, carne cioè proibita dalla legge.
Fingere pubblicamente significa ugualmente tradire pubblicamente il suo Dio.
Questa proposta non può essere accettata. Non è la  realtà di ciò che si mangia che vale in questo caso, ma ciò che l’altro crede che si stia mangiando.
Il popolo dei Giudei avrebbe creduto che Eleàzaro fosse un tradito del suo Dio.
Cambia la modalità di mangiare la carne, non cambia il fine per cui la si mangia. 
22perché, agendo a questo modo, sarebbe sfuggito alla morte e avrebbe trovato umanità in nome dell’antica amicizia che aveva con loro.
Se Eleàzaro avesse fatto questo, gli sarebbe stata risparmiata la vita.
Perché, agendo a questo modo, sarebbe sfuggito alla morte e avrebbe trovato umanità in nome dell’antica amicizia che aveva con loro.
Gli amici non solo gli promettono che gli avrebbero risparmiato la vita, lo rassicurano che sarebbe stato trattato con molta umanità.
Su di lui non avrebbero infierito in alcun altro modo. A loro bastava solo il gesto esteriore. Null’altro. 
Come si può constatare la trappola è ben preparata. Basta solo mettervi il piede dentro e subito sarebbe scattata. Eleàzaro sarebbe stato ugualmente un grande traditore e rinnegatore del suo Dio. Sarebbe stato un vero operato di iniquità.
23Ma egli, facendo un nobile ragionamento, degno della sua età e del prestigio della vecchiaia, della raggiunta veneranda canizie e della condotta irreprensibile tenuta fin da fanciullo, ma specialmente delle sante leggi stabilite da Dio, rispose subito dicendo che lo mandassero pure alla morte.
Eleàzaro non cade in questa trappola di rinnegamento e di tradimento del suo Dio e Signore. Glielo vieta l’amore per il Signore e per il suo popolo.
Ma egli, facendo un nobile ragionamento, degno della sua età e del prestigio della vecchiaia, della raggiunta veneranda canizie e della condotta irreprensibile tenuta fin da fanciullo, ma specialmente delle sante leggi stabilite da Dio, rispose subito dicendo che lo mandassero pure alla morte.
Un nobile ragionamento lo preserva dal cadere nel tradimento di Dio.
Questo ragionamento è degno della sua età e del prestigio della vecchiaia, della raggiunta veneranda canizie e della condotta irreprensibile fin da fanciullo.
Questo ragionamento è soprattutto degno delle sante leggi stabilite da Dio.
Quando si cresce nella verità e nella obbedienza alla legge del Signore, lo Spirito di sapienza prende dimora nel nostro cuore e sempre ci spinge verso la verità più alta. Ogni momento della nostra vita viene assunto da Lui e da Lui guidato e condotto verso la più alta verità.
Il ragionamento di Eleàzaro è il frutto di un perenne cammino con lo Spirito del Signore. Eleàzaro cammina con il Signore, perché cammina nella sua Legge.
È l’osservanza della Legge di Dio che rivela la presenza dello Spirito del Signore nel nostro cuore.
Dove non vi è osservanza della Legge non vi è presenza dello Spirito Santo e difficilmente si scoprono le trappole mortali poste sul nostro sentiero.
Eleàzaro vede la trappola di morte e risponde all’istante che lo mandassero pure alla morte. La scelta della vita sarebbe stata ugualmente una scelta di morte, si sarebbe trattato però non di una morte gloriosa, ma piena di ignominia. Sarebbe stata la vita di un traditore.
O si cresce nella Legge del Signore, o si cammina nella sua verità, oppure si è privi dello Spirito del Signore, necessario per superare le infinite trappole che il male pone sul nostro cammino.
Si cammina perfettamente nella Legge di Dio, si vive guidati dallo Spirito del Signore, siamo certi di rimanere sempre nella verità del nostro Dio.
Siamo certi soprattutto di non fare mai una scelta ignominiosa per noi. Lo Spirito Santo ci darà sempre luce, forza, amore per il Signore. 
Ci darà un amore più grande di ogni cosa, anche più grande della nostra stessa vita. Ameremo Dio più che noi stessi. Siamo pronti per il martirio.
24«Poiché – egli diceva – non è affatto degno della nostra età fingere, con il pericolo che molti giovani, pensando che a novant’anni Eleàzaro sia passato alle usanze straniere,
Ecco il nobile ragionamento fatto da Eleàzaro, guidato e mosso dalla sapienza dello Spirito Santo, che era sopra di lui.
«Poiché – egli diceva – non è affatto degno della nostra età fingere, con il pericolo che molti giovani, pensando che a novant’anni Eleàzaro sia passato alle usanze straniere.
Non è degno fingere. Non lo permette la veneranda età. Se un uomo di età avanzata che ha sempre servito con grande obbedienza il suo Dio, viene visto tradire il Signore dai giovani, cosa penserebbero costoro?
Due sono le cose che subito si pensano. La vita vissuta non aiuta a fare la scelta giusta. Non aiuta cioè ad amare il Signore sino alla fine.
Se lo ha tradito lui, persona di età avanzata, stimata, onorata, lo possiamo tradire anche noi. Lo scandalo sarebbe stato veramente deleterio per la religione dei pari.
Il primo pensiero vale la pena approfondirlo un tantino. È proprio della crescita in grazia e verità conferire più fortezza, più determinazione, più decisione per continuare ad amare il Signore nonostante tutto, nonostante il martirio. 
Se un uomo di veneranda età, vissuto sempre nella più alta sapienza, nella più alta osservanza della Legge, non ha alcuna forza per andare al martirio, potrà un giovane trovare la forza per andarci lui?
Se Eleàzaro è privo di Spirito Santo, può essere colmato un giovane? 
La caduta di Eleàzaro sarebbe stata per l’uno e per l’altro pensiero assai deleteria, sarebbe stata devastante per la fede nel Dio di Abramo.
È proprio della fede matura conservare un uomo nella purezza della fede.
Più la fede diviene matura, forte, temprata e più conserva la persona nella fede.
Una fede non matura, non adulta, non temprata difficilmente conserva nella fede la persona al momento della prova, della tentazione, della trappola.
Ognuno agisce secondo la maturità della sua fede. Più matura è la fede e più forti sono le decisioni che si prendono. Più debole è la fede e più deboli saranno le decisioni che verranno prese.
Eleàzaro è di fede forte, matura, saggia, temprata, cresciuta enormemente in lui e prende decisioni forti, mature, sagge, temprate. 
25a loro volta, per colpa della mia finzione, per appena un po’ più di vita, si perdano per causa mia e io procuri così disonore e macchia alla mia vecchiaia.
Se Eleàzaro fosse caduto, tutti i giovani sarebbero caduti. Il suo tradimento avrebbe indotto molti allo stesso rinnegamento del loro Dio e Signore.
A loro volta, per colpa della mia finzione, per appena un po’ più di vita, si perdano per causa mia e io procuri così disonore e macchia alla mia vecchiaia.
Eleàzaro non vuole rimanere in un altro pochissimo tratto di vita con questo enorme peso sulla sua coscienza.
Non vuole sentirsi responsabile della caduta di molti giovani in Israele. Non vuole procurarsi un così disonore e macchia alla sua vecchiaia.
La nostra fede non ci rende responsabili solamente dinanzi a Dio, ci rende molto più responsabili dinanzi ai nostri fratelli.
La nostra fede si vive dinanzi a Dio e dinanzi al mondo. Al mondo noi dobbiamo sempre dare la nostra fede nel modo più alto, più perfetto, più santo.
Se noi cadiamo dalla fede, rinneghiamo il nostro Dio e Signore, il mondo cosa pensa? Pensa semplicemente che noi non crediamo nel nostro Dio.
Se noi non crediamo nel nostro Dio, perché loro dovrebbero credere? Quale ragione è più forte in loro e più debole in noi?
Per la nostra fede nasce nel mondo la fede, per la morte della nostra fede muore nel mondo la fede.
Una nostra fede forte, risoluta, determinata, genera fede forte, risoluta, determinata. Una nostra fede morta genera la morte della fede in molti altri, in tutto il mondo.
Oggi la debolezza della fede cristiana genera la morte della fede nel cuore di molte altre persone. Il mondo non viene alla fede per la nostra fede morta. 
26Infatti, anche se ora mi sottraessi al castigo degli uomini, non potrei sfuggire, né da vivo né da morto, alle mani dell’Onnipotente.
Ma vi è un altro pensiero che muove Eleàzaro perché faccia la scelta giusta.
Infatti, anche se ora mi sottraessi al castigo degli uomini, non potrei sfuggire, né da vivo né da morto, alle mani dell’Onnipotente.
Eleàzaro sarà che ogni sua scelta domani sarà esaminata e sottoposta a giudizio dal Dio Onnipotente, dal Signore, dal suo Giudice ultimo.
Vale proprio la pena sottrarsi al giudizio degli uomini e non poter sfuggire né da morte e né da vivo alle mani dell’Onnipotente.
Per ogni via, per ogni pensiero, per ogni riflessione, l’unica soluzione giusta è il martirio. Ogni altra non regge né dinanzi agli uomini né dinanzi al Signore.
27Perciò, abbandonando ora da forte questa vita, mi mostrerò degno della mia età
Eleàzaro sceglie di mostrarsi degno della sua età. Sceglie il martirio. 
Perciò, abbandonando ora da forte questa vita, mi mostrerò degno della mia età
Sceglie di abbandonare da forte questa vita e di mostrarsi degno della sua età.
28e lascerò ai giovani un nobile esempio, perché sappiano affrontare la morte prontamente e nobilmente per le sante e venerande leggi». Dette queste parole, si avviò prontamente al supplizio.
Sceglie di lasciare ai giovani un nobile esempio, perché anche loro scelgano il martirio, scelgano di sacrificare la loro vita per obbedire alle sante leggi.
E lascerò ai giovani un nobile esempio, perché sappiano affrontare la morte prontamente e nobilmente per le sante e venerande leggi». Dette queste parole, si avviò prontamente al supplizio.
Eleàzaro vuole che il suo esempio spinga tutti i giovani a scegliere la morte prontamente e nobilmente per le sante e venerande leggi.
Due pensieri muovono la fede di Eleàzaro: Dio e i giovani, il Signore e i suoi fratelli. 
Dio e i fratelli sono i veri pilastri sui quali deve sempre poggiare la nostra fede. 
Un solo pilastro è assai debole. Due pilastri danno ogni certezza e garanzia di giungere fino al martirio. 
Oggi sia il primo che il secondo pilastro sono scomparsi, sono inesistenti. Quale fede abbiamo noi? Nessuna. Se c’è, è assai debole, inesistente.
O rimettiamo la fede su questi due solidi pilastri, oppure non vi è alcuna possibilità di sperare in una rinnovata e nuova evangelizzazione.
L’evangelizzazione sarà sempre vecchia, sarà sempre insegnamento di verità fuori di noi  finché non decideremo di costruire la nostra santissima fede su questi due pilastri solidi e robusti: Dio e i fratelli.
Una fede fondata su un solo pilastro, sulla sola nostra relazione con Dio, è assai fragile. Dio è sovente invisibile. Il futuro ancora non è venuto. Il giudizio è pensato lontano. La morte la si sfugge. Spesso neanche la si pensa.
Ma anche la fede fondata solamente sul pilastro dei fratelli è assai fragile, non resiste.  Spesso i fratelli non ci sono, non sono presenti nelle nostre decisioni.
La loro assenza spesso ci fa fuorviare. Tanto nessuno mi vede. Commesso il peccato, la trasgressione, in solitudine, si diviene assai deboli per quando si è nel pubblico, per quando dobbiamo testimoniare per rendere ragione alla verità che ci muove dentro.
L’uno e l’altro pilastro devono darsi forza vicendevolmente. L’uno deve sorreggere l’altro, l’uno deve sostenere l’altro.
La fede è perfetta quando questi due pilastri diventano una sola forza, una sola energia, una sola struttura della nostra vita.
Ora conosciamo la forza della fede di Eleàzaro. Sappiamo dove lui attinge la verità della sua fede: nello Spirito di sapienza e di intelletto.
Ora lui è pronto per andare incontro al martirio. Vi si dirige con fierezza, con tutta la fierezza della sua fede.
La sua morte ha uno scopo. Essa serve alla fede dei giovani, dei meno adulti.
Altra cosa che Eleàzaro fa, non pensa questi nobili ragionamenti sono nel suo cuore, nel segreto della sua mente.
Dice ciò che pensa a voce alta. Così rende testimonianza agli stessi suoi carnefici. Questi ora sanno perché Eleàzaro ha scelto il martirio.
Lo ha scelto per rendere la loro opera molto più difficile. Per creare una forte resistenza in moltissimi giovani.
Ciò che prima poteva essere facile, ora non lo è più. Il suo esempio avrebbe potuto trascinare molti altri a resistere.
Da una crudeltà facile si passa ora ad un crudeltà difficile, impegnata. Anche loro ora devono rinnegare la loro stessa natura umana.
29Quelli che ve lo trascinavano, cambiarono la benevolenza di poco prima in avversione, ritenendo che le parole da lui pronunciate fossero una pazzia.
Quanti prima si erano dimostrati amici e familiari, ora cambiamo atteggiamento. Diventano a lui avversi, giudicando una pazzia le sue parole.
Quelli che ve lo trascinavano, cambiarono la benevolenza di poco prima in avversione, ritenendo che le parole da lui pronunciate fossero una pazzia.
Per il mondo, per quanto hanno rinnegato la fede, per tutti coloro che vivono senza Dio, sempre le parole della fede sembrano una pazzia.
Anche San Paolo da Erode fu dichiarato pazzo non appena l’Apostolo gli ha annunciato il mistero di Cristo e la vita nuova che nasce dalla fede in Lui.
Festo dunque, raggiunta la provincia, tre giorni dopo salì da Cesarèa a Gerusalemme. I capi dei sacerdoti e i notabili dei Giudei si presentarono a lui per accusare Paolo, e lo pregavano, chiedendolo come un favore, in odio a Paolo, che lo facesse venire a Gerusalemme; e intanto preparavano un agguato per ucciderlo lungo il percorso. Festo rispose che Paolo stava sotto custodia a Cesarèa e che egli stesso sarebbe partito di lì a poco. «Quelli dunque tra voi – disse – che hanno autorità, scendano con me e, se vi è qualche colpa in quell’uomo, lo accusino».
Dopo essersi trattenuto fra loro non più di otto o dieci giorni, scese a Cesarèa e il giorno seguente, sedendo in tribunale, ordinò che gli si conducesse Paolo. Appena egli giunse, lo attorniarono i Giudei scesi da Gerusalemme, portando molte gravi accuse, senza però riuscire a provarle. Paolo disse a propria difesa: «Non ho commesso colpa alcuna, né contro la Legge dei Giudei né contro il tempio né contro Cesare». Ma Festo, volendo fare un favore ai Giudei, si rivolse a Paolo e disse: «Vuoi salire a Gerusalemme per essere giudicato là di queste cose, davanti a me?». Paolo rispose: «Mi trovo davanti al tribunale di Cesare: qui mi si deve giudicare. Ai Giudei non ho fatto alcun torto, come anche tu sai perfettamente. Se dunque sono in colpa e ho commesso qualche cosa che meriti la morte, non rifiuto di morire; ma se nelle accuse di costoro non c’è nulla di vero, nessuno ha il potere di consegnarmi a loro. Io mi appello a Cesare». Allora Festo, dopo aver discusso con il consiglio, rispose: «Ti sei appellato a Cesare, a Cesare andrai».
Erano trascorsi alcuni giorni, quando arrivarono a Cesarèa il re Agrippa e Berenice e vennero a salutare Festo. E poiché si trattennero parecchi giorni, Festo espose al re le accuse contro Paolo, dicendo: «C’è un uomo, lasciato qui prigioniero da Felice, contro il quale, durante la mia visita a Gerusalemme, si presentarono i capi dei sacerdoti e gli anziani dei Giudei per chiederne la condanna. Risposi loro che i Romani non usano consegnare una persona, prima che l’accusato sia messo a confronto con i suoi accusatori e possa aver modo di difendersi dall’accusa. Allora essi vennero qui e io, senza indugi, il giorno seguente sedetti in tribunale e ordinai che vi fosse condotto quell’uomo. Quelli che lo incolpavano gli si misero attorno, ma non portarono alcuna accusa di quei crimini che io immaginavo; avevano con lui alcune questioni relative alla loro religione e a un certo Gesù, morto, che Paolo sosteneva essere vivo. Perplesso di fronte a simili controversie, chiesi se volesse andare a Gerusalemme e là essere giudicato di queste cose. Ma Paolo si appellò perché la sua causa fosse riservata al giudizio di Augusto, e così ordinai che fosse tenuto sotto custodia fino a quando potrò inviarlo a Cesare». E Agrippa disse a Festo: «Vorrei anche io ascoltare quell’uomo!». «Domani – rispose – lo potrai ascoltare».
Il giorno dopo Agrippa e Berenice vennero con grande sfarzo ed entrarono nella sala dell’udienza, accompagnati dai comandanti e dai cittadini più in vista; per ordine di Festo fu fatto entrare Paolo. Allora Festo disse: «Re Agrippa e tutti voi qui presenti con noi, voi avete davanti agli occhi colui riguardo al quale tutta la folla dei Giudei si è rivolta a me, in Gerusalemme e qui, per chiedere a gran voce che non resti più in vita. Io però mi sono reso conto che egli non ha commesso alcuna cosa che meriti la morte. Ma poiché si è appellato ad Augusto, ho deciso di inviarlo a lui. Sul suo conto non ho nulla di preciso da scrivere al sovrano; per questo l’ho condotto davanti a voi e soprattutto davanti a te, o re Agrippa, per sapere, dopo questo interrogatorio, che cosa devo scrivere. Mi sembra assurdo infatti mandare un prigioniero, senza indicare le accuse che si muovono contro di lui». (At 25,1-27). 
Agrippa disse a Paolo: «Ti è concesso di parlare a tua difesa». Allora Paolo, fatto cenno con la mano, si difese così: «Mi considero fortunato, o re Agrippa, di potermi difendere oggi da tutto ciò di cui vengo accusato dai Giudei, davanti a te, che conosci a perfezione tutte le usanze e le questioni riguardanti i Giudei. Perciò ti prego di ascoltarmi con pazienza. La mia vita, fin dalla giovinezza, vissuta sempre tra i miei connazionali e a Gerusalemme, la conoscono tutti i Giudei; essi sanno pure da tempo, se vogliono darne testimonianza, che, come fariseo, sono vissuto secondo la setta più rigida della nostra religione. E ora sto qui sotto processo a motivo della speranza nella promessa fatta da Dio ai nostri padri, e che le nostre dodici tribù sperano di vedere compiuta, servendo Dio notte e giorno con perseveranza. A motivo di questa speranza, o re, sono ora accusato dai Giudei! Perché fra voi è considerato incredibile che Dio risusciti i morti?
Eppure anche io ritenni mio dovere compiere molte cose ostili contro il nome di Gesù il Nazareno. Così ho fatto a Gerusalemme: molti dei fedeli li rinchiusi in prigione con il potere avuto dai capi dei sacerdoti e, quando venivano messi a morte, anche io ho dato il mio voto. In tutte le sinagoghe cercavo spesso di costringerli con le torture a bestemmiare e, nel colmo del mio furore contro di loro, davo loro la caccia perfino nelle città straniere.
In tali circostanze, mentre stavo andando a Damasco con il potere e l’autorizzazione dei capi dei sacerdoti, verso mezzogiorno vidi sulla strada, o re, una luce dal cielo, più splendente del sole, che avvolse me e i miei compagni di viaggio. Tutti cademmo a terra e io udii una voce che mi diceva in lingua ebraica: “Saulo, Saulo, perché mi perséguiti? È duro per te rivoltarti contro il pungolo”. E io dissi: “Chi sei, o Signore?”. E il Signore rispose: “Io sono Gesù, che tu perséguiti. Ma ora àlzati e sta’ in piedi; io ti sono apparso infatti per costituirti ministro e testimone di quelle cose che hai visto di me e di quelle per cui ti apparirò. Ti libererò dal popolo e dalle nazioni, a cui ti mando per aprire i loro occhi, perché si convertano dalle tenebre alla luce e dal potere di Satana a Dio, e ottengano il perdono dei peccati e l’eredità, in mezzo a coloro che sono stati santificati per la fede in me”.
Perciò, o re Agrippa, io non ho disobbedito alla visione celeste, ma, prima a quelli di Damasco, poi a quelli di Gerusalemme e in tutta la regione della Giudea e infine ai pagani, predicavo di pentirsi e di convertirsi a Dio, comportandosi in maniera degna della conversione. Per queste cose i Giudei, mentre ero nel tempio, mi presero e tentavano di uccidermi. Ma, con l’aiuto di Dio, fino a questo giorno, sto qui a testimoniare agli umili e ai grandi, null’altro affermando se non quello che i Profeti e Mosè dichiararono che doveva accadere, che cioè il Cristo avrebbe dovuto soffrire e che, primo tra i risorti da morte, avrebbe annunciato la luce al popolo e alle genti».
Mentre egli parlava così in sua difesa, Festo a gran voce disse: «Sei pazzo, Paolo; la troppa scienza ti ha dato al cervello!». E Paolo: «Non sono pazzo – disse – eccellentissimo Festo, ma sto dicendo parole vere e sagge. Il re è al corrente di queste cose e davanti a lui parlo con franchezza. Penso infatti che niente di questo gli sia sconosciuto, perché non sono fatti accaduti in segreto. Credi, o re Agrippa, ai profeti? Io so che tu credi». E Agrippa rispose a Paolo: «Ancora un poco e mi convinci a farmi cristiano!». E Paolo replicò: «Per poco o per molto, io vorrei supplicare Dio che, non soltanto tu, ma tutti quelli che oggi mi ascoltano, diventino come sono anche io, eccetto queste catene!».
Allora il re si alzò e con lui il governatore, Berenice e quelli che avevano preso parte alla seduta. Andandosene, conversavano tra loro e dicevano: «Quest’uomo non ha fatto nulla che meriti la morte o le catene». E Agrippa disse a Festo: «Quest’uomo poteva essere rimesso in libertà, se non si fosse appellato a Cesare» (At 26,1-32). 
Non sono pazzia le parole della fede. Sono pazzia tutte le parole di questo mondo. Sono pazzia tutte le parole che ogni giorno attaccano la nostra vita.
La guerra più difficile da combattere è quella della parola pazza, vana, inutile, dannosa, insignificante.
Con la parola si distrugge il mondo, ma anche lo si edifica nella verità. Tutte le parole dell’uomo distruggono. La sola che edifica il mondo è la Parola del Signore.
Il mondo giudica vera la sua parola e dichiara parola pazza quella di Dio. Il cristiano deve giudicare pazza la parola del mondo e vera solo quella di Dio.
Che la parola del mondo sia pazza lo attestano le opere di vera follia che essa ha costruito e costruisce ogni giorno.
Che la Parola di Dio sia la sola vera è dimostrato dalle opere di santità che essa produce ogni giorno negli uomini che amano il Signore.
Eleàzaro non è un pazzo. Esso si è lasciato guidare dalla più pura verità. Ma sempre la verità è follia per il mondo.
Questa verità così è manifestata da Paolo nella Prima Lettera Ai Corinzi.
Cristo infatti non mi ha mandato a battezzare, ma ad annunciare il Vangelo, non con sapienza di parola, perché non venga resa vana la croce di Cristo.
La parola della croce infatti è stoltezza per quelli che si perdono, ma per quelli che si salvano, ossia per noi, è potenza di Dio. Sta scritto infatti: Distruggerò la sapienza dei sapienti e annullerò l’intelligenza degli intelligenti.
Dov’è il sapiente? Dov’è il dotto? Dov’è il sottile ragionatore di questo mondo? Dio non ha forse dimostrato stolta la sapienza del mondo? Poiché infatti, nel disegno sapiente di Dio, il mondo, con tutta la sua sapienza, non ha conosciuto Dio, è piaciuto a Dio salvare i credenti con la stoltezza della predicazione. Mentre i Giudei chiedono segni e i Greci cercano sapienza, noi invece annunciamo Cristo crocifisso: scandalo per i Giudei e stoltezza per i pagani; ma per coloro che sono chiamati, sia Giudei che Greci, Cristo è potenza di Dio e sapienza di Dio. Infatti ciò che è stoltezza di Dio è più sapiente degli uomini, e ciò che è debolezza di Dio è più forte degli uomini (1Cor 1,17-25). 
Sempre il mondo ha in avversione le parole della fede. Esse annullano la sua falsa sapienza e stolta intelligenza. L’avversione per il mondo è sopravvivenza.
Il mondo giudico per sopravvivere non ha forza crocifisso la Sapienza divina?
30Mentre stava per morire sotto i colpi, disse tra i gemiti: «Il Signore, che possiede una santa scienza, sa bene che, potendo sfuggire alla morte, soffro nel corpo atroci dolori sotto i flagelli, ma nell’anima sopporto volentieri tutto questo per il timore di lui».
Eleàzaro ancora una volta fa professione di vera fede nel Dio dei suoi Padri.
Mentre stava per morire sotto i colpi, disse tra i gemiti: «Il Signore, che possiede una santa scienza, sa bene che, potendo sfuggire alla morte, soffro nel corpo atroci dolori sotto i flagelli, ma nell’anima sopporto volentieri tutto questo per il timore di lui».
Eleàzaro ora si appella alla santa scienza del suo Dio e Signore. Questi sa che lui avrebbe potuto sfuggire alla morte. Basta solo una sua finzione.
Lui però per amore del suo Dio, volendo vivere nel suo santo timore, ha preferito soffrire nel corpo atroci dolori sotto i flagelli.
Il corpo geme sotto i colpi dei carnefici. La sua anima invece sopporta volentieri ogni cosa per il timore del Signore.
Non c’è martirio senza la volontarietà dell’offerta del proprio corpo ai carnefici. Il discepolo di Gesù sempre deve trasformare la persecuzione in offerta volontaria della sua vita al Signore. 
Questa legge vale per ogni più piccolo momento della nostra vita. Dove tutto è per costrizione dall’esterno, tutto deve divenire per volontà dall’interno.
Questa verità così viene annunziata ai presbiteri da San Pietro.
Esorto gli anziani che sono tra voi, quale anziano come loro, testimone delle sofferenze di Cristo e partecipe della gloria che deve manifestarsi: pascete il gregge di Dio che vi è affidato, sorvegliandolo non perché costretti ma volentieri, come piace a Dio, non per vergognoso interesse, ma con animo generoso, non come padroni delle persone a voi affidate, ma facendovi modelli del gregge. E quando apparirà il Pastore supremo, riceverete la corona della gloria che non appassisce (1Pt 5,1-4). 
Tutta la vita deve essere assunta dalla volontà per farne un sacrificio gradito al Signore. È la regola della fede, della carità, della speranza. 
31In tal modo egli morì, lasciando la sua morte come esempio di nobiltà e ricordo di virtù non solo ai giovani, ma anche alla grande maggioranza della nazione.
Eleàzaro muore una morte veramente esemplare per tutti. Lui può, ma non fugge. Affronta la morte nel più alto timore di Dio, ma anche nella più alta carità verso i suoi fratelli. Non vuole che questi ricevano da lui uno scandalo.
In tal modo egli morì, lasciando la sua morte come esempio di nobiltà e ricordo di virtù non solo ai giovani, ma anche alla grande maggioranza della nazione.
Fede e carità, timore di Dio e perfetta esemplarità devono essere i perenni pilastri di ogni nostra quotidiana azione. Pensare agli effetti che ogni nostro atto produce nei fratelli deve essere vera saggezza del discepolo di Gesù.
Eleàzaro lascia al mondo intero un esempio di nobiltà e un ricordo di virtù. La sua è la morte del vero uomo di fede. 

Secondo Maccabei – Capitolo VI


[bookmark: _Toc62154713]CAPITOLO VII


[bookmark: _Toc62154714]LETTURA DEL TESTO

		1Ci fu anche il caso di sette fratelli che, presi insieme alla loro madre, furono costretti dal re, a forza di flagelli e nerbate, a cibarsi di carni suine proibite. 2Uno di loro, facendosi interprete di tutti, disse: «Che cosa cerchi o vuoi sapere da noi? Siamo pronti a morire piuttosto che trasgredire le leggi dei padri». 3Allora il re irritato comandò di mettere al fuoco teglie e caldaie. 4Appena queste divennero roventi, il re comandò di tagliare la lingua a quello che si era fatto loro portavoce, di scorticarlo e tagliargli le estremità, sotto gli occhi degli altri fratelli e della madre. 5Dopo averlo mutilato di tutte le membra, comandò di accostarlo al fuoco e di arrostirlo quando ancora respirava. Mentre il vapore si spandeva largamente tutto intorno alla teglia, gli altri si esortavano a vicenda con la loro madre a morire da forti, dicendo: 6«Il Signore Dio ci vede dall’alto e certamente avrà pietà di noi, come dichiarò Mosè nel canto che protesta apertamente con queste parole: “E dei suoi servi avrà compassione”». 
7Venuto meno il primo, allo stesso modo esponevano allo scherno il secondo e, strappatagli la pelle del capo con i capelli, gli domandavano: «Sei disposto a mangiare, prima che il tuo corpo venga straziato in ogni suo membro?». 8Egli, rispondendo nella lingua dei padri, protestava: «No». Perciò anch’egli subì gli stessi tormenti del primo. 9Giunto all’ultimo respiro, disse: «Tu, o scellerato, ci elimini dalla vita presente, ma il re dell’universo, dopo che saremo morti per le sue leggi, ci risusciterà a vita nuova ed eterna».
10Dopo costui fu torturato il terzo, che alla loro richiesta mise fuori prontamente la lingua e stese con coraggio le mani, 11dicendo dignitosamente: «Dal Cielo ho queste membra e per le sue leggi le disprezzo, perché da lui spero di riaverle di nuovo». 12Lo stesso re e i suoi dignitari rimasero colpiti dalla fierezza di questo giovane, che non teneva in nessun conto le torture.
13Fatto morire anche questo, si misero a straziare il quarto con gli stessi tormenti. 14Ridotto in fin di vita, egli diceva: «È preferibile morire per mano degli uomini, quando da Dio si ha la speranza di essere da lui di nuovo risuscitati; ma per te non ci sarà davvero risurrezione per la vita».
15Subito dopo condussero il quinto e lo torturarono. 16Ma egli, guardando il re, diceva: «Tu hai potere sugli uomini e, sebbene mortale, fai quanto ti piace; ma non credere che il nostro popolo sia stato abbandonato da Dio. 17Quanto a te, aspetta e vedrai la grandezza della sua forza, come strazierà te e la tua discendenza». 
18Dopo di lui presero il sesto che, mentre stava per morire, disse: «Non illuderti stoltamente. Noi soffriamo queste cose per causa nostra, perché abbiamo peccato contro il nostro Dio; perciò ci succedono cose che muovono a meraviglia. 19Ma tu non credere di andare impunito, dopo aver osato combattere contro Dio».
20Soprattutto la madre era ammirevole e degna di gloriosa memoria, perché, vedendo morire sette figli in un solo giorno, sopportava tutto serenamente per le speranze poste nel Signore. 21Esortava ciascuno di loro nella lingua dei padri, piena di nobili sentimenti e, temprando la tenerezza femminile con un coraggio virile, diceva loro: 22«Non so come siate apparsi nel mio seno; non io vi ho dato il respiro e la vita, né io ho dato forma alle membra di ciascuno di voi. 23Senza dubbio il Creatore dell’universo, che ha plasmato all’origine l’uomo e ha provveduto alla generazione di tutti, per la sua misericordia vi restituirà di nuovo il respiro e la vita, poiché voi ora per le sue leggi non vi preoccupate di voi stessi».
24Antioco, credendosi disprezzato e sospettando che quel linguaggio fosse di scherno, esortava il più giovane che era ancora vivo; e non solo a parole, ma con giuramenti prometteva che l’avrebbe fatto ricco e molto felice, se avesse abbandonato le tradizioni dei padri, e che l’avrebbe fatto suo amico e gli avrebbe affidato alti incarichi. 25Ma poiché il giovane non badava per nulla a queste parole, il re, chiamata la madre, la esortava a farsi consigliera di salvezza per il ragazzo. 26Esortata a lungo, ella accettò di persuadere il figlio; 27chinatasi su di lui, beffandosi del crudele tiranno, disse nella lingua dei padri: «Figlio, abbi pietà di me, che ti ho portato in seno nove mesi, che ti ho allattato per tre anni, ti ho allevato, ti ho condotto a questa età e ti ho dato il nutrimento. 28Ti scongiuro, figlio, contempla il cielo e la terra, osserva quanto vi è in essi e sappi che Dio li ha fatti non da cose preesistenti; tale è anche l’origine del genere umano. 29Non temere questo carnefice, ma, mostrandoti degno dei tuoi fratelli, accetta la morte, perché io ti possa riavere insieme con i tuoi fratelli nel giorno della misericordia».
[bookmark: OLE_LINK1]30Mentre lei ancora parlava, il giovane disse: «Che aspettate? Non obbedisco al comando del re, ma ascolto il comando della legge che è stata data ai nostri padri per mezzo di Mosè. 31Tu però, che ti sei fatto autore di ogni male contro gli Ebrei, non sfuggirai alle mani di Dio. 32Noi, in realtà, soffriamo per i nostri peccati. 33Se ora per nostro castigo e correzione il Signore vivente per breve tempo si è adirato con noi, di nuovo si riconcilierà con i suoi servi. 34Ma tu, o sacrilego e il più scellerato di tutti gli uomini, non esaltarti invano, alimentando segrete speranze, mentre alzi la mano contro i figli del Cielo, 35perché non sei ancora al sicuro dal giudizio del Dio onnipotente che vede tutto. 36Già ora i nostri fratelli, che hanno sopportato un breve tormento, per una vita eterna sono entrati in alleanza con Dio. Tu invece subirai nel giudizio di Dio il giusto castigo della tua superbia. 37Anch’io, come già i miei fratelli, offro il corpo e la vita per le leggi dei padri, supplicando Dio che presto si mostri placato al suo popolo e che tu, fra dure prove e flagelli, debba confessare che egli solo è Dio; 38con me invece e con i miei fratelli possa arrestarsi l’ira dell’Onnipotente, giustamente attirata su tutta la nostra stirpe».
39Il re, divenuto furibondo, si sfogò su di lui più crudelmente che sugli altri, sentendosi invelenito dallo scherno. 40Così anche costui passò all’altra vita puro, confidando pienamente nel Signore. 41Ultima dopo i figli, anche la madre incontrò la morte.
42Ma sia sufficiente quanto abbiamo esposto circa i pasti sacrificali e le eccessive crudeltà.


[bookmark: _Toc62154715]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO
[bookmark: _Toc62154716]Il Martirio dei sette fratelli

1Ci fu anche il caso di sette fratelli che, presi insieme alla loro madre, furono costretti dal re, a forza di flagelli e nerbate, a cibarsi di carni suine proibite.
Eleàzaro non è un caso isolato. Tutto il popolo dei Giudei veniva costretto con la forza, sotto pena di morte, ad abiurare dalla propria fede.
Ora il testo si sofferma a contemplare il caso di sette fratelli che vengono presi insieme alla loro madre e costretti a forza di flagelli e nerbate a trasgredire la santa legge del loro Dio. 
Ci fu anche il caso di sette fratelli che, presi insieme alla loro madre, furono costretti dal re, a forza di flagelli e nerbate, a cibarsi di carni suine proibite.
Questo racconto serve all’agiografo per attestare che sempre nel popolo del Signore sono esistite persone di retta ed intemerata fede.
Nella sua apparenza a volte sembra che il popolo intero sia senza fede. Certo i rinnegati e i traditori della fede ci saranno sempre. Ma anche sempre ci saranno coloro che temono il Signore e sono pronti di subire ogni supplizio per rimanere fedeli al loro Dio e Signore. 
Questa verità così ci viene annunziata dallo stesso Dio rivelandosi ad Elia.
Acab riferì a Gezabele tutto quello che Elia aveva fatto e che aveva ucciso di spada tutti i profeti. Gezabele inviò un messaggero a Elia per dirgli: «Gli dèi mi facciano questo e anche di peggio, se domani a quest’ora non avrò reso la tua vita come la vita di uno di loro». Elia, impaurito, si alzò e se ne andò per salvarsi. Giunse a Bersabea di Giuda. Lasciò là il suo servo. Egli s’inoltrò nel deserto una giornata di cammino e andò a sedersi sotto una ginestra. Desideroso di morire, disse: «Ora basta, Signore! Prendi la mia vita, perché io non sono migliore dei miei padri». Si coricò e si addormentò sotto la ginestra. Ma ecco che un angelo lo toccò e gli disse: «Àlzati, mangia!». Egli guardò e vide vicino alla sua testa una focaccia, cotta su pietre roventi, e un orcio d’acqua. Mangiò e bevve, quindi di nuovo si coricò. Tornò per la seconda volta l’angelo del Signore, lo toccò e gli disse: «Àlzati, mangia, perché è troppo lungo per te il cammino». Si alzò, mangiò e bevve. Con la forza di quel cibo camminò per quaranta giorni e quaranta notti fino al monte di Dio, l’Oreb.
Là entrò in una caverna per passarvi la notte, quand’ecco gli fu rivolta la parola del Signore in questi termini: «Che cosa fai qui, Elia?». Egli rispose: «Sono pieno di zelo per il Signore, Dio degli eserciti, poiché gli Israeliti hanno abbandonato la tua alleanza, hanno demolito i tuoi altari, hanno ucciso di spada i tuoi profeti. Sono rimasto solo ed essi cercano di togliermi la vita». Gli disse: «Esci e férmati sul monte alla presenza del Signore». Ed ecco che il Signore passò. Ci fu un vento impetuoso e gagliardo da spaccare i monti e spezzare le rocce davanti al Signore, ma il Signore non era nel vento. Dopo il vento, un terremoto, ma il Signore non era nel terremoto. Dopo il terremoto, un fuoco, ma il Signore non era nel fuoco. Dopo il fuoco, il sussurro di una brezza leggera. Come l’udì, Elia si coprì il volto con il mantello, uscì e si fermò all’ingresso della caverna. 
Ed ecco, venne a lui una voce che gli diceva: «Che cosa fai qui, Elia?». Egli rispose: «Sono pieno di zelo per il Signore, Dio degli eserciti, poiché gli Israeliti hanno abbandonato la tua alleanza, hanno demolito i tuoi altari, hanno ucciso di spada i tuoi profeti. Sono rimasto solo ed essi cercano di togliermi la vita».
Il Signore gli disse: «Su, ritorna sui tuoi passi verso il deserto di Damasco; giunto là, ungerai Cazaèl come re su Aram. Poi ungerai Ieu, figlio di Nimsì, come re su Israele e ungerai Eliseo, figlio di Safat, di Abel-Mecolà, come profeta al tuo posto. Se uno scamperà alla spada di Cazaèl, lo farà morire Ieu; se uno scamperà alla spada di Ieu, lo farà morire Eliseo. Io, poi, riserverò per me in Israele settemila persone, tutti i ginocchi che non si sono piegati a Baal e tutte le bocche che non l’hanno baciato» (1Re 19,1-18). 
Anche oggi, tempo tremendo di abiura dalla fede da parte di moltissimi, sempre ci sono queste anime nobili che temono il Signore e lo servono con obbedienza perfetta e coscienza delicata e santa.
Il popolo del Signore possiede nel suo seno una ricchezza infinita. Possiede la fede, la carità, la speranza. Possiede Dio. Esso è il vero portatore di Dio nel mondo. Possono cadere i vertici. 
Sempre nel popolo ci sarà una fiaccola che alimenterà la fede dei molti. Senza questa fiaccola, la vera fede da molto tempo si sarebbe già spenta sulla nostra terra. Grazie a questa fiaccola essa rimane sempre accesa e riscalda altra fede. 
2Uno di loro, facendosi interprete di tutti, disse: «Che cosa cerchi o vuoi sapere da noi? Siamo pronti a morire piuttosto che trasgredire le leggi dei padri».
Viene ora introdotto il primo. Costui si fa portavoce di tutti gli altri. La sua parola è decisa, ferma, convincente. Costui apre la porta al martirio di tutti gli altri. 
Uno di loro, facendosi interprete di tutti, disse: «Che cosa cerchi o vuoi sapere da noi? Siamo pronti a morire piuttosto che trasgredire le leggi dei padri».
La parola forte e risoluta del primo fratello dona forza e vigore agli altri fratelli.
La fede mai si deve vivere in modo isolato, bensì sempre in modo comunitario, insieme, sostenendoci gli uni gli altri. 
La fede sempre ha bisogno della forza dell’altro per crescere, divenire robusta, produrre buoni frutti di salvezza.
La fede sempre deve fare massa, grande massa, deve fare popolo, grande popolo, deve fare unità, comunione, solidarietà.
Quando la fede si vive in modo solitario, isolato, chiusa nel proprio cuore, facilmente essa può cadere in molte tentazioni.
Nel caso dei sette fratelli e della madre, uno risponde per tutti. Uno incoraggia tutti. Tutti si incoraggiano e si esortano a vicenda. Loro sono una cosa sola, un solo corpo, una sola massa, una sola comunità di fede.
Loro sono una fede una e indivisibile, una e compatta, una e indistruttibile, una che trova la sua forza in questa perfetta unità. 
3Allora il re irritato comandò di mettere al fuoco teglie e caldaie.
Il re, vedendo che con le parole non ottiene nulla, si irrita e ordina che si passi ai fatti. Non si retrocede con le buone, si abiurerà di certo con le cattive.
Allora il re irritato comandò di mettere al fuoco teglie e caldaie.
Teglie e caldaie era strumenti di tortura. Solo alla vista di esse, un debole nella fede avrebbe abiurato, ritrattando ogni cosa e rinnegando il suo Dio. 
4Appena queste divennero roventi, il re comandò di tagliare la lingua a quello che si era fatto loro portavoce, di scorticarlo e tagliargli le estremità, sotto gli occhi degli altri fratelli e della madre.
Ora il re vuole dare un esempio della sua crudeltà e ferocia, in modo che gli altri vengano a più saggi consigli e decidano di sottomettersi alle sue richieste.
Appena queste divennero roventi, il re comandò di tagliare la lingua a quello che si era fatto loro portavoce, di scorticarlo e tagliargli le estremità, sotto gli occhi degli altri fratelli e della madre.
Colui che aveva parlato viene seviziato per primo. Gli viene tagliata la lingua, viene scoticato e gli vengono tagliate le estremità. 
Tutta questa crudeltà viene eseguita sotto gli occhi degli altri fratelli e della madre.
Per il re questo saggio di selvaggia e feroce cattiveria sarebbe dovuta essere sufficiente. Lui sperava di non dovervi aggiungervi altro.
Invece si sbagliava. Il martirio di uno è martirio degli altri. L’unità è nella gioia e nella sofferenza. Nella fede e nella speranza. 
5Dopo averlo mutilato di tutte le membra, comandò di accostarlo al fuoco e di arrostirlo quando ancora respirava. Mentre il vapore si spandeva largamente tutto intorno alla teglia, gli altri si esortavano a vicenda con la loro madre a morire da forti, dicendo:
Il martirio del primo non è ancora finito. Ma neanche la fede degli altri è finita.
Dopo averlo mutilato di tutte le membra, comandò di accostarlo al fuoco e di arrostirlo quando ancora respirava. Mentre il vapore si spandeva largamente tutto intorno alla teglia, gli altri si esortavano a vicenda con la loro madre a morire da forti, dicendo:
Il primo viene mutilato di tutte le membra. Viene accostato al fuoco e arrostito mentre è ancora in vita. Questa la grande crudeltà del re.
Questa scena non indebolisce la fede, la fa crescere. Infatti tutti gli altri si esortavano mentre il vapore si spandeva largamente tutto intorno alla teglia.
A che cosa si esortavano? A morire da forti. Si esortavano non sa soli, ma assieme alla loro madre. 
L’esortazione nasce dalla loro fede forte, vera, perfetta. La loro è una fede matura, fondata su solide verità.  Loro conoscono Dio. 
Una fede senza vera conoscenza di Dio conduce ad una esortazione falsa. Ma se l’esortazione è falsa, anche la speranza è falsa.
Sulle speranza falsa che oggi vengono inoculate nel cuore di molti uomini ci sarebbe tanto da dire e da spiegare. 
Una cosa va però detta fin da subito. La speranza vera induce al martirio, conduce a lasciarsi uccidere per la fede. 
La speranza vera, fondata sulla fede vera, mai uccide in nome della fede. La fede vera dona la vita, mai la toglie. 
Chi toglie la vita in nome della fede è un assassino sia della fede che della vita. Chi uccide in nome di Dio, muore alla vera fede.
La vera fede conduce la persona a lasciarsi torturare per non cadere dalla fede. Mai tortura per attestare la verità della sua fede.
Questa è una fede barbara, stolta, insipiente, fondata sulla falsità di Dio e dell’uomo. È una fede disumana, contro la verità di Dio.
6«Il Signore Dio ci vede dall’alto e certamente avrà pietà di noi, come dichiarò Mosè nel canto che protesta apertamente con queste parole: “E dei suoi servi avrà compassione”». 
Questi fratelli e questa madre trovano nella parola del Signore il conforto.
«Il Signore Dio ci vede dall’alto e certamente avrà pietà di noi, come dichiarò Mosè nel canto che protesta apertamente con queste parole: “E dei suoi servi avrà compassione”». 
La pietà di Dio è una pietà sempre di salvezza e di redenzione, è una pietà di vita e di benedizione. È una pietà che innalza dove gli altri umiliano.
Leggendo il passo del Deuteronomio si può comprendere a quale pietà questi fratelli fanno riferimento, come forza per la loro fede.
Mosè andò e rivolse queste parole a tutto Israele. Disse loro: «Io oggi ho centovent’anni. Non posso più andare e venire. Il Signore inoltre mi ha detto: “Tu non attraverserai questo Giordano”. Il Signore, tuo Dio, lo attraverserà davanti a te, distruggerà davanti a te quelle nazioni, in modo che tu possa prenderne possesso. Quanto a Giosuè, egli lo attraverserà davanti a te, come il Signore ha detto. Il Signore tratterà quelle nazioni come ha trattato Sicon e Og, re degli Amorrei, e come ha trattato la loro terra, che egli ha distrutto. Il Signore le metterà in vostro potere e voi le tratterete secondo tutti gli ordini che vi ho dato. Siate forti, fatevi animo, non temete e non vi spaventate di loro, perché il Signore, tuo Dio, cammina con te; non ti lascerà e non ti abbandonerà».
Poi Mosè chiamò Giosuè e gli disse alla presenza di tutto Israele: «Sii forte e fatti animo, perché tu condurrai questo popolo nella terra che il Signore giurò ai loro padri di darvi: tu gliene darai il possesso. Il Signore stesso cammina davanti a te. Egli sarà con te, non ti lascerà e non ti abbandonerà. Non temere e non perderti d’animo!».
Mosè scrisse questa legge e la diede ai sacerdoti figli di Levi, che portavano l’arca dell’alleanza del Signore, e a tutti gli anziani d’Israele. Mosè diede loro quest’ordine: «Alla fine di ogni sette anni, al tempo dell’anno della remissione, alla festa delle Capanne, quando tutto Israele verrà a presentarsi davanti al Signore, tuo Dio, nel luogo che avrà scelto, leggerai questa legge davanti a tutto Israele, agli orecchi di tutti. Radunerai il popolo, uomini, donne, bambini e il forestiero che sarà nelle tue città, perché ascoltino, imparino a temere il Signore, vostro Dio, e abbiano cura di mettere in pratica tutte le parole di questa legge. I loro figli, che ancora non la conoscono, la udranno e impareranno a temere il Signore, vostro Dio, finché vivrete nel paese in cui voi state per entrare per prenderne possesso, attraversando il Giordano».
Il Signore disse a Mosè: «Ecco, i giorni della tua morte sono vicini. Chiama Giosuè e presentatevi nella tenda del convegno, perché io gli comunichi i miei ordini». Mosè e Giosuè andarono a presentarsi nella tenda del convegno. Il Signore apparve nella tenda in una colonna di nube, e la colonna di nube stette all’ingresso della tenda.
Il Signore disse a Mosè: «Ecco, tu stai per addormentarti con i tuoi padri. Questo popolo si alzerà e si leverà per prostituirsi con dèi stranieri nella terra dove sta per entrare. Mi abbandonerà e infrangerà l’alleanza che io ho stabilito con lui. In quel giorno, la mia ira si accenderà contro di lui: io li abbandonerò, nasconderò loro il volto e saranno divorati. Lo colpiranno malanni numerosi e angosciosi e in quel giorno dirà: “Questi mali non mi hanno forse colpito per il fatto che il mio Dio non è più in mezzo a me?”. Io, in quel giorno, nasconderò il mio volto a causa di tutto il male che avranno fatto rivolgendosi ad altri dèi.
Ora scrivete per voi questo cantico; insegnalo agli Israeliti, mettilo nella loro bocca, perché questo cantico mi sia testimone contro gli Israeliti. Quando lo avrò introdotto nel paese che ho promesso ai suoi padri con giuramento, dove scorrono latte e miele, ed egli avrà mangiato, si sarà saziato e ingrassato e poi si sarà rivolto ad altri dèi per servirli e mi avrà disprezzato e avrà infranto la mia alleanza, e quando lo avranno colpito malanni numerosi e angosciosi, allora questo cantico sarà testimone davanti a lui, poiché non sarà dimenticato dalla sua discendenza. Sì, conosco i pensieri da lui concepiti già oggi, prima ancora che io lo abbia introdotto nella terra che ho promesso con giuramento». Mosè scrisse quel giorno questo cantico e lo insegnò agli Israeliti.
Poi comunicò i suoi ordini a Giosuè, figlio di Nun, e gli disse: «Sii forte e coraggioso, poiché tu introdurrai gli Israeliti nella terra che ho giurato di dar loro, e io sarò con te».
Quando Mosè ebbe finito di scrivere su un libro tutte le parole di questa legge, ordinò ai leviti che portavano l’arca dell’alleanza del Signore: «Prendete questo libro della legge e mettetelo a fianco dell’arca dell’alleanza del Signore, vostro Dio. Vi rimanga come testimone contro di te, perché io conosco la tua ribellione e la durezza della tua cervice. Se fino ad oggi, mentre vivo ancora in mezzo a voi, siete stati ribelli contro il Signore, quanto più lo sarete dopo la mia morte!
Radunate presso di me tutti gli anziani delle vostre tribù e i vostri scribi; io farò udire loro queste parole e prenderò a testimoni contro di loro il cielo e la terra. So infatti che, dopo la mia morte, voi certo vi corromperete e vi allontanerete dalla via che vi ho detto di seguire. La sventura vi colpirà negli ultimi giorni, perché avrete fatto ciò che è male agli occhi del Signore, provocandolo a sdegno con l’opera delle vostre mani». Poi Mosè pronunciò innanzi a tutta l’assemblea d’Israele le parole di questo cantico, fino all’ultima: (Dt 31,1-30). 
«Udite, o cieli: io voglio parlare.  Ascolti la terra le parole della mia bocca! Scorra come pioggia la mia dottrina,  stilli come rugiada il mio dire; come pioggia leggera sul verde,  come scroscio sull'erba. Voglio proclamare il nome del Signore: magnificate il nostro Dio! Egli è la Roccia: perfette le sue opere,  giustizia tutte le sue vie; è un Dio fedele e senza malizia, egli è giusto e retto.
Prevaricano contro di lui:  non sono suoi figli, per le loro macchie,  generazione tortuosa e perversa. Così tu ripaghi il Signore,  popolo stolto e privo di saggezza?  Non è lui il padre che ti ha creato,  che ti ha fatto e ti ha costituito?  Ricorda i giorni del tempo antico,  medita gli anni lontani.  Interroga tuo padre e te lo racconterà,  i tuoi vecchi e te lo diranno. Quando l’Altissimo divideva le nazioni,  quando separava i figli dell’uomo,  egli stabilì i confini dei popoli  secondo il numero dei figli d’Israele. Perché porzione del Signore è il suo popolo,  Giacobbe sua parte di eredità. Egli lo trovò in una terra deserta,  in una landa di ululati solitari.  Lo circondò, lo allevò,  lo custodì come la pupilla del suo occhio. Come un’aquila che veglia la sua nidiata,  che vola sopra i suoi nati, egli spiegò le ali e lo prese,  lo sollevò sulle sue ali. Il Signore, lui solo lo ha guidato, non c’era con lui alcun dio straniero. Lo fece salire sulle alture della terra  e lo nutrì con i prodotti della campagna;  gli fece succhiare miele dalla rupe  e olio dalla roccia durissima, panna di mucca e latte di pecora  insieme con grasso di agnelli,  arieti di Basan e capri,  fior di farina di frumento  e sangue di uva, che bevevi spumeggiante.
Iesurùn si è ingrassato e ha recalcitrato,  – sì, ti sei ingrassato, impinguato, rimpinzato –  e ha respinto il Dio che lo aveva fatto,  ha disprezzato la Roccia, sua salvezza. Lo hanno fatto ingelosire con dèi stranieri e provocato all’ira con abomini. Hanno sacrificato a dèmoni che non sono Dio,  a dèi che non conoscevano,  nuovi, venuti da poco,  che i vostri padri non avevano temuto. La Roccia, che ti ha generato, tu hai trascurato;  hai dimenticato il Dio che ti ha procreato! 
Ma il Signore ha visto e ha disdegnato con ira i suoi figli e le sue figlie. Ha detto: “Io nasconderò loro il mio volto;  vedrò quale sarà la loro fine.  Sono una generazione perfida,  sono figli infedeli. Mi resero geloso con ciò che non è Dio,  mi irritarono con i loro idoli vani;  io li renderò gelosi con uno che non è popolo,  li irriterò con una nazione stolta. Un fuoco si è acceso nella mia collera e brucerà fino alla profondità degl’inferi;  divorerà la terra e il suo prodotto  e incendierà le radici dei monti. Accumulerò sopra di loro i malanni;  le mie frecce esaurirò contro di loro. Saranno estenuati dalla fame,  divorati dalla febbre e da peste dolorosa. Il dente delle belve manderò contro di loro,  con il veleno dei rettili che strisciano nella polvere. Di fuori la spada li priverà dei figli,  dentro le case li ucciderà lo spavento.  Periranno insieme il giovane e la vergine, il lattante e l’uomo canuto.
Io ho detto: Li voglio disperdere,  cancellarne tra gli uomini il ricordo, se non temessi l’arroganza del nemico. Non si ingannino i loro avversari;  non dicano: La nostra mano ha vinto,  non è il Signore che ha operato tutto questo! Sono un popolo insensato  e in essi non c’è intelligenza: se fossero saggi, capirebbero,  rifletterebbero sulla loro fine. Come può un uomo solo inseguirne mille o due soli metterne in fuga diecimila?  Non è forse perché la loro Roccia li ha venduti,  il Signore li ha consegnati? Perché la loro roccia non è come la nostra  e i nostri nemici ne sono giudici. La loro vite è dal ceppo di Sòdoma,  dalle piantagioni di Gomorra.  La loro uva è velenosa,  ha grappoli amari. Tossico di serpenti è il loro vino,  micidiale veleno di vipere. Non è questo nascosto presso di me,  sigillato nei miei forzieri?
Mia sarà la vendetta e il castigo,  quando vacillerà il loro piede!  Sì, vicino è il giorno della loro rovina  e il loro destino si affretta a venire”. Perché il Signore farà giustizia al suo popolo  e dei suoi servi avrà compassione;  quando vedrà che ogni forza è svanita e non è rimasto né schiavo né libero. Allora dirà: “Dove sono i loro dèi,  la roccia in cui cercavano rifugio, quelli che mangiavano il grasso dei loro sacrifici,  che bevevano il vino delle loro libagioni? Sorgano ora e vi soccorrano,  siano il riparo per voi!
Ora vedete che io, io lo sono  e nessun altro è dio accanto a me.  Sono io che do la morte e faccio vivere;  io percuoto e io guarisco,  e nessuno può liberare dalla mia mano. Alzo la mano verso il cielo  e dico: Per la mia vita, per sempre: quando avrò affilato la folgore della mia spada  e la mia mano inizierà il giudizio,  farò vendetta dei miei avversari,  ripagherò i miei nemici. Inebrierò di sangue le mie frecce,  si pascerà di carne la mia spada,  del sangue dei cadaveri e dei prigionieri, delle teste dei condottieri nemici!”. Esultate, o nazioni, per il suo popolo,  perché egli vendicherà il sangue dei suoi servi;  volgerà la vendetta contro i suoi avversari  e purificherà la sua terra e il suo popolo».
Mosè venne con Giosuè, figlio di Nun, e pronunciò agli orecchi del popolo tutte le parole di questo cantico.
Quando Mosè ebbe finito di pronunciare tutte queste parole davanti a tutto Israele, disse loro: «Ponete nella vostra mente tutte le parole che io oggi uso come testimonianza contro di voi. Le prescriverete ai vostri figli, perché cerchino di eseguire tutte le parole di questa legge. Essa infatti non è una parola senza valore per voi; anzi è la vostra vita. Per questa parola passerete lunghi giorni nel paese in cui state per entrare per prenderne possesso, attraversando il Giordano».
In quello stesso giorno il Signore disse a Mosè: «Sali su questo monte degli Abarìm, sul monte Nebo, che è nella terra di Moab, di fronte a Gerico, e contempla la terra di Canaan, che io do in possesso agli Israeliti. Muori sul monte sul quale stai per salire e riunisciti ai tuoi antenati, come Aronne tuo fratello è morto sul monte Or ed è stato riunito ai suoi antenati, perché siete stati infedeli verso di me in mezzo agli Israeliti alle acque di Merìba di Kades, nel deserto di Sin, e non avete manifestato la mia santità in mezzo agli Israeliti. Tu vedrai la terra davanti a te, ma là, nella terra che io sto per dare agli Israeliti, tu non entrerai!» (Dt 32,1-52). 
Si tratta di una compassione che sarà di salvezza per tutto il popolo. Essi attesteranno la verità della loro fede nel loro Signore e Dio e il Signore per questa loro fede avrà compassione per tutto il popolo.
Mia sarà la vendetta e il castigo,  quando vacillerà il loro piede!  Sì, vicino è il giorno della loro rovina  e il loro destino si affretta a venire”. Perché il Signore farà giustizia al suo popolo  e dei suoi servi avrà compassione;  quando vedrà che ogni forza è svanita e non è rimasto né schiavo né libero.
Questi sette fratelli e questa madre vivono il martirio come vero strumento, vera via di redenzione per tutto il loro popolo. 
7Venuto meno il primo, allo stesso modo esponevano allo scherno il secondo e, strappatagli la pelle del capo con i capelli, gli domandavano: «Sei disposto a mangiare, prima che il tuo corpo venga straziato in ogni suo membro?».
Ora è il turno del secondo. Anche questi viene esposto allo stesso scherno.
Venuto meno il primo, allo stesso modo esponevano allo scherno il secondo e, strappatagli la pelle del capo con i capelli, gli domandavano: «Sei disposto a mangiare, prima che il tuo corpo venga straziato in ogni suo membro?».
A costui gli strappano la pelle del capo con i capelli. Viene scotennato.
Hanno anche l’ardire di chiedergli se è disposto a mangiare, prima che il suo corpo venga straziato in ogni membro.
La risposta è immediata. Anche questo secondo fratello sceglie la morte per avere salva la fede. Dona il suo corpo per la sua fede. 
8Egli, rispondendo nella lingua dei padri, protestava: «No». Perciò anch’egli subì gli stessi tormenti del primo.
La sua risposta è un no secco, istantaneo, senza alcun tentennamento.
Egli, rispondendo nella lingua dei padri, protestava: «No». Perciò anch’egli subì gli stessi tormenti del primo.
Il suo no gli procura gli stessi tormenti del fratello, martirizzato prima di lui.
9Giunto all’ultimo respiro, disse: «Tu, o scellerato, ci elimini dalla vita presente, ma il re dell’universo, dopo che saremo morti per le sue leggi, ci risusciterà a vita nuova ed eterna».
Questo secondo fratello introduce nella sua fede una verità nuovissima: la risurrezione della carne. Il Signore darà nuovamente vita al loro corpo.
Giunto all’ultimo respiro, disse: «Tu, o scellerato, ci elimini dalla vita presente, ma il re dell’universo, dopo che saremo morti per le sue leggi, ci risusciterà a vita nuova ed eterna».
Già nell’Antico Testamento questa verità iniziava a far strada, anche se in modo misterioso, arcano.
Il primo modo misterioso, arcano, altamente simbolico è quello annunziato da Ezechiele nella sua profezia delle ossa aride. 
La mano del Signore fu sopra di me e il Signore mi portò fuori in spirito e mi depose nella pianura che era piena di ossa; mi fece passare accanto a esse da ogni parte. Vidi che erano in grandissima quantità nella distesa della valle e tutte inaridite. Mi disse: «Figlio dell’uomo, potranno queste ossa rivivere?». Io risposi: «Signore Dio, tu lo sai». Egli mi replicò: «Profetizza su queste ossa e annuncia loro: “Ossa inaridite, udite la parola del Signore. Così dice il Signore Dio a queste ossa: Ecco, io faccio entrare in voi lo spirito e rivivrete. Metterò su di voi i nervi e farò crescere su di voi la carne, su di voi stenderò la pelle e infonderò in voi lo spirito e rivivrete. Saprete che io sono il Signore”». Io profetizzai come mi era stato ordinato; mentre profetizzavo, sentii un rumore e vidi un movimento fra le ossa, che si accostavano l’uno all’altro, ciascuno al suo corrispondente. Guardai, ed ecco apparire sopra di esse i nervi; la carne cresceva e la pelle le ricopriva, ma non c’era spirito in loro. Egli aggiunse: «Profetizza allo spirito, profetizza, figlio dell’uomo, e annuncia allo spirito: “Così dice il Signore Dio: Spirito, vieni dai quattro venti e soffia su questi morti, perché rivivano”». Io profetizzai come mi aveva comandato e lo spirito entrò in essi e ritornarono in vita e si alzarono in piedi; erano un esercito grande, sterminato.
Mi disse: «Figlio dell’uomo, queste ossa sono tutta la casa d’Israele. Ecco, essi vanno dicendo: “Le nostre ossa sono inaridite, la nostra speranza è svanita, noi siamo perduti”. Perciò profetizza e annuncia loro: “Così dice il Signore Dio: Ecco, io apro i vostri sepolcri, vi faccio uscire dalle vostre tombe, o popolo mio, e vi riconduco nella terra d’Israele. Riconoscerete che io sono il Signore, quando aprirò le vostre tombe e vi farò uscire dai vostri sepolcri, o popolo mio. Farò entrare in voi il mio spirito e rivivrete; vi farò riposare nella vostra terra. Saprete che io sono il Signore. L’ho detto e lo farò”». Oracolo del Signore Dio (Ez 37,1-14).
Ancora più misteriosa è la profezia del Salmo che annuncia la non corruzione nella tomba del Messia di Dio.
Proteggimi, o Dio: in te mi rifugio. Ho detto al Signore: «Il mio Signore sei tu, solo in te è il mio bene». Agli idoli del paese, agli dèi potenti andava tutto il mio favore. Moltiplicano le loro pene quelli che corrono dietro a un dio straniero. Io non spanderò le loro libagioni di sangue, né pronuncerò con le mie labbra i loro nomi. Il Signore è mia parte di eredità e mio calice: nelle tue mani è la mia vita. Per me la sorte è caduta su luoghi deliziosi: la mia eredità è stupenda. Benedico il Signore che mi ha dato consiglio; anche di notte il mio animo mi istruisce. Io pongo sempre davanti a me il Signore, sta alla mia destra, non potrò vacillare. Per questo gioisce il mio cuore ed esulta la mia anima; anche il mio corpo riposa al sicuro, perché non abbandonerai la mia vita negli inferi, né lascerai che il tuo fedele veda la fossa. Mi indicherai il sentiero della vita, gioia piena alla tua presenza, dolcezza senza fine alla tua destra. (Sal 16 (15) 1-11).  
Nei profeti Daniele e Malachia si parla di vita eterna, ma anche di morte alla luce e alla pace con il Signore. Non è chiara però la verità sulla risurrezione dei corpi, anche se si parla di un risveglio. 
Ora, in quel tempo, sorgerà Michele, il gran principe, che vigila sui figli del tuo popolo. Sarà un tempo di angoscia, come non c’era stata mai dal sorgere delle nazioni fino a quel tempo; in quel tempo sarà salvato il tuo popolo, chiunque si troverà scritto nel libro.
Molti di quelli che dormono nella regione della polvere si risveglieranno: gli uni alla vita eterna e gli altri alla vergogna e per l’infamia eterna. I saggi risplenderanno come lo splendore del firmamento; coloro che avranno indotto molti alla giustizia risplenderanno come le stelle per sempre. Ora tu, Daniele, chiudi queste parole e sigilla questo libro, fino al tempo della fine: allora molti lo scorreranno e la loro conoscenza sarà accresciuta (Dn 12,1-4).
Duri sono i vostri discorsi contro di me – dice il Signore – e voi andate dicendo: «Che cosa abbiamo detto contro di te?». Avete affermato: «È inutile servire Dio: che vantaggio abbiamo ricevuto dall’aver osservato i suoi comandamenti o dall’aver camminato in lutto davanti al Signore degli eserciti? Dobbiamo invece proclamare beati i superbi che, pur facendo il male, si moltiplicano e, pur provocando Dio, restano impuniti». Allora parlarono tra loro i timorati di Dio. Il Signore porse l’orecchio e li ascoltò: un libro di memorie fu scritto davanti a lui per coloro che lo temono e che onorano il suo nome. Essi diverranno – dice il Signore degli eserciti – la mia proprietà particolare nel giorno che io preparo. Avrò cura di loro come il padre ha cura del figlio che lo serve. Voi allora di nuovo vedrete la differenza fra il giusto e il malvagio, fra chi serve Dio e chi non lo serve.
Ecco infatti: sta per venire il giorno rovente come un forno. Allora tutti i superbi e tutti coloro che commettono ingiustizia saranno come paglia; quel giorno, venendo, li brucerà – dice il Signore degli eserciti – fino a non lasciar loro né radice né germoglio. Per voi, che avete timore del mio nome, sorgerà con raggi benefici il sole di giustizia e voi uscirete saltellanti come vitelli dalla stalla. Calpesterete i malvagi ridotti in cenere sotto le piante dei vostri piedi nel giorno che io preparo, dice il Signore degli eserciti (Mal 3,13-21).
Questo testo invece è chiarissimo. Esso afferma con tutta chiarezza di verità e di luce santa la risurrezione dei corpi, cioè il ritorno alla vita.
A questo testo manca ancora la chiarezza di San Paolo, ma questi aveva la verità del Corpo glorioso e spirituale di Gesù Signore. 
Vi proclamo poi, fratelli, il Vangelo che vi ho annunciato e che voi avete ricevuto, nel quale restate saldi e dal quale siete salvati, se lo mantenete come ve l’ho annunciato. A meno che non abbiate creduto invano!
A voi infatti ho trasmesso, anzitutto, quello che anch’io ho ricevuto, cioè che Cristo morì per i nostri peccati secondo le Scritture e che fu sepolto e che è risorto il terzo giorno secondo le Scritture e che apparve a Cefa e quindi ai Dodici.
In seguito apparve a più di cinquecento fratelli in una sola volta: la maggior parte di essi vive ancora, mentre alcuni sono morti. Inoltre apparve a Giacomo, e quindi a tutti gli apostoli. Ultimo fra tutti apparve anche a me come a un aborto. Io infatti sono il più piccolo tra gli apostoli e non sono degno di essere chiamato apostolo perché ho perseguitato la Chiesa di Dio. Per grazia di Dio, però, sono quello che sono, e la sua grazia in me non è stata vana. Anzi, ho faticato più di tutti loro, non io però, ma la grazia di Dio che è con me. Dunque, sia io che loro, così predichiamo e così avete creduto.
Ora, se si annuncia che Cristo è risorto dai morti, come possono dire alcuni tra voi che non vi è risurrezione dei morti? Se non vi è risurrezione dei morti, neanche Cristo è risorto! Ma se Cristo non è risorto, vuota allora è la nostra predicazione, vuota anche la vostra fede. Noi, poi, risultiamo falsi testimoni di Dio, perché contro Dio abbiamo testimoniato che egli ha risuscitato il Cristo mentre di fatto non lo ha risuscitato, se è vero che i morti non risorgono. Se infatti i morti non risorgono, neanche Cristo è risorto; ma se Cristo non è risorto, vana è la vostra fede e voi siete ancora nei vostri peccati. Perciò anche quelli che sono morti in Cristo sono perduti. Se noi abbiamo avuto speranza in Cristo soltanto per questa vita, siamo da commiserare più di tutti gli uomini.
Ora, invece, Cristo è risorto dai morti, primizia di coloro che sono morti. Perché, se per mezzo di un uomo venne la morte, per mezzo di un uomo verrà anche la risurrezione dei morti. Come infatti in Adamo tutti muoiono, così in Cristo tutti riceveranno la vita. Ognuno però al suo posto: prima Cristo, che è la primizia; poi, alla sua venuta, quelli che sono di Cristo. Poi sarà la fine, quando egli consegnerà il regno a Dio Padre, dopo avere ridotto al nulla ogni Principato e ogni Potenza e Forza. È necessario infatti che egli regni finché non abbia posto tutti i nemici sotto i suoi piedi. L’ultimo nemico a essere annientato sarà la morte, perché ogni cosa ha posto sotto i suoi piedi. Però, quando dice che ogni cosa è stata sottoposta, è chiaro che si deve eccettuare Colui che gli ha sottomesso ogni cosa. E quando tutto gli sarà stato sottomesso, anch’egli, il Figlio, sarà sottomesso a Colui che gli ha sottomesso ogni cosa, perché Dio sia tutto in tutti.
Altrimenti, che cosa faranno quelli che si fanno battezzare per i morti? Se davvero i morti non risorgono, perché si fanno battezzare per loro? E perché noi ci esponiamo continuamente al pericolo? Ogni giorno io vado incontro alla morte, come è vero che voi, fratelli, siete il mio vanto in Cristo Gesù, nostro Signore! Se soltanto per ragioni umane io avessi combattuto a Èfeso contro le belve, a che mi gioverebbe? Se i morti non risorgono, mangiamo e beviamo, perché domani moriremo. Non lasciatevi ingannare: «Le cattive compagnie corrompono i buoni costumi». Tornate in voi stessi, come è giusto, e non peccate! Alcuni infatti dimostrano di non conoscere Dio; ve lo dico a vostra vergogna.
Ma qualcuno dirà: «Come risorgono i morti? Con quale corpo verranno?». Stolto! Ciò che tu semini non prende vita, se prima non muore. Quanto a ciò che semini, non semini il corpo che nascerà, ma un semplice chicco di grano o di altro genere. E Dio gli dà un corpo come ha stabilito, e a ciascun seme il proprio corpo. Non tutti i corpi sono uguali: altro è quello degli uomini e altro quello degli animali; altro quello degli uccelli e altro quello dei pesci. Vi sono corpi celesti e corpi terrestri, ma altro è lo splendore dei corpi celesti, altro quello dei corpi terrestri. Altro è lo splendore del sole, altro lo splendore della luna e altro lo splendore delle stelle. Ogni stella infatti differisce da un’altra nello splendore. Così anche la risurrezione dei morti: è seminato nella corruzione, risorge nell’incorruttibilità; è seminato nella miseria, risorge nella gloria; è seminato nella debolezza, risorge nella potenza; è seminato corpo animale, risorge corpo spirituale.
Se c’è un corpo animale, vi è anche un corpo spirituale. Sta scritto infatti che il primo uomo, Adamo, divenne un essere vivente, ma l’ultimo Adamo divenne spirito datore di vita. Non vi fu prima il corpo spirituale, ma quello animale, e poi lo spirituale. Il primo uomo, tratto dalla terra, è fatto di terra; il secondo uomo viene dal cielo. Come è l’uomo terreno, così sono quelli di terra; e come è l’uomo celeste, così anche i celesti. E come eravamo simili all’uomo terreno, così saremo simili all’uomo celeste. Vi dico questo, o fratelli: carne e sangue non possono ereditare il regno di Dio, né ciò che si corrompe può ereditare l’incorruttibilità.
Ecco, io vi annuncio un mistero: noi tutti non moriremo, ma tutti saremo trasformati, in un istante, in un batter d’occhio, al suono dell’ultima tromba. Essa infatti suonerà e i morti risorgeranno incorruttibili e noi saremo trasformati. È necessario infatti che questo corpo corruttibile si vesta d’incorruttibilità e questo corpo mortale si vesta d’immortalità. Quando poi questo corpo corruttibile si sarà vestito d’incorruttibilità e questo corpo mortale d’immortalità, si compirà la parola della Scrittura: La morte è stata inghiottita nella vittoria. Dov’è, o morte, la tua vittoria? Dov’è, o morte, il tuo pungiglione? Il pungiglione della morte è il peccato e la forza del peccato è la Legge. Siano rese grazie a Dio, che ci dà la vittoria per mezzo del Signore nostro Gesù Cristo! Perciò, fratelli miei carissimi, rimanete saldi e irremovibili, progredendo sempre più nell’opera del Signore, sapendo che la vostra fatica  non è vana nel Signore (1Cor 15,1-58). 
Al testo dei Maccabei manca la modalità della risurrezione dei corpi, ma non la verità di essa. Ora sappiamo che i corpi risusciteranno a vita nuova ed eterna.
È questa la più alta acquisizione di verità dell’Antico Testamento in ordine alla nostra antropologia.
10Dopo costui fu torturato il terzo, che alla loro richiesta mise fuori prontamente la lingua e stese con coraggio le mani,
Ora è il turno del terzo fratello. Anche lui mette fuori prontamente la lingua. 
Dopo costui fu torturato il terzo, che alla loro richiesta mise fuori prontamente la lingua e stese con coraggio le mani…
Questi mette fuori la lingua e tende le mani, perché venga recise. Questo terzo fratello non ha paura di morire per la legge del Signore. 
11dicendo dignitosamente: «Dal Cielo ho queste membra e per le sue leggi le disprezzo, perché da lui spero di riaverle di nuovo».
Anche questo terzo fratello prima di morire confessa la sua fede nella risurrezione. Dice questa verità con grande dignità.
Dicendo dignitosamente: «Dal Cielo ho queste membra e per le sue leggi le disprezzo, perché da lui spero di riaverle di nuovo».
Lui ha ricevuto da Dio il suo corpo. Per la legge del suo Dio lo disprezza. Lo offre al carnefice perché faccia di esso ciò che gli pare meglio.
Lo disprezza, ma nella certezza della fede, che lo riavrà di nuovo. La sua è una speranza certa, sicura. La sua speranza è la sua fede.
Sul disprezzo del corpo o delle proprie membra ricevute da Dio, vi è una verità annunziata dalla Lettera agli Ebrei, su Gesù Signore che nerita di essere ricordata. 
Anche noi dunque, circondati da tale moltitudine di testimoni, avendo deposto tutto ciò che è di peso e il peccato che ci assedia, corriamo con perseveranza nella corsa che ci sta davanti, tenendo fisso lo sguardo su Gesù, colui che dà origine alla fede e la porta a compimento. Egli, di fronte alla gioia che gli era posta dinanzi, si sottopose alla croce, disprezzando il disonore, e siede alla destra del trono di Dio. Pensate attentamente a colui che ha sopportato contro di sé una così grande ostilità dei peccatori, perché non vi stanchiate perdendovi d’animo. Non avete ancora resistito fino al sangue nella lotta contro il peccato 5e avete già dimenticato l’esortazione a voi rivolta come a figli: Figlio mio, non disprezzare la correzione del Signore e non ti perdere d’animo quando sei ripreso da lui; perché il Signore corregge colui che egli ama e percuote chiunque riconosce come figlio.  
È per la vostra correzione che voi soffrite! Dio vi tratta come figli; e qual è il figlio che non viene corretto dal padre? Se invece non subite correzione, mentre tutti ne hanno avuto la loro parte, siete illegittimi, non figli! Del resto noi abbiamo avuto come educatori i nostri padri terreni e li abbiamo rispettati; non ci sottometteremo perciò molto di più al Padre celeste, per avere la vita? Costoro infatti ci correggevano per pochi giorni, come sembrava loro; Dio invece lo fa per il nostro bene, allo scopo di farci partecipi della sua santità. Certo, sul momento, ogni correzione non sembra causa di gioia, ma di tristezza; dopo, però, arreca un frutto di pace e di giustizia a quelli che per suo mezzo sono stati addestrati (Eb 12,1-11). 
Gesù non disprezza il suo corpo, le sue membra. Disprezza l’ignominia, il disonore. Disprezza la gloria mondana e terrena. 
12Lo stesso re e i suoi dignitari rimasero colpiti dalla fierezza di questo giovane, che non teneva in nessun conto le torture.
Il comportamento di questo terzo fratello colpisce il re e i suoi dignitari.
Lo stesso re e i suoi dignitari rimasero colpiti dalla fierezza di questo giovane, che non teneva in nessun conto le torture.
Costoro non si aspettavano di vedere un giovane così fiero dinanzi al martirio, da non tenere in nessun contro le torture.
Ma è proprio questa la forza dei martiri. Questa forza non viene dalla carne. Viene dal Cielo. Viene da Dio. Viene dal suo Santo Spirito. Si attinge nella preghiera. La preghiera è vera via per attingere ogni forza per resiste ad ogni tormento e ad ogni martirio. 
13Fatto morire anche questo, si misero a straziare il quarto con gli stessi tormenti.
Ora è il turno del quarto fratello. Anche costui viene straziato allo stesso modo dei suoi fratelli che sono già morti.
Fatto morire anche questo, si misero a straziare il quarto con gli stessi tormenti.
La crudeltà del re è grande. Più grande ancora è la fierezza di questi sette fratelli. Per nulla si lasciano intimorire dalla tortura e dai flagelli. 
14Ridotto in fin di vita, egli diceva: «È preferibile morire per mano degli uomini, quando da Dio si ha la speranza di essere da lui di nuovo risuscitati; ma per te non ci sarà davvero risurrezione per la vita».
Questo quarto fratello alla verità della risurrezione, ne aggiunge una nuova. Vi è differenza presso Dio, nella risurrezione dell’ultimo giorno, tra il carnefice e la vittima, tra il martire e colui che provoca il martirio.
Ridotto in fin di vita, egli diceva: «È preferibile morire per mano degli uomini, quando da Dio si ha la speranza di essere da lui di nuovo risuscitati; ma per te non ci sarà davvero risurrezione per la vita».
Vi è una risurrezione per la vita e una risurrezione per la morte. Vita eterna e morte eterna saranno: la prima per chi ha osservato la legge del Signore  subendo anche il martirio, la seconda sarà per quanti hanno ignorato il bene e si sono consegnati al male.
Oggi è questa verità che non viene più insegnata. Ma se questa verità non vien più insegnata, tutta la Scrittura perde significato. Tutto il mistero della redenzione non ha più alcun senso. 
Purtroppo noi teologi giochiamo al massacro della verità rivelata del Signore. Abbiamo deciso di distruggerla, senza alcuna possibilità perché si possa riprendere. Siamo divenuti stolti ed insipienti.
15Subito dopo condussero il quinto e lo torturarono.
Ora è il turno del quinto fratello. Anche per lui è giunto il momento della tortura.
Subito dopo condussero il quinto e lo torturarono.
Il re non si arrende. In cuor suo spera che qualcuno desista e ceda. Sarebbe questa per lui una grande vittoria. Invece viene sconfitto ogni volta.
Per lui non c’è speranza. La sconfitta è sempre dinanzi ai suoi occhi. 
16Ma egli, guardando il re, diceva: «Tu hai potere sugli uomini e, sebbene mortale, fai quanto ti piace; ma non credere che il nostro popolo sia stato abbandonato da Dio.
Questo quinto fratello abbozza una teologia della storia. Non è una teologia della storia completa, perché si tratta di pochissime frasi. Questo però basta per orientarci a leggere la storia in un modo anziché in un altro, in visione di fede e non in maniera puramente immanente.
Ma egli, guardando il re, diceva: «Tu hai potere sugli uomini e, sebbene mortale, fai quanto ti piace; ma non credere che il nostro popolo sia stato abbandonato da Dio.
Vi sono in questa frase di risposta tre verità che vanno esaminate con sapienza e intelligenza di rivelazione, di saggezza di Spirito Santo.
Prima verità: Tu hai potere sugli uomini. È verità. Un re deve esercitare il suo potere sugli uomini. Ma di quale potere si tratta?
Il potere del re è solo nel fare il più grande bene ad ogni suo suddito. 
Per questo egli è stato costituito, viene costituito: per il più grande bene di ogni suo suddito. Nessun suddito deve essere escluso dal più grande bene.
La ricerca del più grande bene per tutti, obbliga il re ad esercitare un potere di coercizione verso tutti coloro che non lavorano per il più grande bene degli altri, bensì per il male, spesso anche per il più grande male.
Il re non ha il potere di fare il male. Non il potere di torturare. Non ha il potere di fare abiurare con la violenza i suoi sudditi.
Questo potere non gli è mai stato conferito. È un potere abusivo. È un uscire fuori dal limite che Dio gli ha imposto.
Seconda verità: Sebbene mortale, fai quanto ti piace. Nessun mortale può fare quanto gli piace.  Quanto gli viene in mente. 
Ogni mortale è soggetto ad un’autorità superiore immortale. Questa autorità ha un solo nome: Dio.
Nessun mortale potrà mai emanciparsi da Dio. È da Dio per costituzione ontologica. È da Dio per natura e per volontà.
Ogni mortale deve agire rispettando la volontà superiore di Dio, qual quale dipende, anche se è re.
Questo quinti fratello sta dicendo al re che lui non si sta comportando da vero re. Un vero re è sempre obbediente a Dio. Sempre riceve la sua autorità da Dio.
Un vero re non agisce secondo il suo cuore, ma sempre secondo gli ordini ricevuti dal suo Dio e Signore.
Il fondamento di ogni legge non è mai nell’uomo, esso è sempre in Dio che lo si deve stabilire, trovare, edificare, innalzare, costruire. 
Terza verità: Ma non credere che il nostro popolo sia stato abbandonato da Dio.
Questa terza verità è ancora più illuminante. Tu, o re, puoi fare qualcosa contro il popolo del Signore, del Dio vivo e vero, perché Lui ci ha lasciato per un solo istante nelle tue mani. Ti ha messo alla prova. Ha voluto vedere il tuo comportamento. Ha voluto saggiare il tuo cuore.
Ma Lui non ci ha abbandonato per sempre. Quando Lui ritornerà, e ritornerà subito, sappia che dovrai rendergli conto di questa tua opera malvagia.
Il potere sui figli del Signore dura un istante. Dura il tempo della prova. La prova è duplice. Essa riguarda la fedeltà del vero adoratore e la malvagità di chi non conosce il vero Dio e per questo perseguita i suoi fedeli.
Ora Dio sta vedendo che noi siamo fedeli al suo patto, alla sua alleanza, ai suoi comandamenti. Ma sta anche vedendo che tu non sei fedele alle leggi che regolano i doveri di un vero re. Tu gli dovrai rendere conto subito. All’istante.
Quando Lui ritornerà constaterà la nostra fedeltà e ci libererà da te. Vedrà anche la tua infedeltà e si libererà di te.
Questa è vera teologia della storia. Vera legge alla luce della quale la storia dovrà essere sempre sviluppato, posta in essere.
Dio è il Signore e solo Lui. Dio è la fonte, il principio di ogni legge e solo Lui. Dio mette alla prova i suoi sudditi e quanti non lo sono.
Mette i suoi sudditi alla prova della fedeltà fino al martirio. Mette quanti non sono suoi sudditi alla prova dell’obbedienza alla legge che deve regolare i rapporti tra gli uomini, che devono essere stabiliti solo sulla legge del bene.
A nessun uomo è stata data da Dio facoltà di fare il male. Ogni uomo per legge di natura e di fede è chiamato solo a fare il più grande bene.
17Quanto a te, aspetta e vedrai la grandezza della sua forza, come strazierà te e la tua discendenza». 
Questo versetto fonda il giudizio di Dio nel tempo, nella storia, mentre siamo in vita oggi sulla nostra terra. Fonda il giudizio sul presente.
Quanto a te, aspetta e vedrai la grandezza della sua forza, come strazierà te e la tua discendenza». 
Finito il tempo della prova per me e per te – questo è il significato della parola del quinto fratello – il Signore verrà, ti scalderà dal suo trono, strazierà te e la tua discendenza.  Non avrai alcun futuro terreno.
Tu hai scalzato noi dalla vita con malvagio arbitrio, il Signore scalzerà te dalla terra per il suo giusto e vero giudizio. 
Devi solo aspettare il suo ritorno, perché di certo ritornerà ad avere pietà e cura, misericordia e salvezza per il suo popolo. 
Oggi noi tutti adoriamo un Dio non Dio, un idolo. Adoriamo un Dio senza alcuna Signoria di giudizio nel tempo e nell’eternità.
Adoriamo un Dio che è stato incarcerato dall’uomo nel suo Paradiso. Dio, il nostro Dio, il Dio vivo e vero, non  il Dio dell’eternità, del Paradiso, ma è il Dio del presente, il Dio della storia, il Dio della vita.
Questa verità va affermata con tutta l’energia possibile.  Chi non grida questa verità, è adoratore di un idolo. 
18Dopo di lui presero il sesto che, mentre stava per morire, disse: «Non illuderti stoltamente. Noi soffriamo queste cose per causa nostra, perché abbiamo peccato contro il nostro Dio; perciò ci succedono cose che muovono a meraviglia.
Anche il sesto fratello fa la sua bella professione di fede.
Dopo di lui presero il sesto che, mentre stava per morire, disse: «Non illuderti stoltamente. Noi soffriamo queste cose per causa nostra, perché abbiamo peccato contro il nostro Dio; perciò ci succedono cose che muovono a meraviglia.
Cosa confessa il sesto fratello? Confessa che il popolo dei Giudei sta subendo questa persecuzione a causa dei suoi peccati. Essi hanno offeso il loro Dio.
Essi non hanno osservato i suoi comandamenti, non hanno perseverato sulla via della giustizia e della verità.
Per questa trasgressione succedono loro cose che muovo a meraviglia.
La meraviglia è la crudeltà della persecuzione, ma è anche e soprattutto la fierezza della loro risposta al re e ai suoi dignitari.
La meraviglia è la forza che questi fratelli stanno dimostrando nel loro martirio.
Il peccato spoglia il fedele adoratore del Signore di ogni protezione. È come se fosse spoglio e nudo sotto un pioggia di dardi infuocati.
La fedeltà invece pone attorno al vero adoratore del Signore uno scudo con il quale egli riesce ad allontanare tutti i dardi infuocati del nemico.
Io, noi, dice il sesto fratello, siamo nudi e spogli dinanzi a te a causa del nostri peccati, non in virtù della tua forza. La tua forza è nulla. Siamo noi che siamo deboli, spogli, nudi, non protetti dinanzi a te.
Questa verità va messa nel cuore scritta però con stile di ferro, a caratteri di fuoco.  La vera debolezza del fedele è il suo peccato.
La vera debolezza dell’uomo, di ogni civiltà, di ogni società, comunità, della stessa Chiesa è sempre il peccato.
È il peccato che rende nuda, spoglia, senza alcuna protezione la comunità cristiana ed anche tutta la Chiesa di Dio.
Chi vuole una Chiesa forte,  una comunità forte, una civiltà forte, deve abolire il peccato dal suo seno, deve per questo creare persone che vivano nello stato di grazia sempre, fedeli e ligi all’osservanza del Vangelo.
Tutte le riforme in seno alla società e alla Chiesa, senza l’abolizione del peccato dei suoi figli e di ogni cittadino, sono scudi di sabbia.
Uno scudo di sabbia è inutile, appesantisce chi lo porta,  rende vano il lavoro di chi lo costruisce, rende stolto chi lo dovesse pensare.
Con uno scudo di sabbia non si costruiscono protezioni, barriere contro il male, perché il male è già in colui che viene assunto dalle nuove istituzioni.
È come colui che pensa che una legge, che è vero scudi di paglia, possa abolire la litigiosità degli uomini avvolti e consumati dal peccato.
Ogni scudo è buono, se è buono l’uomo che lo indossa e se è buono l’altro uomo perché smette di lanciare i suoi dardi infuocati. 
Dobbiamo riflettere su questa verità. Non possiamo lasciarci consumare dalla falsità. La debolezza dell’uomo è solo il peccato.
Ora il peccato non lo aboliscono le leggi, non lo abolisce la riforma, non lo abolisce una nuova costituzione, non lo abolisce nessuna cosa umana. 
Il peccato uno solo lo toglie:  Cristo Signore. Lo abolisce il suo Spirito Santo che ogni giorno crea l’uomo nuovo e lo rinnova nella sua novità.
Dove Cristo non regna in un cuore con la sua grazia e verità, con il suo Santo Spirito che crea nuovi cuore e menti, non vi è salvezza.
Se vi fosse vera salvezza, vera redenzione, vera società senza Cristo, Cristo sarebbe inutile, vano. Invece Cristo è l’assoluto della storia. 
Cristo è l’assoluto di ogni civiltà, ogni società, ogni vita, ogni religione, ogni credenza, ogni forma di fede vera e falsa.
Ma l’uomo celebra sempre l’uomo, celebra sempre se stesso. Chiama civiltà l’abolizione di una croce perché ne ha costruito una più pesante.
Questo è l’uomo senza Cristo. Un costruttore di croci sempre più pesanti, chiamate da lui con nome suadenti: liberazione e progresso. 
19Ma tu non credere di andare impunito, dopo aver osato combattere contro Dio».
Il carnefice  ora severamente ammonito. Gli viene ricordato il giudizio di Dio che incombe su di lui.
Ma tu non credere di andare impunito, dopo aver osato combattere contro Dio».
Il giudizio di Dio su ogni azione dell’uomo è verità assoluta, indistruttibile, incancellabile dalla rivelazione.
Ognuno deve sapere che il Signore è il Dio dai giustizi giusti nel tempo e nell’eternità, durante la nostra vita e dopo la nostra morte.
20Soprattutto la madre era ammirevole e degna di gloriosa memoria, perché, vedendo morire sette figli in un solo giorno, sopportava tutto serenamente per le speranze poste nel Signore.
Ora l’agiografo ci offre il ritratto spirituale della madre di questi sette fratelli.
Soprattutto la madre era ammirevole e degna di gloriosa memoria, perché, vedendo morire sette figli in un solo giorno, sopportava tutto serenamente per le speranze poste nel Signore.
Questa dona è ammirevole e degna di gloria memoria. Dovrà essere ricordata da tutti come donna forte e coraggiosa.
Vedeva i suoi sette figli morire in un solo giorno, sopportando tutto serenamente per le speranze risposte nel Signore. 
Le speranze risposte nel Signore sono la risurrezione dell’ultimo giorno. Le speranza sono tutte quelle che nascono dalla fede. 
21Esortava ciascuno di loro nella lingua dei padri, piena di nobili sentimenti e, temprando la tenerezza femminile con un coraggio virile, diceva loro:
Questa donna esorta i suoi figli nella lingua dei padri. Li esorta ad abbracciare il martirio per non tradire la legge del Signore.
Esortava ciascuno di loro nella lingua dei padri, piena di nobili sentimenti e, temprando la tenerezza femminile con un coraggio virile, diceva loro:
Questa donna, piena di nobili sentimenti, tempra la tenerezza femminile con un coraggio virile. È tenera come un donna. È coraggiosa come un uomo.
Questa madre è donna dalla fede grande, forte, risoluta, senza dubbi.  È dalla fede pronta ad ogni tortura.
22«Non so come siate apparsi nel mio seno; non io vi ho dato il respiro e la vita, né io ho dato forma alle membra di ciascuno di voi.
Questa donna non si attribuisce il dono della vita. Non è stata lei a formare i suoi figli nel suo grembo. Questa donna si appella ad un mistero indicibile.
«Non so come siate apparsi nel mio seno; non io vi ho dato il respiro e la vita, né io ho dato forma alle membra di ciascuno di voi.
Questa donna pensa al miracolo che si è compiuto nel suo seno e lo attribuisce per intero al Signore. Lei non ha fatto nulla. Tutto ha fatto il Signore.
Ogni figlio, per questa donna, è un capolavoro personale del Signore.
23Senza dubbio il Creatore dell’universo, che ha plasmato all’origine l’uomo e ha provveduto alla generazione di tutti, per la sua misericordia vi restituirà di nuovo il respiro e la vita, poiché voi ora per le sue leggi non vi preoccupate di voi stessi».
Come Dio ha fatto loro nel grembo materno, così è anche capace di rifarli di nuovo una volta che saranno nel grembo della terra.
La risurrezione è vera opera di Dio, vera sua nuova creazione. Dal nulla ha fatto la vita nel grembo della madre. Dal nulla la rifarà dal grembo della terra.
Senza dubbio il Creatore dell’universo, che ha plasmato all’origine l’uomo e ha provveduto alla generazione di tutti, per la sua misericordia vi restituirà di nuovo il respiro e la vita, poiché voi ora per le sue leggi non vi preoccupate di voi stessi».
Oggi per osservare le leggi del Signore non si preoccupano di loro stessi. Si consegna al martirio, affidando la loro vita a Dio. 
Il Signore, per sua grande misericordia, restituirà loro di nuovo la vita.  Darà di nuovo respiro e vita.  Li riformerà dal grembo della terra e li partorirà di nuovo.
24Antioco, credendosi disprezzato e sospettando che quel linguaggio fosse di scherno, esortava il più giovane che era ancora vivo; e non solo a parole, ma con giuramenti prometteva che l’avrebbe fatto ricco e molto felice, se avesse abbandonato le tradizioni dei padri, e che l’avrebbe fatto suo amico e gli avrebbe affidato alti incarichi.
Antioco non vuole sentirsi sconfitto, umiliato dall’eroica virtù di questi giovani.
Antioco, credendosi disprezzato e sospettando che quel linguaggio fosse di scherno, esortava il più giovane che era ancora vivo; e non solo a parole, ma con giuramenti prometteva che l’avrebbe fatto ricco e molto felice, se avesse abbandonato le tradizioni dei padri, e che l’avrebbe fatto suo amico e gli avrebbe affidato alti incarichi.
Purché questo giovanissimo fratello ceda, abbandonando le tradizioni di padri, Antioco è disposto ad ogni cosa verso di lui.
È disposto a farlo ricco, a dichiararlo suo amico, ad affidargli molti incarichi.
È questa una sicura e certa tentazione. Di un tiranno mai bisogna fidarsi. Le sue parole sono come il fumo che il vento disperde.
Antioco non vuole passare per sconfitto. Non vuole sentirsi disprezzato. Non vuole sentirsi schernito. 
Ogni fratello che lui uccide è per lui una sconfitta, una derisione, uno scherno. 
Vuole poter dire al mondo intero: con lui ci sono riuscito. Lui ha ceduto. Lui si è fatto pagano come noi. È uno dei nostri. Ho vinto. 
Invece lui deve rimanere uno sconfitto eterno. I sette fratelli e la madre non gli danno questa gioia, bensì lo disonorano per l‘eternità. 
25Ma poiché il giovane non badava per nulla a queste parole, il re, chiamata la madre, la esortava a farsi consigliera di salvezza per il ragazzo.
I tentativi e le promesse del re cadono nel nulla. Il giovane non si interessa alle parole del re. Neanche le ascolta. Non gli fanno alcun effetto.
Ma poiché il giovane non badava per nulla a queste parole, il re, chiamata la madre, la esortava a farsi consigliera di salvezza per il ragazzo.
Il re pensa di coinvolgere la madre in questa opera di convincimento. La invita a farsi consigliera di salvezza per il figlio.
Antioco non sa più cosa fare per ottenere una effimera vittoria. Vuole ad ogni costo cancellare la vergogna dal suo colto. 
26Esortata a lungo, ella accettò di persuadere il figlio;
La madre in un primo tempo non accetta. Alla fine si decide.
Esortata a lungo, ella accettò di persuadere il figlio.
Ma anche questa è una sconfitta per il re. Ella accetta, ma non per fare la volontà del re, bensì quella del suo Dio. 
27chinatasi su di lui, beffandosi del crudele tiranno, disse nella lingua dei padri: «Figlio, abbi pietà di me, che ti ho portato in seno nove mesi, che ti ho allattato per tre anni, ti ho allevato, ti ho condotto a questa età e ti ho dato il nutrimento.
La madre si chiana sul figlio e, beffandosi del crudele tiranno, parla al ragazzo nella lingua dei padri.
Ella chiede al figlio di avere pietà di lei. Pietà di lei che lo ha portato in seno nove mesi, che lo ha allattato per tre anni, che lo ha allevato, che lo ha condotto a questa età, che gli ha dato il nutrimento.
Il ragazzo finora è stato sempre e solo dalla madre. Alla madre deve tutto. Nulla che lui possiede è da lui. Tutto invece è dalla madre.
Ora è giusto che abbia pietà della madre? Perché deve avere pietà della madre?
Deve avere pietà della madre, perché a lei dovrà essere riconoscente. Come le sarà riconoscente? Offrendo la sua vita al martirio.
Il figlio ha pietà della madre se accetta il martirio, se non lo accetta non ha pietà di lei, perché la espone al ludibrio e allo scherno.
Il ragazzo deve andare incontro al martirio per amore anche della madre e non solo per il rispetto delle leggi del Signore.
La madre aggiunge un motivo in più perché il ragazzo si fortifichi e accetti di morire per non rinnegare le tradizioni dei padri, cioè la legge di Mosè.
28Ti scongiuro, figlio, contempla il cielo e la terra, osserva quanto vi è in essi e sappi che Dio li ha fatti non da cose preesistenti; tale è anche l’origine del genere umano.
Ora la madre dice al figlio una sublime verità sul suo Dio e Signore.
Ti scongiuro, figlio, contempla il cielo e la terra, osserva quanto vi è in essi e sappi che Dio li ha fatti non da cose preesistenti; tale è anche l’origine del genere umano.
Cielo e terra e quanto vi è in essi, tutto è stato fatto dal suo Dio e Signore, non però da cose preesistenti.
Anche l’uomo è stato fatto non da cose preesistenti. È stato creato direttamente da Dio.
Viene affermata la creazione da Dio di tutto ciò che è fuori di Dio, senza che nulla prima esistesse. Prima vi è il nulla. Poi viene il tutto dall’onnipotenza del loro Dio e Signore.
In questo versetto viene dato perfetto compimento alla profezia di Isaia, il profeta della Creazione, e alla rivelazione contenuta nel Capitolo Primo della Genesi.
In principio Dio creò il cielo e la terra. La terra era informe e deserta e le tenebre ricoprivano l’abisso e lo spirito di Dio aleggiava sulle acque.
Dio disse: «Sia la luce!». E la luce fu. Dio vide che la luce era cosa buona e Dio separò la luce dalle tenebre. Dio chiamò la luce giorno, mentre chiamò le tenebre notte. E fu sera e fu mattina: giorno primo.
Dio disse: «Sia un firmamento in mezzo alle acque per separare le acque dalle acque». Dio fece il firmamento e separò le acque che sono sotto il firmamento dalle acque che sono sopra il firmamento. E così avvenne. Dio chiamò il firmamento cielo. E fu sera e fu mattina: secondo giorno.
Dio disse: «Le acque che sono sotto il cielo si raccolgano in un unico luogo e appaia l’asciutto». E così avvenne. Dio chiamò l’asciutto terra, mentre chiamò la massa delle acque mare. Dio vide che era cosa buona. Dio disse: «La terra produca germogli, erbe che producono seme e alberi da frutto, che fanno sulla terra frutto con il seme, ciascuno secondo la propria specie». E così avvenne. E la terra produsse germogli, erbe che producono seme, ciascuna secondo la propria specie, e alberi che fanno ciascuno frutto con il seme, secondo la propria specie. Dio vide che era cosa buona. E fu sera e fu mattina: terzo giorno.
Dio disse: «Ci siano fonti di luce nel firmamento del cielo, per separare il giorno dalla notte; siano segni per le feste, per i giorni e per gli anni e siano fonti di luce nel firmamento del cielo per illuminare la terra». E così avvenne. E Dio fece le due fonti di luce grandi: la fonte di luce maggiore per governare il giorno e la fonte di luce minore per governare la notte, e le stelle. Dio le pose nel firmamento del cielo per illuminare la terra e per governare il giorno e la notte e per separare la luce dalle tenebre. Dio vide che era cosa buona. E fu sera e fu mattina: quarto giorno.
Dio disse: «Le acque brulichino di esseri viventi e uccelli volino sopra la terra, davanti al firmamento del cielo». Dio creò i grandi mostri marini e tutti gli esseri viventi che guizzano e brulicano nelle acque, secondo la loro specie, e tutti gli uccelli alati, secondo la loro specie. Dio vide che era cosa buona. Dio li benedisse: «Siate fecondi e moltiplicatevi e riempite le acque dei mari; gli uccelli si moltiplichino sulla terra». E fu sera e fu mattina: quinto giorno.
Dio disse: «La terra produca esseri viventi secondo la loro specie: bestiame, rettili e animali selvatici, secondo la loro specie». E così avvenne. Dio fece gli animali selvatici, secondo la loro specie, il bestiame, secondo la propria specie, e tutti i rettili del suolo, secondo la loro specie. Dio vide che era cosa buona.
Dio disse: «Facciamo l’uomo a nostra immagine, secondo la nostra somiglianza: dòmini sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo, sul bestiame, su tutti gli animali selvatici e su tutti i rettili che strisciano sulla terra».
E Dio creò l’uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò:  maschio e femmina li creò.  
Dio li benedisse e Dio disse loro: «Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra e soggiogatela, dominate sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo e su ogni essere vivente che striscia sulla terra».
Dio disse: «Ecco, io vi do ogni erba che produce seme e che è su tutta la terra, e ogni albero fruttifero che produce seme: saranno il vostro cibo. A tutti gli animali selvatici, a tutti gli uccelli del cielo e a tutti gli esseri che strisciano sulla terra e nei quali è alito di vita, io do in cibo ogni erba verde». E così avvenne. Dio vide quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa molto buona. E fu sera e fu mattina: sesto giorno (Gen 1,1-31). 
«Consolate, consolate il mio popolo – dice il vostro Dio. Parlate al cuore di Gerusalemme e gridatele che la sua tribolazione è compiuta, la sua colpa è scontata, perché ha ricevuto dalla mano del Signore il doppio per tutti i suoi peccati».
Una voce grida: «Nel deserto preparate la via al Signore, spianate nella steppa la strada per il nostro Dio. Ogni valle sia innalzata, ogni monte e ogni colle siano abbassati; il terreno accidentato si trasformi in piano e quello scosceso in vallata. Allora si rivelerà la gloria del Signore e tutti gli uomini insieme la vedranno, perché la bocca del Signore ha parlato».
Una voce dice: «Grida», e io rispondo: «Che cosa dovrò gridare?». Ogni uomo è come l’erba e tutta la sua grazia è come un fiore del campo. Secca l’erba, il fiore appassisce quando soffia su di essi il vento del Signore. Veramente il popolo è come l’erba. Secca l’erba, appassisce il fiore, ma la parola del nostro Dio dura per sempre. 
Sali su un alto monte, tu che annunci liete notizie a Sion! Alza la tua voce con forza, tu che annunci liete notizie a Gerusalemme. Alza la voce, non temere; annuncia alle città di Giuda: «Ecco il vostro Dio! Ecco, il Signore Dio viene con potenza, il suo braccio esercita il dominio. Ecco, egli ha con sé il premio e la sua ricompensa lo precede. Come un pastore egli fa pascolare il gregge e con il suo braccio lo raduna; porta gli agnellini sul petto e conduce dolcemente le pecore madri».
Chi ha misurato con il cavo della mano le acque del mare e ha calcolato l’estensione dei cieli con il palmo? Chi ha valutato con il moggio la polvere della terra e ha pesato con la stadera le montagne e i colli con la bilancia? Chi ha diretto lo spirito del Signore e come suo consigliere lo ha istruito? A chi ha chiesto di consigliarlo, di istruirlo, di insegnargli il sentiero del diritto, di insegnargli la conoscenza e di fargli conoscere la via della prudenza? 
Ecco, le nazioni sono come una goccia che cade da un secchio, contano come polvere sulla bilancia; ecco, le isole pesano quanto un granello di sabbia. Il Libano non basterebbe per accendere il rogo, né le sue bestie per l’olocausto. Tutte le nazioni sono come un niente davanti a lui, come nulla e vuoto sono da lui ritenute.
A chi potreste paragonare Dio e quale immagine mettergli a confronto? Il fabbro fonde l’idolo,  l’orafo lo riveste d’oro, e fonde catenelle d’argento. Chi ha poco da offrire sceglie un legno che non marcisce; si cerca un artista abile, perché gli faccia una statua che non si muova. Non lo sapete forse? Non lo avete udito? Non vi fu forse annunciato dal principio? Non avete riflettuto sulle fondamenta della terra? Egli siede sopra la volta del mondo, da dove gli abitanti sembrano cavallette. Egli stende il cielo come un velo, lo dispiega come una tenda dove abitare; egli riduce a nulla i potenti e annienta i signori della terra. Sono appena piantati, appena seminati, appena i loro steli hanno messo radici nella terra, egli soffia su di loro ed essi seccano e l’uragano li strappa via come paglia.
«A chi potreste paragonarmi, quasi che io gli sia pari?» dice il Santo. Levate in alto i vostri occhi e guardate: chi ha creato tali cose? Egli fa uscire in numero preciso il loro esercito e le chiama tutte per nome; per la sua onnipotenza e il vigore della sua forza non ne manca alcuna. 
Perché dici, Giacobbe, e tu, Israele, ripeti: «La mia via è nascosta al Signore e il mio diritto è trascurato dal mio Dio»? Non lo sai forse? Non l’hai udito? Dio eterno è il Signore, che ha creato i confini della terra. Egli non si affatica né si stanca, la sua intelligenza è inscrutabile. Egli dà forza allo stanco e moltiplica il vigore allo spossato. Anche i giovani faticano e si stancano, gli adulti inciampano e cadono; ma quanti sperano nel Signore riacquistano forza, mettono ali come aquile, corrono senza affannarsi, camminano senza stancarsi (Is 40,1-31). 
La creazione è da nulla. Questa verità mai potrà cadere sotto la scienza. Essa cade sotto la fede. La scienza inizia dal momento della creazione.
La scienza esamina ciò che esiste. Non può esaminare ciò che non esiste. La non esistenza mai potrà appartenere alla scienza. Non è il suo campo di azione.
La non esistenza potrebbe appartenere alla filosofia. Ma anche la filosofia è assai limitate. Può giungere a delle conclusioni logiche, ma non divine.
Una mente creata non può penetrare oltre ciò che è creato. Può affermare dei principi infallibili, mai però potrà cogliere la realtà nella sua interezza.
Per questo occorre un altro linguaggio, quello dello stesso Dio, dell’Autore di tutte le cose dal nulla e questo linguaggio ha un solo nome: rivelazione.
In questo tutto è portato a compimento. Alla rivelazione del Dio creatore nulla si dee aggiungere. Siamo nella pienezza e perfezione della verità.
29Non temere questo carnefice, ma, mostrandoti degno dei tuoi fratelli, accetta la morte, perché io ti possa riavere insieme con i tuoi fratelli nel giorno della misericordia».
Il Dio che ha creato Cielo, terra, uomo non da cose preesistenti è il Dio che è capace di ricreare la vita, se essa è donata a Lui.
La verità sulla creazione dal nulla è funzionale al discorso della madre. Essa deve rassicurare il figlio. Nulla si perde di ciò che si dona al Signore. Tutto invece si guadagna, perché tutto viene nuovamente creato da Dio.
Non temere questo carnefice, ma, mostrandoti degno dei tuoi fratelli, accetta la morte, perché io ti possa riavere insieme con i tuoi fratelli nel giorno della misericordia».
Il Dio che è stato capace di creare dal nulla, è anche capace di creare dalla morte. Nulla a Lui è impossibile. Tutto invece gli è possibile.
Il figlio può andare incontro alla morte. Il Signore nuovamente dalla morte, dal nulla della morte, dal nulla dell’esistenza, gli creerà di nuovo il corpo. 
Manca ancora a questa donna e a tutto l’Antico Testamento una sola verità: la risurrezione gloriosa, spirituale, incorruttibile, immortale. 
Questa rivelazione sarà piena e perfetta solo dopo la risurrezione di Gesù Signore. 
La madre ha un desiderio nel cuore: vedere questo suo figlio insieme agli altri suoi fratelli nel giorno della risurrezione di vita.
Se lui non si consegna al martirio, sarà in eterno separato dalla madre. Questo dolore lui non può procurarglielo. Se lui ama la madre, se ama i suoi fratelli, se vuole stare con loro per l’eternità, deve accettare il martirio, deve rimanere obbediente alla legge dei padri.
Ancora una volta viene ribadito il concetto, la verità, precedentemente esposta. Vi è un doppio motivo, una doppia ragione per andare al martirio: per essere con Dio nell’eternità ed anche per essere con le persone che si amano.
Le cose buone e sante vanno fatte per il Signore e per gli uomini. Anche loro hanno bisogno della nostra opera santa.
La teologia su questo versante ha delle lacune. Sarebbe cosa giusta colmare questa assenza. Questa seconda verità merita qualcosa in più. 
30Mentre lei ancora parlava, il giovane disse: «Che aspettate? Non obbedisco al comando del re, ma ascolto il comando della legge che è stata data ai nostri padri per mezzo di Mosè.
Confortato, illuminato dalla madre, il giovane mostra tutta la sua fierezza.
Mentre lei ancora parlava, il giovane disse: «Che aspettate? Non obbedisco al comando del re, ma ascolto il comando della legge che è stata data ai nostri padri per mezzo di Mosè.
La fede è un vero conforto per l’uomo, essa però deve fondarsi su solide e ferme verità. Su verità anche non annunziate mai prima d’ora. Su verità che sono vera rivelazione, vera illuminazione, vera ispirazione.
Rivelazione, ispirazione, illuminazione possono anche essere sviluppo logico, razionale delle verità già esistenti.
Non sempre ci si può fondare sull’esistente rivelato, compreso, spiegato. Non sempre ci si può fermare alla teologia già fondata.
Occorre, in certi frangenti della storia, andare oltre tutto l’esistente, oltre la scienza, la teologia, ogni verità già formulata.
La storia esige una verità nuova, che è il frutto, lo sviluppo, anche il prodotto di quanto già esiste, ma è giusto che questa verità venga offerta alla mente credente. 
Perché questo avvenga è necessario che ci parla sia in perfetta comunione con lo Spirito Santo di Dio.
È lo Spirito del Signore il solo autore della rivelazione, il solo autore sia della verità nuova da aggiungere a quelle che già si possiedono, sia dello sviluppo della verità già in nostro possesso.
Lo sviluppo della verità deve essere sempre purissima rivelazione, ispirazione, illuminazione, vero dono celeste.
Se non è dono dello Spirito Santo, manchiamo della garanzia della sua verità e autenticità. Possiamo anche aggiornare falsamente la verità della fede.
Ogni aggiornamento falso della fede crea anche un falsa speranza e soprattutto una falsa carità, un falso amore, una falsa vita.
Possiamo attestare, senza alcun tema di essere smentiti, che oggi la vita si è rovinosamente incamminata verso una falsità che sta superando gli stessi limiti del male, proprio in ragione di questa aggiornamento falso della verità rivelata.
Oggi la teologia è tutata protesa vero un aggiornamento umano, oserei dire diabolico, non certo divino, celeste, nello Spirito Santo.
Senza un perenne aggiornamento della teologia sulla rivelazione dello Spirito Santo, come vera ispirazione, vera illuminazione, vero sviluppo logico per il superamento del già acquisito, diviene impossibile costruire la vera umanità.
La vera umanità è dalla purissima verità aggiornata ed è questo il compito della teologia: aggiornare ad oggi la verità rivelata per dare più luce all’uomo bisogno di una luce sempre nova, sempre più pura, sempre più vera.
La madre aggiorna per il figlio la verità della rivelazione e lo dispone ad affrontare il martirio nella gioia e nella pace.
Questo figlio ora sa che nulla è impossibile a Dio. Il Signore può ridargli il suo corpo. Glielo ridona dal nulla della morte. 
Il giovane è deciso di non obbedire al comando del re. Lui vuole rimanere fedele alle leggi dei padri, vuole andare al martirio.
Tanto è stata grande la luce con la quale la madre ha illuminato questo suo figlio. Non possiamo dire oggi la stessa cosa delle nostre moderne parole di illuminazioni. Questo fanno più tenebra che luce. 
31Tu però, che ti sei fatto autore di ogni male contro gli Ebrei, non sfuggirai alle mani di Dio.
Ora è il giovane che ribadisce la sua verità ed anche l’aggiorna alla condizione attuale della storia.
Tu però, che ti sei fatto autore di ogni male contro gli Ebrei, non sfuggirai alle mani di Dio.
Per i carnefici non vi è alcuna via d’uscita. Loro mai potranno sfuggire alle mani di Dio. Il suo Dio, il loro Dio, il Dio dei Padri è vindice di ogni azione cattiva degli uomini.  A Lui sempre si deve rendere conto.
Anche questa verità oggi, anziché essere aggiornata per la più grande luce, viene continuamente aggiornata per le tenebre più oscure.
Se non illuminiamo le coscienza con una luce sempre più nuova, più vera, più attuale, bene e male si spengono in essa e ci si incammina verso la barbarie umana, verso l’inciviltà, verso la disumanizzazione.
È questo il male oscuro dei nostri giorni. Non si illuminano più le coscienza sulla purissima verità di Dio. 
Si lascia che esse vengano governate dalle tenebre più fitte, anziché dalla purissima luce della verità di Dio.
Ogni coscienza dovrà essere illuminata, anche quella del più grande peccatore della terra. Il ministero della Chiesa è mistero di luce.
Il cristiano in se stesso è luce del mondo. Con la parola e con le opere lui è chiamato ad illuminare ogni coscienza. 
 32Noi, in realtà, soffriamo per i nostri peccati.
Non è per la superbia e arroganza di Antioco che i Giudei sono nella grande sofferenza e afflizione. 
Noi, in realtà, soffriamo per i nostri peccati.
Quest’uomo che sta per essere privato della sua vita riconosce dinanzi a Dio e al mondo, dinanzi ai suoi carnefici che la sua è una pena per i peccati del suo popolo. Dio si ritirato da Israele a motivo dei suoi peccati.
In verità questa scienza teologica era già stata abbandonata con il Libro di Giobbe. Peccato e sofferenza non sono più una cosa sola.
La sofferenza può essere anche una prova di fedeltà, di amore, di purissima fede, di più grande speranza.
La sofferenza in sé però è un frutto del peccato. Quando un uomo infligge una sofferenza ad un altro uomo, in lui sempre vi è un peccato che lo muove alla malvagità, alla cattiveria, alla disonestà della mente e del cuore.
33Se ora per nostro castigo e correzione il Signore vivente per breve tempo si è adirato con noi, di nuovo si riconcilierà con i suoi servi.
Antioco può infierire sul popolo dei Giudei perché il Signore per un poco si è adirato con esso.  L’ira del Signore però è sempre per breve tempo.
Se ora per nostro castigo e correzione il Signore vivente per breve tempo si è adirato con noi, di nuovo si riconcilierà con i suoi servi.
Il Signore si adira per la correzione del suo popolo, perché lo vuole spingere ad una più grande fedeltà.
Non si adira perché lo vuole abbandonare per sempre. Si adira, lo punisce, lo corregge, ritorna poi ad amarlo di nuovo in una fedeltà più grande.
Dopo il breve periodi di ira, di castigo, di correzione il Signore di nuovo si riconcilia con i suoi servi. Si riconcilia e li riporta nuovamente in vita. 
Li libera da tutti i loro persecutore. Dona loro la sua pace, la sua benedizione, il suo conforto.  Il popolo gode i benefici dell’Alleanza.
Su questo argomento dell’ira assai breve del Signore e della sua sempre rinnovata riconciliazione sarebbe utile leggere quando insegna San Paolo.
Dico la verità in Cristo, non mento, e la mia coscienza me ne dà testimonianza nello Spirito Santo: ho nel cuore un grande dolore e una sofferenza continua. Vorrei infatti essere io stesso anàtema, separato da Cristo a vantaggio dei miei fratelli, miei consanguinei secondo la carne. Essi sono Israeliti e hanno l’adozione a figli, la gloria, le alleanze, la legislazione, il culto, le promesse; a loro appartengono i patriarchi e da loro proviene Cristo secondo la carne, egli che è sopra ogni cosa, Dio benedetto nei secoli. Amen.
Tuttavia la parola di Dio non è venuta meno. Infatti non tutti i discendenti d’Israele sono Israele, né per il fatto di essere discendenza di Abramo sono tutti suoi figli, ma: In Isacco ti sarà data una discendenza; cioè: non i figli della carne sono figli di Dio, ma i figli della promessa sono considerati come discendenza. Questa infatti è la parola della promessa: Io verrò in questo tempo e Sara avrà un figlio. E non è tutto: anche Rebecca ebbe figli da un solo uomo, Isacco nostro padre; quando essi non erano ancora nati e nulla avevano fatto di bene o di male – perché rimanesse fermo il disegno divino fondato sull’elezione, non in base alle opere, ma alla volontà di colui che chiama –, le fu dichiarato: Il maggiore sarà sottomesso al minore, come sta scritto:  Ho amato Giacobbe e ho odiato Esaù. Che diremo dunque? C’è forse ingiustizia da parte di Dio? No, certamente! Egli infatti dice a Mosè: Avrò misericordia per chi vorrò averla, e farò grazia a chi vorrò farla. 
Quindi non dipende dalla volontà né dagli sforzi dell’uomo, ma da Dio che ha misericordia. Dice infatti la Scrittura al faraone: Ti ho fatto sorgere per manifestare in te la mia potenza e perché il mio nome sia proclamato in tutta la terra. Dio quindi ha misericordia verso chi vuole e rende ostinato chi vuole. Mi potrai però dire: «Ma allora perché ancora rimprovera? Chi infatti può resistere al suo volere?». O uomo, chi sei tu, per contestare Dio? Oserà forse dire il vaso plasmato a colui che lo plasmò: «Perché mi hai fatto così?». Forse il vasaio non è padrone dell’argilla, per fare con la medesima pasta un vaso per uso nobile e uno per uso volgare? Anche Dio, volendo manifestare la sua ira e far conoscere la sua potenza, ha sopportato con grande magnanimità gente meritevole di collera, pronta per la perdizione. E questo, per far conoscere la ricchezza della sua gloria verso gente meritevole di misericordia, da lui predisposta alla gloria, cioè verso di noi, che egli ha chiamato non solo tra i Giudei ma anche tra i pagani. Esattamente come dice Osea: Chiamerò mio popolo quello che non era mio popolo e mia amata quella che non era l’amata. E avverrà che, nel luogo stesso dove fu detto loro: «Voi non siete mio popolo», là saranno chiamati figli del Dio vivente. 
E quanto a Israele, Isaia esclama: Se anche il numero dei figli d’Israele fosse come la sabbia del mare, solo il resto sarà salvato; perché con pienezza e rapidità il Signore compirà la sua parola sulla terra. E come predisse Isaia: Se il Signore degli eserciti non ci avesse lasciato una discendenza, saremmo divenuti come Sòdoma e resi simili a Gomorra.
Che diremo dunque? Che i pagani, i quali non cercavano la giustizia, hanno raggiunto la giustizia, la giustizia però che deriva dalla fede; mentre Israele, il quale cercava una Legge che gli desse la giustizia, non raggiunse lo scopo della Legge. E perché mai? Perché agiva non mediante la fede, ma mediante le opere. Hanno urtato contro la pietra d’inciampo, come sta scritto: Ecco, io pongo in Sion una pietra d’inciampo e un sasso che fa cadere; ma chi crede in lui non sarà deluso (Rm 9,1-33). 
Fratelli, il desiderio del mio cuore e la mia preghiera salgono a Dio per la loro salvezza. Infatti rendo loro testimonianza che hanno zelo per Dio, ma non secondo una retta conoscenza. Perché, ignorando la giustizia di Dio e cercando di stabilire la propria, non si sono sottomessi alla giustizia di Dio. Ora, il termine della Legge è Cristo, perché la giustizia sia data a chiunque crede.
Mosè descrive così la giustizia che viene dalla Legge: L’uomo che la mette in pratica, per mezzo di essa vivrà. Invece, la giustizia che viene dalla fede parla così: Non dire nel tuo cuore: Chi salirà al cielo? – per farne cioè discendere Cristo –; oppure: Chi scenderà nell’abisso? – per fare cioè risalire Cristo dai morti. Che cosa dice dunque? Vicino a te è la Parola, sulla tua bocca e nel tuo cuore, cioè la parola della fede che noi predichiamo. Perché se con la tua bocca proclamerai: «Gesù è il Signore!», e con il tuo cuore crederai che Dio lo ha risuscitato dai morti, sarai salvo. Con il cuore infatti si crede per ottenere la giustizia, e con la bocca si fa la professione di fede per avere la salvezza. Dice infatti la Scrittura: Chiunque crede in lui non sarà deluso. Poiché non c’è distinzione fra Giudeo e Greco, dato che lui stesso è il Signore di tutti, ricco verso tutti quelli che lo invocano. Infatti: Chiunque invocherà il nome del Signore sarà salvato.
Ora, come invocheranno colui nel quale non hanno creduto? Come crederanno in colui del quale non hanno sentito parlare? Come ne sentiranno parlare senza qualcuno che lo annunci? E come lo annunceranno, se non sono stati inviati? Come sta scritto: Quanto sono belli i piedi di coloro che recano un lieto annuncio di bene!
Ma non tutti hanno obbedito al Vangelo. Lo dice Isaia: Signore, chi ha creduto dopo averci ascoltato? Dunque, la fede viene dall’ascolto e l’ascolto riguarda la parola di Cristo. Ora io dico: forse non hanno udito? Tutt’altro: Per tutta la terra è corsa la loro voce, e fino agli estremi confini del mondo le loro parole. 
E dico ancora: forse Israele non ha compreso? Per primo Mosè dice: Io vi renderò gelosi di una nazione che nazione non è; susciterò il vostro sdegno contro una nazione senza intelligenza. Isaia poi arriva fino a dire: Sono stato trovato da quelli che non mi cercavano, mi sono manifestato a quelli che non chiedevano di me, mentre d’Israele dice: Tutto il giorno ho steso le mani verso un popolo disobbediente e ribelle! (Rm 10,1-21). 
Io domando dunque: Dio ha forse ripudiato il suo popolo? Impossibile! Anch’io infatti sono Israelita, della discendenza di Abramo, della tribù di Beniamino. Dio non ha ripudiato il suo popolo, che egli ha scelto fin da principio.
Non sapete ciò che dice la Scrittura, nel passo in cui Elia ricorre a Dio contro Israele? Signore, hanno ucciso i tuoi profeti, hanno rovesciato i tuoi altari, sono rimasto solo e ora vogliono la mia vita. Che cosa gli risponde però la voce divina? Mi sono riservato settemila uomini, che non hanno piegato il ginocchio davanti a Baal. Così anche nel tempo presente vi è un resto, secondo una scelta fatta per grazia. E se lo è per grazia, non lo è per le opere; altrimenti la grazia non sarebbe più grazia.
Che dire dunque? Israele non ha ottenuto quello che cercava; lo hanno ottenuto invece gli eletti. Gli altri invece sono stati resi ostinati, come sta scritto: Dio ha dato loro uno spirito di torpore, occhi per non vedere  e orecchi per non sentire, fino al giorno d’oggi.
E Davide dice: Diventi la loro mensa un laccio, un tranello, un inciampo e un giusto castigo! Siano accecati i loro occhi in modo che non vedano e fa’ loro curvare la schiena per sempre!
Ora io dico: forse inciamparono per cadere per sempre? Certamente no. Ma a causa della loro caduta la salvezza è giunta alle genti, per suscitare la loro gelosia. Se la loro caduta è stata ricchezza per il mondo e il loro fallimento ricchezza per le genti, quanto più la loro totalità!
A voi, genti, ecco che cosa dico: come apostolo delle genti, io faccio onore al mio ministero, nella speranza di suscitare la gelosia di quelli del mio sangue e di salvarne alcuni. Se infatti il loro essere rifiutati è stata una riconciliazione del mondo, che cosa sarà la loro riammissione se non una vita dai morti?
Se le primizie sono sante, lo sarà anche l’impasto; se è santa la radice, lo saranno anche i rami. Se però alcuni rami sono stati tagliati e tu, che sei un olivo selvatico, sei stato innestato fra loro, diventando così partecipe della radice e della linfa dell’olivo, non vantarti contro i rami! Se ti vanti, ricordati che non sei tu che porti la radice, ma è la radice che porta te.
Dirai certamente: i rami sono stati tagliati perché io vi fossi innestato! Bene; essi però sono stati tagliati per mancanza di fede, mentre tu rimani innestato grazie alla fede. Tu non insuperbirti, ma abbi timore! Se infatti Dio non ha risparmiato quelli che erano rami naturali, tanto meno risparmierà te!
Considera dunque la bontà e la severità di Dio: la severità verso quelli che sono caduti; verso di te invece la bontà di Dio, a condizione però che tu sia fedele a questa bontà. Altrimenti anche tu verrai tagliato via. Anch’essi, se non persevereranno nell’incredulità, saranno innestati; Dio infatti ha il potere di innestarli di nuovo! Se tu infatti, dall’olivo selvatico, che eri secondo la tua natura, sei stato tagliato via e, contro natura, sei stato innestato su un olivo buono, quanto più essi, che sono della medesima natura, potranno venire di nuovo innestati sul proprio olivo!
Non voglio infatti che ignoriate, fratelli, questo mistero, perché non siate presuntuosi: l’ostinazione di una parte d’Israele è in atto fino a quando non saranno entrate tutte quante le genti. Allora tutto Israele sarà salvato, come sta scritto: Da Sion uscirà il liberatore, egli toglierà l’empietà da Giacobbe. Sarà questa la mia alleanza con loro quando distruggerò i loro peccati.
Quanto al Vangelo, essi sono nemici, per vostro vantaggio; ma quanto alla scelta di Dio, essi sono amati, a causa dei padri, infatti i doni e la chiamata di Dio sono irrevocabili! Come voi un tempo siete stati disobbedienti a Dio e ora avete ottenuto misericordia a motivo della loro disobbedienza, così anch’essi ora sono diventati disobbedienti a motivo della misericordia da voi ricevuta, perché anch’essi ottengano misericordia. Dio infatti ha rinchiuso tutti nella disobbedienza, per essere misericordioso verso tutti!
O profondità della ricchezza, della sapienza e della conoscenza di Dio! Quanto insondabili sono i suoi giudizi e inaccessibili le sue vie! Infatti,  chi mai ha conosciuto il pensiero del Signore? O chi mai è stato suo consigliere? O chi gli ha dato qualcosa per primo  tanto da riceverne il contraccambio? Poiché da lui, per mezzo di lui e per lui sono tutte le cose. A lui la gloria nei secoli. Amen (Rm 11,1-36). 
Questa di San Paolo è una parola ispirata che merita tutta la nostra attenzione.
34Ma tu, o sacrilego e il più scellerato di tutti gli uomini, non esaltarti invano, alimentando segrete speranze, mentre alzi la mano contro i figli del Cielo,
Ecco come questo giovane che sta per essere ucciso illumina la coscienza del carnefice. Ma prima di tutto illumina la coscienza del re.
Ma tu, o sacrilego e il più scellerato di tutti gli uomini, non esaltarti invano, alimentando segrete speranze, mentre alzi la mano contro i figli del Cielo…
Ogni esaltazione contro Dio è una esaltazione vana, effimera, senza frutto, oltre che peccaminosa.
Non c’è successo per chi si esalta contro il Signore e contro i figli del Cielo.
Se non c’è successo non ci sono neanche speranza nuove che possono nascere da una tale esaltazione.
Non ci sono speranza che possono costruirsi sul male, sulla prepotenza, sulla persecuzione, sul peccato.
Tutte queste speranza sono vane, effimere, senza alcun frutto, anzi sono un dispendio di energie vitali.
L’unica speranza vera la si può costruire sul bene, sulla fedeltà, sulla legge del Signore. 
Oggi si stanno costruendo speranze su peccato, sulla trasgressione, sull’oscuramento della legge santa di Dio. 
Queste non sono speranza di vita, bensì cammini di morte sicura. 
Non c’è speranza su divorzio, sull’aborto, sull’eutanasia, sui matrimonio dello stesso sesso. 
Non c’è speranza sulla violazione sistematica della legge santa del Signore, sulla sua abolizione, sulla cancellazione della Domenica.
Non c’è costruzione di un vero futuro senza la verità di Dio, perché solo Dio è la nostra unica e sola speranza.
Il re e i suoi carnefici stanno lavorando contro se stessi. Stanno lavorando per accelerare la propria condanna e la propria morte.
Questa verità va annunziata alle coscienza. Con questa verità esse devono essere perennemente illuminata, formate.
Dire al malvagio e al perverso che la sua malvagità e la sua perversità accelera la sua morte, perché accelera il giudizio del Signore, è obbligo di chi è costituito luce del mondo e sale della terra.
Se manchiamo in questo ministero, la responsabilità è tutta nostra. L’altro ha perseverato nel male perché noi non lo abbiamo illuminato. 
Fare luce è obbligo. Fare luce è la prima opera di misericordia, la prima carità, il primo amore verso l’uomo. 
Non fare luce invece è spietatezza del cuore e della mente. Si vede l’altro precipitare verso l’inferno e lo si lascia andare, senza avvisarlo del pericolo che incombe sopra di lui.
Chi ama l’uomo, sempre lo illumina della verità di Dio. Non lo illumina chi non lo ama, chi lo disprezza, chi lo odia.
Predica solo la misericordia Dio, senza illuminare le coscienza, chi odia l’uomo. Chi lo ama, sempre lo illumina, lo corregge, lo invita alla conversione.
Questa verità va gridata con fermezza ad ogni uomo, sempre. La grida chi ama l’uomo. Chi non lo ama, tace, fa silenzio, predica in modo ereticale.
35perché non sei ancora al sicuro dal giudizio del Dio onnipotente che vede tutto.
Ecco come ancora illumina la coscienza de carnefice e del re.
Perché non sei ancora al sicuro dal giudizio del Dio onnipotente che vede tutto.
Dio dal cielo sta osservando ogni cosa, sta vedendo quello che tu stai facendo.
Il suo giudizio pende sulla tua testa. Tu ancora non sei al sicuro dal suo giudizio, perché ancora non lo hai subito.
Non pensare di non subirlo, perché lo subirai. Il Signore è il Dio dal giusto giudizio. È il suo è però sempre un giudizio per la conversione.
Solo al momento della morte il suo  anche un giudizio di eterna verità. 
36Già ora i nostri fratelli, che hanno sopportato un breve tormento, per una vita eterna sono entrati in alleanza con Dio. Tu invece subirai nel giudizio di Dio il giusto castigo della tua superbia.
Vi è differenza di giudizio per chi opera il bene e per chi invece fa il male.
Già ora i nostri fratelli, che hanno sopportato un breve tormento, per una vita eterna sono entrati in alleanza con Dio. Tu invece subirai nel giudizio di Dio il giusto castigo della tua superbia.
Anche questa verità oggi è stata cancellata dalla nostra mente e dal nostro cuore. Cancellare questa verità è cancellare la verità sulla giustizia, sul bene, sulla vocazione alla santità. È cancellare la differenza tra bene e male.
I figli di Israele hanno sopportato un breve tormento per non rinnegare la legge del loro Dio. Dal loro Dio sono chiamati alla vita eterna. Vivono ora un’alleanza eterna di vita con il loro Signore.
Quanti invece operano il male subiranno nel giudizio di Dio il castigo della loro superbia. Sarà un castigo eterno, se operato da Dio nell’ultimo giorno, senza conversione e senza ritorno nella legge della verità e della vita.
Questa differenza di giudizio chi ama l’uomo, sempre la grida. Chi non ama l’uomo, fa silenzio su di essa e tace. 
37Anch’io, come già i miei fratelli, offro il corpo e la vita per le leggi dei padri, supplicando Dio che presto si mostri placato al suo popolo e che tu, fra dure prove e flagelli, debba confessare che egli solo è Dio;
Quest’ultimo grido del giovani prima della morte va esaminato con molta cura e molta più attenzione.
Anch’io, come già i miei fratelli, offro il corpo e la vita per le leggi dei padri, supplicando Dio che presto si mostri placato al suo popolo e che tu, fra dure prove e flagelli, debba confessare che egli solo è Dio;
Per che cosa questo giovane offre il suo corpo e la sua vita?
La offre per due motivi, perché si realizzino due suoi desideri.
Il primo desiderio è che per il suo martirio e l’offerta della sua vita, il Signore si mostri placato al suo popolo. 
Il secondo motivo o desiderio è che il carnefice, fra dure prove e flagelli, debba confessare che egli solo è Dio.
Deve confessare che egli solo è Dio non per un giudizio eterno, bensì prima di tutto per una potente conversione della mente e del cuore.
La confessione che egli solo è Dio deve avvenire in vita. In morte questa confessione non ha più alcun valore.
Questo giovane è convinto che le vie ordinarie per la conversione non sono sufficienti per il carnefice. Occorrono vie straordinarie.
Queste vie straordinarie sono dure prove e flagelli.  Sono il tormento del suo corpo. Tormento che sappiamo che veramente avverrà.
Questo giovane non vuole direttamente il male per il re, lo vuole solo come strumento di vita non di morte, di conversione non di perdizione. 
Siamo quasi alle soglie del Vangelo. Gesù ci chiede di pregare per i nostri persecutori. Questo giovane prega per la sua conversione.
38con me invece e con i miei fratelli possa arrestarsi l’ira dell’Onnipotente, giustamente attirata su tutta la nostra stirpe».
Ecco per che cosa questo giovane offre la sua vita al Signore: perché possa arrestarsi l’ira dell’Onnipotente giustamente attirata su tutta la nostra stirpe.
Con me invece e con i miei fratelli possa arrestarsi l’ira dell’Onnipotente, giustamente attirata su tutta la nostra stirpe».
Questo giovane riconosce che l’ira dell’Onnipotente è giusta. È stata attirata sulla sua stirpe dai loro molteplici e innumerevoli peccati.
Egli è però convinto e per questo prega che l’ira si arresterà per il suo martirio e quello dei suoi fratelli.
Il martirio è visto, considerato, vissuto, come vero olocausto, sacrificio di espiazione per i peccati del suo popolo.
Siamo ancora una volta alle soglie del Nuovo Testamento. Cristo Gesù muore in croce per la salvezza del mondo, per la redenzione dell’uomo. 
39Il re, divenuto furibondo, si sfogò su di lui più crudelmente che sugli altri, sentendosi invelenito dallo scherno.
Il re non sopporta questa illuminazione potente della sua coscienza.
Il re, divenuto furibondo, si sfogò su di lui più crudelmente che sugli altri, sentendosi invelenito dallo scherno.
Il re si sente invelenito dallo scherno e si sfoga sul giovane più crudelmente che sugli altri. Questo attesta che la sua coscienza è stata toccata.
Le parole del giovane non sono state in lui senza alcun effetto. 
40Così anche costui passò all’altra vita puro, confidando pienamente nel Signore.
Il giovane muore, ma confidando pienamente nel Signore.
Così anche costui passò all’altra vita puro, confidando pienamente nel Signore.
Questo giovane confida nella risurrezione dei giusti nell’ultimo giorno. 
41Ultima dopo i figli, anche la madre incontrò la morte.
La madre non viene risparmiata. Anche lei viene messa a morte.
Ultima dopo i figli, anche la madre incontrò la morte.
Lei è colpevole di non aver convinto i figli a trasgredire le leggi dei padri. 
42Ma sia sufficiente quanto abbiamo esposto circa i pasti sacrificali e le eccessive crudeltà.
L’agiografo pensa sia sufficiente fermarsi. Arresta il suo racconto perché sa che i lettore ha ben compreso quanta crudeltà vi è in Antioco.
Ha anche compreso quanto è stato esposto circa i pasti sacrificali. Quando la verità è stata annunciata tutta, inutile aggiungere altri particolari. 
Aggiungere altro è opera inutile, vana .Turberebbe la bellezza del racconto.
Secondo Maccabei – Capitolo VII

 
[bookmark: _Toc62154717]CAPITOLO VIII


[bookmark: _Toc62154718]LETTURA DEL TESTO

		1Intanto Giuda Maccabeo e i suoi compagni, passando di nascosto nei villaggi, chiamavano a sé i loro congiunti e, raccolti quanti erano rimasti fedeli al giudaismo, misero insieme circa seimila uomini. 2Alzarono allora suppliche al Signore, perché volgesse lo sguardo al popolo da tutti calpestato, avesse pietà del tempio profanato da uomini empi, 3usasse misericordia alla città devastata e prossima a essere rasa al suolo, porgesse orecchio al sangue che gridava al suo cospetto, 4non dimenticasse l’iniquo sterminio di fanciulli innocenti e le bestemmie pronunciate contro il suo nome e mostrasse il suo sdegno contro la malvagità. 5Il Maccabeo, postosi a capo del gruppo, divenne ormai invincibile per le nazioni, mentre l’ira del Signore si volgeva in misericordia. 6Piombando all’improvviso su città e villaggi, li incendiava e, impadronendosi delle posizioni più opportune, metteva in fuga non pochi nemici, 7scegliendo di preferenza la notte come tempo favorevole a queste incursioni. La fama del suo valore risuonava dovunque.
8Filippo, osservando che quest’uomo a poco a poco otteneva successi e progrediva continuamente, scrisse a Tolomeo, stratega della Celesiria e della Fenicia, perché intervenisse a favore degli interessi del re. 9Quello incaricò subito Nicànore, figlio di Pàtroclo, uno dei primi amici del re, e, affidando ai suoi ordini truppe di uomini di ogni nazione in numero non inferiore a ventimila, lo inviò a sterminare totalmente la stirpe dei Giudei. Gli associò anche Gorgia, un generale di professione, esperto in tattica militare. 10Nicànore si propose di pagare il tributo che il re doveva ai Romani, che era di duemila talenti, con la vendita degli schiavi giudei. 11Anzi, spedì senz’altro alle città della costa l’invito ad acquistare schiavi giudei, promettendo di barattare novanta prigionieri per un talento; non immaginava che la vendetta dell’Onnipotente stava per piombare su di lui.
12Giuda fu informato della spedizione di Nicànore e annunciò ai suoi uomini l’avvicinarsi dell’esercito. 13Allora i paurosi e quanti non confidavano nella giustizia di Dio fuggirono, portandosi lontano dalla zona. 14Altri vendevano tutte le cose che erano loro rimaste e insieme pregavano il Signore di salvare coloro che l’empio Nicànore aveva venduto prima ancora dello scontro: 15questo, se non per loro merito, almeno per l’alleanza con i loro padri e per riguardo al suo augusto e glorioso nome invocato sopra di loro. 16Il Maccabeo poi, radunati i suoi uomini in numero di seimila, li esortava a non scoraggiarsi davanti ai nemici, né a lasciarsi prendere da timore di fronte alla moltitudine delle nazioni venute ingiustamente contro di loro, ma a combattere da forti, 17tenendo davanti agli occhi le violenze che quelli avevano iniquamente perpetrato contro il luogo santo, lo strazio della città vilipesa e ancora la soppressione dell’ordinamento politico degli antenati. 18«Costoro – disse – confidano nelle armi e così pure nel loro ardire; noi confidiamo nel Dio onnipotente, capace di abbattere quanti vengono contro di lui e il mondo intero con un solo cenno». 19Ricordò loro distintamente gli interventi a favore dei loro antenati, quello contro Sennàcherib, quando morirono centoottantacinquemila uomini, 20e quello avvenuto in Babilonia nella battaglia contro i Gàlati, quando tutti si trovarono in necessità, ottomila insieme con quattromila Macèdoni: mentre i Macèdoni soccombevano, gli ottomila sterminarono centoventimila uomini con l’aiuto venuto loro dal Cielo, ricevendone un grande vantaggio.
21Con queste parole li rese coraggiosi e pronti a morire per le leggi e per la patria. Poi divise in qualche modo l’esercito in quattro parti 22e mise al comando di ogni schieramento i suoi fratelli Simone, Giuseppe e Giònata, affidando a ciascuno millecinquecento uomini. 23Vi aggiunse Eleàzaro, lesse poi in pubblico il libro sacro e, data la parola d’ordine «Aiuto di Dio», si pose lui stesso a capo del primo reparto e attaccò Nicànore. 24L’Onnipotente si fece loro alleato ed essi uccisero più di novemila nemici, ferirono e mutilarono nelle membra la maggior parte dell’esercito di Nicànore e costrinsero tutti a fuggire. 25Si impadronirono dei beni di quanti erano convenuti per il loro acquisto; inseguirono poi i nemici per un lungo tratto, ma impediti dall’ora tarda tornarono indietro. 26Era la vigilia del sabato e per questa ragione non protrassero l’inseguimento. 27Raccolte le armi dei nemici e tolte loro le spoglie, passarono il sabato benedicendo incessantemente e ringraziando il Signore che li aveva salvati in quel giorno, cominciando ad aver misericordia per loro. 28Dopo il sabato distribuirono parte delle spoglie ai danneggiati, alle vedove, agli orfani; il resto se lo divisero tra loro e i loro figli. 29Compiute queste cose, fecero una supplica in comune, scongiurando il Signore misericordioso di riconciliarsi pienamente con i suoi servi.
30Poi, si scontrarono anche con gli uomini di Timòteo e Bàcchide e ne uccisero più di ventimila, si impadronirono saldamente di alte fortezze e divisero l’abbondante bottino in parti uguali tra loro, i danneggiati, gli orfani, le vedove e anche i vecchi. 31Raccolte le loro armi, con molta cura riposero il tutto in luoghi opportuni e portarono il resto del bottino a Gerusalemme. 32Uccisero anche l’ufficiale preposto alle guardie di Timòteo, uomo scelleratissimo, che aveva fatto soffrire molto i Giudei. 33Mentre si celebrava la vittoria in patria, bruciarono coloro che avevano incendiato le sacre porte, compreso Callìstene, che si era rifugiato in una casupola; ricevette così una degna ricompensa per la sua empietà.
34Il tristissimo Nicànore, colui che aveva convocato mille mercanti per la vendita dei Giudei, 35umiliato, con l’aiuto del Signore, da coloro che erano da lui ritenuti insignificanti, deposta la splendida veste, fuggiasco come uno schiavo attraverso la campagna e ormai privo di tutto, arrivò ad Antiòchia, già troppo fortunato per essere sopravvissuto alla rovina dell’esercito. 36Così, chi si riprometteva di assicurare il tributo per i Romani con la vendita dei prigionieri a Gerusalemme, confessava ora che i Giudei avevano un difensore e che i Giudei per questa ragione erano invincibili, perché obbedivano alle leggi da lui stabilite.



[bookmark: _Toc62154719]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO

V. [bookmark: _Toc62154720]VITTORIA DEL GIUDAISMO MORTE DEL PERSECUTORE E PURIFICAZIONE DEL TEMPIO
[bookmark: _Toc62154721]Giuda Maccabeo alla macchia

1Intanto Giuda Maccabeo e i suoi compagni, passando di nascosto nei villaggi, chiamavano a sé i loro congiunti e, raccolti quanti erano rimasti fedeli al giudaismo, misero insieme circa seimila uomini.
Nasce ora la resistenza armata ad opera di Giuda.
Intanto Giuda Maccabeo e i suoi compagni, passando di nascosto nei villaggi, chiamavano a sé i loro congiunti e, raccolti quanti erano rimasti fedeli al giudaismo, misero insieme circa seimila uomini.
Con una tattica silenziosa e segreta, senza che nessuno se ne accorgesse, Giuda Maccabeo riesce a mettere insieme circa seimila uomini.
Raccoglie questi uomini tra quanti erano rimasti fedeli al giudaismo e ognuno tra i suoi congiunti. Uno chiama l’altro e insieme formano già un esercito.
2Alzarono allora suppliche al Signore, perché volgesse lo sguardo al popolo da tutti calpestato, avesse pietà del tempio profanato da uomini empi,
Questi uomini sanno che senza l’aiuto di Dio nulla possono. Hanno bisogno dell’aiuto del loro Dio e glielo chiedono, alzando suppliche verso di Lui.
Alzarono allora suppliche al Signore, perché volgesse lo sguardo al popolo da tutti calpestato, avesse pietà del tempio profanato da uomini empi…
Gli chiedono che volga lo sguardo al popolo da tutti calpestato, abbia pietà del tempio profanato da uomini empi.
Dio deve avere pietà del suo popolo e del suo tempio. Deve avere pietà di se stesso e dei suoi figli, l’uno e gli altri profanati, calpestati, distrutti.
3usasse misericordia alla città devastata e prossima a essere rasa al suolo, porgesse orecchio al sangue che gridava al suo cospetto,
Gli chiedono misericordia per Gerusalemme, ormai prossimo alla distruzione.
Usasse misericordia alla città devastata e prossima a essere rasa al suolo, porgesse orecchio al sangue che gridava al suo cospetto…
Troppo è il sangue versato in Gerusalemme e altrove. Il Signore deve ascoltare la voce del sangue che grida al suo cospetto.
Il sangue versato sempre urla vendetta presso il Signore. Lui non può non ascoltare questo urlo di dolore che lacera i suoi orecchi. 
4non dimenticasse l’iniquo sterminio di fanciulli innocenti e le bestemmie pronunciate contro il suo nome e mostrasse il suo sdegno contro la malvagità.
Gli chiedono di non dimenticare l’iniquo stermino di fanciulli innocenti.
Non dimenticasse l’iniquo sterminio di fanciulli innocenti e le bestemmie pronunciate contro il suo nome e mostrasse il suo sdegno contro la malvagità.
Neanche le bestemmie pronunciate contro il suon nome egli deve dimenticare.
Gli chiedono che mostri il suo sdegno contro la malvagità.
In questa preghiera vengono indicati i molteplici motivi per cui il Signore deve necessariamente intervenire.
Dopo aver ascoltato tutte queste motivazioni, il Signore non può rimanere inerte. Deve intervenire. Di certo interverrà.
La preghiera sempre deve offrire a Dio le motivazioni del suo esaudimento. 
5Il Maccabeo, postosi a capo del gruppo, divenne ormai invincibile per le nazioni, mentre l’ira del Signore si volgeva in misericordia.
Opera dell’uomo e opera di Dio sono la vera via per operare la rinascita.
Il Maccabeo, postosi a capo del gruppo, divenne ormai invincibile per le nazioni, mentre l’ira del Signore si volgeva in misericordia.
Il Signore sempre mostra la sua potenza, la sua misericordia, la sua compassione, la sua vittoria attraverso lo strumento umano.
Giuda Maccabeo è vero strumento nelle mani di Dio per abbattere la malvagità di Antioco e per dare alla terra di Giuda vero respiro di libertà religiosa.
Per l’opera di Giuda Maccabeo l’ira del Signore finora usata contro il suo popolo a causa dei suoi peccati ora si sta volgendo in misericordia.
Oggi la misericordia di Dio si manifesta come resistenza armata, inizio della rivolta, si manifesta come grande opera di liberazione.
6Piombando all’improvviso su città e villaggi, li incendiava e, impadronendosi delle posizioni più opportune, metteva in fuga non pochi nemici,
Il Maccabeo è un vero fulmine a ciel sereno. All’improvviso appare e compie la sua opera che è sempre vittoriosa. 
Piombando all’improvviso su città e villaggi, li incendiava e, impadronendosi delle posizioni più opportune, metteva in fuga non pochi nemici…
Incendia città e villaggi, mette in fuga non pochi nemici, occupa le posizione più opportune. Inizia così il riscatto del popolo del Signore. 
Ora Antioco deve pensare che dinanzi a lui si trova un popolo pronto alle armi, alla lotta, ad una guerra estenuante, proprio perché guerra atipica. 
7scegliendo di preferenza la notte come tempo favorevole a queste incursioni. La fama del suo valore risuonava dovunque.
Il Maccabeo è saggio, intelligente, esperto stratega. Sa quando colpire.
Scegliendo di preferenza la notte come tempo favorevole a queste incursioni. La fama del suo valore risuonava dovunque.
La notte per il Maccabeo è tempo assai favorevole. Lui la preferisce reputandola sua alleata fede. 
Dopo questi primi successi, la fama del suo valore comincia a risuonare ovunque. Tutti sanno che vi è un uomo di valore in Israele.

[bookmark: _Toc62154722]Campagna di Nicànore e di Gorgia

8Filippo, osservando che quest’uomo a poco a poco otteneva successi e progrediva continuamente, scrisse a Tolomeo, stratega della Celesiria e della Fenicia, perché intervenisse a favore degli interessi del re.
I successi di Giuda sono innumerevoli. È come se fosse senza ostacoli. Ci soffre sono gli interessi del re. Urge intervenire. 
Filippo, osservando che quest’uomo a poco a poco otteneva successi e progrediva continuamente, scrisse a Tolomeo, stratega della Celesiria e della Fenicia, perché intervenisse a favore degli interessi del re.
Chi interviene è Filippo, il quale si rivolge per lettera a Tolomeo, stratega della Celesiria e della Fenicia. A lui chiede di intervenire a favore degli interessi del re. Giuda deve essere fermato. Non può essere lasciato libero. 
9Quello incaricò subito Nicànore, figlio di Pàtroclo, uno dei primi amici del re, e, affidando ai suoi ordini truppe di uomini di ogni nazione in numero non inferiore a ventimila, lo inviò a sterminare totalmente la stirpe dei Giudei. Gli associò anche Gorgia, un generale di professione, esperto in tattica militare.
Tolomeo subito incarica Nicànore perché intervenga militarmente e ripristini la legalità del re in terra di Giuda.
Quello incaricò subito Nicànore, figlio di Pàtroclo, uno dei primi amici del re, e, affidando ai suoi ordini truppe di uomini di ogni nazione in numero non inferiore a ventimila, lo inviò a sterminare totalmente la stirpe dei Giudei. Gli associò anche Gorgia, un generale di professione, esperto in tattica militare.
Nicanore, cui si associa anche Gorgia, un generale di professione, esperto in tattica militare, viene inviato a sterminare totalmente la stirpe dei Giudei.
L’incarico non è quello di sconfiggere Giuda, bensì di annientare totalmente la stipe dei Giudei. Ogni Giudeo doveva essere messo a morte. Si doveva operare un vero genocidio, una distruzione totale, generale, completa.
Questo è stato il comando ricevuto da Nicànore. 
10Nicànore si propose di pagare il tributo che il re doveva ai Romani, che era di duemila talenti, con la vendita degli schiavi giudei.
Ecco il proposito malvagio e insano di Nicànore.
Nicànore si propose di pagare il tributo che il re doveva ai Romani, che era di duemila talenti, con la vendita degli schiavi giudei.
Antioco doveva un tributo di duemila talenti a Romani. Come soddisfare questo debito? Vendendo i Giudei come schiavi. 
Questa era la fine riservata al popolo dei Giudei. È una fine triste, amara. Dalla libertà alla schiavitù, alla perdita della propria identità.
11Anzi, spedì senz’altro alle città della costa l’invito ad acquistare schiavi giudei, promettendo di barattare novanta prigionieri per un talento; non immaginava che la vendetta dell’Onnipotente stava per piombare su di lui.
Nicànore è certo del successo del suo piano infernale. Lo vede già realizzato.
Anzi, spedì senz’altro alle città della costa l’invito ad acquistare schiavi giudei, promettendo di barattare novanta prigionieri per un talento; non immaginava che la vendetta dell’Onnipotente stava per piombare su di lui.
Le città della costa potevano acquistare schiavi giudei al prezzo di un talento per novanta prigionieri. Era questo il prezzo da lui fissato.
Le città della costa sono più esposte al commercio via mare. Gli schiavi avrebbero potuto così prendere qualsiasi destinazione. 
Nicànore pensa tutto, ma senza riflettere che il Signore vigila sempre sul suo popolo. Veglia per salvare, proteggere, glorificare.
Nicànore non immagina che la vendetta dell’Onnipotente sta per piombare su di lui. Non sa, non conosce, non ha ancora sperimentato la forza travolgente invisibile, inafferrabile del Dio degli Ebrei. 
Questa verità è la forza del popolo del Signore. Quando Dio è con il suo popolo, il popolo è sempre invincibile. È vincibile, quando Dio non è con lui.
Il popolo una cosa sola sempre dovrà fare: rimanere nel Signore. Rimane nel Signore, se rimane nella sua Alleanza, nei suoi Comandamenti, nella sua obbedienza, nei suoi decreti, nella sua Santa Legge.
Questa verità è la vita del popolo. Ignorarla diviene morte sicura, perché è soggetto a sconfitta, devastazione, esilio, distruzione. 
12Giuda fu informato della spedizione di Nicànore e annunciò ai suoi uomini l’avvicinarsi dell’esercito.
Giuda non sta a guardare. Vigila. Sta attento. Spia le mosse del nemico. La conoscenza dei movimenti dell’esercito avversario è fondamentale in una strategia militare. Questa conoscenza permette di prendere ogni contromisura.
Giuda fu informato della spedizione di Nicànore e annunciò ai suoi uomini l’avvicinarsi dell’esercito.
Giuda viene informato delle intenzioni di Nicànore. Avvisa i suoi dell’imminente battaglia. L’esercito nemico sta per avvicinarsi. Urge prepararsi per respingerlo. 
13Allora i paurosi e quanti non confidavano nella giustizia di Dio fuggirono, portandosi lontano dalla zona.
Molti hanno paura, fuggono. Non confidano nella giustizia di Dio. 
Allora i paurosi e quanti non confidavano nella giustizia di Dio fuggirono, portandosi lontano dalla zona.
Questi paurosi non hanno fede nel Signore. Non sanno che il loro Dio combatte e sconfigge, annienta e abbatte i loro nemici.
Quanti non hanno una vera fede nel Signore, pongono la loro vita solo nelle loro mani. Ma le nostre mani mai potranno salvare la nostra vita.
La salvezza può venire solo dal Signore. Noi non siamo salvatori di noi stessi.
Un uomo senza vera fede è anche un uomo senza vera vita. Manca alla sua vita la vera speranza, la vera certezza, la vera sicurezza, il vero futuro.
Dio è il futuro e il presente di ogni vita e ogni vita va messa nelle sue mani.
14Altri vendevano tutte le cose che erano loro rimaste e insieme pregavano il Signore di salvare coloro che l’empio Nicànore aveva venduto prima ancora dello scontro:
Queste versetto, almeno nella prima parte, non è del tutto comprensibile. Non si comprende il motivo per cui molti vendono le cose che sono loro rimaste.
Altri vendevano tutte le cose che erano loro rimaste e insieme pregavano il Signore di salvare coloro che l’empio Nicànore aveva venduto prima ancora dello scontro:
Una possibile interpretazione è questa: si vende per poter fuggire, cercare riparo e salvezza altrove. Oppure si vende per poter pagare il prezzo del riscatto per qualche Giudeo venduto e destinato alla schiavitù.
La seconda parte del versetto è semplice: si chiede al Signore attraverso una preghiera di comunione che salvi coloro che l’empio Nicànore aveva venduto prima ancora dello scontro. 
Nicànore non aveva ancora sconfitto l’esercito di Giuda e si comportava come se già lo avesse sconfitto, annientato, annullato. 
Cattura i Giudei e li vende come schiavi. Conosciamo il suo intento: azzerare la presenza dei Giudei nella Palestina.
15questo, se non per loro merito, almeno per l’alleanza con i loro padri e per riguardo al suo augusto e glorioso nome invocato sopra di loro.
La preghiera di queste persone che pregano non viene fondata sui meriti personali. Questi sono pochi, assai scarsi.
Questo, se non per loro merito, almeno per l’alleanza con i loro padri e per riguardo al suo augusto e glorioso nome invocato sopra di loro.
Fondavano ogni cosa sull’alleanza del Signore con i loro padri e per riguardo al suo augusto e glorioso nome invocato sopra di loro. 
Loro non hanno alcun merito.  I padri hanno un qualche merito. Abramo, Isacco, Giacobbe, Mosè, Giosuè, Davide e gli altri hanno un qualche merito.
Questi meriti però non bastano. Non resta che appellarsi al glorioso e auguro nome del Signore. Ci si appella alla sua misericordia che è grande. 
Il nome di Dio è misericordia e perdono. A questo nome sempre ci si può appellare per chiedere la grazia della vita e della liberazione da ogni male.
Tutto è dalla più grande misericordia del Signore. Ad essa sempre ci si deve appellare, ad essa sempre ricorrere. 
16Il Maccabeo poi, radunati i suoi uomini in numero di seimila, li esortava a non scoraggiarsi davanti ai nemici, né a lasciarsi prendere da timore di fronte alla moltitudine delle nazioni venute ingiustamente contro di loro, ma a combattere da forti,
Giuda ha pochi uomini. Solo seimila. Sa che deve fare grande opera di persuasione. Deve inculcare loro una fede più che perfetta, santa.
Il Maccabeo poi, radunati i suoi uomini in numero di seimila, li esortava a non scoraggiarsi davanti ai nemici, né a lasciarsi prendere da timore di fronte alla moltitudine delle nazioni venute ingiustamente contro di loro, ma a combattere da forti.
Giuda esorta i suoi a non scoraggiarsi. Essi devono combattere da forti. Non possono lasciarsi prendere dal timore dinanzi al nemico, anche se esso appare una moltitudine. È una moltitudine vana, perché è il Signore che fa la differenza.
La differenza tra il forte e il debole la fa il Signore. Anche la differenza tra il ricco e il povero la fa il Signore. 
Sempre il Signore fa la differenza tra il sano e l’ammalato, il molto e l’assai, la vita e la morte. Il Signore fa la differenza perché Lui è la differenza. 
Lui è la differenza di onnipotenza, vita, benedizione, grazia, salvezza, misericordia, sostegno, aiuto, verità, giustizia, pace, liberazione, vittoria.
Per lui il poco è molto, la morte è vita, la malattia è salute, la sconfitta è vittoria, la privazione è abbondanza, il niente è il tutto. 
In questa differenza si deve credere. Senza questa fede si vede solo la pochezza e la nullità della nostra vita.
Giuda vuole che i suoi soldati vedano questa differenza e credano in essa.
Il Signore non ha bisogno di molte persone per sbaragliare un esercito. Basta da solo. Ha bisogno però della fede del suo popolo nella sua vittoria. 
Quando il popolo crede? Quando con pochi uomini si accinge a contrastare la forza del nemico che viene per distruggere gli alleati del vero Dio e Signore.
La fede è necessaria a Dio per compiere la sua vittoria. A volte Dio non chiede questa fede. A volte la chiede e la si deve dare. 
17tenendo davanti agli occhi le violenze che quelli avevano iniquamente perpetrato contro il luogo santo, lo strazio della città vilipesa e ancora la soppressione dell’ordinamento politico degli antenati.
I figli di Israele devono combattere da forti non solo poggiando la loro azione sull’onnipotenza del loro Dio e Signore, ma anche devono attingere ogni coraggio vedendo i mali indicibile e le sofferenza grande cui venivano sottoposti i loro fratelli e figli.
Tenendo davanti agli occhi le violenze che quelli avevano iniquamente perpetrato contro il luogo santo, lo strazio della città vilipesa e ancora la soppressione dell’ordinamento politico degli antenati.
Dinanzi ad un popolo condannato alla schiavitù e alla morte, dinanzi ad una città vilipesa, dinanzi alla soppressione dell’ordinamento politico degli antenati, non ci si può tirare indietro.  Urge mettere tutta la forza ed anche la vita.
La salvezza del popolo e delle sue sante istituzioni merita la nostra vita. Dobbiamo esporla per queste cose santissime.
Non possiamo tenercela per noi. A che serve una vita priva della sua verità, della sua carità, del suo amore, della sua santità?
Conservare una vita per la non vita è non senso. La vita si dona sempre per la vita. Si dona la vita personale per salvare la vita dell’intera comunità. 
È questo il valore della vita: la si offre al Signore per la salvezza dei molti. 
18«Costoro – disse – confidano nelle armi e così pure nel loro ardire; noi confidiamo nel Dio onnipotente, capace di abbattere quanti vengono contro di lui e il mondo intero con un solo cenno».
Il principio soprannaturale deve essere però il motore, la forza di ogni loro decisione. Loro devono fondare tutto nell’onnipotenza del loro Dio e Signore. 
«Costoro – disse – confidano nelle armi e così pure nel loro ardire; noi confidiamo nel Dio onnipotente, capace di abbattere quanti vengono contro di lui e il mondo intero con un solo cenno».
I loro nemici non hanno un Dio in cui confidare, un Dio onnipotente, vittorioso, che stronca le guerre, che abbatte i nemici del suo popolo. Essi possono confidare solo in se stessi, nelle loro armi, nel loro ardire.
Giuda invece esorta i suoi a confidare nel Dio onnipotente, capace di abbattere quanti vengono contro di lui e il mondo intero con un solo cenno.
Senza questa fede non si può intraprendere nessuna battaglia. I figli di Israele sono sempre pochi per rapporto alla moltitudine dei loro nemici.
Con loro invece vi è il Signore, il Dio onnipotente, che fa la differenza. In questa differenza urge porre una fede convinta, forte, assoluta, invincibile. 
19Ricordò loro distintamente gli interventi a favore dei loro antenati, quello contro Sennàcherib, quando morirono centoottantacinquemila uomini,
Ora Giuda ricorda ai suoi alcuni di questi interventi prodigiosi del loro Dio.
Ricordò loro distintamente gli interventi a favore dei loro antenati, quello contro Sennàcherib, quando morirono centoottantacinquemila uomini,
Di questo evento parlano il Libro Secondo dei Re, il Libro Secondo delle Cronache, il Libro del profeta Isaia, il Libro di Tobia. 
Quando udì, il re Ezechia si stracciò le vesti, si ricoprì di sacco e andò nel tempio del Signore. Quindi mandò Eliakìm il maggiordomo, Sebna lo scriba e gli anziani dei sacerdoti ricoperti di sacco dal profeta Isaia, figlio di Amoz, perché gli dicessero: «Così dice Ezechia: “Giorno di angoscia, di castigo e di disonore è questo, poiché i bimbi stanno per nascere, ma non c’è forza per partorire. Forse il Signore, tuo Dio, udrà tutte le parole del gran coppiere, che il re d’Assiria, suo signore, ha inviato per insultare il Dio vivente e lo castigherà per le parole che il Signore, tuo Dio, avrà udito. Innalza ora una preghiera per quel resto che ancora rimane”».
Così i ministri del re Ezechia andarono da Isaia. Disse loro Isaia: «Riferite al vostro signore: “Così dice il Signore: Non temere per le parole che hai udito e con le quali i ministri del re d’Assiria mi hanno ingiuriato. Ecco, io infonderò in lui uno spirito tale che egli, appena udrà una notizia, ritornerà nella sua terra, e nella sua terra io lo farò cadere di spada”».
Il gran coppiere ritornò, ma trovò il re d’Assiria che combatteva contro Libna; infatti aveva udito che si era allontanato da Lachis, avendo avuto, riguardo a Tiraka, re d’Etiopia, questa notizia: «Ecco, è uscito per combattere contro di te». 
Allora il re d’Assiria inviò di nuovo messaggeri a Ezechia dicendo: «Così direte a Ezechia, re di Giuda: “Non ti illuda il tuo Dio in cui confidi, dicendo: Gerusalemme non sarà consegnata in mano al re d’Assiria. Ecco, tu sai quanto hanno fatto i re d’Assiria a tutti i territori, votandoli allo sterminio. Soltanto tu ti salveresti? Gli dèi delle nazioni, che i miei padri hanno devastato, hanno forse salvato quelli di Gozan, di Carran, di Resef e i figli di Eden che erano a Telassàr? Dove sono il re di Camat e il re di Arpad e il re della città di Sefarvàim, di Ena e di Ivva?”».
Ezechia prese la lettera dalla mano dei messaggeri e la lesse, poi salì al tempio del Signore, l’aprì davanti al Signore e pregò davanti al Signore: «Signore, Dio d’Israele, che siedi sui cherubini, tu solo sei Dio per tutti i regni della terra; tu hai fatto il cielo e la terra. Porgi, Signore, il tuo orecchio e ascolta; apri, Signore, i tuoi occhi e guarda. Ascolta tutte le parole che Sennàcherib ha mandato a dire per insultare il Dio vivente. È vero, Signore, i re d’Assiria hanno devastato le nazioni e la loro terra, hanno gettato i loro dèi nel fuoco; quelli però non erano dèi, ma solo opera di mani d’uomo, legno e pietra: perciò li hanno distrutti. Ma ora, Signore, nostro Dio, salvaci dalla sua mano, perché sappiano tutti i regni della terra che tu solo, o Signore, sei Dio».
Allora Isaia, figlio di Amoz, mandò a dire a Ezechia: «Così dice il Signore, Dio d’Israele: “Ho udito quanto hai chiesto nella tua preghiera riguardo a Sennàcherib, re d’Assiria. Questa è la sentenza che il Signore ha pronunciato contro di lui:
Ti disprezza, ti deride la vergine figlia di Sion. Dietro a te scuote il capo la figlia di Gerusalemme. Chi hai insultato e ingiuriato? Contro chi hai alzato la voce e hai levato in alto i tuoi occhi? Contro il Santo d’Israele! Per mezzo dei tuoi messaggeri hai insultato il mio Signore e hai detto: Alla guida dei miei carri sono salito in cima ai monti, sugli estremi gioghi del Libano: ne ho reciso i cedri più alti, i suoi cipressi migliori, sono penetrato nel suo angolo più remoto, nella sua foresta lussureggiante. Io ho scavato e bevuto acque straniere, ho fatto inaridire con la pianta dei miei piedi tutti i fiumi d’Egitto. Non l’hai forse udito? Da tempo ho preparato questo, da giorni remoti io l’ho progettato; ora lo eseguo. E sarai tu a ridurre in mucchi di rovine le città fortificate. I loro abitanti, stremati di forza, erano atterriti e confusi, erano erba del campo, foglie verdi d’erbetta, erba di tetti, grano riarso prima di diventare messe. Ti sieda, esca o rientri,  io lo so. Poiché il tuo infuriarti contro di me e il tuo fare arrogante è salito ai miei orecchi, porrò il mio anello alle tue narici e il mio morso alle tue labbra; ti farò tornare per la strada, per la quale sei venuto”. Questo sarà per te il segno: mangiate quest’anno il frutto dei semi caduti, nel secondo anno ciò che nasce da sé, nel terzo anno seminate e mietete, piantate vigne e mangiatene il frutto. Il residuo superstite della casa di Giuda continuerà a mettere radici in basso e a fruttificare in alto. Poiché da Gerusalemme uscirà un resto, dal monte Sion un residuo. Lo zelo del Signore farà questo. Perciò così dice il Signore riguardo al re d’Assiria: “Non entrerà in questa città né vi lancerà una freccia, non l’affronterà con scudi e contro essa non costruirà terrapieno. Ritornerà per la strada per cui è venuto; non entrerà in questa città. Oracolo del Signore. Proteggerò questa città per salvarla, per amore di me e di Davide mio servo”». 
Ora in quella notte l’angelo del Signore uscì e colpì nell’accampamento degli Assiri centoottantacinquemila uomini. Quando i superstiti si alzarono al mattino, ecco, erano tutti cadaveri senza vita.
Sennàcherib, re d’Assiria, levò le tende, partì e fece ritorno a Ninive, dove rimase. Mentre si prostrava nel tempio di Nisroc, suo dio, i suoi figli Adrammèlec e Sarèser lo colpirono di spada, mettendosi quindi al sicuro nella terra di Araràt. Al suo posto divenne re suo figlio Assarhàddon (2Re 19,1-37). 
Dopo questi fatti e queste prove di fedeltà, venne Sennàcherib, re d’Assiria. Penetrato in Giuda, assediò le città fortificate e ordinò di espugnarle. Ezechia vide l’avanzata di Sennàcherib, che si dirigeva verso Gerusalemme per assediarla. Egli decise con i suoi comandanti e con i suoi prodi di ostruire le acque sorgive, che erano fuori della città. Essi l’aiutarono. Si radunò un popolo numeroso per ostruire tutte le sorgenti e il torrente che scorreva attraverso la regione, dicendo: «Perché dovrebbero venire i re d’Assiria e trovare acqua in abbondanza?». Agì da forte: ricostruì tutta la parte diroccata delle mura, vi innalzò torri e al di fuori un altro muro, fortificò il Millo della Città di Davide e preparò armi in abbondanza e scudi. Designò capi militari sopra il popolo; li radunò presso di sé nella piazza della porta della città e così parlò al loro cuore: «Siate forti e coraggiosi! Non temete e non abbattetevi davanti al re d’Assiria e davanti a tutta la moltitudine che l’accompagna, perché con noi c’è uno più grande di quello che è con lui. Con lui c’è un braccio di carne, con noi c’è il Signore, nostro Dio, per aiutarci e per combattere le nostre battaglie». Il popolo rimase rassicurato dalle parole di Ezechia, re di Giuda.
In seguito Sennàcherib, re d’Assiria, mandò i suoi servitori a Gerusalemme, mentre egli con tutte le forze assaliva Lachis, per dire a Ezechia, re di Giuda, e a tutti quelli di Giuda che erano a Gerusalemme: «Così parla Sennàcherib, re d’Assiria: “In chi avete fiducia voi, per restare a Gerusalemme assediata? Ezechia non vi inganna forse per farvi morire di fame e di sete quando asserisce: Il Signore, nostro Dio, ci libererà dalle mani del re d’Assiria? Egli non è forse lo stesso Ezechia che ha eliminato le sue alture e i suoi altari, dicendo a Giuda e a Gerusalemme: Vi prostrerete davanti a un solo altare e su di esso soltanto offrirete incenso? Non sapete che cosa abbiamo fatto io e i miei padri a tutti i popoli del mondo? Forse gli dèi delle nazioni del mondo hanno potuto liberare i loro paesi dalla mia mano? Quale, fra tutti gli dèi di quelle nazioni che i miei padri avevano votato allo sterminio, ha potuto liberare il suo popolo dalla mia mano? Potrà il vostro Dio liberarvi dalla mia mano? Ora, non vi inganni Ezechia e non vi seduca in questa maniera! Non credetegli, perché nessun dio di qualsiasi nazione o regno ha potuto liberare il suo popolo dalla mia mano e dalle mani dei miei padri. Nemmeno i vostri dèi vi libereranno dalla mia mano!”».
Parlarono ancora i suoi servitori contro il Signore Dio e contro Ezechia, suo servo. Sennàcherib aveva scritto anche lettere insultando il Signore, Dio d’Israele, e parlando contro di lui in questi termini: «Come gli dèi delle nazioni del mondo non hanno potuto liberare i loro popoli dalla mia mano, così il Dio di Ezechia non libererà dalla mia mano il suo popolo».
Gli inviati gridarono a gran voce in giudaico al popolo di Gerusalemme che stava sulle mura, per spaventarlo e atterrirlo al fine di occuparne la città. Essi parlarono del Dio di Gerusalemme come di uno degli dèi degli altri popoli della terra, opera di mani d’uomo.
Allora il re Ezechia e il profeta Isaia, figlio di Amoz, pregarono a questo riguardo e gridarono al cielo. Il Signore mandò un angelo, che sterminò tutti i soldati valorosi, ogni condottiero e ogni comandante, nel campo del re d’Assiria. Questi se ne tornò, con la vergogna sul volto, nella sua terra. Entrò nel tempio del suo dio, dove alcuni suoi figli, nati dalle sue viscere, l’uccisero di spada. Così il Signore salvò Ezechia e gli abitanti di Gerusalemme dalla mano di Sennàcherib, re d’Assiria, e dalla mano di tutti gli altri e concesse loro tregua alle frontiere. Allora molti portarono offerte al Signore a Gerusalemme e oggetti preziosi a Ezechia, re di Giuda, che dopo queste cose aumentò di prestigio agli occhi di tutte le nazioni.
In quei giorni Ezechia si ammalò mortalmente. Egli pregò il Signore, che l’esaudì e operò un prodigio per lui. Ma Ezechia non corrispose ai benefici a lui concessi, perché il suo cuore si era insuperbito; per questo su di lui, su Giuda e su Gerusalemme si riversò l’ira divina. Tuttavia Ezechia si umiliò della superbia del suo cuore e a lui si associarono gli abitanti di Gerusalemme; per questo l’ira del Signore non si abbatté su di loro, durante i giorni di Ezechia.
Ezechia ebbe ricchezze e gloria in abbondanza. Egli si costruì depositi per l’argento, l’oro, le pietre preziose, gli aromi, gli scudi e per qualsiasi cosa preziosa, magazzini per i prodotti del grano, del mosto e dell’olio, stalle per ogni genere di bestiame, ovili per le pecore. Si edificò città; ebbe molto bestiame minuto e grosso, perché Dio gli aveva concesso beni molto grandi.
Ezechia chiuse l’apertura superiore delle acque del Ghicon, convogliandole in basso verso il lato occidentale della Città di Davide. Ezechia riuscì in ogni sua impresa. Ma quando i capi di Babilonia gli inviarono messaggeri per informarsi sul prodigio avvenuto nel paese, Dio l’abbandonò per metterlo alla prova e conoscerne completamente il cuore.
Le altre gesta di Ezechia e le sue opere di pietà sono descritte nella visione del profeta Isaia, figlio di Amoz, nel libro dei re di Giuda e d’Israele. Ezechia si addormentò con i suoi padri e lo seppellirono nella salita dei sepolcri dei figli di Davide. Alla sua morte gli resero omaggio tutto Giuda e gli abitanti di Gerusalemme. Al suo posto divenne re suo figlio Manasse (2Cro 32,1-33).
Nell’anno quattordicesimo del re Ezechia, Sennàcherib, re d’Assiria, salì contro tutte le città fortificate di Giuda e le prese. Il re d’Assiria mandò da Lachis a Gerusalemme, dal re Ezechia, il gran coppiere con una schiera numerosa. Egli si fermò presso il canale della piscina superiore, che è nella via del campo del lavandaio.
Gli andarono incontro, Eliakìm, figlio di Chelkia, il maggiordomo, Sebna lo scriba e Iòach, figlio di Asaf, l’archivista. Il gran coppiere disse loro: «Riferite a Ezechia: “Così dice il grande re, il re d’Assiria: Che fiducia è quella nella quale confidi? Domando: forse che la sola parola delle labbra può essere di consiglio e di forza per la guerra? Ora, in chi confidi per ribellarti a me? Ecco, tu confidi su questo sostegno di canna spezzata, che è l’Egitto, che penetra nella mano, forandola, a chi vi si appoggia; tale è il faraone, re d’Egitto, per tutti coloro che confidano in lui. Se mi dici: Noi confidiamo nel Signore, nostro Dio, non è forse quello stesso del quale Ezechia eliminò le alture e gli altari, ordinando alla gente di Giuda e di Gerusalemme: Vi prostrerete solo davanti a questo altare? Ora fa’ una scommessa col mio signore, re d’Assiria; io ti darò duemila cavalli, se potrai mettere tuoi cavalieri su di essi. Come potrai far voltare indietro uno solo dei più piccoli servi del mio signore? Ma tu confidi nell’Egitto per i carri e i cavalieri! Ora, non è forse secondo il volere del Signore che io sono salito contro questa terra per mandarla in rovina? Il Signore mi ha detto: Sali contro questa terra e mandala in rovina”».
Eliakìm, Sebna e Iòach risposero al gran coppiere: «Per favore, parla ai tuoi servi in aramaico, perché noi lo comprendiamo; non parlarci in giudaico: il popolo che è sulle mura ha orecchi per sentire». Il gran coppiere replicò: «Forse il mio signore mi ha inviato per pronunciare tali parole al tuo signore e a te e non piuttosto agli uomini che stanno sulle mura, ridotti a mangiare i propri escrementi e a bere la propria urina con voi?».
Il gran coppiere allora si alzò in piedi e gridò a gran voce in giudaico, e disse: «Udite le parole del grande re, del re d’Assiria. Così dice il re: “Non vi inganni Ezechia, poiché non potrà liberarvi. Ezechia non vi induca a confidare nel Signore, dicendo: Certo, il Signore ci libererà, questa città non sarà consegnata in mano al re d’Assiria”. Non ascoltate Ezechia, poiché così dice il re d’Assiria: “Fate la pace con me e arrendetevi. Allora ognuno potrà mangiare i frutti della propria vigna e del proprio fico e ognuno potrà bere l’acqua della sua cisterna, fino a quando io verrò per condurvi in una terra come la vostra, terra di frumento e di mosto, terra di pane e di vigne. Non vi inganni Ezechia dicendo: Il Signore ci libererà! Forse gli dèi delle nazioni sono riusciti a liberare ognuno la propria terra dalla mano del re d’Assiria? Dove sono gli dèi di Camat e di Arpad? Dove sono gli dèi di Sefarvàim? Hanno forse liberato Samaria dalla mia mano? Quali mai, fra tutti gli dèi di quelle regioni, hanno liberato la loro terra dalla mia mano, perché il Signore possa liberare Gerusalemme dalla mia mano?”».
Quelli tacquero e non gli risposero nulla, perché l’ordine del re era: «Non rispondetegli».
Eliakìm, figlio di Chelkia, il maggiordomo, Sebna lo scriba e Iòach, figlio di Asaf, l’archivista, si presentarono a Ezechia con le vesti stracciate e gli riferirono le parole del gran coppiere (Is 36,1-22). 
Quando udì, il re Ezechia si stracciò le vesti, si ricoprì di sacco e andò nel tempio del Signore. Quindi mandò Eliakìm il maggiordomo, Sebna lo scriba e gli anziani dei sacerdoti ricoperti di sacco dal profeta Isaia, figlio di Amoz, perché gli dicessero: «Così dice Ezechia: “Giorno di angoscia, di castigo e di disonore è questo, perché i bimbi stanno per nascere, ma non c’è forza per partorire. Forse il Signore, tuo Dio, udrà le parole del gran coppiere che il re d’Assiria, suo signore, ha inviato per insultare il Dio vivente e lo castigherà per le parole che il Signore, tuo Dio, avrà udito. Innalza ora una preghiera per quel resto che ancora rimane”».
Così i ministri del re Ezechia andarono da Isaia. Disse loro Isaia: «Riferite al vostro signore: “Così dice il Signore: Non temere per le parole che hai udito e con le quali i ministri del re d’Assiria mi hanno ingiuriato. Ecco, io infonderò in lui uno spirito tale che egli, appena udrà una notizia, ritornerà nella sua terra e nella sua terra io lo farò cadere di spada”».
Il gran coppiere ritornò, ma trovò il re d’Assiria che combatteva contro Libna; infatti aveva udito che si era allontanato da Lachis, avendo avuto, riguardo a Tiraka, re d’Etiopia, questa notizia: «Ecco, è uscito per combattere contro di te».
Allora il re d’Assiria inviò di nuovo messaggeri a Ezechia dicendo: «Così direte a Ezechia, re di Giuda: “Non ti illuda il tuo Dio in cui confidi, dicendo: Gerusalemme non sarà consegnata in mano al re d’Assiria. Ecco, tu sai quanto hanno fatto i re d’Assiria a tutti i territori votandoli allo sterminio. Soltanto tu ti salveresti? Gli dèi delle nazioni, che i miei padri hanno devastato, hanno forse salvato quelli di Gozan, di Carran, di Resef e i figli di Eden che erano a Telassàr? Dove sono il re di Camat e il re di Arpad e il re della città di Sefarvàim, di Ena e di Ivva?”».
Ezechia prese la lettera dalla mano dei messaggeri e la lesse, poi salì al tempio del Signore, l’aprì davanti al Signore e pregò davanti al Signore: «Signore degli eserciti, Dio d’Israele, che siedi sui cherubini, tu solo sei Dio per tutti i regni della terra; tu hai fatto il cielo e la terra. Porgi, Signore, il tuo orecchio e ascolta; apri, Signore, i tuoi occhi e guarda. Ascolta tutte le parole che Sennàcherib ha mandato a dire per insultare il Dio vivente. È vero, Signore, i re d’Assiria hanno devastato le nazioni e la loro terra, hanno gettato i loro dèi nel fuoco; quelli però non erano dèi, ma solo opera di mani d’uomo, legno e pietra: perciò li hanno distrutti. Ma ora, Signore, nostro Dio, salvaci dalla sua mano, perché sappiano tutti i regni della terra che tu solo sei il Signore».
Allora Isaia, figlio di Amoz, mandò a dire a Ezechia: «Così dice il Signore, Dio d’Israele: “Poiché tu mi hai pregato riguardo a Sennàcherib, re d’Assiria, questa è la sentenza che il Signore ha pronunciato contro di lui:
Ti disprezza, ti deride la vergine figlia di Sion. Dietro a te scuote il capo la figlia di Gerusalemme. Chi hai insultato e ingiuriato? Contro chi hai alzato la voce e hai levato in alto i tuoi occhi? Contro il Santo d’Israele! Per mezzo dei tuoi ministri hai insultato il mio Signore e hai detto: Con la moltitudine dei miei carri sono salito in cima ai monti, sugli estremi gioghi del Libano: ne ho reciso i cedri più alti, i suoi cipressi migliori, sono penetrato nel suo angolo più remoto, nella sua foresta lussureggiante. Io ho scavato e bevuto le acque, ho fatto inaridire con la pianta dei miei piedi tutti i fiumi d’Egitto. Non l’hai forse udito? Da tempo ho preparato questo, da giorni remoti io l’ho progettato; ora lo eseguo. E sarai tu a ridurre in mucchi di rovine le città fortificate. I loro abitanti, stremati di forza, erano atterriti e confusi, erano erba del campo, foglie verdi d’erbetta, erba di tetti, grano riarso  prima di diventare messe. Che tu ti sieda, esca o rientri, io lo so. Poiché il tuo infuriarti contro di me  e il tuo fare arrogante è salito ai miei orecchi, porrò il mio anello alle tue narici e il mio morso alle tue labbra; ti farò tornare per la strada per la quale sei venuto”. Questo sarà per te il segno: mangiate quest’anno il frutto dei semi caduti, nel secondo anno ciò che nasce da sé, nel terzo anno seminate e mietete,  piantate vigne e mangiatene il frutto. Il residuo superstite della casa di Giuda continuerà a mettere radici in basso e a fruttificare in alto. Poiché da Gerusalemme uscirà un resto, dal monte Sion un residuo. Lo zelo del Signore degli eserciti farà questo. Pertanto così dice il Signore riguardo al re d’Assiria: “Non entrerà in questa città né vi lancerà una freccia, non l’affronterà con scudi e contro di essa non costruirà terrapieno. Ritornerà per la strada per cui è venuto; non entrerà in questa città. Oracolo del Signore: Proteggerò questa città per salvarla, per amore di me e di Davide mio servo”».
Ora l’angelo del Signore uscì e colpì nell’accampamento degli Assiri centoottantacinquemila uomini. Quando i superstiti si alzarono al mattino, ecco, erano tutti cadaveri senza vita.
Sennàcherib, re d’Assiria, levò le tende, partì e fece ritorno a Ninive, dove rimase. Mentre si prostrava nel tempio di Nisroc, suo dio, i suoi figli Adrammèlec e Sarèser lo colpirono di spada, mettendosi quindi al sicuro nella terra di Araràt. Al suo posto divenne re suo figlio Assarhàddon (Is 37,1-38). 
Libro della storia di Tobi, figlio di Tobièl, figlio di Ananièl, figlio di Aduèl, figlio di Gabaèl, figlio di Raffaele, figlio di Raguele, della discendenza di Asièl, della tribù di Nèftali. Al tempo di Salmanàssar, re degli Assiri, egli fu deportato dalla città di Tisbe, che sta a sud di Kedes di Nèftali, nell’alta Galilea, sopra Asor, verso occidente, a nord di Sefet.
Io, Tobi, passavo tutti i giorni della mia vita seguendo le vie della verità e della giustizia. Ai miei fratelli e ai miei compatrioti, che erano stati condotti con me in prigionia a Ninive, nel paese degli Assiri, facevo molte elemosine. Mi trovavo ancora al mio paese, la terra d’Israele, ed ero ancora giovane, quando la tribù del mio antenato Nèftali abbandonò la casa di Davide e si staccò da Gerusalemme, la sola città fra tutte le tribù d’Israele scelta per i sacrifici. In essa era stato consacrato il tempio, dove abita Dio, ed era stato edificato per tutte le generazioni future. Tutti i miei fratelli e quelli della tribù del mio antenato Nèftali facevano sacrifici su tutti i monti della Galilea al vitello che Geroboamo, re d’Israele, aveva fabbricato a Dan. Io ero il solo che spesso mi recavo a Gerusalemme nelle feste, per obbedienza a una legge perenne prescritta a tutto Israele. Correvo a Gerusalemme con le primizie dei frutti e degli animali, con le decime del bestiame e con la prima lana che tosavo alle mie pecore. Consegnavo tutto ai sacerdoti, figli di Aronne, per l’altare. Davo anche ai leviti, che prestavano servizio a Gerusalemme, le decime del grano, del vino, dell’olio, delle melagrane, dei fichi e degli altri frutti. Per sei anni consecutivi convertivo in denaro la seconda decima ogni anno e andavo a spenderla a Gerusalemme. La terza decima poi era per gli orfani, le vedove e i forestieri che si trovavano con gli Israeliti. La portavo loro ogni tre anni e la si consumava insieme, come vuole la legge di Mosè e secondo le raccomandazioni di Dèbora, moglie di Ananièl, la madre di nostro padre, poiché mio padre, morendo, mi aveva lasciato orfano. Quando divenni adulto, sposai Anna, una donna della mia parentela, e da essa ebbi un figlio che chiamai Tobia. Dopo la deportazione in Assiria, quando fui condotto prigioniero e arrivai a Ninive, tutti i miei fratelli e quelli della mia gente mangiavano i cibi dei pagani; ma io mi guardai bene dal farlo. Poiché restai fedele a Dio con tutto il cuore, l’Altissimo mi fece trovare il favore di Salmanàssar, del quale presi a trattare gli affari. Venni così nella Media, dove, finché egli visse, conclusi affari per conto suo. Fu allora che a Rage di Media, presso Gabaèl, fratello di Gabri, depositai in sacchetti la somma di dieci talenti d’argento.
Quando Salmanàssar morì, gli successe il figlio Sennàcherib. Allora le strade della Media divennero impraticabili e non potei più tornarvi. Al tempo di Salmanàssar facevo spesso l’elemosina a quelli della mia gente; davo il pane agli affamati, gli abiti agli ignudi e, se vedevo qualcuno dei miei connazionali morto e gettato dietro le mura di Ninive, io lo seppellivo. Seppellii anche quelli che aveva ucciso Sennàcherib, quando tornò fuggendo dalla Giudea, al tempo del castigo mandato dal re del cielo sui bestemmiatori. Nella sua collera egli uccise molti Israeliti; io sottraevo i loro corpi per la sepoltura e Sennàcherib invano li cercava. Ma un cittadino di Ninive andò a informare il re che io li seppellivo di nascosto. Quando seppi che il re conosceva il fatto e che mi si cercava per essere messo a morte, colto da paura mi diedi alla fuga. I miei beni furono confiscati e passarono tutti al tesoro del re. Mi restò solo la moglie, Anna, con il figlio Tobia. Neanche quaranta giorni dopo, il re fu ucciso da due suoi figli, i quali poi fuggirono sui monti dell’Araràt. Gli successe allora il figlio Assarhàddon. Egli diede ad Achikàr, figlio di mio fratello Anaèl, l’incarico della contabilità del regno: egli ebbe così la direzione generale degli affari. Allora Achikàr prese a cuore la mia causa e potei così ritornare a Ninive. Al tempo di Sennàcherib, re degli Assiri, Achikàr era stato gran coppiere, ministro della giustizia, amministratore e sovrintendente della contabilità e Assarhàddon l’aveva mantenuto in carica. Egli era mio nipote e uno della mia parentela (Tb 1,1-22). 
L’intervento  divino è assai manifesto, palese, evidente. È il Signore il solo liberatore di Gerusalemme e del suo popolo. 
20e quello avvenuto in Babilonia nella battaglia contro i Gàlati, quando tutti si trovarono in necessità, ottomila insieme con quattromila Macèdoni: mentre i Macèdoni soccombevano, gli ottomila sterminarono centoventimila uomini con l’aiuto venuto loro dal Cielo, ricevendone un grande vantaggio.
Di questo episodio non vi sono tracce nella Sacra Scrittura.
E quello avvenuto in Babilonia nella battaglia contro i Gàlati, quando tutti si trovarono in necessità, ottomila insieme con quattromila Macèdoni: mentre i Macèdoni soccombevano, gli ottomila sterminarono centoventimila uomini con l’aiuto venuto loro dal Cielo, ricevendone un grande vantaggio.
Ignoriamo il tempo in cui questo evento è accaduto. Giuda lo ricorda per  attestare l’altissima differenza numerica trai due eserciti: il primo composto di ottomila persone e il secondo di centoventimila.
Ottomila sconfiggono centoventimila uomini con l’aiuto del Cielo. 
21Con queste parole li rese coraggiosi e pronti a morire per le leggi e per la patria. Poi divise in qualche modo l’esercito in quattro parti
Ogni parola pronunciata da Giuda ha un solo scopo: infondere coraggio nel cuore di suoi soldati, rinsaldare e fortificare la loro fede nel Dio dei Padri.
Con queste parole li rese coraggiosi e pronti a morire per le leggi e per la patria. Poi divise in qualche modo l’esercito in quattro parti
Ora i soldati sono pronti a morir per le leggi e per la patria. Le parole di Giuda hanno prodotto il loro effetto. Hanno reso i soldati coraggiosi.
Ora Giuda deve dare ordine tattico e strategico al suo esercito. Lo divide in quattro parti. 
22e mise al comando di ogni schieramento i suoi fratelli Simone, Giuseppe e Giònata, affidando a ciascuno millecinquecento uomini.
Affida tre parti dell’esercito ai suoi fratelli, una parte per ciascuno.
E mise al comando di ogni schieramento i suoi fratelli Simone, Giuseppe e Giònata, affidando a ciascuno millecinquecento uomini.
Simone. Giuseppe e Giònata ricevono millecinquecento  uomini ciascuno.
Sono in verità assai pochi. Ma con loro è il Signore che fa la differenza. 
23Vi aggiunse Eleàzaro, lesse poi in pubblico il libro sacro e, data la parola d’ordine «Aiuto di Dio», si pose lui stesso a capo del primo reparto e attaccò Nicànore.
Vi aggiunge anche Eleàzaro. Non viene specificato il ruolo di questo quarto fratello. Ignoriamo i suoi compiti da svolgere.
Vi aggiunse Eleàzaro, lesse poi in pubblico il libro sacro e, data la parola d’ordine «Aiuto di Dio», si pose lui stesso a capo del primo reparto e attaccò Nicànore.
Rimane ancora un ultimo adempimento: leggere il libro sacro e dare la parola d’ordine.  Anche questi due cose vengono adempiute.
Ora si può attaccare Nicànore. Giuda stesso prende il comando del primo reparto. Si va così all’attacco, con un esercito diviso in quattro parti. 
24L’Onnipotente si fece loro alleato ed essi uccisero più di novemila nemici, ferirono e mutilarono nelle membra la maggior parte dell’esercito di Nicànore e costrinsero tutti a fuggire.
Viene con loro il Signore e fa la differenza.
L’Onnipotente si fece loro alleato ed essi uccisero più di novemila nemici, ferirono e mutilarono nelle membra la maggior parte dell’esercito di Nicànore e costrinsero tutti a fuggire.
La battaglia si rivela un vero successo.
Vengono uccisi più di novemila uomini.
Furono feriti e mutilati nelle membra la maggior parte dell’esercito.
Tutti sono costretti alla fuga. Per Nicànore non c’è successo, ma sconfitta. 
25Si impadronirono dei beni di quanti erano convenuti per il loro acquisto; inseguirono poi i nemici per un lungo tratto, ma impediti dall’ora tarda tornarono indietro.
Anche su quanti erano venuti per l’acquisto degli schiavi cadde la sciagura.
Si impadronirono dei beni di quanti erano convenuti per il loro acquisto; inseguirono poi i nemici per un lungo tratto, ma impediti dall’ora tarda tornarono indietro.
Quanti erano venuti per acquistare gli schiavi vengono spogliati dei loro beni.
Si inseguono i nemici per un lungo tratto. Ma poi si deve tornare indietro a causa dell’ora tarda. Con il buio non si può inseguire nessuno.
26Era la vigilia del sabato e per questa ragione non protrassero l’inseguimento.
Si fermarono anche per una seconda ragione: per rispetto del giorno del sabato. Questo giorno era sacro, perché consacrato al Signore.
Era la vigilia del sabato e per questa ragione non protrassero l’inseguimento.
Rispettare il sabato è rispettare il Signore. È obbedire alla sua legge. È avere il Signore sempre dalla propria parte. 
27Raccolte le armi dei nemici e tolte loro le spoglie, passarono il sabato benedicendo incessantemente e ringraziando il Signore che li aveva salvati in quel giorno, cominciando ad aver misericordia per loro.
Ora si pensa a raccogliere il bottino: armi e spoglie dei nemici.
Raccolte le armi dei nemici e tolte loro le spoglie, passarono il sabato benedicendo incessantemente e ringraziando il Signore che li aveva salvati in quel giorno, cominciando ad aver misericordia per loro.
Giuda e i suoi riconoscono che la vittoria è stata per esclusivo dono del Signore, per il suo aiuto onnipotente, per la sua presenza che ha fatto la differenza. Per questo lo benedicono e lo esaltano.
Questa vittoria fa comprendere loro che nuovamente Dio li assisteva con la sua grane misericordia. Dio di nuovo è in Israele. Di nuovo è con il suo popolo.
A noi spesso manca questo riconoscimento. Pensiamo che tutto sia opera nostra. Sia frutto delle nostre capacità. Nulla è da noi. Tutto è da Dio.
Se avessimo questa fede, inizieremmo a lodare e a benedire molto di più il Signore Dio nostro. Ci ricordiamo di Lui solo quando tutto viene a mancarci.
Non viviamo di purissima fede. Anzi, non viviamo affatto di fede. 
28Dopo il sabato distribuirono parte delle spoglie ai danneggiati, alle vedove, agli orfani; il resto se lo divisero tra loro e i loro figli.
È questa opera di grande solidarietà e carità. Parte delle spoglie vengono date anche ai danneggiati, cioè a tutte quelle persone che stavano per essere vendute come schiavi.
Dopo il sabato distribuirono parte delle spoglie ai danneggiati, alle vedove, agli orfani; il resto se lo divisero tra loro e i loro figli.
Dopo aver condiviso ogni cosa con danneggiati, vedove, orfani, il resto lo dividono tra loro e i loro figli.
È questa una divisione di carità e di giustizia. Prima viene la carità verso gli altri, poi la giustizia verso se stessi. A volte è necessario rinunciare alla giustizia verso se stessi perché urge la carità verso gli altri. 
29Compiute queste cose, fecero una supplica in comune, scongiurando il Signore misericordioso di riconciliarsi pienamente con i suoi servi.
Ora si chiede al Signore che mostri per intero la sua misericordia. Chiedono che si riconcili con il suo popolo pienamente.
29Compiute queste cose, fecero una supplica in comune, scongiurando il Signore misericordioso di riconciliarsi pienamente con i suoi servi.
Con una riconciliazione totale, piena, per Giuda non ci sarebbero stati più problemi di nessun genere.
Compiute queste cose, fecero una supplica in comune, scongiurando il Signore misericordioso di riconciliarsi pienamente con i suoi servi.
Il Signore sarebbe stato con loro e per loro con tutta la sua onnipotenza, saggezza, fortezza, scienza, misericordia, compassione, vittoria. 
Quando il Signore è tutto per un uomo, un popolo, una nazione, la sua benedizione li copre come un manto e li protegge da ogni insidia dei nemici.
Questa benedizione sempre si deve chiedere. Ma per questo occorre la riconciliazione piena, totale tra Dio e il suo popolo, tra Dio e l’uomo.

[bookmark: _Toc62154723]Sconfitta di Timòteo e Bàcchide

30Poi, si scontrarono anche con gli uomini di Timòteo e Bàcchide e ne uccisero più di ventimila, si impadronirono saldamente di alte fortezze e divisero l’abbondante bottino in parti uguali tra loro, i danneggiati, gli orfani, le vedove e anche i vecchi.
Ora Giuda attacca anche Timòteo e Bàcchide. Anche su di loro riporta una vittoria piena, perfetta. 
Poi, si scontrarono anche con gli uomini di Timòteo e Bàcchide e ne uccisero più di ventimila, si impadronirono saldamente di alte fortezze e divisero l’abbondante bottino in parti uguali tra loro, i danneggiati, gli orfani, le vedove e anche i vecchi.
Questa sconfitta comporta altri benefici. Ci si impadronisce saldamente di alte fortezze. Si acquisisce un abbondante bottino. 
L’abbondante bottino viene sempre diviso secondo la legge della carità e della giustizia. Viene diviso in parti uguali tra loro, i danneggiati, gli orfani, le vedovo e anche i vecchi. Nessun bisogno viene tralasciato.
La carità verso i bisognosi è un vero parafulmine che attira su di noi l’abbondante misericordia del Signore. 
31Raccolte le loro armi, con molta cura riposero il tutto in luoghi opportuni e portarono il resto del bottino a Gerusalemme.
Ogni cosa con molta cura viene riposto in luoghi opportuni. Niente deve andare perduto o sciupato. Tutto all’occorrenza serve.
Raccolte le loro armi, con molta cura riposero il tutto in luoghi opportuni e portarono il resto del bottino a Gerusalemme.
Il resto del bottino viene portato a Gerusalemme. Non viene indicata la destinazione finale delle cose portate a Gerusalemme.
Di solito se ne faceva un’offerta votiva per il tempio del Signore. 
32Uccisero anche l’ufficiale preposto alle guardie di Timòteo, uomo scelleratissimo, che aveva fatto soffrire molto i Giudei.
Anche l’ufficiale preposto alla guardia di Timòteo viene ucciso.
Uccisero anche l’ufficiale preposto alle guardie di Timòteo, uomo scelleratissimo, che aveva fatto soffrire molto i Giudei.
Quest’uomo è di fama assai triste. È uomo scelleratissimo. Ha fatto soffrire molto i Giudei.
Anche su questo uomo giunge alla fine il giudizio di Dio. La morte è il salario per le sue iniquità. 
33Mentre si celebrava la vittoria in patria, bruciarono coloro che avevano incendiato le sacre porte, compreso Callìstene, che si era rifugiato in una casupola; ricevette così una degna ricompensa per la sua empietà.
Ora si pensa anche a fare un poco di pulizia morale in Gerusalemme.
Mentre si celebrava la vittoria in patria, bruciarono coloro che avevano incendiato le sacre porte, compreso Callìstene, che si era rifugiato in una casupola; ricevette così una degna ricompensa per la sua empietà.
Tra gli uomini scellerati che avevano incendiato le sacre porte vi è Callìstene. 
Per sfuggire alla degna punizione per la sua colpa, si rifugia in una casupola. 
Dinanzi all’ira del Signore non ci sono rifugi sicuri. Non ci sono neanche nascondigli. 
Così anche quest’uomo riceve una degna ricompensa per la sua empietà.
Di questo ogni uomo deve essere sempre certo: non ci sono nascondigli, rifugi dinanzi al Signore per giudicare il suo operato.
Quando la sua ora giunge, giunge e basta e si deve consegnare alla degna ricompensa per il male da lui compiuto.
C’è rifugio finché il tempo del giudizio non si compie. Ma poiché nessuno sa quando si compirà il tempo del giudizio, chi fa il male deve sempre sapere che ogni istante è per lui buono per essere giudicato da Dio e dalla storia.
Nessuno si illuda. Il male non nasconde mai quanti sono suoi fautori. Nasconde invece dal male solo la carità, la grande carità, la grandissima misericordia.

[bookmark: _Toc62154724]Fuga e confessione di Nicànore

34Il tristissimo Nicànore, colui che aveva convocato mille mercanti per la vendita dei Giudei,
Nicànore è detto uomo tristissimo. È detto tristissimo perché fa cose tristi.
Il tristissimo Nicànore, colui che aveva convocato mille mercanti per la vendita dei Giudei…
È stato lui a convocare i mercanti per la vendita dei Giudei come schiavi. È questa la cosa più triste da lui pensata.
È tristezza infinita quando si mette il soldo al di sopra dell’uomo. Il soldo è per l’uomo, mai l’uomo per il soldo.
Tutti i mali del mondo sono da ascrivere a questo capovolgimento di valori. Sempre il mondo è nella grande tristezza a causa di questo capovolgimento. 
Gesù ha posto la povertà in spirito e anche la povertà materiale come pilastro primario del suo regno. Il suo regno è per i poveri. In esso non c’è spazio per i ricchi. Ricco è però colui che vive senza Dio e senza i fratelli.
Nel regno di Cristo Gesù si vive per il Signore e per i fratelli, in una comunione spirituale, materiale, reale. La comunione è essenza del regno di Gesù.  
35umiliato, con l’aiuto del Signore, da coloro che erano da lui ritenuti insignificanti, deposta la splendida veste, fuggiasco come uno schiavo attraverso la campagna e ormai privo di tutto, arrivò ad Antiòchia, già troppo fortunato per essere sopravvissuto alla rovina dell’esercito.
L’umiliazione di Nicànore è oltremodo grande. La sua vita è il suo solo ed unico bottino riportato nella campagna contro Giuda.
Umiliato, con l’aiuto del Signore, da coloro che erano da lui ritenuti insignificanti, deposta la splendida veste, fuggiasco come uno schiavo attraverso la campagna e ormai privo di tutto, arrivò ad Antiòchia, già troppo fortunato per essere sopravvissuto alla rovina dell’esercito.
Con l’aiuto del Signore Nicànore è umiliato da coloro che lui riteneva insignificanti.  Sempre il Signore abbatte i superbi. Sempre manda a mani vuoti quanti si credono ricchi di se stessi e disprezzano il suo popolo.
Privo anche della sua candida veste Nicànore fugge come uno schiavo attraverso la campagna e giunge ad Antiochia privo di ogni cosa.
Questa è la ricompensa per quanti osano sfidare il Signore. Il Dio di Israele mai dovrà essere sfidato.  Mai combattuto. Contro di Lui non c’è vittoria. Contro di Lui c’è solo sconfitta e umiliazione. 
Nicànore deve considerarsi persona fortunata per essere sopravvissuto alla rovina del suo esercito, del quale non esiste più neanche il ricordo.
36Così, chi si riprometteva di assicurare il tributo per i Romani con la vendita dei prigionieri a Gerusalemme, confessava ora che i Giudei avevano un difensore e che i Giudei per questa ragione erano invincibili, perché obbedivano alle leggi da lui stabilite.
La confessione di fede sul Dio dei Giudei fatta da Nicànore è grande.
Così, chi si riprometteva di assicurare il tributo per i Romani con la vendita dei prigionieri a Gerusalemme, confessava ora che i Giudei avevano un difensore e che i Giudei per questa ragione erano invincibili, perché obbedivano alle leggi da lui stabilite.
I Giudei hanno un difensore, un grande difensore. A motivo di questo difensore sono invincibili. Sono invincibili perché obbediscono alle leggi da lui stabilite.
Nicànore attesta la più pura verità. Israele è forte quanto dimora nella Legge. È debole quando esce da essa. È invincibile quando osserva il patto dell’alleanza. È privo di una qualsiasi forza di difesa e di offesa quando trasgredisce i Comandamenti del suo Dio.
La vita di Giuda è dal suo Dio. È dal suo Dio sempre. L’alleanza osservata la fa popolo di Dio e di conseguenza lo fa invincibile. 
Secondo Maccabei – Capitolo VIII


[bookmark: _Toc62154725]CAPITOLO IX


[bookmark: _Toc62154726]LETTURA DEL TESTO

		1In quel periodo Antioco ritornò con disonore dalle regioni della Persia. 2Infatti egli era giunto nella città chiamata Persèpoli e si era accinto a depredare il tempio e a impadronirsi della città; ma i cittadini, ricorsi in massa all’aiuto delle armi, lo respinsero e accadde così che Antioco, messo in fuga dagli abitanti, dovette ritirarsi vergognosamente. 3Mentre si trovava presso Ecbàtana, gli giunse notizia di ciò che era accaduto a Nicànore e agli uomini di Timòteo. 4Mosso da gran furore, pensava di sfogarsi sui Giudei anche per lo smacco inflittogli da coloro che lo avevano messo in fuga. Perciò diede ordine al cocchiere di compiere il viaggio spingendo i cavalli senza sosta; ma incombeva ormai su di lui il giudizio del Cielo. Così diceva nella sua superbia: «Farò di Gerusalemme un cimitero di Giudei, appena vi sarò giunto». 5Ma il Signore che tutto vede, il Dio d’Israele, lo colpì con piaga insanabile e invisibile. Aveva appena terminato quella frase, quando lo colpì un insopportabile dolore alle viscere e terribili spasimi intestinali, 6ben meritati da colui che aveva straziato le viscere altrui con molti e strani generi di torture. 7Ma egli non desisteva affatto dalla sua alterigia, anzi era pieno ancora di superbia, spirando fuoco d’ira contro i Giudei, e comandando di accelerare la corsa. Gli capitò perciò di cadere dal carro in corsa tumultuosa e di rovinarsi tutte le membra del corpo nella violenta caduta. 8Colui che poco prima, nella sua sovrumana arroganza, pensava di comandare ai flutti del mare, e credeva di pesare sulla bilancia le cime dei monti, ora, gettato a terra, doveva farsi portare in lettiga, rendendo a tutti manifesta la potenza di Dio, 9a tal punto che nel corpo di quell’empio si formavano i vermi e, mentre era ancora vivo, le sue carni, fra spasimi e dolori, cadevano a brandelli e l’esercito era tutto nauseato dal fetore e dal marciume di lui. 10Colui che poco prima credeva di toccare gli astri del cielo, ora nessuno poteva sopportarlo per l’intollerabile intensità del fetore.
11Allora finalmente, malconcio a quel modo, incominciò a deporre gran parte della sua superbia e ad avviarsi al ravvedimento per effetto del divino flagello, mentre senza tregua era lacerato dai dolori. 12Non potendo più sopportare il suo proprio fetore, disse: «È giusto sottomettersi a Dio e non pretendere di essere uguale a Dio, quando si è mortali!». 13Quindi quello scellerato si mise a pregare quel Signore che ormai non avrebbe più avuto misericordia di lui, e diceva 14che avrebbe dichiarato libera la città santa, che prima si affrettava a raggiungere per raderla al suolo e farne un cimitero. 15Diceva inoltre che avrebbe reso pari agli Ateniesi tutti i Giudei, che prima aveva stabilito di non degnare neppure della sepoltura, ma di gettare in pasto alle fiere insieme con i loro bambini, 16e che avrebbe adornato con magnifici doni votivi il sacro tempio, che prima aveva saccheggiato, e avrebbe restituito in numero ancora più grande tutti gli arredi sacri e avrebbe provveduto con le proprie entrate ai contributi fissati per i sacrifici. 17Prometteva, infine, che si sarebbe fatto Giudeo e si sarebbe recato in ogni luogo abitato per annunciare la potenza di Dio.
18Ma poiché i dolori non diminuivano per nulla – era arrivato infatti su di lui il giusto giudizio di Dio – e disperando ormai di sé, scrisse ai Giudei la lettera riportata qui sotto, nello stile di una supplica, così concepita:
19«Ai Giudei, ottimi cittadini, il re e condottiero Antioco augura perfetta salute, benessere e prosperità. 20Se voi state bene e i figli e le vostre cose procedono secondo il vostro pensiero, io, riponendo la mia speranza nel Cielo, 21mi ricordo con tenerezza del vostro onore e della vostra benevolenza. Ritornando dalle province della Persia e trovandomi colpito da una malattia insopportabile, ho creduto necessario pensare alla comune sicurezza di tutti. 22Non dispero del mio stato, avendo molta fiducia di scampare alla malattia. 23Considerando d’altra parte che anche mio padre, quando aveva intrapreso spedizioni nelle province settentrionali, designava il successore, 24perché, se fosse accaduto qualche cosa di inaspettato o si fosse diffusa la notizia di qualche grave incidente, gli abitanti del paese, sapendo in mano a chi era stato lasciato il governo, non si agitassero, 25e oltre a questo, constatando che i sovrani vicini e confinanti con il nostro regno spiano il momento opportuno e attendono gli eventi, ho designato come re mio figlio Antioco, che già più volte, quando intraprendevo i viaggi nei distretti settentrionali, ho raccomandato e affidato a moltissimi di voi. A lui indirizzo la lettera qui unita. 26Vi prego dunque e vi scongiuro di ricordarvi dei benefici ricevuti, pubblicamente o privatamente, e prego ciascuno di conservare la vostra benevolenza verso di me e mio figlio. 27Ho fiducia che egli, seguendo le mie direttive, si comporterà con voi con moderazione e umanità».
28Quest’omicida e bestemmiatore, dunque, soffrendo crudeli tormenti, come li aveva fatti subire agli altri, finì così la sua vita con miserabile morte in terra straniera, sui monti. 29Curò il trasporto della salma Filippo, suo compagno d’infanzia, il quale poi, diffidando del figlio di Antioco, si ritirò in Egitto presso Tolomeo Filomètore.


[bookmark: _Toc62154727]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO
[bookmark: _Toc62154728]Fine di Antioco Epìfane

1In quel periodo Antioco ritornò con disonore dalle regioni della Persia.
Neanche per Antioco le cose vanno per il bene. 
In quel periodo Antioco ritornò con disonore dalle regioni della Persia.
2Infatti egli era giunto nella città chiamata Persèpoli e si era accinto a depredare il tempio e a impadronirsi della città; ma i cittadini, ricorsi in massa all’aiuto delle armi, lo respinsero e accadde così che Antioco, messo in fuga dagli abitanti, dovette ritirarsi vergognosamente.
La campagna di Persia era fallita con grande disonore e vergogna. 
Infatti egli era giunto nella città chiamata Persèpoli e si era accinto a depredare il tempio e a impadronirsi della città; ma i cittadini, ricorsi in massa all’aiuto delle armi, lo respinsero e accadde così che Antioco, messo in fuga dagli abitanti, dovette ritirarsi vergognosamente.
Lui che avrebbe voluto depredare la città di Persèpoli e il suo tempio, dai cittadini è stato costretto a ritirarsi vergognosamente.
Non sempre i nostri pieni riescono. La storia è ricca di grandi sorprese per tutti.
Contrariamente a quanto pensiamo, la storia non è nelle nostre mani e tutti i potenti di questo mondo ogni giorno lo devono attestare con grande vergogna.
La storia è saldamente nelle mani di Dio e senza di Lui nessun potrà mai riuscire in qualcosa. Chi vuole impadronirsi della storia, sappia che combatte contro il nulla, contro qualcosa di inafferrabile e di non programmabile.
3Mentre si trovava presso Ecbàtana, gli giunse notizia di ciò che era accaduto a Nicànore e agli uomini di Timòteo.
Antioco aggiunge umiliazione ad umiliazione, sconfitta a sconfitta, vergogna a vergogna. Questo è il frutto della sua volontà di combattere il Dio di Giuda.
Mentre si trovava presso Ecbàtana, gli giunse notizia di ciò che era accaduto a Nicànore e agli uomini di Timòteo.
Nessuna notizia è buona per Antioco. Sono tutte notizie di disfatta e di sconfitta. 
4Mosso da gran furore, pensava di sfogarsi sui Giudei anche per lo smacco inflittogli da coloro che lo avevano messo in fuga. Perciò diede ordine al cocchiere di compiere il viaggio spingendo i cavalli senza sosta; ma incombeva ormai su di lui il giudizio del Cielo. Così diceva nella sua superbia: «Farò di Gerusalemme un cimitero di Giudei, appena vi sarò giunto».
Quest’uomo è veramente un grande stolto. Anziché umiliarsi, convertirsi, chiedersi perché tutte queste sconfitte, decide di vendicarsi dei Giudei e di far pagare loro anche la sconfitta subita a Persèpoli. Questo pensa nella sua ira.
Mosso da gran furore, pensava di sfogarsi sui Giudei anche per lo smacco inflittogli da coloro che lo avevano messo in fuga. Perciò diede ordine al cocchiere di compiere il viaggio spingendo i cavalli senza sosta; ma incombeva ormai su di lui il giudizio del Cielo. Così diceva nella sua superbia: «Farò di Gerusalemme un cimitero di Giudei, appena vi sarò giunto».
Non vuole perdere alcun tempo per la sua vendetta. Questa dovrà essere immediata.  Vuole fare di Gerusalemme un cimitero. Per questo ordina al cocchiere di compiere il viaggio spingendo i cavalli senza sosta.
Lui non sa però che su di lui incombe il giudizio del Cielo. Non sa che il tempo di stare sullo scenario della storia per lui è scaduto.
È questa la grande stoltezza dell’uomo: pensa di governare la storia, mentre è incapace di governare la sua stessa vita. Non sa, non vuole sapere, che neanche un secondo è nelle sue mani. 
Quando l’ora giunge, quando la campana sua, il suo rintocco segna la fine. È finita. Si scende dalla storia. Si entra nell’eternità.  
Solo il Signore è il Signore. L’uomo non è signore di nulla. Il Signore lascia che lui giochi a fare il signore, ma solo per qualche istante. 
Il Signore vuole saggiare il cuore. Se esso è stolto o sapiente. Se è fedele o empio. Se è giusto o ingiusto. Se è umile o superbo.
Il cuore di Antioco è stolto, empio, ingiusto, superbo, arrogante, prepotente, sicuro di sé. È un cuore nel quale non abita alcuna saggezza.
La scure divina è posta alla radice della sua vita ed essa è pronta per essere precipitata nella morte. 
5Ma il Signore che tutto vede, il Dio d’Israele, lo colpì con piaga insanabile e invisibile. Aveva appena terminato quella frase, quando lo colpì un insopportabile dolore alle viscere e terribili spasimi intestinali,
Dio non ha bisogno di agenti esterni, visibili, potenti per colpire. 
Ma il Signore che tutto vede, il Dio d’Israele, lo colpì con piaga insanabile e invisibile. 
Aveva appena terminato quella frase, quando lo colpì un insopportabile dolore alle viscere e terribili spasimi intestinali,
Al Signore basta una semplice malattia per abbattere le alte querce, gli uomini più potenti della terra, coloro che pensano di avere Lui in loro potere.
È strano l’uomo. Pensa di possedere Dio, di governare Dio e poi non è capace neanche di governare un invisibile virus. 
È sufficiente un virus sconosciuto che si risvegli per gettare nel panico l’intera umanità. Questa è la grandezza dell’uomo superbo.
Antioco ora è colpito con una piaga insanabile e invisibile. È colpito da un insopportabile doloro alle viscere e terribili spasimi intestinali.
Questa è la sua potenza. Questa la sua grandezza. Questa la sua superbia. 
6ben meritati da colui che aveva straziato le viscere altrui con molti e strani generi di torture.
Questa punizione è vista ben meritata. 
Ben meritati da colui che aveva straziato le viscere altrui con molti e strani generi di torture.
Antioco aveva straziato le viscere altri con molti e strani generi di torture.
È giusto che lui provi gli stessi tormenti, le stesse torture, senta lo stesso dolore. Non però per mano visibile, bensì per mano invisibile.
Il Signore vive di una legge eterna: è misericordioso e giusto. Questa verità così viene cantata dal Salmo di Davide. 
Et restituet Dominus mihi secundum iustitiam meam et secundum munditiam manuum mearum in conspectu oculorum suorum. Cum sancto sanctus eris et cum robusto perfectus, cum electo electus eris et cum perverso perverteris. Et populum pauperem salvum facies oculisque tuis excelsos humiliabis (2Sam 22,25-28). 
Il Signore mi ha ripagato secondo la mia giustizia, secondo la mia innocenza davanti ai suoi occhi. Con l’uomo buono tu sei buono, con l’uomo integro tu sei integro, con l’uomo puro tu sei puro e dal perverso non ti fai ingannare. Tu salvi il popolo dei poveri, ma sui superbi abbassi i tuoi occhi (2Sam 22,25-28). 
Nessuno si scandalizzi. Chi vuole ottenere misericordia dal Signore, deve sempre rivestirsi di misericordia, pietà, compassione verso i suoi fratelli.
Chi vuole pietà dal Signore deve essere sempre pietoso e compassionevole verso gli uomini, senza alcuna distinzione. 
7Ma egli non desisteva affatto dalla sua alterigia, anzi era pieno ancora di superbia, spirando fuoco d’ira contro i Giudei, e comandando di accelerare la corsa. Gli capitò perciò di cadere dal carro in corsa tumultuosa e di rovinarsi tutte le membra del corpo nella violenta caduta.
Ancora Antioco non ha compreso che la sua fine è giunta. È finito per lui il tempo di fare iniqui progetti di morte e di rovina. Ora per lui è il giorno del giudizio, il giorno del castigo, il giorno della vendetta divina.
Ma egli non desisteva affatto dalla sua alterigia, anzi era pieno ancora di superbia, spirando fuoco d’ira contro i Giudei, e comandando di accelerare la corsa. 
Gli capitò perciò di cadere dal carro in corsa tumultuosa e di rovinarsi tutte le membra del corpo nella violenta caduta.
Lui non desiste dalla sua perversa volontà di fare del male ai Giudei. Li ritiene responsabili del duplice fallimento militare. 
La malattia non lo aiuta a cambiare natura. Superbo era e superbo è rimasto. Cattivo era e cattivo è rimasto. Stolto era e stolto è rimasto.
Ma il Signore sa come fermarlo. Ancora una volta per mano invisibile. Cade dal carro in corsa tumultuosa e si rovina tutte le membra. La caduta è violenta. 
Quando si combatte contro il Signore non c’è vittoria. C’è sconfitta eterna nella storia e dopo di essa, nel tempo e nell’eternità.
Il Signore si lascia vincere solo dall’umiltà e dalla misericordia. Mai dalla cattiveria del cuore e dalla superbia.
Senza il Signore non c’è futuro per alcuno. Il futuro è solo Lui. Anche questa verità va messa nel cuore. 
8Colui che poco prima, nella sua sovrumana arroganza, pensava di comandare ai flutti del mare, e credeva di pesare sulla bilancia le cime dei monti, ora, gettato a terra, doveva farsi portare in lettiga, rendendo a tutti manifesta la potenza di Dio,
Ecco la sorte che attende tutti coloro che pensano di poter prendere il posto di Dio. Quanto infatti il versetto dice di Antioco sono solo qualità divine, non umane. Antioco è persona umana, non divina. 
Ecco come il profeta Isaia canta questa verità che è solo di Dio, del vero Dio. Non è di nessun uomo e di nessun idolo.
«Consolate, consolate il mio popolo – dice il vostro Dio. Parlate al cuore di Gerusalemme e gridatele che la sua tribolazione è compiuta, la sua colpa è scontata, perché ha ricevuto dalla mano del Signore il doppio per tutti i suoi peccati». Una voce grida: «Nel deserto preparate la via al Signore, spianate nella steppa la strada per il nostro Dio. Ogni valle sia innalzata, ogni monte e ogni colle siano abbassati; il terreno accidentato si trasformi in piano e quello scosceso in vallata. Allora si rivelerà la gloria del Signore e tutti gli uomini insieme la vedranno, perché la bocca del Signore ha parlato».
Una voce dice: «Grida», e io rispondo: «Che cosa dovrò gridare?». Ogni uomo è come l’erba e tutta la sua grazia è come un fiore del campo. Secca l’erba, il fiore appassisce quando soffia su di essi il vento del Signore. Veramente il popolo è come l’erba. Secca l’erba, appassisce il fiore, ma la parola del nostro Dio dura per sempre.
Sali su un alto monte, tu che annunci liete notizie a Sion! Alza la tua voce con forza, tu che annunci liete notizie a Gerusalemme. Alza la voce, non temere; annuncia alle città di Giuda: «Ecco il vostro Dio! Ecco, il Signore Dio viene con potenza, il suo braccio esercita il dominio. Ecco, egli ha con sé il premio e la sua ricompensa lo precede. Come  un pastore egli fa pascolare il gregge e con il suo braccio lo raduna; porta gli agnellini sul petto e conduce dolcemente le pecore madri».
Chi ha misurato con il cavo della mano le acque del mare e ha calcolato l’estensione dei cieli con il palmo? Chi ha valutato con il moggio la polvere della terra e ha pesato con la stadera le montagne e i colli con la bilancia? Chi ha diretto lo spirito del Signore e come suo consigliere lo ha istruito? A chi ha chiesto di consigliarlo, di istruirlo, di insegnargli il sentiero del diritto, di insegnargli la conoscenza e di fargli conoscere la via della prudenza? Ecco, le nazioni sono come una goccia che cade da un secchio, contano come polvere sulla bilancia; ecco, le isole pesano quanto un granello di sabbia. Il Libano non basterebbe per accendere il rogo, né le sue bestie per l’olocausto. Tutte le nazioni sono come un niente davanti a lui, come nulla e vuoto sono da lui ritenute.
A chi potreste paragonare Dio e quale immagine mettergli a confronto? Il fabbro fonde l’idolo,  l’orafo lo riveste d’oro, e fonde catenelle d’argento. Chi ha poco da offrire sceglie un legno che non marcisce; si cerca un artista abile, perché gli faccia una statua che non si muova. Non lo sapete forse? Non lo avete udito? Non vi fu forse annunciato dal principio? Non avete riflettuto sulle fondamenta della terra? 
Egli siede sopra la volta del mondo, da dove gli abitanti sembrano cavallette. Egli stende il cielo come un velo, lo dispiega come una tenda dove abitare; egli riduce a nulla i potenti e annienta i signori della terra. Sono appena piantati, appena seminati, appena i loro steli hanno messo radici nella terra, egli soffia su di loro ed essi seccano e l’uragano li strappa via come paglia. 
«A chi potreste paragonarmi, quasi che io gli sia pari?» dice il Santo. Levate in alto i vostri occhi e guardate: chi ha creato tali cose? Egli fa uscire in numero preciso il loro esercito e le chiama tutte per nome; per la sua onnipotenza e il vigore della sua forza non ne manca alcuna. Perché dici, Giacobbe, e tu, Israele, ripeti: «La mia via è nascosta al Signore e il mio diritto è trascurato dal mio Dio»? Non lo sai forse? Non l’hai udito? Dio eterno è il Signore, che ha creato i confini della terra. Egli non si affatica né si stanca, la sua intelligenza è inscrutabile. Egli dà forza allo stanco e moltiplica il vigore allo spossato. Anche i giovani faticano e si stancano, gli adulti inciampano e cadono; ma quanti sperano nel Signore riacquistano forza, mettono ali come aquile, corrono senza affannarsi, camminano senza stancarsi (Is 40,1-31). 
Colui che poco prima, nella sua sovrumana arroganza, pensava di comandare ai flutti del mare, e credeva di pesare sulla bilancia le cime dei monti, ora, gettato a terra, doveva farsi portare in lettiga, rendendo a tutti manifesta la potenza di Dio.
Il Signore manifesta ad Antioco che lui è semplicemente un piccolo, misero, povero uomo. Non è più padrone neanche della sua vita.
Non può disporre neanche del suo corpo. Deve essere sdraiato su una lettiga e portato da altri. Non è più in potere di nulla.
9a tal punto che nel corpo di quell’empio si formavano i vermi e, mentre era ancora vivo, le sue carni, fra spasimi e dolori, cadevano a brandelli e l’esercito era tutto nauseato dal fetore e dal marciume di lui.
La condizione fisica di Antioco peggiora di secondo in secondo. 
A tal punto che nel corpo di quell’empio si formavano i vermi e, mentre era ancora vivo, le sue carni, fra spasimi e dolori, cadevano a brandelli e l’esercito era tutto nauseato dal fetore e dal marciume di lui.
Antioco è colpito da un male che decompone mentre è ancora in vita la sua carne. Essa diventa marcia, nonostante non sia ancora morto.
La descrizione di questa malattia è terrificante. Tutto l’esercito è nauseato dal fetore e dal marciume di lui. 
È come se quegli uomini si trovassero dinanzi ad una carcasse in putrefazione.
Questa la gloria di Antioco, questa la sua superbia, questa la sua alterigia, questa la sua arroganza: è un corpo nauseabondo, dal fetore insopportabile, dal marciume devastante.
Senza Dio, in un istante si può essere qualsiasi cosa. Senza Dio, il male da noi fatto si avventa contro di noi e ci distrugge.
Chi fa il male è come uno che alleva serpenti velenosi. Questi, una volta allevati,  tutti insieme si avventeranno contro di lui per distruggerlo, ucciderlo, eliminarlo dalla faccia della terra. 
Chi invece è misericordioso e pietoso, sempre sarà custodito nella verità e nell’amore dal suo Dio e Signore.
10Colui che poco prima credeva di toccare gli astri del cielo, ora nessuno poteva sopportarlo per l’intollerabile intensità del fetore.
La superbia sprofonda Antioco negli abissi più profondi.
Colui che poco prima credeva di toccare gli astri del cielo, ora nessuno poteva sopportarlo per l’intollerabile intensità del fetore.
È come se la caduta fosse proporzionata all’altezza. Più in alto ci conduce la nostra superbia e arroganza e più profondo sarà il baratro nel quale precipiteremo. 
Antioco aveva reso la vita di molti una pena indicibile e insopportabile. Ora è lui avvolto da un indicibile ancora più forte e devastante dolore e da un intollerabile intenso fetore. È come se la stessa natura si vendicasse di lui.
Purtroppo l’uomo così non pensa. La sua stoltezza lo acceca. La sua superbia lo priva di mente e di cuore. È un cieco misero e cattivo.
11Allora finalmente, malconcio a quel modo, incominciò a deporre gran parte della sua superbia e ad avviarsi al ravvedimento per effetto del divino flagello, mentre senza tregua era lacerato dai dolori.
Ora Antioco sa che non può più disporre di se stesso. Sa che nulla è nelle sue mani. La storia lo ha abbandonato, perché il suo corpo lo ha abbandonato.
Allora finalmente, malconcio a quel modo, incominciò a deporre gran parte della sua superbia e ad avviarsi al ravvedimento per effetto del divino flagello, mentre senza tregua era lacerato dai dolori.
Il dolore lo piega. Il fetore, che neanche lui riesce più a sopportare gli fa deporre parte della sua superbia. 
Antioco si avvia verso il ravvedimento costretto dal divino flagello. Il castigo è sempre via di conversione e di umiliazione dinanzi al Signore.
La pena in Dio è solo e sempre medicinale. Solo per chi si ostina diviene vendicativa. Si trasforma in pena eterna. 
Ma sempre a causa della superbia e dell’ostinazione dell’uomo, che non vuole sottomettersi al suo Dio e Signore.
12Non potendo più sopportare il suo proprio fetore, disse: «È giusto sottomettersi a Dio e non pretendere di essere uguale a Dio, quando si è mortali!».
Antioco ora fa una confessione di vera umanità. Lui si riconosce uomo, non più Dio. Si proclama mortale, non immortale.
Non potendo più sopportare il suo proprio fetore, disse: «È giusto sottomettersi a Dio e non pretendere di essere uguale a Dio, quando si è mortali!».
L’uomo è solamente un mortale, un essere deperibile. Non può un uomo pretendere di essere uguale a Dio.
Solo Dio è Dio e a Lui sempre ci si deve sottomettere. Sembra di leggere il terzo capitolo della Genesi, ma in senso contrario, in forma capovolta.
Il serpente era il più astuto di tutti gli animali selvatici che Dio aveva fatto e disse alla donna: «È vero che Dio ha detto: “Non dovete mangiare di alcun albero del giardino”?». Rispose la donna al serpente: «Dei frutti degli alberi del giardino noi possiamo mangiare, ma del frutto dell’albero che sta in mezzo al giardino Dio ha detto: “Non dovete mangiarne e non lo dovete toccare, altrimenti morirete”». Ma il serpente disse alla donna: «Non morirete affatto! Anzi, Dio sa che il giorno in cui voi ne mangiaste si aprirebbero i vostri occhi e sareste come Dio, conoscendo il bene e il male». Allora la donna vide che l’albero era buono da mangiare, gradevole agli occhi e desiderabile per acquistare saggezza; prese del suo frutto e ne mangiò, poi ne diede anche al marito, che era con lei, e anch’egli ne mangiò. Allora si aprirono gli occhi di tutti e due e conobbero di essere nudi; intrecciarono foglie di fico e se ne fecero cinture (Gen 3,1-7). 
Satana inganna l’uomo, dichiarandolo uguale a Dio. Antioco ora confessa che mai un uomo potrà farsi uguale a Dio. L’uomo è e rimane sempre un mortale.
L’uomo è una carne che muore. Dio è spirito immortale, divino, eterno. Dio è inafferrabile e intoccabile. L’uomo è ridotto a nulla anche da un misero verme.
Questa la grandezza dell’uomo: un corpo che emana un fetore insopportabile, un corpo votato alla morte. Questa la sua magnificenza e bellezza. 
13Quindi quello scellerato si mise a pregare quel Signore che ormai non avrebbe più avuto misericordia di lui, e diceva
Il testo afferma una verità sulla quale è giusto che noi sostiamo per un istante.
Quindi quello scellerato si mise a pregare quel Signore che ormai non avrebbe più avuto misericordia di lui, e diceva…
Notiamo bene l’osservazione dell’agiografo: quello scellerato si mise a pregare quel Signore che ormai non avrebbe più avuto misericordia di lui.
Come è possibile questo? Non è questa affermazione uno schiaffo veritativo e morale a tutta la nostra teologia che predica che l’inferno è vuoto?
Questa puntualizzazione del testo sacro non dichiara nulli tutti i nostri pensieri, le nostre idee, ogni nostra elaborazione dottrinale sulla misericordia del Signore? 
Quando per l’uomo è tempo della misericordia e quando invece è tempo della non misericordia? 
È giusto dare a tutti una risposta chiara, esauriente, secondo pienezza di rivelazione, profondità di conoscenza teologica.
Ci può aiutare in questo il profeta Geremia e la sua parola altamente illuminante, dalla profonda verità. 
Percorrete le vie di Gerusalemme, osservate bene e informatevi, cercate nelle sue piazze se c’è un uomo che pratichi il diritto, e cerchi la fedeltà, e io la perdonerò. Invece giurano certamente il falso anche quando dicono: «Per la vita del Signore!». I tuoi occhi, Signore, non cercano forse la fedeltà? Tu li hai percossi, ma non mostrano dolore; li hai fiaccati, ma rifiutano di comprendere la correzione. Hanno indurito la faccia più di una rupe, rifiutano di convertirsi.
Io pensavo: «Sono certamente gente di bassa condizione, quelli che agiscono da stolti, non conoscono la via del Signore, la legge del loro Dio. Mi rivolgerò e parlerò ai grandi, che certo conoscono la via del Signore, e il diritto del loro Dio». Purtroppo anche questi hanno rotto il giogo, hanno spezzato i legami!
Per questo li azzanna il leone della foresta, il lupo delle steppe ne fa scempio, il leopardo sta in agguato vicino alle loro città: quanti escono saranno sbranati, perché si sono moltiplicati i loro peccati, sono aumentate le loro ribellioni. «Perché ti dovrei perdonare? I tuoi figli mi hanno abbandonato, hanno giurato per coloro che non sono dèi. Io li ho saziati, ed essi hanno commesso adulterio, si affollano nelle case di prostituzione. Sono come stalloni ben pasciuti e focosi; ciascuno nitrisce dietro la moglie del suo prossimo. Non dovrei forse punirli?  Oracolo del Signore.
Di una nazione come questa non dovrei vendicarmi? Salite sulle sue terrazze e distruggetele, senza compiere uno sterminio; strappate i tralci, perché non sono del Signore. Poiché si sono ribellate contro di me la casa d’Israele e la casa di Giuda».  Oracolo del Signore. 
Hanno rinnegato il Signore, hanno proclamato: «Non esiste! Non verrà sopra di noi la sventura, non vedremo né spada né fame. I profeti sono diventati vento, la sua parola non è in loro». Perciò dice il Signore, Dio degli eserciti:  «Poiché avete fatto questo discorso, farò delle mie parole come un fuoco sulla tua bocca e questo popolo sarà la legna che esso divorerà. Ecco, manderò da lontano una nazione contro di te, casa d’Israele.  Oracolo del Signore. È una nazione valorosa, è una nazione antica! Una nazione di cui non conosci la lingua e non comprendi che cosa dice. La sua faretra è come un sepolcro aperto. Sono tutti prodi. Divorerà le tue messi e il tuo pane, divorerà i tuoi figli e le tue figlie, divorerà le greggi e gli armenti, divorerà le tue vigne e i tuoi fichi, distruggerà le città fortificate, nelle quali riponevi la tua fiducia. Ma anche in quei giorni  – oracolo del Signore –  non farò di voi uno sterminio». Allora, se diranno: «Perché il Signore Dio ci fa tutto questo?», tu risponderai loro: «Come avete abbandonato il Signore per servire nella vostra terra divinità straniere, così sarete servi degli stranieri in una terra non vostra».
Annunciatelo nella casa di Giacobbe, fatelo udire in Giuda e dite: «Ascolta, popolo stolto e privo di senno, che ha occhi ma non vede, ha orecchi ma non ode. Non mi temerete?  Oracolo del Signore. Non tremerete dinanzi a me, che ho posto la sabbia per confine al mare, limite perenne che non varcherà? Le sue onde si agitano ma non prevalgono, rumoreggiano ma non l’oltrepassano». 
Questo popolo ha un cuore indocile e ribelle; si voltano indietro e se ne vanno, e non dicono in cuor loro:  «Temiamo il Signore, nostro Dio, che dona la pioggia autunnale e quella primaverile a suo tempo, che custodisce per noi le settimane fissate per la messe». Le vostre iniquità hanno sconvolto quest’ordine e i vostri peccati tengono lontano da voi il benessere; poiché tra il mio popolo si trovano malvagi, che spiano come cacciatori in agguato, pongono trappole per prendere uomini. Come una gabbia piena di uccelli, così le loro case sono piene di inganni; perciò diventano grandi e ricchi. Sono grassi e pingui, oltrepassano i limiti del male; non difendono la causa, non si curano della causa dell’orfano, non difendono i diritti dei poveri. Non dovrei forse punirli?  Oracolo del Signore. Di una nazione come questa non dovrei vendicarmi? Cose spaventose e orribili avvengono nella terra: i profeti profetizzano menzogna e i sacerdoti governano al loro cenno, e il mio popolo ne è contento. Che cosa farete quando verrà la fine? (Ger 5,1-31).  
Quando il Signore non può più avere misericordia di noi? Quando la nostra preghiera è inutile, vana, inefficace?
Quando si superano i limiti del male. Nessuno di noi può pensare di fare tutto il male che vuole, andando ben oltre i limiti consentiti. 
Superati i limiti non vi è più remissione, misericordia, pietà, compassione. 
Si è varcata la soglia entro la quale vi è misericordia, oltre la quale vi è perdizione nel tempo e nell’eternità. 
Questa soglia è invalicabile. Chi la valica, lo fa a suo proprio danno, a sua rovina e perdizione eterna. Lo fa per la sua morte.
Gesù definisce varcata questa soglia quando si pecca contro lo Spirito Santo. 
In quel tempo fu portato a Gesù un indemoniato, cieco e muto, ed egli lo guarì, sicché il muto parlava e vedeva. Tutta la folla era sbalordita e diceva: «Che non sia costui il figlio di Davide?». Ma i farisei, udendo questo, dissero: «Costui non scaccia i demòni se non per mezzo di Beelzebùl, capo dei demòni».
Egli però, conosciuti i loro pensieri, disse loro: «Ogni regno diviso in se stesso cade in rovina e nessuna città o famiglia divisa in se stessa potrà restare in piedi. Ora, se Satana scaccia Satana, è diviso in se stesso; come dunque il suo regno potrà restare in piedi? E se io scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl, i vostri figli per mezzo di chi li scacciano? Per questo saranno loro i vostri giudici. Ma, se io scaccio i demòni per mezzo dello Spirito di Dio, allora è giunto a voi il regno di Dio. Come può uno entrare nella casa di un uomo forte e rapire i suoi beni, se prima non lo lega? Soltanto allora potrà saccheggiargli la casa. Chi non è con me è contro di me, e chi non raccoglie con me disperde. 
Perciò io vi dico: qualunque peccato e bestemmia verrà perdonata agli uomini, ma la bestemmia contro lo Spirito non verrà perdonata. A chi parlerà contro il Figlio dell’uomo, sarà perdonato; ma a chi parlerà contro lo Spirito Santo, non sarà perdonato, né in questo mondo né in quello futuro.
Prendete un albero buono, anche il suo frutto sarà buono. Prendete un albero cattivo, anche il suo frutto sarà cattivo: dal frutto infatti si conosce l’albero. Razza di vipere, come potete dire cose buone, voi che siete cattivi? La bocca infatti esprime ciò che dal cuore sovrabbonda. L’uomo buono dal suo buon tesoro trae fuori cose buone, mentre l’uomo cattivo dal suo cattivo tesoro trae fuori cose cattive. Ma io vi dico: di ogni parola vana che gli uomini diranno, dovranno rendere conto nel giorno del giudizio; infatti in base alle tue parole sarai giustificato e in base alle tue parole sarai condannato» (Mt 12,22-37). 
Ma cosa è il peccato contro lo Spirito Santo? È la distruzione della via della salvezza. L’annientamento degli strumenti posti da Dio a nostra disposizione per essere avvolti dalla sua grazia e verità.
Quando queste vie e questi strumenti vengono distrutti, per l’uomo non vi è più alcuna possibilità di redenzione, salvezza, vita eterna.
La Chiesa, nella sua sapienza sempre ispirata dallo Spirito Santo di Dio, ha così definito i peccati contro lo Spirito Santo.
Impugnare la verità conosciuta. Invidia della grazia altrui. Disperazione della salvezza eterna. Presunzione di salvarsi senza merito. Impenitenza finale. Ostinazione nei peccati .
Il peccato contro lo Spirito Santo è la cancellazione di Dio, il suo annientamento dalla nostra anima, dal nostro cuore, dal nostro spirito. 
Chi distrugge Dio nella sua verità e nella sua grazia non ha alcuna possibilità di potersi redimere, salvare. 
Mai si deve arrivare a valicare la soglia di questo peccato. È la fine. 
Oggi questa verità è stata cancellata dalla mente e dal cuore di molti. Oggi si lascia che ogni uomo valichi questa soglia del non ritorno, adducendo come principio di salvezza che Dio è purissima misericordia, sempre.
Ci si dimentica di aggiungere che Lui è anche giusto e lento all’ira.  Ci si dimentica di profetizzare che Lui perdona nel pentimento e nella richiesta di perdono, di misericordia, di pietà.
14che avrebbe dichiarato libera la città santa, che prima si affrettava a raggiungere per raderla al suolo e farne un cimitero.
Sconfitto dalla malattia senza più rimedio, ecco cosa promette Antioco ai Giudei.
Che avrebbe dichiarato libera la città santa, che prima si affrettava a raggiungere per raderla al suolo e farne un cimitero.
Promette che avrebbe dichiarato libera la città santa.
Qualche momento prima aveva invece dichiarato che sarebbe andato a Gerusalemme per radere la città al suo e farne un cimitero.
Qualsiasi promessa lui faccia, è solo una promessa vana. Ormai è escluso dalla storia.  Lui sta per entrare nell’eternità.
Tutto deve essere operato prima di essere esclusi dalla storia. Una volta che la sentenza è stata pronunciata, la nostra autorità è nulla.
La morte priva l’uomo di ogni potere. E sempre la morte viene per privarci di ogni ministero da noi esercitato sulla terra. 
15Diceva inoltre che avrebbe reso pari agli Ateniesi tutti i Giudei, che prima aveva stabilito di non degnare neppure della sepoltura, ma di gettare in pasto alle fiere insieme con i loro bambini,
Ecco un’altra promessa vana che Antioco sta facendo mentre sta per esalare il suo ultimo respiro.
Diceva inoltre che avrebbe reso pari agli Ateniesi tutti i Giudei, che prima aveva stabilito di non degnare neppure della sepoltura, ma di gettare in pasto alle fiere insieme con i loro bambini,
Promette ugualità di tratta mento tra Ateniesi e Giudei. Nessun disparità. Nessuna sudditanza dei Giudei verso gli Ateniesi.
Prima invece aveva stabilito di non degnare neppure della sepoltura un Giudeo, ma di gettarlo in pasto alle fiere insieme con i suoi bambini.
Queste cose le diciamo quando non abbiamo alcun potere. Quando il potere è saldamente nelle nostre mani, diciamo e facciamo esattamente il contrario.
Quale guasto tremendo vi è nell’uomo da quasi costringerlo ad agire male quando potrebbe agire bene, mentre promette il bene solo quando non ha più alcuna reale possibilità di poterlo operare?
Perché quando non possediamo il potere nelle nostre mani immaginiamo tutto il bene possibile e dopo, quando siamo noi a governare, non riusciamo in nulla?
La risposta è una sola: vi è nell’uomo un guasto ontologico, di essenza, di natura, di costituzione. Ma vi è anche un altro guasto di tentazione, di seduzione diabolica, di involuzione satanica. 
Vediamo il bene quando non lo possiamo realizzare. Non lo vediamo quando potremmo realizzarlo. Questo succede a tutti coloro che hanno escluso Dio dalla loro vista, dai loro pensieri, dal loro cuore.
Chi vuole operare per il bene deve sempre essere intimamente legato al Dio vivente, all’unico Dio vivo e vero. È Lui il solo rimatore del nostro guasto ontologico, fisico, di natura, dell’anima, dello spirito, del corpo .
16e che avrebbe adornato con magnifici doni votivi il sacro tempio, che prima aveva saccheggiato, e avrebbe restituito in numero ancora più grande tutti gli arredi sacri e avrebbe provveduto con le proprie entrate ai contributi fissati per i sacrifici.
Le promesse di Antioco che sta esalando l’ultimo respiro sono molteplici.
E che avrebbe adornato con magnifici doni votivi il sacro tempio, che prima aveva saccheggiato, e avrebbe restituito in numero ancora più grande tutti gli arredi sacri e avrebbe provveduto con le proprie entrate ai contributi fissati per i sacrifici.
Antioco ora rivolge la sua attenzione al tempio di Gerusalemme. Promette di adornarlo con magnifici doni votivi.
Promette anche che avrebbe restituito in numero ancora più grande tutti gli arredi e avrebbe provveduto con le proprie entrate ai contributi fissati per i sacrifici.
Intanto prima lo ha depredato, spogliato, dissacrato, profanato. Inoltre lui non dice che è privo di una qualsiasi risorsa. 
La gestione disinvolta delle sue entrate lo hanno portato alla bancarotta. Non ha più soldi neanche per pagare il suo esercito. Non ha nulla e promette tutto. 
Le sue promesse sono di circostanza. Non sono promesse vere, perché prive di ogni fondamento reale.
 Promette è una cosa. Mantenere è un’altra. Prima di promettere vi è però l’obbligo della restituzione di ciò che si è preso indebitamente. 
17Prometteva, infine, che si sarebbe fatto Giudeo e si sarebbe recato in ogni luogo abitato per annunciare la potenza di Dio.
Questa ultima promessa è l’inaudito degli inauditi.
Prometteva, infine, che si sarebbe fatto Giudeo e si sarebbe recato in ogni luogo abitato per annunciare la potenza di Dio.
Addirittura promette di farsi Giudeo. Promette di annunciare la potenza di Dio in ogni luogo non dove si sarebbe recato. 
Si sarebbe recato in ogni luogo ad annunciare la potenza di Dio. Sarebbe divenuto un vero missionario del Dio dei Giudei, del suo Dio.
Antioco dimentica una cosa sola. La conversione non è in suo potere attuarla quando a lui piace. La conversione è purissimo dono del Signore.
È una elargizione della sua grazia. È un altissimo regalo divino. Non è un frutto della sola volontà dell’uomo.
Antioco pensa da persona che non conosce affatto le regole della vita spirituale. Lui sta pensando da  re sfinito, senza alcuna forza, senza alcun potere. 
Le cose di Dio vanno diversamente. Non sono in potere degli uomini. Sono esclusivamente nel potere del Signore e nelle sue mani.

[bookmark: _Toc62154729]Lettera di Antioco ai Giudei

18Ma poiché i dolori non diminuivano per nulla – era arrivato infatti su di lui il giusto giudizio di Dio – e disperando ormai di sé, scrisse ai Giudei la lettera riportata qui sotto, nello stile di una supplica, così concepita:
Ormai Antioco sente che la vita gli sta sfuggendo di mano. Sa che mai sarebbe giunto a Gerusalemme e mai più avrebbe incontrato un solo Giudeo.
Ma poiché i dolori non diminuivano per nulla – era arrivato infatti su di lui il giusto giudizio di Dio – e disperando ormai di sé, scrisse ai Giudei la lettera riportata qui sotto, nello stile di una supplica, così concepita:
I doloro noi diminuisco, anzi aumentano. La vita non ritorna in sé, ma sta scomparendo. L’agiografo aggiunge che è arrivato su di lui il giusto giudizio di Dio. La sentenza orma sta per essere eseguita.
Sapendo tutto questo, pensa di scrivere una lettera ai Giudei, nello stile di una supplica. 
La supplica è sempre una richiesta di grazia, di riconciliazione, di ristabilimento di una amicizia interrotta. 
La verità di questa lettera consiste in una volontà manifestata da un re che sa che sta per morire. Essa scritta da una persona con i piedi nell’eternità.
Questo è il principio ermeneutico secondo il quale essa va letta.  Letta secondo questo principio avremo di certo una chiara, limpida, esatta interpretazione.
Esaminiamo ogni parola del re con molta circospezione e intelligenza di Spirito Santo. La saggezza divina è di obbligo quando si leggono certe cose.
19«Ai Giudei, ottimi cittadini, il re e condottiero Antioco augura perfetta salute, benessere e prosperità.
Dalla sua ormai entrata nell’eternità, Antioco dichiara i Giudei ottimi cittadini.
«Ai Giudei, ottimi cittadini, il re e condottiero Antioco augura perfetta salute, benessere e prosperità.
Se ottimi cittadini, perché finora li ha tutti condannati alla morte? Perché li ha tutto obbligati a rinnegare il loro Dio e Signore?
Perché solo ora augura perfetta salute, benessere, prosperità? 
Qual è il principio che sta a fondamento di questa radicale conversione nei pensieri e nelle idee?
20Se voi state bene e i figli e le vostre cose procedono secondo il vostro pensiero, io, riponendo la mia speranza nel Cielo,
Prima Antioco aveva deciso di distruggere il Cielo, ora ripone la sua speranza nel Cielo. Di che speranza possiamo parlare? Speranza interessata o speranza gratuita? Speranza di conversione o speranza di disperazione?
Se voi state bene e i figli e le vostre cose procedono secondo il vostro pensiero, io, riponendo la mia speranza nel Cielo,
Nessun Giudeo attualmente può stare bene. Vigono in Gerusalemme leggi di morte, di annientamento della fede e della religione.
Quando un popolo viene distrutto, annientato nella sua verità di fede e di religione, dicerto non può stare bene.
I Giudei non stanno bene e le cose non procedono secondo il loro pensiero.
Il loro pensiero è Dio e Antioco ha cercato di distruggerlo in ogni modo.
Può un uomo riporre la speranza in un Dio che ha distrutto? Per poter porre la speranza, prima occorre una vera conversione e non c’è conversione se non viene ristabilita la verità che si vuole distruggere.
Si ristabilisce la verità nella storia, nei cuori, nelle menti, nelle istituzioni, nelle relazioni molteplici, si entra personalmente in questa verità, si può riporre la speranza nella verità di cui si è parte.
Perché Dio sia nostra speranza è necessario che noi siamo “parte” di Lui, vitalmente, essenzialmente, veritativamente, costituzionalmente.
Se siamo due cose, nessuna speranza potrà mai essere costruita. Si è due cose, due verità, due entità, due realtà differenti.
La vera speranza è il frutto del nostro divenire con Dio una cosa sola. Antioco ancora non è una cosa sola con Dio.
Dio si è ritirato da lui. Per lui ora incombe solo il suo giusto giudizio. 
21mi ricordo con tenerezza del vostro onore e della vostra benevolenza. Ritornando dalle province della Persia e trovandomi colpito da una malattia insopportabile, ho creduto necessario pensare alla comune sicurezza di tutti.
Quanto Antioco sta dicendo sui Giudei è falso. Con loro lui ha avuto solo scontro. A loro ha creato solo persecuzione e morte. Lui ha cancellato dai loro cuore la fede e la verità. Almeno questo era il suo intento.
Ora invece cosa dice? Che si ricorda con tenerezza del loro onore e della loro benevolenza. Lui non ha questi ricordi nel suo cuore e neanche nella sua mente. Lui ha solo scende di martirio, di afflizione, di dolore.
Mi ricordo con tenerezza del vostro onore e della vostra benevolenza.
Ritornando dalle province della Persia e trovandomi colpito da una malattia insopportabile, ho creduto necessario pensare alla comune sicurezza di tutti.
Antioco confessa di trovarsi colpito da una malattia insopportabile.
A causa di questa malattia crede necessario pensare alla comune sicurezza di tutti. Ma in che cosa consiste questa sicurezza?
La sicurezza è nell’armonia delle relazioni, nel rispetto della libertà religiosa, nella pacifica convivenza delle persone dai molti pensieri contrastanti.
La convivenza pacifica può avvenire solo se ogni uomo entra nella più alta giustizia divina. La giustizia umana non consente una convivenza pacifica.
Vera giustizia e vera convivenza devono essere una cosa sola, sempre. 
22Non dispero del mio stato, avendo molta fiducia di scampare alla malattia.
Antioco spera di poter guarire. Ha molta fiducia che il Dio dei Giudei lo liberi dalla sua condizione veramente disperata, senza alcuna speranza.
Non dispero del mio stato, avendo molta fiducia di scampare alla malattia.
Quella di Antioco non è una speranza fondata sulla conversione, sul pentimento. È fondata invece sull’elargizione ai Giudei di una qualche libertà.
Il cuore di Antioco non è convertito né pentito. Il re desidera solo essere liberato dalla sua malattia. Una volta guarito avrebbe continuato ad essere ciò che finora è stato. Avrebbe operato le stesse cose di prima.
Senza vera conversione non c’è alcun cambiamento del cuore e di conseguenza nessun cambiamento della storia. 
Ogni uomo è la sua fede. Se non cambia la fede, mai cambierà l’uomo. 
Ogni uomo è la sua verità. Se non cambia la verità, mai cambierà un uomo.
23Considerando d’altra parte che anche mio padre, quando aveva intrapreso spedizioni nelle province settentrionali, designava il successore,
Antioco scrive ai Giudei ma parla di se stesso. Ora il suo pensiero va al so successore. 
Considerando d’altra parte che anche mio padre, quando aveva intrapreso spedizioni nelle province settentrionali, designava il successore…
Questa preoccupazione per il suo successore ci fa subito comprende che l’interessamento del re verso i Giudei è solo un fatto di puro egoismo. Non è una manifestazione del suo amore e della sua carità.
Lui non si interessa di loro. Si interessa di lui. Ancora una volta i Giudei vengono asserviti agli interessi del re e della sua corte.
24perché, se fosse accaduto qualche cosa di inaspettato o si fosse diffusa la notizia di qualche grave incidente, gli abitanti del paese, sapendo in mano a chi era stato lasciato il governo, non si agitassero,
Qual è il vero interesse Antioco? Che i Giudei, sentendo notizie di morte di Antioco, non si agitino e restino nell’obbedienza al re designato a prenderne il posto. Non c’è amore per il popolo dei Giudei. Essi vengono solo richiamati ad una obbedienza immediata verso il re che seguirà dopo.
Perché, se fosse accaduto qualche cosa di inaspettato o si fosse diffusa la notizia di qualche grave incidente, gli abitanti del paese, sapendo in mano a chi era stato lasciato il governo, non si agitassero,
Il re è convinto che la sua ora ormai è venuta. Deve pensare al suo successore e per questo pensa bene di spianargli la strada.
Poiché vede nei Giudei un pericolo di ribellione e di agitazione, li richiama all’obbedienza, fingendosi amico e benefattore.
Da un cuore perverso, cattivo, malvagio, senza conversione, mai potrà nascere il bene. Se nasce il bene è solo una parvenza. 
Se nasce il bene è per purissima ipocrisia, inganno, falsità camuffata in benevolenza. Dal cuore cattivo può sorgere solo il male.
Ogni bene che nasce è solo apparenza. È una menzogna mascherata. Nulla di più. Antioco rimane un malvagio sino alla fine.
Questa lettera è un purissimo inganno, una falsità mostruosa. In una parvenza di bontà Antioco nasconde le vere intenzioni del suo cuore. 
Possiamo applicare ad Antioco quanto San Paolo denuncia a Timoteo e anche ai Colossesi.
Nessuno dunque vi condanni in fatto di cibo o di bevanda, o per feste, noviluni e sabati: queste cose sono ombra di quelle future, ma la realtà è di Cristo. Nessuno che si compiace vanamente del culto degli angeli e corre dietro alle proprie immaginazioni, gonfio di orgoglio nella sua mente carnale, vi impedisca di conseguire il premio: costui non si stringe al capo, dal quale tutto il corpo riceve sostentamento e coesione per mezzo di giunture e legamenti e cresce secondo il volere di Dio.
Se siete morti con Cristo agli elementi del mondo, perché, come se viveste ancora nel mondo, lasciarvi imporre precetti quali: «Non prendere, non gustare, non toccare»? Sono tutte cose destinate a scomparire con l’uso, prescrizioni e insegnamenti di uomini, che hanno una parvenza di sapienza con la loro falsa religiosità e umiltà e mortificazione del corpo, ma in realtà non hanno alcun valore se non quello di soddisfare la carne (Col 2,16-23). 
Sappi che negli ultimi tempi verranno momenti difficili. Gli uomini saranno egoisti, amanti del denaro, vanitosi, orgogliosi, bestemmiatori, ribelli ai genitori, ingrati, empi, senza amore, sleali, calunniatori, intemperanti, intrattabili, disumani, traditori, sfrontati, accecati dall’orgoglio, amanti del piacere più che di Dio, gente che ha una religiosità solo apparente, ma ne disprezza la forza interiore. Guàrdati bene da costoro! Fra questi vi sono alcuni che entrano nelle case e circuiscono certe donnette cariche di peccati, in balìa di passioni di ogni genere, sempre pronte a imparare, ma che non riescono mai a giungere alla conoscenza della verità. Sull’esempio di Iannes e di Iambrès che si opposero a Mosè, anche costoro si oppongono alla verità: gente dalla mente corrotta e che non ha dato buona prova nella fede. Ma non andranno molto lontano, perché la loro stoltezza sarà manifesta a tutti, come lo fu la stoltezza di quei due (2Tm 3,1-9). 
Si è una cosa e se ne vive un’altra, se ne scrive un’altra, se ne pensa un’altra.
25e oltre a questo, constatando che i sovrani vicini e confinanti con il nostro regno spiano il momento opportuno e attendono gli eventi, ho designato come re mio figlio Antioco, che già più volte, quando intraprendevo i viaggi nei distretti settentrionali, ho raccomandato e affidato a moltissimi di voi. A lui indirizzo la lettera qui unita.
Ecco la vera motivazione della lettera di Antioco: raccomanda suo figlio ai Giudei perché lo onorino e lo accolgano come loro vero re.
E oltre a questo, constatando che i sovrani vicini e confinanti con il nostro regno spiano il momento opportuno e attendono gli eventi, ho designato come re mio figlio Antioco, che già più volte, quando intraprendevo i viaggi nei distretti settentrionali, ho raccomandato e affidato a moltissimi di voi. A lui indirizzo la lettera qui unita.
Antioco padre muore. Viene designato quale suo successore Antioco figlio. A lui i Giudei dovranno rispetto e obbedienza, sottomissione in tutto.
Antioco non vuole che i popoli da lui sottomessi insorgano e quelli non sottomessi colgano l’occasione per occupare parte dei territori del suo regno.
Antioco vuole un regno senza alcuna agitazione. Suo figlio dovrà regnare senza turbamenti né interno e né esterni.
26Vi prego dunque e vi scongiuro di ricordarvi dei benefici ricevuti, pubblicamente o privatamente, e prego ciascuno di conservare la vostra benevolenza verso di me e mio figlio.
Ecco le vere intenzioni del re: chiedere ai Giudei di conservare la loro benevolenza verso il figlio di Antioco, designato quale suo successore.
Vi prego dunque e vi scongiuro di ricordarvi dei benefici ricevuti, pubblicamente o privatamente, e prego ciascuno di conservare la vostra benevolenza verso di me e mio figlio.
È giusto che ci si chieda: quali benefici hanno ricevuto i Giudei da Antioco? Nessuno. Lui non ha fatto nulla di buono per i figli di Israele. Tutto ciò che ha fatto è solo attestazione di crudeltà, spietatezza, ferocia. 
Questa è la verità storica. Questa la testimonianza dei fatti. Occorre molta audacia per presentarsi come un benefattore, mentre in realtà lui è stato ed è rimasto solo un malfattore verso il popolo dei Giudei. 
Ma sempre il male si veste di bene per ottenere i suoi malefici intenti. 
27Ho fiducia che egli, seguendo le mie direttive, si comporterà con voi con moderazione e umanità».
N chi ha fiducia Antioco? In suo figlio. Ha fiducia che avrebbe seguito le sue direttive. Quali direttiva? Di moderazione e di umanità.
Ho fiducia che egli, seguendo le mie direttive, si comporterà con voi con moderazione e umanità».
Antioco però non ha lasciato alcun esempio né di moderazione e né di umanità. 
28Quest’omicida e bestemmiatore, dunque, soffrendo crudeli tormenti, come li aveva fatti subire agli altri, finì così la sua vita con miserabile morte in terra straniera, sui monti.
Ecco il vero giudizio dell’agiografo su Antioco. 
Quest’omicida e bestemmiatore, dunque, soffrendo crudeli tormenti, come li aveva fatti subire agli altri, finì così la sua vita con miserabile morte in terra straniera, sui monti.
Antioco è omicida e bestemmiatore. La sua morte è quella degli empi. 
Su di lui si abbatte l’ira divina. Lui è stato sottoposto a crudeli tormenti perché sperimentasse il dolore fatto subire agli altri.
Questo doloro non è però quello dei martiri. È il dolore degli empi e dei disperati ed è infinitamente più grave, perché vissuto senza speranza.
29Curò il trasporto della salma Filippo, suo compagno d’infanzia, il quale poi, diffidando del figlio di Antioco, si ritirò in Egitto presso Tolomeo Filomètore.
Filippo non si fida del figlio di Antioco e si ritira in Egitto presso Tolomeo Filomètore. Se non si fida Filippo, c’è qualcuno sulla terra che si possa fidare? 
Curò il trasporto della salma Filippo, suo compagno d’infanzia, il quale poi, diffidando del figlio di Antioco, si ritirò in Egitto presso Tolomeo Filomètore.
Questo ultimo versetto ci rivela che per i Giudei ancora non c’è speranza da poter riporre negli uomini.  La speranza va riposta solo in Dio e in nessun altro.
La lettera di Antioco è di esclusivo interesse personale camuffato di filantropia e di umanità. Lui pensa solo al figlio. Di questo figlio non ci si può fidare.
L’ipocrisia è sempre arma subdola nelle mani dei malvagi. Antioco è malvagio. 

Secondo Maccabei – Capitolo IX


[bookmark: _Toc62154730]CAPITOLO X


[bookmark: _Toc62154731]LETTURA DEL TESTO

		1Intanto il Maccabeo e i suoi uomini, guidati dal Signore, rioccuparono il tempio e la città 2e distrussero gli altari innalzati dagli stranieri sulle piazze e i recinti sacri. 3Purificarono il tempio e vi costruirono un altro altare; poi, facendo scintille con le pietre, ne trassero il fuoco e offrirono sacrifici, dopo un’interruzione di due anni e prepararono l’altare degli incensi, le lampade e l’offerta dei pani. 4Fatto ciò, prostrati a terra, supplicarono il Signore di non farli più incorrere in quei mali ma, qualora peccassero di nuovo, di venire da lui corretti con clemenza, e non abbandonati in mano a un popolo di barbari e bestemmiatori. 5La purificazione del tempio avvenne nello stesso giorno in cui gli stranieri l’avevano profanato, il venticinque dello stesso mese, cioè di Chisleu. 6Con gioia passarono otto giorni come nella festa delle Capanne, ricordando come poco tempo prima avevano passato la festa delle Capanne dispersi sui monti e nelle caverne come animali selvatici. 7Perciò, tenendo in mano bastoni ornati, rami verdi e palme, innalzavano inni a colui che li aveva felicemente condotti alla purificazione del suo proprio tempio. 8Poi con pubblico editto, confermato da una deliberazione comune, decretarono che tutta la nazione dei Giudei celebrasse ogni anno questi giorni.
9Tali furono le vicende riguardanti la morte di Antioco, chiamato Epìfane. 10Ora invece esporremo le cose accadute sotto Antioco Eupàtore, figlio di quell’empio, sintetizzando le principali sventure causate dalle guerre. 11Costui, dunque, succeduto nel regno, nominò incaricato degli affari un certo Lisia, governatore generale della Celesiria e della Fenicia. 12Infatti Tolomeo, chiamato Macrone, che aveva cominciato a praticare la giustizia verso i Giudei, a causa dei torti che erano stati fatti loro, cercava di trattare con loro pacificamente. 13Per questo motivo fu accusato dagli amici presso l’Eupàtore. Sentendosi poi chiamare spesso traditore per aver abbandonato Cipro, a lui affidata dal Filomètore, ed essere passato dalla parte di Antioco Epìfane, non potendo esercitare con onore la carica, datosi il veleno, pose fine alla propria vita.
14Gorgia, divenuto stratega della regione, assoldava stranieri e manteneva viva la guerra contro i Giudei. 15Insieme con lui anche gli Idumei, che occupavano fortezze importanti, lottavano contro i Giudei e, dando asilo a tutti i fuorusciti da Gerusalemme, cominciarono a fomentare la guerra. 16Gli uomini del Maccabeo pertanto, dopo aver innalzato preghiere e supplicato Dio che si facesse loro alleato, mossero contro le fortezze degli Idumei 17e, attaccandole con energia, si impadronirono delle posizioni, respinsero tutti quelli che combattevano sulle mura e trucidarono quanti erano venuti a tiro; ne uccisero così non meno di ventimila. 18Non meno di novemila tuttavia fuggirono in due torri saldamente fortificate e fornite di tutto l’occorrente per sostenere l’assedio. 19Allora il Maccabeo, lasciando Simone e Giuseppe, Zaccheo e i suoi uomini, sufficienti per quell’assedio, si recò in zone più critiche. 20Ma gli uomini di Simone, vinti dalla prospettiva del guadagno, si lasciarono persuadere per denaro da alcuni che erano nelle torri e, ricevute settantamila dracme, ne lasciarono fuggire alcuni. 21Quando fu riferito al Maccabeo l’accaduto, radunati i capi del popolo, li accusò di aver venduto per denaro i loro fratelli, mettendo in libertà i loro nemici. 22Fece giustiziare coloro che si erano resi colpevoli di tradimento e senza indugio espugnò le due torri. 23Essendo riuscito in ogni impresa con le armi in mano, mise a morte nelle due fortezze più di ventimila uomini.
24Timòteo, che prima era stato battuto dai Giudei, assoldò forze straniere in grande numero, radunò buona parte della cavalleria dell’Asia e avanzò con l’intenzione di soggiogare la Giudea con le armi. 25Gli uomini del Maccabeo, al suo avvicinarsi, si cosparsero il capo di polvere per la preghiera a Dio e, con i fianchi cinti di sacco, 26si prostrarono davanti all’altare e supplicarono Dio di mostrarsi loro propizio e di farsi nemico dei loro nemici e avversario dei loro avversari, come attesta la legge. 27Terminata la preghiera, presero le armi e uscirono dalla città per un bel tratto. Quando furono vicini ai nemici, si fermarono. 28Appena spuntata la luce del mattino, iniziò l’attacco dalle due parti, gli uni avendo a garanzia del successo e della vittoria gloriosa la fiducia nel Signore, gli altri assumendo come guida nel conflitto il loro ardire. 29Si era accesa una lotta durissima, apparvero dal cielo ai nemici cinque uomini splendidi su cavalli dalle briglie d’oro, che si misero alla guida dei Giudei. 30Essi presero in mezzo il Maccabeo e, riparandolo con le loro armature, lo rendevano invulnerabile; scagliavano invece dardi e folgori contro gli avversari i quali, confusi e accecati, si dispersero in preda al disordine. 31Ne furono uccisi ventimilacinquecento e seicento cavalieri. 32Timòteo si rifugiò in una fortezza chiamata Ghezer, saldamente difesa, dove era comandante Cherea. 33Ma i soldati del Maccabeo assediarono con entusiasmo la fortezza per quattro giorni. 34Gli assediati, fidando nelle fortificazioni del luogo, bestemmiavano in modo orribile e lanciavano orrende frasi. 35Alle prime luci del quinto giorno, venti giovani del Maccabeo, accesi di sdegno per le bestemmie, presero d’assalto le mura coraggiosamente e, con selvaggio furore, travolsero chiunque trovavano. 36Anche altri, attaccando con una manovra di aggiramento, incendiarono le torri e, accesi dei fuochi, bruciarono vivi i bestemmiatori; altri ancora sfondarono le porte e, fatto entrare il resto dell’esercito, affrettarono la presa della città. 37Trucidarono Timòteo che si era nascosto in una cisterna, suo fratello Cherea e Apollòfane. 38Compiuta l’impresa, con canti e inni di lode benedicevano il Signore, che aveva tanto favorito Israele e concesso loro la vittoria.


[bookmark: _Toc62154732]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO
[bookmark: _Toc62154733]Purificazione del tempio
1Intanto il Maccabeo e i suoi uomini, guidati dal Signore, rioccuparono il tempio e la città
I Giudei non tengono in alcun conto la lettera di Antioco. Loro camminano secondo le ispirazioni del cuore da parte del loro Dio e Signore.
Ora si pensa a recuperare il tempio e la città. Bisogna che ritornino ad essere la città di Dio e il tempio del Signore.
Intanto il Maccabeo e i suoi uomini, guidati dal Signore, rioccuparono il tempio e la città.
La forza di Giuda Maccabeo è il Signore. La sua fonte unica di ispirazione è il Signore. È il Signore che lo muove e lo guida.
È il Signore la sua forza, la sua speranza, la sua vittoria. Tutto è il Signore per Giuda Maccabeo e per i suoi combattenti. 
2e distrussero gli altari innalzati dagli stranieri sulle piazze e i recinti sacri.
Conquistata la città si distruggono gli altari dei pagani. La città va bonificata da ogni traccia di paganesimo e di idolatria. 
E distrussero gli altari innalzati dagli stranieri sulle piazze e i recinti sacri.
Gerusalemme è la Città di Dio. Nessun altare pagano dovrà regnare in essa. 
3Purificarono il tempio e vi costruirono un altro altare; poi, facendo scintille con le pietre, ne trassero il fuoco e offrirono sacrifici, dopo un’interruzione di due anni e prepararono l’altare degli incensi, le lampade e l’offerta dei pani.
Anche il tempo viene purificato, bonificato da ogni impurità.
Purificarono il tempio e vi costruirono un altro altare; poi, facendo scintille con le pietre, ne trassero il fuoco e offrirono sacrifici, dopo un’interruzione di due anni e prepararono l’altare degli incensi, le lampade e l’offerta dei pani.
Viene costruito un'altro altare, nuovo. Si accende il fuoco con le pietre e si offrono sacrifici. Si riprende il culto interrotto ormai da due anni.
Tutto il tempio viene rimesso nel suo ordine. Nessuna cosa viene tralasciata. 
4Fatto ciò, prostrati a terra, supplicarono il Signore di non farli più incorrere in quei mali ma, qualora peccassero di nuovo, di venire da lui corretti con clemenza, e non abbandonati in mano a un popolo di barbari e bestemmiatori.
Ora nel tempio si può nuovamente pregare. Viene innalzata al Signore una supplica particolare, speciale.
Fatto ciò, prostrati a terra, supplicarono il Signore di non farli più incorrere in quei mali ma, qualora peccassero di nuovo, di venire da lui corretti con clemenza, e non abbandonati in mano a un popolo di barbari e bestemmiatori.
Si chiede al Signore di non farli mai più cadere nelle mani di barbari e bestemmiatori, di gente malvagia che distrugge il suo nome.
Si chiede al Signore che sia lui stesso, qualora ritornassero a peccare, a correggerli con clemenza.
Essi vogliono corretti, ma dal Signore. L’uomo è senza pietà. Non conosce alcun limite alla sua malvagità. Sfoga sempre con rabbia la sua cattiveria. 
Dio invece è sempre misericordioso, pietoso, punisce sempre con giusta misura. 
Questa preghiera è un desiderio del cuore. Non corrisponde in nessun caso alla verità del giudizio di Dio, alla verità del suo intervento nella storia.
Quando il cuore è sordo ad ogni suo richiamo, ad ogni sua correzione, il Signore sempre si serve del suo braccio che è la storia.
A volte nella Scrittura lui stesso è intervenuto con interventi pesanti, duri. È sufficiente leggere il Libro di Numeri e altri Libri Storici.
Dio mai potrà correggere con punizioni blande, quando il cuore è ostinato, sordo, duro a convertirsi.
La punizione è in vista del pentimento. Su tale argomento vi è una stupenda trattazione nel Libro della Sapienza. È in questo Libro la perfetta verità di Dio.
La sapienza favorì le loro imprese per mezzo di un santo profeta. Attraversarono un deserto inospitale, fissarono le tende in terreni impraticabili, resistettero agli avversari, respinsero i nemici. Ebbero sete e ti invocarono e fu data loro acqua da una rupe scoscesa, rimedio alla sete da una dura roccia. 
Ciò che era servito a punire i loro nemici, per loro, nel bisogno, fu strumento di favori. Invece dello sgorgare perenne di un fiume, reso torbido da putrido sangue in punizione di un decreto infanticida, contro ogni speranza tu desti loro acqua abbondante, mostrando attraverso la sete di allora come avevi punito i loro avversari. 
Difatti, messi alla prova, sebbene puniti con misericordia, compresero come gli empi, giudicati nella collera, erano stati tormentati;  perché tu provasti gli uni come un padre che corregge, mentre vagliasti gli altri come un re severo che condanna. Lontani o vicini erano ugualmente tribolati, perché li colse un duplice dolore e un sospiro per i ricordi del passato. Quando infatti seppero che dal loro castigo quelli erano beneficati, si accorsero della presenza del Signore; poiché colui che prima avevano esposto e poi deriso, al termine degli avvenimenti dovettero ammirarlo, dopo aver patito una sete ben diversa da quella dei giusti. 
In cambio dei ragionamenti insensati della loro ingiustizia, in cui, errando, rendevano onori divini a rettili senza parola e a bestie spregevoli, tu inviasti contro di loro come punizione una moltitudine di animali irragionevoli, perché capissero che con le cose con cui uno pecca, con quelle viene punito. Non era certo in difficoltà la tua mano onnipotente, che aveva creato il mondo da una materia senza forma, a mandare loro una moltitudine di orsi o leoni feroci o bestie molto feroci, prima sconosciute e create da poco, che esalano un alito infuocato o emettono un crepitìo di vapore o sprizzano terribili scintille dagli occhi, delle quali non solo l’assalto poteva sterminarli, ma lo stesso aspetto terrificante poteva annientarli. 
Anche senza queste potevano cadere con un soffio, perseguitati dalla giustizia e dispersi dal tuo soffio potente, ma tu hai disposto ogni cosa con misura, calcolo e peso. Prevalere con la forza ti è sempre possibile; chi si opporrà alla potenza del tuo braccio? Tutto il mondo, infatti, davanti a te è come polvere sulla bilancia, come una stilla di rugiada mattutina caduta sulla terra.
Hai compassione di tutti, perché tutto puoi, chiudi gli occhi sui peccati degli uomini, aspettando il loro pentimento. Tu infatti ami tutte le cose che esistono e non provi disgusto per nessuna delle cose che hai creato; se avessi odiato qualcosa, non l’avresti neppure formata. Come potrebbe sussistere una cosa, se tu non l’avessi voluta? Potrebbe conservarsi ciò che da te non fu chiamato all’esistenza? Tu sei indulgente con tutte le cose, perché sono tue,  Signore, amante della vita (Sap 10,1-26). 
Poiché il tuo spirito incorruttibile è in tutte le cose. Per questo tu correggi a poco a poco quelli che sbagliano e li ammonisci ricordando loro in che cosa hanno peccato, perché, messa da parte ogni malizia, credano in te, Signore. Tu hai odiato gli antichi abitanti della tua terra santa, perché compivano delitti ripugnanti, pratiche di magia e riti sacrileghi. 
Questi spietati uccisori dei loro figli, divoratori di visceri in banchetti di carne umana e di sangue, iniziati in orgiastici riti, genitori che uccidevano vite indifese, hai voluto distruggere per mezzo dei nostri padri, perché la terra a te più cara di tutte ricevesse una degna colonia di figli di Dio. 
Ma hai avuto indulgenza anche di costoro, perché sono uomini, mandando loro vespe come avanguardie del tuo esercito, perché li sterminassero a poco a poco. Pur potendo in battaglia dare gli empi nelle mani dei giusti, oppure annientarli all’istante con bestie terribili o con una parola inesorabile, giudicando invece a poco a poco, lasciavi posto al pentimento,  sebbene tu non ignorassi che la loro razza era cattiva e la loro malvagità innata, e che la loro mentalità non sarebbe mai cambiata, perché era una stirpe maledetta fin da principio; e non perché avessi timore di qualcuno tu concedevi l’impunità per le cose in cui avevano peccato.
E chi domanderà: «Che cosa hai fatto?», o chi si opporrà a una tua sentenza? Chi ti citerà in giudizio per aver fatto perire popoli che tu avevi creato? Chi si costituirà contro di te  come difensore di uomini ingiusti? Non c’è Dio fuori di te, che abbia cura di tutte le cose, perché tu debba difenderti dall’accusa di giudice ingiusto. Né un re né un sovrano potrebbero affrontarti in difesa di quelli che hai punito. Tu, essendo giusto, governi tutto con giustizia. Consideri incompatibile con la tua potenza condannare chi non merita il castigo.
La tua forza infatti è il principio della giustizia, e il fatto che sei padrone di tutti, ti rende indulgente con tutti. Mostri la tua forza quando non si crede nella pienezza del tuo potere, e rigetti l’insolenza di coloro che pur la conoscono. Padrone della forza, tu giudichi con mitezza e ci governi con molta indulgenza, perché, quando vuoi, tu eserciti il potere. Con tale modo di agire hai insegnato al tuo popolo che il giusto deve amare gli uomini, e hai dato ai tuoi figli la buona speranza che, dopo i peccati, tu concedi il pentimento.
Se infatti i nemici dei tuoi figli, pur meritevoli di morte, tu hai punito con tanto riguardo e indulgenza, concedendo tempo e modo per allontanarsi dalla loro malvagità, con quanta maggiore attenzione hai giudicato i tuoi figli, con i cui padri concludesti, giurando, alleanze di così buone promesse! Mentre dunque correggi noi, tu colpisci i nostri nemici in tanti modi, perché nel giudicare riflettiamo sulla tua bontà e ci aspettiamo misericordia, quando siamo giudicati. 
Perciò quanti vissero ingiustamente con stoltezza tu li hai tormentati con i loro stessi abomini. Essi si erano allontanati troppo sulla via dell’errore, scambiando per dèi gli animali più abietti e più ripugnanti, ingannati come bambini che non ragionano. Per questo, come a fanciulli irragionevoli, hai mandato un castigo per prenderti gioco di loro. Ma chi non si lascia correggere da punizioni derisorie, sperimenterà un giudizio degno di Dio. Infatti, soffrendo per questi animali, s’indignavano perché puniti con gli stessi esseri che stimavano dèi, e capirono e riconobbero il vero Dio, che prima non avevano voluto conoscere. Per questo la condanna suprema si abbatté su di loro (Sap 12,1-27). 
Questa verità va sempre ricordata. Alla sua luce sempre si deve vivere. Il cuore duro necessità di correzione dura. Questa verità non va mai dimenticata.
5La purificazione del tempio avvenne nello stesso giorno in cui gli stranieri l’avevano profanato, il venticinque dello stesso mese, cioè di Chisleu.
Viene ora indicato il giorno della purificazione del tempio. 
La purificazione del tempio avvenne nello stesso giorno in cui gli stranieri l’avevano profanato, il venticinque dello stesso mese, cioè di Chisleu.
Per ben due anni esatti, Gerusalemme era divenuta città dei pagani. Ora è ritornata ad essere la Città di Dio. 
Un popolo può dichiararsi veramente purificato, santificato, liberato solo quando la città degli uomini diviene città di Dio.
Oggi i nostri popoli non sono affatto purificati. Tutte le città sono solo città degli uomini. Esse non sono città di Dio. Dio non abita in esse. La profanazione è grande. La contaminazione è dilagante.
6Con gioia passarono otto giorni come nella festa delle Capanne, ricordando come poco tempo prima avevano passato la festa delle Capanne dispersi sui monti e nelle caverne come animali selvatici.
I Giudei celebrano la festa della purificazione del tempio allo stesso modo della celebrazione della festa delle capanne.
Con gioia passarono otto giorni come nella festa delle Capanne, ricordando come poco tempo prima avevano passato la festa delle Capanne dispersi sui monti e nelle caverne come animali selvatici.
Non la celebrano però come ricordo del tempo passato nel deserto dai loro padri, ma come tempo trascorso da essi stessi, dispesi sui monti e nelle caverne come animali selvatici.
In questo versetto troviamo un principio di fede e di religione che fa ben compreso. Urge comprenderlo bene. Tutta la Scrittura infatti è ispirata e in ogni parola è nascosta una profondissima verità di fede e di religione.
La nostra fede è la celebrazione della storia fatta da Dio con l’uomo e per l’uomo. 
La Pasqua è la celebrazione di una storia particolare, unica.
Anche la Pentecoste è la celebrazione di una storia particolare, unica.
La festa delle Capanne è celebrazione di una storia particolare, unica.
Tutte le feste della religione ebraica sono la celebrazione di una storia unica, particolare.
La storia però non termina con il passato. Essa è sempre in divenire, in fieri.
È giusto allora che la storia si aggiorni sul presente anche nelle celebrazioni di questi eventi unici e particolari.
Nella storia ci sono eventi irripetibili ed eventi ripetibili. Quelli irripetibili vanno semplicemente celebrati nella loro verità di origine senza nulla aggiungere e nulla togliere. 
Quelli ripetibili devono essere perennemente aggiornati, altrimenti si rischia di perdere il contatto con la stessa verità della storia.
È proprio dell’uomo illuminato e mosso dallo Spirito Santo aggiornare la storia ripetibile di ieri alla storia che si compie oggi.
In fondo ciò che si deve celebrare è sempre l’oggi di Dio, che perennemente nuovo. Accade sotto i nostri occhi. 
Se il nuovo non viene celebrato attestiamo che Dio non è più presente nella nostra storia. È stato presente ieri, ma non oggi.
Oggi invece Dio è presente e oggi va celebrato nella sua storia compiuta per la nostra salvezza e redenzione. 
È questo un principio di fede e di religione che va sempre osservato, pena la perdita del contatto della storia con Dio. Autore e storia devono essere una sola fede, non due fedi e non due religioni. 
È questo l’aggiornamento richiesto in ogni tempo alla Chiesa. Essa vive in una perenne celebrazione delle grandi opere di Dio.
Se sa riconoscere Dio nella sua vita e lo celebra, essa è perennemente aggiornata. Altrimenti è una Chiesa rivolta solo verso il passato.
Ma una Chiesa rivolta verso il passato è una Chiesa senza storia attuale. Ma la Chiesa non è forse la storia attuale di Dio per l’umanità?
Una Chiesa che non è la storia attuale di Dio per l’umanità è una Chiesa senza la sua verità. è una Chiesa fuori tempo e fuori storia.
È una Chiesa fuori di se stessa, senza più presente, perché vive di un passato nel quale Dio non opera più. Ha operato, ma non opera più.
A noi è chiesto di guardare la storia sempre con gli occhi di Dio, secondo l’insegnamento da lui stesso dato al suo profeta.
Non ricordate più le cose passate, non pensate più alle cose antiche! Ecco, io faccio una cosa nuova: proprio ora germoglia, non ve ne accorgete? Aprirò anche nel deserto una strada, immetterò fiumi nella steppa. Mi glorificheranno le bestie selvatiche, sciacalli e struzzi, perché avrò fornito acqua al deserto, fiumi alla steppa, per dissetare il mio popolo, il mio eletto. Il popolo che io ho plasmato per me celebrerà le mie lodi (Is 43,18-21). 
Questa verità va sempre tenuta saldamente nel cuore e nella mente. Deve essere come un pendaglio dinanzi ai nostri occhi. 
7Perciò, tenendo in mano bastoni ornati, rami verdi e palme, innalzavano inni a colui che li aveva felicemente condotti alla purificazione del suo proprio tempio.
Per tutto il popolo è festa grande. La gioia è sul volto di tutti.
Perciò, tenendo in mano bastoni ornati, rami verdi e palme, innalzavano inni a colui che li aveva felicemente condotti alla purificazione del suo proprio tempio.
Si ringrazia il Signore in questo modo aggiornato di vivere la festa delle Capanne. Innalzano inni a Colui che li aveva felicemente condotti ala purificazione del suo proprio tempio.
Nessuno si prende il merito di quanto accaduto. Tutti riconoscono che autore della purificazione del suo tempio è Dio.
Tutto avviene sempre per sua grazia, sua benevolenza, misericordia, pietà.
È il suo eterno amore che muove la storia. All’uomo è chiesto solo di lasciarsi muovere dal grande amore del suo Dio e Signore. 
8Poi con pubblico editto, confermato da una deliberazione comune, decretarono che tutta la nazione dei Giudei celebrasse ogni anno questi giorni.
Ecco come si aggiorna il culto e le sue celebrazioni. Una storia nuova, una festa nuova, un culto nuovo, una celebrazione nuova.
Poi con pubblico editto, confermato da una deliberazione comune, decretarono che tutta la nazione dei Giudei celebrasse ogni anno questi giorni.
Con atto pubblico, confermato da una deliberazione comune, con decreto si stabilisce che tutta la nazione dei Giudei celebrasse ogni anno questi giorni.
È questa la vera fede e la vera religione: perenne aggiornamento per la celebrazione delle grandi opere di Dio nella nostra storia.

VI. [bookmark: _Toc62154734]LOTTA DI GIUDA CONTRO I POPOLI VICINI E CONTRO LISIA, MINISTRO DI EUPÀTORE
[bookmark: _Toc62154735]Inizio del regni di Antioco Eupàtore

9Tali furono le vicende riguardanti la morte di Antioco, chiamato Epìfane.
Si chiude con la sua atroce morte la storia di Antioco Epìfane.
Tali furono le vicende riguardanti la morte di Antioco, chiamato Epìfane.
È verità. Passa veloce la scena di questo mondo. Il tempo di lasciare il tempo per entrare nell’eternità viene per tutti.
Non siamo eterni. Non siamo onnipotenti. Nessuno ha il governo sulla propria vita. In un istante ci sentiamo padroni del mondo, in un istante siamo senza forza. Non valiamo più nulla e un istante dopo siamo già nella tomba.
10Ora invece esporremo le cose accadute sotto Antioco Eupàtore, figlio di quell’empio, sintetizzando le principali sventure causate dalle guerre.
Per l’agiografo Antioco Epìfane rimane un empio. Il figlio non è meno empio del padre. Ne segue le orme. 
Ora invece esporremo le cose accadute sotto Antioco Eupàtore, figlio di quell’empio, sintetizzando le principali sventure causate dalle guerre.
La guerra è sempre causa di molte sventure. Essa è il frutto della stoltezza e del peccato dell’uomo. È il frutto della sua idolatria. 
Sempre gli idolatri, gli empi sono anche guerrafondai. Sempre lavorano per creare dissidi, divisioni, disunione, crepe tra gli uomini.
Antioco Eupàtore, figlio dell’empio Antioco Epìfane, idolatria come il padre altro non può fare che seguire le orme di colui che lo ha preceduto.
11Costui, dunque, succeduto nel regno, nominò incaricato degli affari un certo Lisia, governatore generale della Celesiria e della Fenicia.
È questo il primo atto ufficiale del nuovo re.
Costui, dunque, succeduto nel regno, nominò incaricato degli affari un certo Lisia, governatore generale della Celesiria e della Fenicia.
Lisia, governatore generale della Celesiria e della Fenicia viene nominato incaricato degli affari del regno.
Prima di questo versetto non si fa alcuna menzione di quest’uomo. Non sappiamo ancora chi egli sia. 
12Infatti Tolomeo, chiamato Macrone, che aveva cominciato a praticare la giustizia verso i Giudei, a causa dei torti che erano stati fatti loro, cercava di trattare con loro pacificamente.
Altro evento storico importante. Tolomeo cerca di trattare con i Giudei in modo pacifico. Inizia a praticare la giustizia verso il popolo del Signore.
Infatti Tolomeo, chiamato Macrone, che aveva cominciato a praticare la giustizia verso i Giudei, a causa dei torti che erano stati fatti loro, cercava di trattare con loro pacificamente.
Tolomeo è persona saggia, accorta, esperta. Sa che la guerra non produce mai il bene. Essa genera solo lutti e sperpero di denaro pubblico. 
La pace invece porta benessere, prosperità, grande progresso sociale in un popolo. I Giudei avevano subito molti torti. Tolomeo vuole in qualche modo rimediare. Vuole che vi regni pace con essi.
Ma non sempre la via della pace è percorribile. L’uomo non è per la pace. Quasi sempre è per la guerra, la divisione, le ingiustizia. 
13Per questo motivo fu accusato dagli amici presso l’Eupàtore. Sentendosi poi chiamare spesso traditore per aver abbandonato Cipro, a lui affidata dal Filomètore, ed essere passato dalla parte di Antioco Epìfane, non potendo esercitare con onore la carica, datosi il veleno, pose fine alla propria vita.
Quest’uomo che cerca la pace viene accusato dagli amici preso Eupàtore.
Per questo motivo fu accusato dagli amici presso l’Eupàtore. Sentendosi poi chiamare spesso traditore per aver abbandonato Cipro, a lui affidata dal Filomètore, ed essere passato dalla parte di Antioco Epìfane, non potendo esercitare con onore la carica, datosi il veleno, pose fine alla propria vita.
Non solo viene accusato, quanto anche denigrato. Viene chiamato traditore.
Per lui non c’è pace. Di lui si desidera solo la distruzione politica. 
Tolomeo non sopporta una simile accusa, sa di non poter più esercitare la carica e con il veleno pone fini alla propria vita.
Non sempre si è capaci di sopportare ingiurie, offese, disonestà, calunnie, accuse infamanti. A volte vi è una fragilità interiore che può condurre anche al suicidio, pensato e visto come estrema via per trovare pace.
Il suicidio è vera perdita della speranza. Esso attesta che Dio non è più nella vita di chi compie gesti come questi.
Ad ogni uomo sempre si deve dare un principio forte di speranza. È necessario per poter continuare a vivere. 
La fragilità umana è altamente fragile. Nessuno può privare un uomo della speranza vera. Chi priva un uomo della speranza, diviene lui responsabile della morte vissuta per disperazione.
Spesse volte siamo noi i responsabili di molti mali che altri compiono. Siamo noi perché o non abbiamo infuso la speranza vera, oppure abbiamo privato i cuori di quel tenue filo che li teneva attaccati alla vita.
Tolomeo avrebbe voluto fare del bene a Giudei. Voleva fare del bene a tutto il regno di Antioco. Per questo viene calunniato, accusato, denigrato.
Spesso calunnia, denigrazione, accusa, falsa testimonianza sono il prezzo che una persona deve pagare per il bene da lui fatto o semplicemente pensato di fare. È un prezzo altissimo, ma lo si deve pur pagare.

[bookmark: _Toc62154736]Gorgia e le fortezze idumee

14Gorgia, divenuto stratega della regione, assoldava stranieri e manteneva viva la guerra contro i Giudei.
Gorgia lo abbiamo giù incontrato nel Capitolo Ottavo. 
Quegli incaricò Nicànore, figlio di Pàtroclo, uno dei primi amici del re, e lo inviò, mettendo ai suoi ordini gente d'ogni nazione in numero non inferiore a ventimila, per sterminare totalmente la stirpe dei Giudei. Gli associò anche Gorgia, un generale di professione ed esperto nelle azioni belliche (2Mac 8, 9). 
Sappiamo chi è Gorgia, un generale di professione ed esperto nelle azioni belliche. Gorgia prende il posto di Lisia. Diviene stratega della regione.
Gorgia, divenuto stratega della regione, assoldava stranieri e manteneva viva la guerra contro i Giudei.
Per quest’uomo il passatempo preferito è di assoldare stranieri e di mantenere viva la guerra contro i Giudei.
Tolomeo vuole la pace. Gorgia vuole la guerra. Decisamente per i Giudei la vita non è per nulla facile. La guerra è morte. Mai la guerra è vita. 
15Insieme con lui anche gli Idumei, che occupavano fortezze importanti, lottavano contro i Giudei e, dando asilo a tutti i fuorusciti da Gerusalemme, cominciarono a fomentare la guerra.
Non solo Gorgia vuole una guerra infinita contro i Giudei, dal momento che non fa nessun tentavi di pace, ma anche gli Idumei, popolo confinante con Giuda, vogliono la guerra e la fomentano.
Insieme con lui anche gli Idumei, che occupavano fortezze importanti, lottavano contro i Giudei e, dando asilo a tutti i fuorusciti da Gerusalemme, cominciarono a fomentare la guerra.
Vi è una coalizione di guerra contro i Giudei. Fatto ancora più inquietante è che gli Idumei accolgono e danno asilo a tutti i fuorusciti da Gerusalemme.
Tutti costoro sono anche loro schierati per la guerra. Nessuno è per la pace. 
Per Giuda Maccabeo questa alleanza di guerra, questa coalizione di male, non fa presagire nulla di buono, anche perché gli Idumei occupano fortezze importanti, difficilmente espugnabili.
La coalizione del male è sempre forte, agguerrita, prepotente, umanamente invincibile. Giuda può allearsi solo con il suo Dio e Signore. È in questa alleanza la sua speranza e la sua vittoria.
È il Signore la sola forza di Giuda. Attorno a lui vi è il vuoto. Lui e Dio contro tutti gli altri. Questa fede dovrà sempre sostenerlo. 
16Gli uomini del Maccabeo pertanto, dopo aver innalzato preghiere e supplicato Dio che si facesse loro alleato, mossero contro le fortezze degli Idumei
Giuda inizia proprio dagli Idumei. Li vuole rendere inoffensivi, incapaci di creargli fastidi in una lotta futura contro Gorgia.
Gli uomini del Maccabeo pertanto, dopo aver innalzato preghiere e supplicato Dio che si facesse loro alleato, mossero contro le fortezze degli Idumei.
Giuda innalza preghiera al Signore perché si faccia loro alleato. Solo con Lui come alleato si può intraprendere una campagna militare.
Sicuro che Dio è suo alleato, che scende con lui in campo, Giuda si muove contro le fortezze degli Idumei.
17e, attaccandole con energia, si impadronirono delle posizioni, respinsero tutti quelli che combattevano sulle mura e trucidarono quanti erano venuti a tiro; ne uccisero così non meno di ventimila.
Il successo di questa spedizione è grande. Con Giuda vi è sempre il Signore. Per questo motivo le sue vittorie sono rapide ed eclatanti.
E, attaccandole con energia, si impadronirono delle posizioni, respinsero tutti quelli che combattevano sulle mura e trucidarono quanti erano venuti a tiro; ne uccisero così non meno di ventimila.
Giuda attacca con energia. Si impadronisce delle posizioni. Respinge tutti quelli che combattevano sulle mura. Trucida tutti quelli che gli vengono a tiro.
Cadono in questa prima battaglia non meno di ventimila uomini.
Di sicuro è una grande vittoria per Giuda, ma anche una pesante sconfitta per gli idumei. È un gran numero di loro che viene meno. 
18Non meno di novemila tuttavia fuggirono in due torri saldamente fortificate e fornite di tutto l’occorrente per sostenere l’assedio.
Vi sono però non meno che novemila uomini che fuggono e si rifugiano in due torri saldamente fortificati.
Non meno di novemila tuttavia fuggirono in due torri saldamente fortificate e fornite di tutto l’occorrente per sostenere l’assedio.
In queste torri vi è tutto l’occorrente per sostenere un assedio. 
19Allora il Maccabeo, lasciando Simone e Giuseppe, Zaccheo e i suoi uomini, sufficienti per quell’assedio, si recò in zone più critiche.
Giuda Maccabeo è persona saggia. Sa quante forze occorrono per sostenere questo assedio. Le altre forze le orienta altrove.
Allora il Maccabeo, lasciando Simone e Giuseppe, Zaccheo e i suoi uomini, sufficienti per quell’assedio, si recò in zone più critiche.
Lascia Simone, Giuseppe, Zaccheo e i suoi uomini, sufficienti per quell’assedio.
Lui invece si reca in zone più critiche, dove occorre la sua forza e la sua audacia. Ogni forza va impiegata con saggezza, intelligenza, sagacia. 
Queste regola andrebbe applicata anche in pastorale. A volte in alcuni luoghi vi è una concentrazione di forze che nell’insieme risultano inutili, mentre in altri luoghi esse sarebbero estremamente necessarie.
Anche in pastorale sempre ci dobbiamo lasciare governare dalla più grande saggezza, intelligenza, accortezza, lungimiranza.
20Ma gli uomini di Simone, vinti dalla prospettiva del guadagno, si lasciarono persuadere per denaro da alcuni che erano nelle torri e, ricevute settantamila dracme, ne lasciarono fuggire alcuni.
Ora avviene qualcosa di insolito. Nell’esercito di Giuda entra la corruzione. 
Ma gli uomini di Simone, vinti dalla prospettiva del guadagno, si lasciarono persuadere per denaro da alcuni che erano nelle torri e, ricevute settantamila dracme, ne lasciarono fuggire alcuni.
Gli uomini di Simone vengono vinti dalla prospettiva del guadagno, si fanno corrompere, cadono nella tentazione del denaro e lasciano fuggire alcuni di quelli che sono nelle torri. 
È questo un fatto gravissimo. Un soldato mai deve lasciarsi corrompere. Mai farsi vincere dalla tentazione. Mai scendere a patto col nemico per denaro.
21Quando fu riferito al Maccabeo l’accaduto, radunati i capi del popolo, li accusò di aver venduto per denaro i loro fratelli, mettendo in libertà i loro nemici.
A Giuda viene riferito l‘accaduto e subito interviene con forza ed energia per estirpare il marcio in seno al suo esercito.
Quando fu riferito al Maccabeo l’accaduto, radunati i capi del popolo, li accusò di aver venduto per denaro i loro fratelli, mettendo in libertà i loro nemici.
L’accusa di Giuda contro i capi del suo esercito sono gravi, pesanti. Li accusa di aver venduto per denaro i loro fratelli.
Non si tratta solamente di accusa di corruzione, di una accusa puramente morale. Diviene accusa sociale, accusa di vero tradimento della loro missione.
Loro hanno venduto i loro fratelli. È come se li avessero condannato a morte. E tutto questo lo hanno fatto per vile denaro. 
Ogni nostra azione non comporta solamente una colpa, genere delle conseguenze che possono essere anche di morte per gli altri.
Prima di agire, occorre sempre valutare tutti i frutti che ogni nostra azione potrebbe produrre, mette nella storia. 
Per questo occorre la saggezza, l’intelligenza, la luce, la prudenza dello Spirito Santo. Senza il suo aiuto manchiamo di ogni regola del retto agire.
22Fece giustiziare coloro che si erano resi colpevoli di tradimento e senza indugio espugnò le due torri.
Giuda è severo nella punizione. Deve stroncare su nascere ogni altra corruzione. Se nasce la corruzione non c’è più esercito.
Fece giustiziare coloro che si erano resi colpevoli di tradimento e senza indugio espugnò le due torri.
Quando in un esercito, in una comunità, in una nazione sorge la corruzione, per quell’esercito, quella comunità, quella nazione non c’è più alcuna possibilità di poter funzionare secondo la verità della missione da svolgere.
Tutto viene travolto dalla corruzione. Per questo motivo chi è posto al governo di ogni istituzione, dalla più piccola alla più grande, sempre deve impedire che la corruzione regni nelle sue mura. 
La corruzione è la madre di tutti i dissesti e fallimenti, di tutte le rovine e catastrofi che possono sorgere in una comunità.
Ogni corruzione va stroncata sul nascere. È una tentazione che può coinvolgere qualsiasi persona. Urge molta vigilanza, molta attenzione.
Spesso però succede che sono proprio coloro che vengono preposti alla vigilanza contro ogni corruzione a lasciarsi corrompere.
Quando questo accade per una comunità, un paese, una nazione, è la fine della sua moralità. È la fine anche della sua civiltà.
È immorale, incivile quella nazione, quel paese, quella comunità nella quale prospera e dilaga la corruzione. 
La corruzione può colpire ogni istituzione dello Stato, della Nazione, della Comunità, dai più alti vertici a quelli più piccoli, minimi.
Ognuno è obbligato a non lasciarsi corrompere, mai, per alcun motivo, neanche sotto promessa di accedere alle più alte cariche.
Ognuno è obbligato a rimanere anche nell’ultimo, infimo posto, nelle istituzioni e nella società, pur di non cadere in questo orrendo male.
È questa la sola legge della vita: la preservazione personale da ogni corruzione. La custodia della propria coscienza nella più alta moralità.
Ma oggi sappiamo che non vi è alcuna educazione morale della coscienza. Manca ogni riferimento ad una legge morale che obbliga.
Senza coscienza, senza legge morale, che ci rende responsabili in eterno davanti a Dio e agli uomini, la sola legge legale non basta.
Nessuna società si potrà mai fondare sulla legge legale, quella fatta dagli uomini. Questa è fatta per essere rifatta. 
La legge morale invece appartiene alla stessa natura e mai si potrà rifare. Questa legge è eterna. La moralità dura sempre.
La legalità finché un uomo vuole che abbia vigore. Questa differenza va colta, insegnata, vissuta da ogni uomo, sempre, per tutta la sua vita. 
23Essendo riuscito in ogni impresa con le armi in mano, mise a morte nelle due fortezze più di ventimila uomini.
La vittoria di Giuda è immediata. Le sue imprese sono estremamente rapide.
Essendo riuscito in ogni impresa con le armi in mano, mise a morte nelle due fortezze più di ventimila uomini.
Anche in questa occasione vengono messi a morte più di ventimila uomini.

[bookmark: _Toc62154737]Giuda batte Timòteo e prende Ghezer

24Timòteo, che prima era stato battuto dai Giudei, assoldò forze straniere in grande numero, radunò buona parte della cavalleria dell’Asia e avanzò con l’intenzione di soggiogare la Giudea con le armi.
Un nemico viene sconfitto e subito ne appare sul campo di battaglia un altro. Ora è il turno di Timòteo, già battuto in precedenza dai Giudei.
Timòteo, che prima era stato battuto dai Giudei, assoldò forze straniere in grande numero, radunò buona parte della cavalleria dell’Asia e avanzò con l’intenzione di soggiogare la Giudea con le armi.
Questa volta è determinato a sconfiggere i Giudei. Per questo assolda forze straniere in gran numero. Raduna buona parte della cavalleria dell’Asia e avanza con l’intenzione di soggiogare la Giudea con le armi. 
Timòteo viene con cattive intenzioni. Viene sicuro di sé. Questa sicurezza l’attinge dal suo grande esercito.
Ignora però che con Giuda vi è l’esercito del Signore. Il Cielo è con Giuda.
25Gli uomini del Maccabeo, al suo avvicinarsi, si cosparsero il capo di polvere per la preghiera a Dio e, con i fianchi cinti di sacco,
Giuda sa che la sua vittoria ha un solo nome: il Dio dei Padri, il Dio Onnipotente, il Dio Signore del Cielo e della terra. Urge invocarlo.
Gli uomini del Maccabeo, al suo avvicinarsi, si cosparsero il capo di polvere per la preghiera a Dio e, con i fianchi cinti di sacco…
Le forme e le modalità dell’invocazione sono quelle allora vigenti. Ogni tempo vive di modalità e di forme proprie.
Povere e sacco esprimo umiltà, nullità. Dinanzi a Dio siamo il nulla. Ma anche dinanzi alla storia siamo il nulla. 
Questa nullità, vanità, inutilità deve si deve manifestare al Signore. Noi il nulla, noi la cenere, noi il sacco, Lui il tutto.
Noi la sconfitta, Lui la vittoria. Noi la stoltezza, Lui sapienza. Noi il nulla, Lui il tutto. Noi la cenere, Lui la potenza della vita.
Questa verità sempre deve muovere il nostro cuore, la nostra mente, il nostro corpo, la nostra volontà. Siamo per Lui, da Lui, in Lui, con Lui sempre.
Sempre dobbiamo manifestare a Lui questa nostra nullità. È la preghiera. 
26si prostrarono davanti all’altare e supplicarono Dio di mostrarsi loro propizio e di farsi nemico dei loro nemici e avversario dei loro avversari, come attesta la legge.
Umiliati, prostrati, in tutto si proclamano da Dio, si confessano da Lui. A Lui si chiede che adempia la sua parola. Loro sono con Lui. Lui deve essere con Loro. Senza di Lui, loro non esisteranno più. Non potranno essere, perché solo Lui è Colui che è, Colui che fa essere, sempre.
Si prostrarono davanti all’altare e supplicarono Dio di mostrarsi loro propizio e di farsi nemico dei loro nemici e avversario dei loro avversari, come attesta la legge.
Al Signore Giuda e i suoi guerrieri chiedono di mantenere fede alla sua Parola. Loro sono nell’alleanza, anche Lui dovrà essere nell’alleanza.
Loro sono nella Legge. Anche Lui dovrà essere nella Legge. Dio è nella Legge, nella sua Parola, donando la vittoria ai suoi alleati.
Quanto Lui ha detto, è giunto il momento che lo mantenga anche. È la preghiera. È l’invocazione che sempre deve essere rivolta al Signore.
Può pregare questa preghiera solo chi è nella Legge, chi è nell’Alleanza o vi vuole ritornare. Non può fare questa preghiera chi è trasgressore della Legge.
La preghiera è vita nell’alleanza. È invocazione all’Alleato perché mantenga fede al patto giurato, solennemente sottoscritto.
Non può essere Dio invocato alla fedeltà al patto, se io sono infedele. Fedele esige fedeltà. Amore esige amore. Misericordia richiede misericordia. 
27Terminata la preghiera, presero le armi e uscirono dalla città per un bel tratto. Quando furono vicini ai nemici, si fermarono.
La preghiera è terminata. Ora è tempo di impugnare le armi e di uscire a combattere. Si esce però con una certezza, una speranza.
Certezza e speranza sono riposte interamente in Dio. Il Signore è con noi. Il Signore è la nostra vittoria. Il Signore è il nemico dei nostri nemici.
Terminata la preghiera, presero le armi e uscirono dalla città per un bel tratto. Quando furono vicini ai nemici, si fermarono.
Senza questa certezza di fede, senza questa speranza risposta unicamente nel Signore non si possono combattere le battaglie per la vita, la libertà, il bene.
Solo con il Signore che combatte per noi, al nostro fianco, le battaglie possono essere vinte. Senza di Lui non c’è vittoria. C’è solo sconfitta.
Se l’uomo accogliesse questa verità di fede nel suo cuore, sarebbe sempre accompagnato da una speranza santa, da una certezza sicura.
Invece combatte le sue battaglie da solo e le perde tutte. Gli manca colui che da solo fa la differenza, dona la vittoria.
28Appena spuntata la luce del mattino, iniziò l’attacco dalle due parti, gli uni avendo a garanzia del successo e della vittoria gloriosa la fiducia nel Signore, gli altri assumendo come guida nel conflitto il loro ardire.
Questo versetto rivela la differenza di fede tra i due schieramenti.
Appena spuntata la luce del mattino, iniziò l’attacco dalle due parti, gli uni avendo a garanzia del successo e della vittoria gloriosa la fiducia nel Signore, gli altri assumendo come guida nel conflitto il loro ardire.
Giuda e i suoi hanno come loro garanzia di vittoria il Dio vittorioso che stronca le guerre e dona il successo ai suoi amici.
Gli altri, cioè Timòteo e il suo esercito, ripongono le speranze nel loro ardire.
Ma cosa è la forza di un uomo dinanzi alla forza di Dio? Un nulla. Un nulla più della polvere del suolo. Può più la polvere del suolo che la forza risposta solamente in noi. Noi non siamo. Dio è. Dio è Colui che fa essere.
Giuda vuole che l’attacco avvenga di giorno, con la luce del sole. La notte non è tempo di combattimento. La notte è tempo di strategie e di tattica.
29Si era accesa una lotta durissima, apparvero dal cielo ai nemici cinque uomini splendidi su cavalli dalle briglie d’oro, che si misero alla guida dei Giudei.
La preghiera di Giuda e dei suoi viene esaudita. La loro speranza riceve conferma anche in modo visibile.
Si era accesa una lotta durissima, apparvero dal cielo ai nemici cinque uomini splendidi su cavalli dalle briglie d’oro, che si misero alla guida dei Giudei.
La lotta è durissima. Dio interviene in favore dei suoi anche in modo visibile.
Manca in soccorso dei suoi alleati cinque uomini splendidi su cavalli dalla briglie d’oro. Questi cinque cavalieri si mettono alla guida dei Giudei. 
È questa una grande manifestazione della misericordia del Signore. L’aiuto in forma visibile serve ai soldati perché non si scoraggino.
Dinanzi ad un nemico più forte, più agguerrito, a volte si può perdere anche la fiducia in se stessi. Basta un solo soldato che si scoraggia, perché tutto l’esercito venga lesionato nella sua compattezza.
Invece con l’attestazione visibile della presenza del Signore, questo mai avverrà e ogni cuore saprà offrire il meglio di sé nella lotta e nel combattimento. 
Sempre abbiamo bisogno della visibilità di Dio. Necessitiamo della storicità visibile della sua presenza. Urge però sempre saper riconoscere la sua presenza visibile. Per questo occorro occhi di vera e purissima fede.
Ora quelli di Giuda hanno una garanzia, una forza in più: il Cielo è schierato dalla loro parte.  La vittoria è assicurata.
30Essi presero in mezzo il Maccabeo e, riparandolo con le loro armature, lo rendevano invulnerabile; scagliavano invece dardi e folgori contro gli avversari i quali, confusi e accecati, si dispersero in preda al disordine.
I cavalieri celeste svolgono una duplice azione: proteggono il Maccabeo rendendolo invulnerabile, scagliano dardi e folgori contro gli avversari.
Essi presero in mezzo il Maccabeo e, riparandolo con le loro armature, lo rendevano invulnerabile; scagliavano invece dardi e folgori contro gli avversari i quali, confusi e accecati, si dispersero in preda al disordine.
I cavalieri celesti aumentano a dismisura la forza di Giuda e nello stesso tempo indeboliscono fino ad annientarla la forza d’urto del nemico. 
Per questa loro duplice azione, l’esercito di Timòteo, confuso e accecato, si disperde in preda al disordine.
Il Cielo, invocato, è venuto visibilmente in aiuto del Maccabeo. Visibilmente il Signore attesta la sua presenza. È Lui il vittorioso. È Lui che stronca ogni guerra. È Lui che pone fine ad ogni combattimento. 
31Ne furono uccisi ventimilacinquecento e seicento cavalieri. 32Timòteo si rifugiò in una fortezza chiamata Ghezer, saldamente difesa, dove era comandante Cherea.
È la strage per l’esercito di Timòteo. Lo stesso Timoteo trova rifugio in una fortezza chiamata Ghezer.
Ne furono uccisi ventimilacinquecento e seicento cavalieri. 32Timòteo si rifugiò in una fortezza chiamata Ghezer, saldamente difesa, dove era comandante Cherea.
Vengono uccisi in questa prima battaglia ventimilacinquecento fanti più seicento cavalieri. L’esercito è decimato. Non ha più storia. È ormai disperso.
La fortezza nella quale si rifugia Timòteo è saldamente difesa. Chi comanda questa fortezza è Cherea. 
33Ma i soldati del Maccabeo assediarono con entusiasmo la fortezza per quattro giorni.
I soldati del Maccabeo assediano con entusiasmo la fortezza. Vogliono riportare una vittoria completa. Timòteo non dovrà più nuocere in eterno.
Ma i soldati del Maccabeo assediarono con entusiasmo la fortezza per quattro giorni.
Nessun rifugio è sicuro per chi si pone contro il Signore. Dio è il Dio che è capace di abbattere ogni fortezza, ogni rifugio, ogni luogo ben fortificato.
L’assedio viene portato avanti per quattro giorni. Timòteo va eliminato dalla scena della storia. Non dovrà né potrà più nuocere a Giuda.
34Gli assediati, fidando nelle fortificazioni del luogo, bestemmiavano in modo orribile e lanciavano orrende frasi.
Gli assediati evidentemente non conoscono la forza del Dio di Israele. Neanche però sanno leggere la storia recente vissuta da Timòteo.
Gli assediati, fidando nelle fortificazioni del luogo, bestemmiavano in modo orribile e lanciavano orrende frasi.
Queste persone non sanno che per il Dio di Israele non esistono fortificazioni. No vi sono luogo sicuri nei quali abitare in pace.
Costoro bestemmiano in modo orribile  e lanciano orrende frasi contro il Dio di Israele e contro il suo popolo perché di certo non sanno chi è il Dio di Abramo, Isacco, Giacobbe, il Dio che ha fatto dal nulla il cielo e la terra. 
Confidano in delle fortificazioni da esse ritenute inespugnabili, ignorando che il Dio di Israele è già in esse e le può espugnare da quando vuole.
Lui non ha bisogno neanche di persone in carne ed ossa. Le può espugnare anche mandando uno solo dei suoi angeli.
Le può espugnare in mille modi, anche con lo spavento, la paura, il panico. Anche con un soffio di vento e con uno scroscio di pioggia.
È importante che il mondo intero conosca chi è il Dio di Abramo, il vero Dio che oggi è il Padre del Signore nostro Gesù Cristo.
Oggi regna una grande falsità sul nostro unico e solo vero Dio. Questa non  conoscenza in parte è dovuta anche ai cristiani. 
Quanti si professano adoratori dell’unico solo vero Dio gli fanno una pubblicità altamente cattiva, pessima, di scarso valore veritativo.
A causa di questa cattiva pubblicità, il nostro Dio non è più neanche uno dei tanti Dèi adoratori dall’uomo. È solamente una verità inutile. 
Spesso confuso con una morale giudicata contro lo stesso uomo. 
Sovente identificato con una liturgia che oggi non parla più, perché privata della sua essenziale verità.
Vale la pena quanto ricordava il Signore al suo popolo per mezzo del profeta.
Ora, figlio dell’uomo, profetizza ai monti d’Israele e di’: Monti d’Israele, udite la parola del Signore. Così dice il Signore Dio: Poiché il nemico ha detto di voi: “Bene! I colli eterni sono diventati il nostro possesso”, ebbene, profetizza e annuncia: Così dice il Signore Dio: Poiché siete stati devastati, perseguitati dai vicini, resi possesso delle altre nazioni, e poiché siete stati fatti oggetto di maldicenza e d’insulto della gente, ebbene, monti d’Israele, udite la parola del Signore Dio: Così dice il Signore Dio ai monti, alle colline, alle pendici e alle valli, alle rovine desolate e alle città deserte, che furono preda e scherno delle nazioni vicine: ebbene, così dice il Signore Dio: Sì, con gelosia ardente io parlo contro le altre nazioni e contro tutto Edom, che con il cuore colmo di gioia e l’animo pieno di disprezzo hanno fatto del mio paese il loro possesso per saccheggiarlo. Per questo profetizza alla terra d’Israele e annuncia ai monti, alle colline, alle pendici e alle valli: Così dice il Signore Dio: Ecco, io parlo con gelosia e con furore; poiché voi avete sopportato l’insulto delle nazioni, ebbene – così dice il Signore Dio –, io alzando la mano giuro: anche le nazioni che vi stanno intorno sopporteranno il loro insulto.
E voi, monti d’Israele, mettete rami e producete frutti per il mio popolo Israele, perché sta per tornare. Ecco, infatti a voi, a voi io mi volgo; sarete ancora lavorati e sarete seminati. Moltiplicherò sopra di voi gli uomini, tutta quanta la casa d’Israele, e le città saranno ripopolate e le rovine ricostruite. Farò abbondare su di voi uomini e bestie e cresceranno e saranno fecondi: farò sì che siate popolati come prima e vi elargirò i miei benefici più che per il passato e saprete che io sono il Signore. Ricondurrò su di voi degli uomini, il mio popolo Israele: essi vi possederanno e sarete la loro eredità e non li priverete più dei loro figli.
Così dice il Signore Dio: Poiché si va dicendo di te: “Tu divori gli uomini, tu hai privato di figli il tuo popolo”, ebbene, tu non divorerai più gli uomini, non priverai più di figli la nazione. Oracolo del Signore Dio. Non ti farò più sentire gli insulti delle nazioni e non subirai più lo scherno dei popoli; non priverai più di figli la tua nazione». Oracolo del Signore.
Mi fu rivolta questa parola del Signore: «Figlio dell’uomo, la casa d’Israele, quando abitava la sua terra, la rese impura con la sua condotta e le sue azioni. Come l’impurità delle mestruazioni è stata la loro condotta davanti a me. Perciò ho riversato su di loro la mia ira per il sangue che avevano sparso nel paese e per gli idoli con i quali l’avevano contaminato. Li ho dispersi fra le nazioni e sono stati dispersi in altri territori: li ho giudicati secondo la loro condotta e le loro azioni. Giunsero fra le nazioni dove erano stati spinti e profanarono il mio nome santo, perché di loro si diceva: “Costoro sono il popolo del Signore e tuttavia sono stati scacciati dal suo paese”. Ma io ho avuto riguardo del mio nome santo, che la casa d’Israele aveva profanato fra le nazioni presso le quali era giunta.
[bookmark: OLE_LINK2]Perciò annuncia alla casa d’Israele: Così dice il Signore Dio: Io agisco non per riguardo a voi, casa d’Israele, ma per amore del mio nome santo, che voi avete profanato fra le nazioni presso le quali siete giunti. Santificherò il mio nome grande, profanato fra le nazioni, profanato da voi in mezzo a loro. Allora le nazioni sapranno che io sono il Signore – oracolo del Signore Dio –, quando mostrerò la mia santità in voi davanti ai loro occhi.
Vi prenderò dalle nazioni, vi radunerò da ogni terra e vi condurrò sul vostro suolo. Vi aspergerò con acqua pura e sarete purificati; io vi purificherò da tutte le vostre impurità e da tutti i vostri idoli, vi darò un cuore nuovo, metterò dentro di voi uno spirito nuovo, toglierò da voi il cuore di pietra e vi darò un cuore di carne. Porrò il mio spirito dentro di voi e vi farò vivere secondo le mie leggi e vi farò osservare e mettere in pratica le mie norme. Abiterete nella terra che io diedi ai vostri padri; voi sarete il mio popolo e io sarò il vostro Dio. Vi libererò da tutte le vostre impurità: chiamerò il grano e lo moltiplicherò e non vi manderò più la carestia. Moltiplicherò i frutti degli alberi e il prodotto dei campi, perché non soffriate più la vergogna della fame fra le nazioni. Vi ricorderete della vostra cattiva condotta e delle vostre azioni che non erano buone e proverete disgusto di voi stessi per le vostre iniquità e i vostri abomini. Non per riguardo a voi io agisco – oracolo del Signore Dio –, sappiatelo bene. Vergognatevi e arrossite della vostra condotta, o casa d’Israele.
Così dice il Signore Dio: Quando vi avrò purificati da tutte le vostre iniquità, vi farò riabitare le vostre città e le vostre rovine saranno ricostruite. Quella terra desolata, che agli occhi di ogni viandante appariva un deserto, sarà di nuovo coltivata e si dirà: “La terra, che era desolata, è diventata ora come il giardino dell’Eden, le città rovinate, desolate e sconvolte, ora sono fortificate e abitate”. Le nazioni che saranno rimaste attorno a voi sapranno che io, il Signore, ho ricostruito ciò che era distrutto e coltivato di nuovo la terra che era un deserto. Io, il Signore, l’ho detto e lo farò.
Così dice il Signore Dio: Lascerò ancora che la casa d’Israele mi supplichi e le concederò questo: moltiplicherò gli uomini come greggi, come greggi consacrate, come un gregge di Gerusalemme nelle sue solennità. Allora le città rovinate saranno ripiene di greggi di uomini e sapranno che io sono il Signore» (Ez 36,1-38). 
A noi spetta sempre far sì che il nome del nostro Dio sia altamente glorificato.
5Alle prime luci del quinto giorno, venti giovani del Maccabeo, accesi di sdegno per le bestemmie, presero d’assalto le mura coraggiosamente e, con selvaggio furore, travolsero chiunque trovavano.
La reazione di alcuni dell’esercito del Maccabeo è violenta, furiosa. 
Alle prime luci del quinto giorno, venti giovani del Maccabeo, accesi di sdegno per le bestemmie, presero d’assalto le mura coraggiosamente e, con selvaggio furore, travolsero chiunque trovavano.
Venti uomini del Maccabeo si accendono di sdegno per le bestemmie.  Prendono d’assalto le mura coraggiosamente. Con selvaggio furore travolgono chiunque trovano. 
La bestemmia li fa reagire in questo mondo. Il loro Dio è sommamente offeso e loro ne devono difendere l’onore e la gloria. 
36Anche altri, attaccando con una manovra di aggiramento, incendiarono le torri e, accesi dei fuochi, bruciarono vivi i bestemmiatori; altri ancora sfondarono le porte e, fatto entrare il resto dell’esercito, affrettarono la presa della città.
Anche altri uomini del Maccabeo sono presi dallo stesso sdegno.
Anche altri, attaccando con una manovra di aggiramento, incendiarono le torri e, accesi dei fuochi, bruciarono vivi i bestemmiatori; altri ancora sfondarono le porte e, fatto entrare il resto dell’esercito, affrettarono la presa della città.
Altra attaccano con una manovra di aggiramento. Incendiano le torri. Accendono dei fuochi e bruciano vivi i bestemmiatori.
Altri ancora sfondano le porte, fanno entrare il resto dell’esercito e affettano la presa della città. La fortezza viene così espugnata. 
37Trucidarono Timòteo che si era nascosto in una cisterna, suo fratello Cherea e Apollòfane.
Timòteo subisce una misera fine assieme ad altri ivi nascosti.
Trucidarono Timòteo che si era nascosto in una cisterna, suo fratello Cherea e Apollòfane.
Timòteo iene trucidato e assieme a Lui anche suo fratello Cherea e Apollòfane. 
38Compiuta l’impresa, con canti e inni di lode benedicevano il Signore, che aveva tanto favorito Israele e concesso loro la vittoria.
Ora viene benedetto il Signore che ha dato ai figli di Israele una così grande vittoria, che ha sconfitto in modo mirabile i suoi nemici.
Compiuta l’impresa, con canti e inni di lode benedicevano il Signore, che aveva tanto favorito Israele e concesso loro la vittoria.
Giuda e i suoi riconoscono che ogni cosa è avvenuta per l’intervento prodigioso e visibile del Signore. a lui va ogni onore e gloria. È Lui il Vittorioso.

Secondo Maccabei – Capitolo X


[bookmark: _Toc62154738]CAPITOLO XI


[bookmark: _Toc62154739]LETTURA DEL TESTO

		1Poco tempo dopo, Lisia, tutore e parente del re e incaricato degli affari di stato, mal sopportando l’accaduto, 2raccolti circa ottantamila uomini e tutta la cavalleria, mosse contro i Giudei, contando di ridurre la città a residenza dei Greci, 3di imporre tasse al tempio come agli altri edifici di culto delle nazioni e di mettere in vendita ogni anno il sommo sacerdozio. 4Egli non teneva in nessun conto la potenza di Dio, ma confidava soltanto nelle sue miriadi di fanti, nelle migliaia di cavalieri e negli ottanta elefanti. 5Entrato nella Giudea e avvicinatosi a Bet-Sur, che era una posizione fortificata distante da Gerusalemme circa venti miglia, la cinse d’assedio. 6Quando gli uomini del Maccabeo vennero a sapere che quello assediava le fortezze, tra gemiti e lacrime supplicarono con tutto il popolo il Signore che inviasse l’angelo buono a salvare Israele. 7Lo stesso Maccabeo, cingendo per primo le armi, esortò gli altri a esporsi con lui al pericolo per andare in aiuto dei loro fratelli: tutti insieme partirono con coraggio. 8Mentre si trovavano ancora vicino a Gerusalemme, apparve come condottiero davanti a loro un cavaliere in sella, vestito di bianco, che brandiva armi d’oro. 9Tutti insieme benedissero Dio misericordioso e si sentirono rincuorati, pronti ad assalire non solo gli uomini ma anche le bestie più feroci e mura di ferro. 10Procedevano in ordine, con un alleato venuto dal cielo, per la misericordia che il Signore aveva avuto di loro. 11Gettatisi come leoni sui nemici, stesero al suolo undicimila fanti e milleseicento cavalieri e costrinsero tutti a fuggire. 12Costoro in gran parte riuscirono a salvarsi feriti e spogliati. E lo stesso Lisia si salvò fuggendo vergognosamente.
13Ma, non privo di intelligenza, pensando alla sconfitta subita e constatando che gli Ebrei erano invincibili, perché il Dio potente combatteva al loro fianco, 14mandò a proporre un accordo su tutto ciò che fosse giusto, assicurando che a questo scopo avrebbe persuaso il re, facendo pressione su di lui perché diventasse loro amico. 15Il Maccabeo, badando a ciò che più conveniva, acconsentì a tutto quanto Lisia chiedeva. Infatti, quanto il Maccabeo aveva presentato a Lisia per iscritto riguardo ai Giudei, il re lo accordò.
16Il contenuto della lettera scritta da Lisia ai Giudei era del seguente tenore:
17«Lisia al popolo dei Giudei, salute! Giovanni e Assalonne, inviati da voi, ci hanno consegnato il documento sotto riportato e hanno chiesto la ratifica dei punti in esso contenuti. 18Quanto era necessario riferire anche al re, gliel’ho esposto ed egli ha accordato quanto era accettabile. 19Se dunque continuerete a essere favorevoli agli interessi del regno, cercherò anche in avvenire di procurarvi dei favori. 20Su questi punti e sui particolari ho dato ordine ai vostri e ai miei incaricati di trattare con voi. 21State bene. L’anno centoquarantotto, il ventiquattro del mese di Dioscorinzio». 
22La lettera del re si esprimeva così:
«Il re Antioco al fratello Lisia, salute! 23Dopo che nostro padre è passato tra gli dèi, vogliamo che i cittadini del regno possano tranquillamente attendere ai loro interessi. 24Avendo sentito che i Giudei non intendono accettare l’ellenizzazione voluta da nostro padre, ma, attaccati al loro sistema di vita, chiedono di attenersi alle proprie leggi, 25volendo perciò che anche questa nazione sia libera da turbamenti, decretiamo che il tempio sia loro restituito e si governino secondo le tradizioni dei loro antenati. 26Farai bene, dunque, a inviare loro messaggeri e a dare loro la destra, perché, conosciuta la nostra decisione, si sentano rincuorati e riprendano a loro agio la cura delle proprie cose».
27La lettera del re indirizzata alla nazione era così concepita:
«Il re Antioco al consiglio degli anziani dei Giudei e agli altri Giudei, salute! 28Se state bene, è appunto come noi vogliamo; anche noi godiamo ottima salute. 29Menelao ci ha rivelato che voi volete tornare a vivere nelle vostre sedi. 30A quelli che si metteranno in viaggio entro i trenta giorni del mese di Xàntico sarà garantita sicurezza e facoltà 31di usare, come Giudei, delle loro regole alimentari e delle loro leggi, come prima, e nessuno di loro potrà essere molestato da alcuno per le mancanze commesse per ignoranza. 32Ho anche mandato Menelao per rassicurarvi. 33State bene. L’anno centoquarantotto, il quindici del mese di Xàntico».
34Anche i Romani inviarono loro questa lettera:
«Quinto Memmio e Tito Manio, legati dei Romani, al popolo dei Giudei, salute! 35Riguardo a ciò che Lisia, parente del re, vi ha concesso, anche noi siamo d’accordo. 36Riguardo invece a quei punti che egli ha giudicato dover riferire al re, mandate subito qualcuno, dopo averli esaminati, perché possiamo riferire le cose in modo conveniente per voi. Noi siamo in viaggio per Antiòchia. 37Mandate dunque in fretta dei messaggeri per farci conoscere di quale parere siete. 38State bene. L’anno centoquarantotto, il quindici del mese di Xàntico».


[bookmark: _Toc62154740]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO
[bookmark: _Toc62154741]Prima campagna di Lisia 

1Poco tempo dopo, Lisia, tutore e parente del re e incaricato degli affari di stato, mal sopportando l’accaduto,
Questa vittoria travolgente di Giuda su Timòteo non insegna nulla a Lisia.
Poco tempo dopo, Lisia, tutore e parente del re e incaricato degli affari di stato, mal sopportando l’accaduto…
Lisia non sopporta la sconfitta e la morte in battaglia di Timòteo. Neanche però è un lettore attento della storia.  Non sa o non vuole sapere che con Giuda vi è un combattente invincibile che è il loro Dio e Signore.
Quando l’uomo è cieco, è cieco e basta.  Ma sempre il Signore oscura gli occhi dei superbi, degli arroganti, di coloro che lo insultano e bestemmiano il suo santo nome. Sono resi ciechi a loro vergogna e sventura.
Se il Signore non dona la vista,  nessun uomo potrà vedere la sua presenza vittoriosa nella storia. Da cieco l’uomo cammina solo verso la sua rovina.
Agli umili il Signore dona sempre la vista. Ai superbi sempre la toglie. 
2raccolti circa ottantamila uomini e tutta la cavalleria, mosse contro i Giudei, contando di ridurre la città a residenza dei Greci,
Le intenzioni di Lisia sono veramente cattive. Lui vuole cancellare il nome Giudeo dalla terra. Dichiara la loro fine, la loro non esistenza.
Raccolti circa ottantamila uomini e tutta la cavalleria, mosse contro i Giudei, contando di ridurre la città a residenza dei Greci…
È una forza assai grande. Con essa muove contro i Giudei. Conta di fare di Gerusalemme una terra per stranieri, per Greci.
Lisia pensa alla piena e totale profanazione di Gerusalemme. La vuole privare del suo carattere altamente sacro. 
3di imporre tasse al tempio come agli altri edifici di culto delle nazioni e di mettere in vendita ogni anno il sommo sacerdozio.
Ecco altre sue cattive intenzioni.
Di imporre tasse al tempio come agli altri edifici di culto delle nazioni e di mettere in vendita ogni anno il sommo sacerdozio.
Il tempio dovrà pagare le tasse come tutti gli altri edifici di culto. Il sommo sacerdote va messo in vendita ogni anno.
Come si può constatare è il totale ribaltamento della Legge del Signore e della sacralità del tempio santo di Dio.
4Egli non teneva in nessun conto la potenza di Dio, ma confidava soltanto nelle sue miriadi di fanti, nelle migliaia di cavalieri e negli ottanta elefanti.
L’agiografo annota con sagacia e anche una punto di fine ironia che quest’uomo evidentemente non conosce la potenza di Dio.
Egli non teneva in nessun conto la potenza di Dio, ma confidava soltanto nelle sue miriadi di fanti, nelle migliaia di cavalieri e negli ottanta elefanti.
Lisia non tiene in nessun contro la potenza di Dio.
Lui confida solo nelle sue miriadi di fanti, nelle migliaia di cavalieri e negli ottanta elefanti. Lui confida nei suoi mezzi, nelle sue armi, nelle sue strategie.
Lisia non sa che con Giuda combatte l’Invisibile, il Vittorioso, il Signore, il Creatore, il Salvatore, l’Onnipotente, l’Invincibile.
5Entrato nella Giudea e avvicinatosi a Bet-Sur, che era una posizione fortificata distante da Gerusalemme circa venti miglia, la cinse d’assedio.
Entra nella Giudea e cinge d’Assedio Bet-Sur.
Entrato nella Giudea e avvicinatosi a Bet-Sur, che era una posizione fortificata distante da Gerusalemme circa venti miglia, la cinse d’assedio.
Bet-Sur è una posizione fortificata distante venti miglia da Gerusalemme. 
6Quando gli uomini del Maccabeo vennero a sapere che quello assediava le fortezze, tra gemiti e lacrime supplicarono con tutto il popolo il Signore che inviasse l’angelo buono a salvare Israele.
Gli uomini del Maccabeo sanno che solo il Signore può salvare il suo popolo.
Quando gli uomini del Maccabeo vennero a sapere che quello assediava le fortezze, tra gemiti e lacrime supplicarono con tutto il popolo il Signore che inviasse l’angelo buono a salvare Israele.
La fede si trasforma in preghiera. La preghiera si fa gemiti e lacrime di tutto un popolo che supplica il Signore che invii l’angelo buono a salvare Israele. 
Essi sanno che senza il Signore non c’è alcuna possibilità di vittoria. È il Signore il solo che può fare la differenza.
7Lo stesso Maccabeo, cingendo per primo le armi, esortò gli altri a esporsi con lui al pericolo per andare in aiuto dei loro fratelli: tutti insieme partirono con coraggio.
Si parte con coraggio. Tutti vengono esortati dal Maccabeo a esporsi  al pericolo, senza temere per lo propria vita.
Lo stesso Maccabeo, cingendo per primo le armi, esortò gli altri a esporsi con lui al pericolo per andare in aiuto dei loro fratelli: tutti insieme partirono con coraggio.
Urge liberare dall’assedio Bet-Sur. I fratelli vanno aiutati, non possono essere lasciati soli, abbandonato i questo momento di bisogno. 
8Mentre si trovavano ancora vicino a Gerusalemme, apparve come condottiero davanti a loro un cavaliere in sella, vestito di bianco, che brandiva armi d’oro.
Il Signore, invocato nella preghiera, rivela ora la sua presenza.
Mentre si trovavano ancora vicino a Gerusalemme, apparve come condottiero davanti a loro un cavaliere in sella, vestito di bianco, che brandiva armi d’oro.
Ecco cosa vedono quanti stanno andando a salvare i loro fratelli.
Vedono come condottiero davanti a loro un cavaliere in sella, vestito di bianco, che brandisce armi d’oro.
Vestito bianco e armi d’oro sono segni della presenza del Cielo in mezzo a loro.
Dio è sceso a combattere in favore di Israele.  
9Tutti insieme benedissero Dio misericordioso e si sentirono rincuorati, pronti ad assalire non solo gli uomini ma anche le bestie più feroci e mura di ferro.
Questa visione fa elevare un inno di benedizione a Dio misericordioso. Essa rincuora i combattenti che ora si sentono pronti ad assalire il nemico.
Tutti insieme benedissero Dio misericordioso e si sentirono rincuorati, pronti ad assalire non solo gli uomini ma anche le bestie più feroci e mura di ferro.
Viene precisato che la forza che questo cavaliere dono loro è tanta, da spingerli ad assalire non solo gli uomini ma anche le bestie feroci e mura di ferro.
La forza che dona la fede è immensa, indescrivibile, indicibile. Senza fede l’uomo è senza forza. Con la fede l’uomo si riveste della stessa forza di Dio.
10Procedevano in ordine, con un alleato venuto dal cielo, per la misericordia che il Signore aveva avuto di loro.
Tutti riconoscono che con loro vi è un alleato venuto dal Cielo.
Procedevano in ordine, con un alleato venuto dal cielo, per la misericordia che il Signore aveva avuto di loro.
L’alleato celeste non è venuto per loro merito. Esso è dono della misericordia del Signore, un dono del suo amore.
Dio ha misericordia del suo popolo e manda un angelo del Cielo a salvarlo. 
11Gettatisi come leoni sui nemici, stesero al suolo undicimila fanti e milleseicento cavalieri e costrinsero tutti a fuggire.
La vittoria è eclatante, senza storia. Le perdite sono ingenti nella parte contraria. Veramente il Signore è il Dio che stronca le guerre. 
Gettatisi come leoni sui nemici, stesero al suolo undicimila fanti e milleseicento cavalieri e costrinsero tutti a fuggire.
Quelli di Giuda sono simili a leoni. Stendono al suolo undici mila fanti e milleseicento cavalieri. Tutti vengono costretti alla fuga.
È una vera disfatta. È come se si fosse combattuto contro un esercito di carta. 
12Costoro in gran parte riuscirono a salvarsi feriti e spogliati. E lo stesso Lisia si salvò fuggendo vergognosamente.
Il rimanente dell’esercito si Lisia si salvò ma quasi tutti feriti e spogliati.
Costoro in gran parte riuscirono a salvarsi feriti e spogliati. E lo stesso Lisia si salvò fuggendo vergognosamente.
Per Lisia è la grande vergogna. Per il resto del suo esercito la sorte non è di certo migliore.  È la grande disfatta, frutto esclusivo del Signore. 
Quando il popolo del Signore è nel Signore, nella sua Legge, il Signore è sempre per loro Vittoria  e Trionfo.
Quando invece il popolo del Signore non è con il Signore, il Signore è per loro sconfitta bruciante e annichilente. 
[bookmark: _Toc62154742]Pace con i Giudei.  Quattro lettere riguardanti il trattato

13Ma, non privo di intelligenza, pensando alla sconfitta subita e constatando che gli Ebrei erano invincibili, perché il Dio potente combatteva al loro fianco,
Lisia ora sa per esperienza personale, per sconfitta subita, che gli Ebrei sono invincibili. La sua intelligenza gli suggerisce di trovare una via di pace.
Ma, non privo di intelligenza, pensando alla sconfitta subita e constatando che gli Ebrei erano invincibili, perché il Dio potente combatteva al loro fianco…
È proprio dell’intelligenza leggere la storia ed è proprio della saggezza orientare verso il più grande bene il futuro facendo esperienza degli eventi del passato.
Un uomo privo di intelligenza, carente di saggezza è condannato a ripetere sempre gli stessi errori, spesso assai spesanti, come certe sconfitte.
14mandò a proporre un accordo su tutto ciò che fosse giusto, assicurando che a questo scopo avrebbe persuaso il re, facendo pressione su di lui perché diventasse loro amico.
Lisia vuole perseguire ora una via di pace e cerca un accordo, facendosi lui stesso garante presso il re.
Mandò a proporre un accordo su tutto ciò che fosse giusto, assicurando che a questo scopo avrebbe persuaso il re, facendo pressione su di lui perché diventasse loro amico.
Lisia cerca la pace e per questo manda alcune uomini a proporre un accordo. 
L’accordo dovrà essere fatto su tutto ciò che Giuda pensa sia cosa giusta sia per la nazione dei Giudei che per il re. È un accordo bilaterale.
Lisia si sarebbe impegnato a fare pressione sul re, chiedendogli di farsi amico dei Giudei. Si passa con questo accordo dall’ostilità all’amicizia.
Dobbiamo confessare che la proposta è buona, almeno se queste sono le reali intenzioni di Lisia. 
Da quanto detto nel versetto precedente, dobbiamo confessare che Lisia in questo momento stia dicendo proprio la verità del suo cuore. 
Sono queste le sue vere intenzioni. Lui sa che non ci sarà mai vittoria militare contro Israele. Con questo popolo combatte il Signore. 
15Il Maccabeo, badando a ciò che più conveniva, acconsentì a tutto quanto Lisia chiedeva. Infatti, quanto il Maccabeo aveva presentato a Lisia per iscritto riguardo ai Giudei, il re lo accordò.
Giuda ora deve badare solo a ciò che conviene di più ai Giudei. 
Di certo non conviene una seconda guerra, né ulteriori battaglie. Conviene in questo momento la pace. 
Per questo motivo acconsente a tutto quanto chiede Lisia.
Giuda presenta a Lisia quanto è giusto per rapporto ai Giudei e il re lo accorda.
Il Maccabeo detta le condizioni per la pace e queste condizioni vengono accordate. In questo frangete Lisia di fa vero mediatore di pace sia presso il re che presso il Giudei. Attualmente la pace è il sommo bene per tutti.
Questa mediazione è da lui svolta su un principio di fede. Dio è invincibile. Inutile combattere contro Israele. Sarà sempre una amara sconfitta. 
16Il contenuto della lettera scritta da Lisia ai Giudei era del seguente tenore:
Ora viene riportato il contenuto della lettera scritta da Lisia ai Giudei.
Il contenuto della lettera scritta da Lisia ai Giudei era del seguente tenore:
Ogni trattato va messo per iscritto. Deve rimanere come documento perenne. 
17«Lisia al popolo dei Giudei, salute! Giovanni e Assalonne, inviati da voi, ci hanno consegnato il documento sotto riportato e hanno chiesto la ratifica dei punti in esso contenuti.
Lisia come prima verità attesta che è stato approvato il documento in cui vi erano scritte le proposte di pace volute dai Giudei.
«Lisia al popolo dei Giudei, salute! Giovanni e Assalonne, inviati da voi, ci hanno consegnato il documento sotto riportato e hanno chiesto la ratifica dei punti in esso contenuti.
La pace viene firmata sul documento che Giuda manda a Lisia tramite Giovanni e Assalonne.
Giuda pone le giuste condizioni. Si chiede a Lisia di dare la sua approvazione. 
18Quanto era necessario riferire anche al re, gliel’ho esposto ed egli ha accordato quanto era accettabile.
Lisia però non ha autorità diretta. Deve chiedere ogni cosa al re.
Quanto era necessario riferire anche al re, gliel’ho esposto ed egli ha accordato quanto era accettabile.
Anche se non ha autorità diretta, ha sempre una grande influenza sul re. Lisia espone al re i contenuti del trattato ed il re accetta quanto è accettabile.
Occorre pensare insieme agli interessi di entrambi: di Giuda e del re.
Una pace che non dovesse contemplare gli interessi di tutti, sarebbe assai vana. Creerebbe solo malcontento. 
Invece qualcuno rinuncia a qualcosa e la pace potrà essere sempre stabile e duratura. La pace è un accordo. Mai dovrà essere una imposizione, altrimenti mai potrà dirsi vera pace. È imposizione. 
Dobbiamo affermare che Lisia è un eccellente mediatore. È costretto alla buona mediazione a motivo del principio di fede che lo muove. 
19Se dunque continuerete a essere favorevoli agli interessi del regno, cercherò anche in avvenire di procurarvi dei favori.
Ora Lisia chiede a Giudei di non mostrarsi contrari agli interessi del regno.
Se dunque continuerete a essere favorevoli agli interessi del regno, cercherò anche in avvenire di procurarvi dei favori.
La convivenza obbliga a dei sacrifici. Se i Giudei sanno dimostrarsi favorevole agli interessi del regno, lui saprà anche come procurare loro in avvenire dei favori. Un bene per un bene. Un favore per un favore.
Attualmente Lisia è ben intenzionato. Vuole realmente che la pace regni.
Ognuno deve impegnarsi perché vi sia pace stabile e duratura. Sempre la pace richiede qualche rinunzia e qualche sacrificio. 
20Su questi punti e sui particolari ho dato ordine ai vostri e ai miei incaricati di trattare con voi.
Ora viene mandato a Giuda il trattato i pace perché venga esaminato e approvato. 
Su questi punti e sui particolari ho dato ordine ai vostri e ai miei incaricati di trattare con voi.
Le intenzioni di Lisia sono buone. Ora si attende solo la riposta di Giuda. Il trattato di pace è nelle sue mani.
21State bene. L’anno centoquarantotto, il ventiquattro del mese di Dioscorinzio». 
La lettera chiude con un augurio di bene. Essa è stata scritta l’anno centoquarantotto, il ventiquattro del mese di Dioscorinzio. 
Siamo nel 164 prima di Cristo. Siamo in primavera. 
22La lettera del re si esprimeva così: «Il re Antioco al fratello Lisia, salute!
Il re non direttamente a Giuda. Scrive invece a Lisia. È lui il grande mediatore di questa pace da stipulare.
La lettera del re si esprimeva così: «Il re Antioco al fratello Lisia, salute!
Il re inizia la lettera augurando salute al fratello Lisia. Chi scrive è Antioco.
23Dopo che nostro padre è passato tra gli dèi, vogliamo che i cittadini del regno possano tranquillamente attendere ai loro interessi.
Ecco il solo desiderio che muove il re Antioco: la pace.
Dopo che nostro padre è passato tra gli dèi, vogliamo che i cittadini del regno possano tranquillamente attendere ai loro interessi.
Il re vuole una cosa sola: che tutti i cittadini del regno possano tranquillamente attendere ai loro interessi.
Gli interessi non sono solo di ordine materiale, ma anche spirituale. Sono anche interesse di religione, di fede, di culto.
La libertà religiosa è un interesse primario, fondamentale di ogni uomo. Ad ogni uomo essa va garantita sempre. 
Privare un uomo della sua libertà religiosa è svuotarlo del suo cuore, della sua anima, delle sue tradizioni, di ogni sua radice.
Nessuno potrà mai pensare che la fede è solo dello spirito e dell’anima e che essa di conseguenza potrà essere sempre vissuta. 
L’anima non cade nella prigionia, nei divieti, nella carcerazione. L’anima è spirito.
La religione non è un fatto dell’anima. È un fatto dell’uomo, di tutto l’uomo, spirito, anima, corpo. 
La libertà religiosa deve abbracciare l’uomo in ogni sua dimensione e in ogni sua manifestazione.
Tutto l’uomo deve essere libero di servire il Dio nel quale crede. Sempre. In ogni luogo. In ogni momento della sua vita. 
Nel trattato di pace è dunque prevista, deve essere prevista la libertà religiosa dei Giudei. Questi devono poter attendere al loro culto legittimo. 
24Avendo sentito che i Giudei non intendono accettare l’ellenizzazione voluta da nostro padre, ma, attaccati al loro sistema di vita, chiedono di attenersi alle proprie leggi,
Ora il re esamina la condizione storica in cui si trova il popolo dei Giudei.
Avendo sentito che i Giudei non intendono accettare l’ellenizzazione voluta da nostro padre, ma, attaccati al loro sistema di vita, chiedono di attenersi alle proprie leggi…
Il Padre di Antioco aveva imposto l’ellenizzazione di tutti i Giudei.
I Giudei, invece, attaccati al loro sistema di vita, chiedono di attenersi alle proprie leggi. I Giudei voglio rimane Giudei, non vogliono trasformarci in Greci. 
Questi sono i termini della rivolta e della lotta: Il re impone con la forza, anche a costo di martirio, il passaggio all’ellenizzazione. I Giudei sono pronti ad ogni cosa, anche alla morte, pur di non rinunciare al loro statuto di vita.
Si può trovare un punto di incontro per una pace duratura? Il punto di incontro è uno solo: il re deve rinunciare al suo progetto di ellenizzazione del popolo del Giudei. Non vi sono altri punti critici da risolvere.
25volendo perciò che anche questa nazione sia libera da turbamenti, decretiamo che il tempio sia loro restituito e si governino secondo le tradizioni dei loro antenati.
Ecco la decisione saggia del re: totale abolizione delle leggi emanate dal padre del re in favore dell’ellenizzazione dei Giudei.
Volendo perciò che anche questa nazione sia libera da turbamenti, decretiamo che il tempio sia loro restituito e si governino secondo le tradizioni dei loro antenati.
Il re non vuole turbamenti nella nazione dei Giudei. Per questo motivo abolisce le antiche leggi. 
Il tempio deve essere restituito ai Giudei e questi possono governarsi secondo le tradizioni dei loro antenati.
Queste condizioni di pace sono accettabili. Per queste condizioni Giuda si è imposto con le armi.
La libertà religiosa è stata riconquistata per decreto del re. Mediatore di questo grande evento è Lisia, il quale però parte di un solido fondamento di fede: contro il Dio di Giuda non si può combattere. Questi è invincibile. 
26Farai bene, dunque, a inviare loro messaggeri e a dare loro la destra, perché, conosciuta la nostra decisione, si sentano rincuorati e riprendano a loro agio la cura delle proprie cose».
Ora Lisia è invitato dal re a siglare questo trattato di pace on i Giudei.
Farai bene, dunque, a inviare loro messaggeri e a dare loro la destra, perché, conosciuta la nostra decisione, si sentano rincuorati e riprendano a loro agio la cura delle proprie cose».
Ora è compito di Lisia procedere alla firma del contratto di pace. È Lui che deve inviare messaggeri a dare la destra a Giudei.
Così i Giudei, conosciuta la decisione del re, possono sentirsi rincuorati e possono riprendere a loro agio la cura delle proprie cose.
Giuda con questo decreto dl re è religiosamente libero. Può vivere in pienezza di libertà il suo culto e la sua fede.
27La lettera del re indirizzata alla nazione era così concepita: «Il re Antioco al consiglio degli anziani dei Giudei e agli altri Giudei, salute!
Ora viene riportata la lettera che il re indirizza alla nazione dei Giudei.
La lettera del re indirizzata alla nazione era così concepita: «Il re Antioco al consiglio degli anziani dei Giudei e agli altri Giudei, salute!
Il re Antioco scrive al consiglio degli anziani dei Giudei e agli altri Giudei. Augura a tutti salute.
Il consiglio degli anziani è l’organo preposto alle decisioni e quindi alla ratifica del patto di pace e di alleanza. 
28Se state bene, è appunto come noi vogliamo; anche noi godiamo ottima salute.
Qual è il desiderio del re? Che tutti i suoi sudditi stiano bene. 
Il re manifesta loro che anche lui attualmente gode di ottima salute. 
29Menelao ci ha rivelato che voi volete tornare a vivere nelle vostre sedi.
Ora il re manifesta cosa lui ha appreso circa i loro desideri.
Menelao ci ha rivelato che voi volete tornare a vivere nelle vostre sedi.
Giudei hanno un solo desiderio: vivere nelle loro sedi. Vivere secondo le tradizioni dei padri. Vivere in pienezza di libertà la loro fede. 
I Giudei vogliono ritornare ognuno nella propria casa. Non vogliono vivere in esilio, lontano dalla loro terra. 
30A quelli che si metteranno in viaggio entro i trenta giorni del mese di Xàntico sarà garantita sicurezza e facoltà
Ora il re acconsente che questo desiderio si possa realizzare per tutti.
A quelli che si metteranno in viaggio entro i trenta giorni del mese di Xàntico sarà garantita sicurezza e facoltà
Il re decreta la fine dell’esilio per ogni Giudeo. Non solo decretala fine dell’esilio, promette a tutti coloro che si metteranno in viaggio entro i trenta giorni del mese di Xàntico sarà garantita sicurezza e facoltà…
Tutti possono ritornare sotto la protezione del re. Tutti possono riprendere la loro libertà religiosa, di fede.
Il re concede ad ogni Giudeo la facoltà di sentirsi religiosamente libero. 
31di usare, come Giudei, delle loro regole alimentari e delle loro leggi, come prima, e nessuno di loro potrà essere molestato da alcuno per le mancanze commesse per ignoranza.
Ecco la facoltà religiosa che il re concede ai Giudei.
Di usare, come Giudei, delle loro regole alimentari e delle loro leggi, come prima, e nessuno di loro potrà essere molestato da alcuno per le mancanze commesse per ignoranza.
La lettera del re stabilisce due cose:
I giudei possono usare delle loro regole alimentari e delle loro leggi, come prima. Viene abrogata ogni disposizione contraria. 
La libertà religiosa è piena. Non viene imposta nessuna prescrizione limitativa o contraria. Ogni Giudeo può sentirsi da questo istante vero Giudeo.
Nessun  Giudeo – seconda facoltà – potrà essere molestato da alcuno per le mancanze commesse per ignoranza.
Se qualche Giudeo non dovesse conoscere le leggi del regno ed è trovato mancante per ignoranza, non dovrà essere molestato.
È come se il re desse facoltà ai Giudei di vivere solo osservando le proprie leggi, le leggi dei loro padri.
È questa una via intelligente, sapiente, per abrogare tutte le leggi dei pagani che gravavano sulle spalle dei Giudei.
Essi non sono fatti per osservare le leggi dei pagani, sono fatti per vivere solo la legge del loro Dio e Signore. 
Il re riconosce questa peculiarità dei Giudei. Solo Dio è il loro Signore. Solo la sua Legge li potrà governare. Altre leggi non si addicono loro.
32Ho anche mandato Menelao per rassicurarvi.
Ora il re vuole rassicurare tutti i Giudei e manda loro Menelao. 
Ho anche mandato Menelao per rassicurarvi.
Il re li vuole rassicurare di tutte le sue buone intenzioni verso di loro. 
33State bene. L’anno centoquarantotto, il quindici del mese di Xàntico».
Il re augura il bene. Siamo nell’anno centoquarantotto, il quindi del mese di Xàntico. Così finisce questa lettera che è anche una solenne dichiarazione di intenzioni e anche di legge del re Antioco. 
34Anche i Romani inviarono loro questa lettera: «Quinto Memmio e Tito Manio, legati dei Romani, al popolo dei Giudei, salute!
Ora intervengono i Romani. Anche loro inviano una lettera ai Giudei.
Anche i Romani inviarono loro questa lettera: «Quinto Memmio e Tito Manio, legati dei Romani, al popolo dei Giudei, salute!
Legati dei Romani sono Quinto Memmio e Tito Manio.
Al popolo dei Giudei viene augurata la salute. La salute per un pagano è tutto. 
35Riguardo a ciò che Lisia, parente del re, vi ha concesso, anche noi siamo d’accordo.
I Rimani sono d’accordo delle facoltà che il re, per mezzo di Lisia, ha concesso ai Giudei. 
Riguardo a ciò che Lisia, parente del re, vi ha concesso, anche noi siamo d’accordo. 
I Rimani non hanno alcuna difficoltà a riconoscere il bene contenuto nella lettera che il re ha mandato ai Giudei tramite Lisia. 
36Riguardo invece a quei punti che egli ha giudicato dover riferire al re, mandate subito qualcuno, dopo averli esaminati, perché possiamo riferire le cose in modo conveniente per voi. Noi siamo in viaggio per Antiòchia.
I Romani chiedono ai Giudei prudenza e saggezza nelle trattative con il re. 
Riguardo invece a quei punti che egli ha giudicato dover riferire al re, mandate subito qualcuno, dopo averli esaminati, perché possiamo riferire le cose in modo conveniente per voi. Noi siamo in viaggio per Antiòchia.
Notiamo in questo versetto la praticità romana, la concretezza, la prudenza preveniente, antecedente ad ogni patto.
Prima di firmare ogni cosa, occorre che venga esaminata con cura, se serve anche personalmente, non sempre per interposta persona. 
Sovente questa procedura di prudenza viene ignorata e allora sorgono malintesi e spesso anche guai irreparabili.
L’uomo tende sempre ad ingannare i suoi fratelli. Sapendo questa condizione attuale in cui versa l’umanità, la prudenza sarà sempre d’obbligo.
Non però è d’obbligo la prudenza susseguente, bensì quella antecedente, quella prima del fatto, prima del contratto, prima del trattato, prima dell’accordo, prima di firmare un qualsiasi documento.
Oggi in modo particolare urge porre somma attenzione. Nei moderni trattati vi sono tali e tanti di quelle clausole che è impossibile per qualsiasi uomo prendere visione in pienezza di scienza.
A volte queste clausole sono scritte con caratteri così fini che neanche è possibile leggerle con una lente di ingrandimento.
In più il loro linguaggio è così astruso e misterioso che neanche i grandi riescono a districarsi. La prudenza è sempre d’obbligo.
Un’altra verità è questa: non si firma ciò che si dice a voce. Si firma ciò che è scritto ed è lo scritto che inganna e conduce fuori strada.
I Giudei vengono invitati dai Romani a non fidarsi ciecamente di nessuno. 
Loro non devono guardare mai il volto delle persone, mai ascoltare le loro parole di rassicurazione, devono leggere ciò che dovranno firmare.
Agendo così, mai potranno essere ingannati. Lo scritto rimane, le parola volano e i volti cambiano. Tutto è instabile. Ciò che è scritto rimane in eterno.
La prudenza deve essere per tutti una virtù regina. Essa è obbligatoria in ogni relazione tra uomini. Anche la più piccola relazione deve essere vissuta con somma, altissima prudenza sia antecedente che concomitante l’azione.
Nulla è più utile all’uomo della prudenza. A Dio essa va sempre chiesta come un dono purissimo del suo amore e della sua misericordia.
37Mandate dunque in fretta dei messaggeri per farci conoscere di quale parere siete.
Ancora un tratto particolare della praticità dei Romani.
Essendo essi responsabili dei Giudei a motivo del trattato di amicizia tra essi stipulato, non vogliono trovarsi in situazioni da non poter governare.
Per questo viene chiesto ai Giudei di mandare in fretta dei messaggeri per far conoscere loro il parare da essi assunto.
Mandate dunque in fretta dei messaggeri per farci conoscere di quale parere siete.
I Romani non amano fare le cose senza conoscere prima i fatti, le decisioni, i pareri assunti, le volontà manifestate.
Questa  una regola di retta azione e sempre ci dovrebbe accompagnare. Mai questa regola dovrebbe essere tralasciata.
Acquisire la prudenza è obbligo per ogni uomo, soprattutto è obbligo per un discepolo di Gesù.
Gesù chiede ai suoi discepoli di essere prudenti come i serpenti, ma semplici come le colombe.
Lui manda i suoi come agnelli in mezzo a lupi famelici e rapaci. Ad una pecora, per vivere in mezzo a lupi, di prudenza ne occorre e ne occorre moltissima. 
Senza prudenza si è all’istante sbranati. Questa è la condizione del cristiano che non acquisisce la prudenza.
38State bene. L’anno centoquarantotto, il quindici del mese di Xàntico».
I Romani augurano il bene ai Giudei. Non possono augurare altro, perché la loro religione non ha altro da augurare.
Ognuno augura secondo la verità della sua fede. Una fede pagana augura cose pagane. Una fede religiosa augura cose religiose. Una fede cristiana augura cose cristiane. Una fede cattolica, perfetta in Cristo Gesù, augura il sommo bene, augura che Dio stesso possa essere il sommo bene di ogni cuore.
Questa lettera è stata scritta l’anno centoquarantotto, il quindici del mese di Xàntico. 
Ora i Giudei sanno come comportarsi, come agire, come vivere con Antioco la più grande prudenza e saggezza. 

Secondo Maccabei – Capitolo XI


[bookmark: _Toc62154743]CAPITOLO XII


[bookmark: _Toc62154744]LETTURA DEL TESTO

		1Conclusi questi accordi, Lisia ritornò presso il re; i Giudei invece si diedero a coltivare la terra. 2Ma alcuni dei comandanti dei distretti, e precisamente Timòteo e Apollònio, figlio di Genneo, Girolamo e Demofonte e, oltre questi, Nicànore, il comandante dei mercenari di Cipro, non li lasciavano tranquilli né vivere in pace. 3Gli abitanti di Giaffa perpetrarono un’empietà di questo genere: invitarono i Giudei che abitavano con loro a salire con le mogli e con i figli su barche allestite da loro, come se non ci fosse alcuna cattiva intenzione a loro riguardo, 4ma fosse un’iniziativa di tutta la cittadinanza. Essi accettarono, desiderosi di rinsaldare la pace, e lontani da ogni sospetto. Ma quando furono al largo, li fecero affondare in numero non inferiore a duecento. 5Quando Giuda fu informato di questa crudeltà compiuta contro i suoi connazionali, diede ordini ai suoi uomini 6e, invocando Dio, giusto giudice, mosse contro gli assassini dei suoi fratelli e nella notte incendiò il porto, bruciò le navi e uccise di spada quanti vi si erano rifugiati. 7Poi, dato che il luogo era sbarrato, abbandonò l’impresa con l’idea di tornare un’altra volta e di estirpare tutta la cittadinanza di Giaffa. 8Avendo poi appreso che anche i cittadini di Iàmnia volevano usare lo stesso sistema con i Giudei che abitavano con loro, 9piombando di notte sui cittadini di Iàmnia, incendiò il porto con la flotta, così che si vedeva il bagliore delle fiamme fino a Gerusalemme, che è distante duecentoquaranta stadi.
10Quando si furono allontanati di là per nove stadi, mentre marciavano contro Timòteo, non meno di cinquemila Arabi con cinquecento cavalieri irruppero contro Giuda. 11Ne nacque una zuffa furiosa, ma gli uomini di Giuda, con l’aiuto di Dio, ebbero la meglio. I nomadi invece, sopraffatti, supplicarono Giuda che desse loro la destra, promettendo di cedergli bestiame e di aiutarlo in tutto il resto. 12Giuda, prevedendo che gli sarebbero stati veramente utili in molte cose, acconsentì a fare la pace con loro ed essi, strette le destre, tornarono alle loro tende.
13Attaccò anche una città difesa da contrafforti, circondata da mura e abitata da gente d’ogni stirpe, chiamata Casfin. 14Quelli di dentro, sicuri della solidità delle mura e delle riserve di viveri, si mostravano insolenti con gli uomini di Giuda, insultandoli e anche bestemmiando e pronunciando frasi che non è lecito riferire. 15Ma gli uomini di Giuda, invocato il grande Signore dell’universo, il quale senza arieti e senza macchine ingegnose aveva fatto cadere Gerico al tempo di Giosuè, assalirono furiosamente le mura. 16Presa la città per volere di Dio, fecero innumerevoli stragi, cosicché il lago adiacente, largo due stadi, sembrava pieno del sangue che vi colava dentro.
17Allontanatisi di là settecentocinquanta stadi, giunsero a Càraca, presso i Giudei chiamati Tubiani; 18da quelle parti però non trovarono Timòteo, il quale era già partito dalla zona, senza avere intrapreso alcuna azione, ma lasciando in un certo luogo un presidio molto forte. 19Dositeo e Sosìpatro, due capitani del Maccabeo, in una sortita sterminarono gli uomini di Timòteo lasciati nella fortezza, che erano più di diecimila. 20Il Maccabeo ordinò il suo esercito dividendolo in reparti, pose costoro al comando dei reparti e mosse contro Timòteo, il quale aveva con sé centoventimila fanti e duemilacinquecento cavalieri. 21Quando Timòteo seppe dell’arrivo di Giuda, mandò avanti le donne, i fanciulli e tutto il bagaglio nel luogo chiamato Kàrnion: era questa una posizione inespugnabile e inaccessibile per la strettezza di tutti i passaggi. 22All’apparire del primo reparto di Giuda, si diffuse tra i nemici il panico e il terrore, perché si verificò contro di loro l’apparizione di colui che dall’alto tutto vede, e perciò cominciarono a fuggire precipitandosi chi da una parte chi dall’altra, cosicché spesso erano colpiti dai propri compagni e trafitti dalle punte delle loro spade. 23Giuda li inseguì con ogni energia, trafiggendo quegli scellerati e uccidendone circa trentamila. 24Lo stesso Timòteo, caduto in mano agli uomini di Dositeo e Sosìpatro, supplicava con molta astuzia di essere rilasciato sano e salvo, perché tratteneva come ostaggi i genitori di molti di loro e di altri i fratelli, ai quali sarebbe capitato di essere trattati senza riguardo. 25Avendo egli con molti discorsi prestato solenne promessa di restituire incolumi gli ostaggi, lo lasciarono libero per la salvezza dei propri fratelli.
26Giuda mosse poi contro Kàrnion e l’Atargatèo e uccise venticinquemila uomini. 27Dopo la sconfitta e lo sterminio di questi, marciò contro la fortezza di Efron, nella quale si trovava Lisia con una moltitudine di gente di ogni razza. Davanti alle mura erano schierati i giovani più forti, che combattevano vigorosamente, mentre nella città stavano pronte molte riserve di macchine e di proiettili. 28Ma, invocato il Signore che con potenza distrugge le forze dei nemici, fecero cadere la città nelle proprie mani e uccisero venticinquemila di coloro che vi stavano dentro. 29Partiti di là, mossero contro Scitòpoli, che dista seicento stadi da Gerusalemme. 30Ma poiché i Giudei che vi abitavano testimoniarono che i cittadini di Scitòpoli avevano dimostrato loro benevolenza e buona comprensione nel tempo della sventura, 31li ringraziarono e li esortarono a essere ben disposti anche in seguito verso il loro popolo. Poi raggiunsero Gerusalemme; era già vicina la festa delle Settimane.
32Dopo questa festa, chiamata Pentecoste, mossero contro Gorgia, stratega dell’Idumea. 33Questi avanzò con tremila fanti e quattrocento cavalieri. 34Si schierarono in combattimento; cadde però un piccolo numero di Giudei. 35Un certo Dositeo, valoroso cavaliere degli uomini di Bacènore, aveva afferrato Gorgia e lo teneva per il mantello, mentre lo trascinava con forza, poiché voleva prendere vivo quello scellerato; uno dei cavalieri traci si gettò su di lui tagliandogli il braccio e Gorgia poté fuggire a Maresà. 36Poiché gli uomini di Esdrin combattevano da lungo tempo ed erano stanchi, Giuda supplicò il Signore che si mostrasse loro alleato e guida nella battaglia. 37Poi, intonato nella lingua dei padri il grido di guerra accompagnato da inni, diede un assalto improvviso alle truppe di Gorgia e le mise in fuga.
38Giuda poi radunò l’esercito e venne alla città di Odollàm; poiché stava per iniziare il settimo giorno, si purificarono secondo l’uso e vi passarono il sabato. 39Il giorno dopo, quando ormai la cosa era diventata necessaria, gli uomini di Giuda andarono a raccogliere i cadaveri dei caduti per deporli con i loro parenti nei sepolcri dei loro padri. 40Ma trovarono sotto la tunica di ciascun morto oggetti sacri agli idoli di Iàmnia, che la legge proibisce ai Giudei. Così fu a tutti chiaro il motivo per cui costoro erano caduti. 41Perciò tutti, benedicendo Dio, giusto giudice che rende palesi le cose occulte, 42si misero a pregare, supplicando che il peccato commesso fosse pienamente perdonato. Il nobile Giuda esortò tutti a conservarsi senza peccati, avendo visto con i propri occhi quanto era avvenuto a causa del peccato di quelli che erano caduti. 43Poi fatta una colletta, con tanto a testa, per circa duemila dracme d’argento, le inviò a Gerusalemme perché fosse offerto un sacrificio per il peccato, compiendo così un’azione molto buona e nobile, suggerita dal pensiero della risurrezione. 44Perché, se non avesse avuto ferma fiducia che i caduti sarebbero risuscitati, sarebbe stato superfluo e vano pregare per i morti. 45Ma se egli pensava alla magnifica ricompensa riservata a coloro che si addormentano nella morte con sentimenti di pietà, la sua considerazione era santa e devota. Perciò egli fece offrire il sacrificio espiatorio per i morti, perché fossero assolti dal peccato.


[bookmark: _Toc62154745]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO
[bookmark: _Toc62154746]I fatti di Giaffa e di Iàmnia

1Conclusi questi accordi, Lisia ritornò presso il re; i Giudei invece si diedero a coltivare la terra.
Gli accordi vengono conclusi e nel regno dimora la pace.
Conclusi questi accordi, Lisia ritornò presso il re; i Giudei invece si diedero a coltivare la terra.
Quando si ritorna a coltivare la propria terra, è segno che nel paese regna la pace. La guerra distrae l’uomo dalle sue quotidiane occupazioni.
Sia Lisia che i Giudei credono nei patti siglati. Sopra di essi vi era anche l’occhio vigile dei Romani.
2Ma alcuni dei comandanti dei distretti, e precisamente Timòteo e Apollònio, figlio di Genneo, Girolamo e Demofonte e, oltre questi, Nicànore, il comandante dei mercenari di Cipro, non li lasciavano tranquilli né vivere in pace.
Vi sono però sempre alcuni che sono nemici della pace e fanno di tutto perché essa non regni sulla terra. Questi uomini sempre rovina la tranquillità.
Ma alcuni dei comandanti dei distretti, e precisamente Timòteo e Apollònio, figlio di Genneo, Girolamo e Demofonte e, oltre questi, Nicànore, il comandante dei mercenari di Cipro, non li lasciavano tranquilli né vivere in pace.
Timòteo, Apollònio, Girolamo, Demofonte, Nicànore sono costruttori, fabbricatore di guerra infinita.
Questi uomini odiano la pace dei Giudei. Per essi vi è solo un modo per convivere, scatenando contro di essi una guerra perenne.
Purtroppo questi uomini sempre abiteranno nella città e nel paese e sempre la pace sarà turbata, bistrattata, distrutta.
Gli uomini di guerra ci saranno in ogni popolo, in ogni città, in ogni nazione, in ogni contrada. C’è l’uomo di guerra perché c’è l’uomo di peccato.
Dove regna il peccato, là sempre regna la guerra. Peccato e pace non possono mai convivere. Il peccato è un creatore di guerra infinita. 
3Gli abitanti di Giaffa perpetrarono un’empietà di questo genere: invitarono i Giudei che abitavano con loro a salire con le mogli e con i figli su barche allestite da loro, come se non ci fosse alcuna cattiva intenzione a loro riguardo,
Il peccato sempre abusa della bona fede del fratello per tendergli un tranello, una trappola mortale, una insidia.
Gli abitanti di Giaffa perpetrarono un’empietà di questo genere: invitarono i Giudei che abitavano con loro a salire con le mogli e con i figli su barche allestite da loro, come se non ci fosse alcuna cattiva intenzione a loro riguardo…
È questa una vera empietà. È un inganno fondato sulla buona fede. 
Ci si presenta come amici, si fanno cose da amici, con l’intento però di servire loro del veleno mortale. 
Si invitano i Giudei a salire su delle barche allestite dagli abitanti di Giaffa.
Di per sé non vi è nulla di male, se non vi fosse l’intenzione malvagia e perversa. L’intenzione è però celata, nascosta nel cuore. Essa è invisibile. 
Noi vediamo il visibile: delle belle barche. Non vediamo l’invisibile: il tranello nascosto in esse. Il fine per cui le barche erano state allestite.
Sempre la nostra vita è fatta di cose visibili e pensieri, sentimenti, tranelli invisibili. La nostra vita si svolge su questa duplice dimensione. 
4ma fosse un’iniziativa di tutta la cittadinanza. Essi accettarono, desiderosi di rinsaldare la pace, e lontani da ogni sospetto. Ma quando furono al largo, li fecero affondare in numero non inferiore a duecento.
I Giudei di Giaffa accettano l’invito con un solo desiderio nel cuore: rinsaldare i vincoli della pace. 
Ma fosse un’iniziativa di tutta la cittadinanza. Essi accettarono, desiderosi di rinsaldare la pace, e lontani da ogni sospetto. Ma quando furono al largo, li fecero affondare in numero non inferiore a duecento.
A nulla serve siglare una pace a livello di nazione o di regno, se poi tra i cittadini non essa non viene accolta e si vive in perenne divisione.
I Giudei di Giaffa sono puri di cuore, liberi di mente. Loro pensano come ratificare la pace con i loro vicini. Nulla sospettano delle cattive intenzioni.
Quando sono al largo, li fanno affondare in numero non inferiore a duecento.
È una vera empietà. È un inganno indegno dell’uomo. Purtroppo l’uomo di peccato non conosce la via della pace e neanche dell’onestà.
5Quando Giuda fu informato di questa crudeltà compiuta contro i suoi connazionali, diede ordini ai suoi uomini
Giuda non vuole che questa empietà, questo atto vile e indegno dell’uomo venga lasciato impunito. Vuole dare una punizione esemplare.
Quando Giuda fu informato di questa crudeltà compiuta contro i suoi connazionali, diede ordini ai suoi uomini…
Giuda non sta a guardare. Mobilita i suoi uomini. Dona loro ordini ben precisi. 
6e, invocando Dio, giusto giudice, mosse contro gli assassini dei suoi fratelli e nella notte incendiò il porto, bruciò le navi e uccise di spada quanti vi si erano rifugiati.
Prima Giuda invoca il suo Dio perché venga con lui in combattimento. Poi muove contro gli assassini dei suoi fratelli. Sempre con Dio, mai senza di Lui.
E, invocando Dio, giusto giudice, mosse contro gli assassini dei suoi fratelli e nella notte incendiò il porto, bruciò le navi e uccise di spada quanti vi si erano rifugiati.
Giuda attacca di notte Giaffa. Incendia il porto. Brucia le navi. Uccide di spada quanti vi si erano rifugiati. 
Giuda vuole dare una punizione che sia di esempio per tutti i nemici di Israele. 
Chi tocca un figlio di Israele, tocca tutto Israele. Da tutto Israele sarà vendicato.
7Poi, dato che il luogo era sbarrato, abbandonò l’impresa con l’idea di tornare un’altra volta e di estirpare tutta la cittadinanza di Giaffa.
Per il momento non si ferma ad espugnare Giaffa. Il luogo è sbarrato.
Poi, dato che il luogo era sbarrato, abbandonò l’impresa con l’idea di tornare un’altra volta e di estirpare tutta la cittadinanza di Giaffa.
Giuda si ritira, ma con il pensiero di ritornare presto e di estirpare tutta la cittadinanza di Giaffa. 
Vuole dare una lezione capace di scoraggiare qualsiasi altro uomo dall’avere idee di empietà contro il suo popolo. 
8Avendo poi appreso che anche i cittadini di Iàmnia volevano usare lo stesso sistema con i Giudei che abitavano con loro,
Un’altra città vuole imitare Giaffa: Iàmnia. Anche costoro vogliono usare lo stesso sistema contro i Giudei che abitavano tra le loro mura. 
Avendo poi appreso che anche i cittadini di Iàmnia volevano usare lo stesso sistema con i Giudei che abitavano con loro…
Come si può constatare i focolai di guerra sono molti contro i Giudei. Per questo urge dare una lezione capace di distogliere da questa idea ogni altro.
Così a quei tempi si pensava, così Giuda agisce. Siamo nell’Antico Testamento. Ancora non siamo in regime evangelico. 
9piombando di notte sui cittadini di Iàmnia, incendiò il porto con la flotta, così che si vedeva il bagliore delle fiamme fino a Gerusalemme, che è distante duecentoquaranta stadi.
Anche in questa seconda rappresaglia Giuda incendia il porto con la flotta.
Piombando di notte sui cittadini di Iàmnia, incendiò il porto con la flotta, così che si vedeva il bagliore delle fiamme fino a Gerusalemme, che è distante duecentoquaranta stadi.
Le fiamme sono altissime. Il loro bagliore giunge fino a Gerusalemme, a circa duecento stadi di distanza.
Altre città di certo si guarderanno bene dall’infastidire i Giudei che abitano nelle loro mura o nelle vicinanze. 
La pace a livello di regno sempre deve essere ratificata a livello locale, a livello di cuore. Questo vale per ogni altra disposizione che viene dall’alto.
Senza la ratifica dal basso, ciò che viene dall’alto rimane lettera morta. La ratifica da parte dei cuori non può avvenire per decreto, per patto, per alleanza.
Questa ratifica può avvenire solo per educazione della mente e del cuore alla più grande obbedienza. L’obbedienza è il cardine di ogni vita.
Purtroppo oggi non si conosce più questa virtù. Di conseguenza non possono esserci più vere relazioni tra gli uomini.
Manca il principio di vera sussistenza. Senza obbedienza nessuna sussistenza potrà mai essere possibile. Tutto si volatilizza nell’arbitrio del singolo. 

[bookmark: _Toc62154747]Spedizione in Gàlaad

10Quando si furono allontanati di là per nove stadi, mentre marciavano contro Timòteo, non meno di cinquemila Arabi con cinquecento cavalieri irruppero contro Giuda.
Ora Giuda decide di marciare contro Timòteo, un altro fautore di guerra contro i Giudei. Succede però qualcosa di inatteso, inaspettato.
Quando si furono allontanati di là per nove stadi, mentre marciavano contro Timòteo, non meno di cinquemila Arabi con cinquecento cavalieri irruppero contro Giuda.
Le insidie contro Giuda sono nascoste sotto ogni zolla si terreno, sotto ogni pietra delle città. La pace è siglata a livello di regno. Non è siglata a livello dei singoli cuori. Molti di essi sono in rivolta.
Ora Giuda viene assalito da non meno di cinquemila Arabi con cinquecento cavalieri. Questi irrompono contro Giuda per sopraffarlo.
Anche questa è una guerra non dichiarata. Di queste guerre insidiose il mondo ne è pieno. Sono queste le più pericolose. Sono senza preavviso.
11Ne nacque una zuffa furiosa, ma gli uomini di Giuda, con l’aiuto di Dio, ebbero la meglio. I nomadi invece, sopraffatti, supplicarono Giuda che desse loro la destra, promettendo di cedergli bestiame e di aiutarlo in tutto il resto.
Con Giuda vi è il Signore e nessuno potrà mai pensare si vincerlo.
Ne nacque una zuffa furiosa, ma gli uomini di Giuda, con l’aiuto di Dio, ebbero la meglio. 
I nomadi invece, sopraffatti, supplicarono Giuda che desse loro la destra, promettendo di cedergli bestiame e di aiutarlo in tutto il resto.
I nomadi soccombono e chiedono la pace. Prometto però di cedere a Giuda bestiame e di aiutare in tutto il resto.
È questa vera saggezza. Si chiede la vita in cambio di ogni altra cosa. I nomadi fanno questo perché sanno che non vi è altra via per una migliore trattativa.
Ogni buon stratega deve in ogni momento sapere qual è la cosa migliore per lui. Senza questa saggezza mai si potrà essere buoni strateghi e neanche si possono combattere le battaglie del Signore.
Ogni battaglia che il Signore combatte è per la vita del suo popolo, mai per la morte degli avversari. Questi vengono sacrificati quando è in pericolo la vita dei suoi eletti, amici, alleati.
12Giuda, prevedendo che gli sarebbero stati veramente utili in molte cose, acconsentì a fare la pace con loro ed essi, strette le destre, tornarono alle loro tende.
Ora Giuda si rivela come vero uomo saggio, sapiente, intelligente. Sa curare gli interessi del suo popolo.
Giuda, prevedendo che gli sarebbero stati veramente utili in molte cose, acconsentì a fare la pace con loro ed essi, strette le destre, tornarono alle loro tende.
Dei nomadi Giuda può fare un buon uso. La loro utilità è in molte cose. 
Per questo acconsente di fare la pace con essi. Si stringono la destra, ed essi tornano alla loro tende. La pace è fatta. 
Ora Giuda possiede una forza in più che in ogni momento può essere usata a suo servizio. In una situazione di guerra anche la più piccola forza alla fine potrebbe risultare risolutrice di un grande conflitto. 
13Attaccò anche una città difesa da contrafforti, circondata da mura e abitata da gente d’ogni stirpe, chiamata Casfin.
Ora Giuda sta facendo opera di grande bonifica. Sta eliminando ogni focolaio infetto. Molti sono i nemici dei Giudei in questo frangente storico. 
Attaccò anche una città difesa da contrafforti, circondata da mura e abitata da gente d’ogni stirpe, chiamata Casfin.
La città che ora attacca è Casfin. Essa è difesa da contrafforti, è circondata da mura, è abitata da gente di ogni stirpe.
È una città fortificata nella quale ogni stirpe trova diritto di abitazione. È una città senza una sua propria identità culturale, di fede, di religione. 
14Quelli di dentro, sicuri della solidità delle mura e delle riserve di viveri, si mostravano insolenti con gli uomini di Giuda, insultandoli e anche bestemmiando e pronunciando frasi che non è lecito riferire.
È assai pericoloso confidare nelle mura e nelle fortificazioni. È stoltezza bestemmiare e pronunciare frasi offensive senza alcun ritegno.
Quelli di dentro, sicuri della solidità delle mura e delle riserve di viveri, si mostravano insolenti con gli uomini di Giuda, insultandoli e anche bestemmiando e pronunciando frasi che non è lecito riferire.
È stoltezza perché niente è sicuro in una guerra, niente. Ciò che è considerato inespugnabile è sempre espugnabile e ciò che è considerato sicuro è sempre insicuro. Ciò che è pensato stabile in un istante diviene instabile.
Questa verità storica mai va dimenticata. Anche nelle piccole cose della vita essa va osservata. Niente è stabile, niente duratura, niente sicuro, niente inespugnabile, niente invincibile.
Questa verità vale anche per ogni cuore, ogni mente, ogni volontà. Nessuno deve sentirsi così forte da ritenersi inespugnabile, invincibile, inafferrabile.
Solo due persone sono state invincibili e inespugnabili dal male: Cristo Gesù e la Madre sua. Ogni altro è sempre da ritenersi vincibile ed espugnabile nella mente e nel cuore, nella volontà e nei desideri. 
Chi era più forte, più invincibile di Sansone. Eppure anche lui fu espugnato, fu vinto, fu sconfitto da una insistenza e da qualche finta lacrima.
Sansone andò a Gaza, vide una prostituta e andò da lei. Fu riferito a quelli di Gaza: «È venuto Sansone». Essi lo circondarono, stettero in agguato tutta la notte presso la porta della città e tutta quella notte rimasero quieti, dicendo: «Attendiamo lo spuntar del giorno e allora lo uccideremo». Sansone riposò fino a mezzanotte; a mezzanotte si alzò, afferrò i battenti della porta della città e i due stipiti, li divelse insieme con la sbarra, se li mise sulle spalle e li portò in cima al monte che è di fronte a Ebron.
In seguito si innamorò di una donna della valle di Sorek, che si chiamava Dalila. Allora i prìncipi dei Filistei andarono da lei e le dissero: «Seducilo e vedi da dove proviene la sua forza così grande e come potremmo prevalere su di lui per legarlo e domarlo; ti daremo ciascuno millecento sicli d’argento». Dalila dunque disse a Sansone: «Spiegami da dove proviene la tua forza così grande e in che modo ti si potrebbe legare per domarti». Sansone le rispose: «Se mi si legasse con sette corde d’arco fresche, non ancora secche, io diventerei debole e sarei come un uomo qualunque». Allora i capi dei Filistei le portarono sette corde d’arco fresche, non ancora secche, con le quali lo legò. L’agguato era teso in una camera interna. Ella gli gridò: «Sansone, i Filistei ti sono addosso!». Ma egli spezzò le corde come si spezza un filo di stoppa quando sente il fuoco. Così il segreto della sua forza non fu conosciuto. Poi Dalila disse a Sansone: «Ecco, ti sei burlato di me e mi hai detto menzogne; ora spiegami come ti si potrebbe legare». Le rispose: «Se mi si legasse con funi nuove non ancora adoperate, io diventerei debole e sarei come un uomo qualunque». Dalila prese dunque funi nuove, lo legò e gli gridò: «Sansone, i Filistei ti sono addosso!». L’agguato era teso nella camera interna. Egli ruppe come un filo le funi che aveva alle braccia. Poi Dalila disse a Sansone: «Ancora ti sei burlato di me e mi hai detto menzogne; spiegami come ti si potrebbe legare». Le rispose: «Se tu tessessi le sette trecce della mia testa nell’ordito e le fissassi con il pettine del telaio, io diventerei debole e sarei come un uomo qualunque». Ella dunque lo fece addormentare, tessé le sette trecce della sua testa nell’ordito e le fissò con il pettine, poi gli gridò: «Sansone, i Filistei ti sono addosso!». Ma egli si svegliò dal sonno e strappò il pettine del telaio e l’ordito. Allora ella gli disse: «Come puoi dirmi: “Ti amo”, mentre il tuo cuore non è con me? Già tre volte ti sei burlato di me e non mi hai spiegato da dove proviene la tua forza così grande». Ora, poiché lei lo importunava ogni giorno con le sue parole e lo tormentava, egli ne fu annoiato da morire e le aprì tutto il cuore e le disse: «Non è mai passato rasoio sulla mia testa, perché sono un nazireo di Dio dal seno di mia madre; se fossi rasato, la mia forza si ritirerebbe da me, diventerei debole e sarei come un uomo qualunque». Allora Dalila vide che egli le aveva aperto tutto il suo cuore, mandò a chiamare i prìncipi dei Filistei e fece dir loro: «Venite, questa volta, perché egli mi ha aperto tutto il suo cuore». Allora i prìncipi dei Filistei vennero da lei e portarono con sé il denaro. Ella lo addormentò sulle sue ginocchia, chiamò un uomo e gli fece radere le sette trecce del capo; cominciò così a indebolirlo e la sua forza si ritirò da lui. Allora lei gli gridò: «Sansone, i Filistei ti sono addosso!». Egli, svegliatosi dal sonno, pensò: «Ne uscirò come ogni altra volta e mi svincolerò». Ma non sapeva che il Signore si era ritirato da lui. I Filistei lo presero e gli cavarono gli occhi; lo fecero scendere a Gaza e lo legarono con una doppia catena di bronzo. Egli dovette girare la macina nella prigione.
Intanto la capigliatura che gli avevano rasata cominciava a ricrescergli. Ora i prìncipi dei Filistei si radunarono per offrire un gran sacrificio a Dagon, loro dio, e per far festa. Dicevano: «Il nostro dio ci ha messo nelle mani Sansone nostro nemico».
Quando la gente lo vide, cominciarono a lodare il loro dio e a dire: «Il nostro dio ci ha messo nelle mani il nostro nemico, che devastava la nostra terra e moltiplicava i nostri caduti».
Nella gioia del loro cuore dissero: «Chiamate Sansone perché ci faccia divertire!». Fecero quindi uscire Sansone dalla prigione ed egli si mise a far giochi alla loro presenza. Poi lo fecero stare fra le colonne. Sansone disse al servo che lo teneva per la mano: «Lasciami toccare le colonne sulle quali posa il tempio, perché possa appoggiarmi ad esse». Ora il tempio era pieno di uomini e di donne; vi erano tutti i prìncipi dei Filistei e sul terrazzo circa tremila persone fra uomini e donne, che stavano a guardare, mentre Sansone faceva i giochi. Allora Sansone invocò il Signore dicendo: «Signore Dio, ricòrdati di me! Dammi forza ancora per questa volta soltanto, o Dio, e in un colpo solo mi vendicherò dei Filistei per i miei due occhi!». Sansone palpò le due colonne di mezzo, sulle quali posava il tempio; si appoggiò ad esse, all’una con la destra e all’altra con la sinistra. Sansone disse: «Che io muoia insieme con i Filistei!». Si curvò con tutta la forza e il tempio rovinò addosso ai prìncipi e a tutta la gente che vi era dentro. Furono più i morti che egli causò con la sua morte di quanti aveva uccisi in vita. Poi i suoi fratelli e tutta la casa di suo padre scesero e lo portarono via; risalirono e lo seppellirono fra Sorea ed Estaòl, nel sepolcro di Manòach suo padre. Egli era stato giudice d’Israele per venti anni (Gdc 16,1-31). 
Chi più sapiente e saggio di Salomone. Eppure anche lui fu espugnato, vinto da alcune donne straniere, neanche del suo paese e della sua stirpe.
Il re Salomone amò molte donne straniere, oltre la figlia del faraone: moabite, ammonite, edomite, sidònie e ittite, provenienti dai popoli di cui aveva detto il Signore agli Israeliti: «Non andate da loro ed essi non vengano da voi, perché certo faranno deviare i vostri cuori dietro i loro dèi». Salomone si legò a loro per amore. Aveva settecento principesse per mogli e trecento concubine; le sue donne gli fecero deviare il cuore. Quando Salomone fu vecchio, le sue donne gli fecero deviare il cuore per seguire altri dèi e il suo cuore non restò integro con il Signore, suo Dio, come il cuore di Davide, suo padre. Salomone seguì Astarte, dea di quelli di Sidone, e Milcom, obbrobrio degli Ammoniti. Salomone commise il male agli occhi del Signore e non seguì pienamente il Signore come Davide, suo padre.
Salomone costruì un’altura per Camos, obbrobrio dei Moabiti, sul monte che è di fronte a Gerusalemme, e anche per Moloc, obbrobrio degli Ammoniti. Allo stesso modo fece per tutte le sue donne straniere, che offrivano incenso e sacrifici ai loro dèi.
Il Signore, perciò, si sdegnò con Salomone, perché aveva deviato il suo cuore dal Signore, Dio d’Israele, che gli era apparso due volte e gli aveva comandato di non seguire altri dèi, ma Salomone non osservò quanto gli aveva comandato il Signore. Allora disse a Salomone: «Poiché ti sei comportato così e non hai osservato la mia alleanza né le leggi che ti avevo dato, ti strapperò via il regno e lo consegnerò a un tuo servo. Tuttavia non lo farò durante la tua vita, per amore di Davide, tuo padre; lo strapperò dalla mano di tuo figlio. Ma non gli strapperò tutto il regno; una tribù la darò a tuo figlio, per amore di Davide, mio servo, e per amore di Gerusalemme, che ho scelto».
Il Signore suscitò contro Salomone un avversario, l’edomita Adad, che era della stirpe regale di Edom. Dopo la disfatta inflitta da Davide a Edom, quando Ioab, capo dell’esercito, era andato a seppellire i cadaveri e aveva ucciso tutti i maschi di Edom – Ioab, con tutto Israele, vi si era fermato sei mesi finché ebbe sterminato ogni maschio di Edom – Adad, con alcuni Edomiti a servizio del padre, fuggì per andare in Egitto. Allora Adad era un ragazzo. Essi partirono da Madian e andarono a Paran; presero con sé uomini di Paran e andarono in Egitto dal faraone, re d’Egitto, che diede ad Adad una casa, gli fissò alimenti e gli diede una terra. Adad trovò grande favore agli occhi del faraone, tanto che gli diede in moglie la sorella della propria moglie, la sorella di Tacpenès, la regina madre. La sorella di Tacpenès gli partorì il figlio Ghenubàt, che Tacpenès svezzò nel palazzo del faraone. Ghenubàt visse nella casa del faraone, tra i figli del faraone. Quando Adad seppe in Egitto che Davide si era addormentato con i suoi padri e che era morto Ioab, capo dell’esercito, disse al faraone: «Lasciami partire; voglio andare nella mia terra». Il faraone gli rispose: «Ti manca forse qualcosa nella mia casa perché tu cerchi di andare nella tua terra?». Quegli soggiunse: «No, ma, ti prego, lasciami partire!».
Dio suscitò contro Salomone un altro avversario, Rezon figlio di Eliadà, che era fuggito da Adadèzer, re di Soba, suo signore. Egli radunò uomini presso di sé e divenne capo di una banda, quando Davide aveva massacrato gli Aramei. Andarono quindi a Damasco, si stabilirono là e cominciarono a regnare in Damasco. Fu avversario d’Israele per tutta la vita di Salomone, e questo oltre al male fatto da Adad; detestò Israele e regnò su Aram.
Anche Geroboamo, figlio dell’efraimita Nebat, di Seredà – sua madre, una vedova, si chiamava Seruà –, mentre era al servizio di Salomone, alzò la mano contro il re. Questa è la ragione per cui alzò la mano contro il re: Salomone costruiva il Millo e chiudeva la breccia apertasi nella Città di Davide, suo padre. Geroboamo era un uomo di riguardo; Salomone, visto quanto il giovane lavorava, lo nominò sorvegliante di tutto il lavoro coatto della casa di Giuseppe. In quel tempo Geroboamo, uscito da Gerusalemme, incontrò per strada il profeta Achia di Silo, che era coperto con un mantello nuovo; erano loro due soli, in campagna. Achia afferrò il mantello nuovo che indossava e lo lacerò in dodici pezzi. Quindi disse a Geroboamo: «Prenditi dieci pezzi, poiché dice il Signore, Dio d’Israele: “Ecco, strapperò il regno dalla mano di Salomone e ne darò a te dieci tribù. A lui rimarrà una tribù a causa di Davide, mio servo, e a causa di Gerusalemme, la città che ho scelto fra tutte le tribù d’Israele. Ciò avverrà perché mi hanno abbandonato e si sono prostrati davanti ad Astarte, dea di quelli di Sidone, a Camos, dio dei Moabiti, e a Milcom, dio degli Ammoniti, e non hanno camminato sulle mie vie, compiendo ciò che è retto ai miei occhi, osservando le mie leggi e le mie norme come Davide, suo padre. Non gli toglierò tutto il regno dalla mano, perché l’ho stabilito principe per tutti i giorni della sua vita a causa di Davide, mio servo, che ho scelto, il quale ha osservato i miei comandi e le mie leggi. Toglierò il regno dalla mano di suo figlio e ne consegnerò a te dieci tribù. A suo figlio darò una tribù, affinché ci sia una lampada per Davide, mio servo, per tutti i giorni dinanzi a me a Gerusalemme, la città che mi sono scelta per porvi il mio nome. Io prenderò te e tu regnerai su quanto vorrai; sarai re d’Israele. Se ascolterai quanto ti comanderò, se seguirai le mie vie e farai ciò che è retto ai miei occhi, osservando le mie leggi e i miei comandi, come ha fatto Davide, mio servo, io sarò con te e ti edificherò una casa stabile come l’ho edificata per Davide. Ti consegnerò Israele; umilierò la discendenza di Davide per questo motivo, ma non per sempre”».
Salomone cercò di far morire Geroboamo, il quale però trovò rifugio in Egitto da Sisak, re d’Egitto. Geroboamo rimase in Egitto fino alla morte di Salomone.
Le altre gesta di Salomone, tutte le sue azioni e la sua sapienza, non sono forse descritte nel libro delle gesta di Salomone? Il tempo in cui Salomone aveva regnato a Gerusalemme su tutto Israele fu di quarant’anni. Salomone si addormentò con i suoi padri e fu sepolto nella Città di Davide, suo padre; al suo posto divenne re suo figlio Roboamo (1Re 11,1-43). 
Nessuno potrà mai sentirsi inespugnabile, nessuno forte, nessuno invincibile. Sempre il cuore deve conservarsi in questa umiltà. Tutti siamo vincibili.
15Ma gli uomini di Giuda, invocato il grande Signore dell’universo, il quale senza arieti e senza macchine ingegnose aveva fatto cadere Gerico al tempo di Giosuè, assalirono furiosamente le mura.
Giuda e i suoi non si lasciano atterrire né spaventare dalle loro fortificazioni.
Ma gli uomini di Giuda, invocato il grande Signore dell’universo, il quale senza arieti e senza macchine ingegnose aveva fatto cadere Gerico al tempo di Giosuè, assalirono furiosamente le mura.
Ora viene in vocato il grande Signore dell’universo. Viene invocato quel Dio che senza arieti e senza macchine ingegnose aveva fatto cadere le mura di Gerico.
Con questa fede, forti della presenza del loro Dio, che stronca ogni guerra, perché agisce con la sua forza invisibile, gli uomini di Giuda assalgono furiosamente le mura. 
È la loro fede che li spinge ad attaccare. Essi credono che il loro Dio è veramente, realmente, effettivamente capace di abbattere quella fortezza.
La fede vale più che tutti gli eserciti di questo mondo. Un solo uomo di fede, che combatte con il suo Dio, piega il mondo intero al volere del Signore.
Noi però non abbiamo fede. Il nostro Dio è una semplice verità inutile, una verità filosofica, un concetto della mente. Lui è senza verità ontologica in sé.
Eppure sarebbe sufficiente che noi avessimo più fede per dare al mondo un nuovo volto, una nuova vita.
Basta ascoltare come si parla dai microfoni nelle celebrazioni eucaristiche. È come se Dio non esistesse. È una pura verità metafisica o teologia. 
16Presa la città per volere di Dio, fecero innumerevoli stragi, cosicché il lago adiacente, largo due stadi, sembrava pieno del sangue che vi colava dentro.
La città crolla. Dio è veramente con gli uomini di Giuda, perché gli uomini di Giuda sono veramente con il loro Signore. Lo attesta la loro fede. 
Presa la città per volere di Dio, fecero innumerevoli stragi, cosicché il lago adiacente, largo due stadi, sembrava pieno del sangue che vi colava dentro.
La città è presa per volere di Dio, con il suo santo aiuto invisibile.
La strage è grande. Il lago adiacente, largo due stadi, sembra pieno del sangue che vi colava dentro. 
A quei tempi spesso veniva applicata la legge dello sterminio. 
Non si risparmiava nessuno. Tutti venivano passati a fil di spada. Qui l’accanimento fu più grande a motivo delle bestemmie e degli insulti.

[bookmark: _Toc62154748]La battaglia di Kàrnion 

17Allontanatisi di là settecentocinquanta stadi, giunsero a Càraca, presso i Giudei chiamati Tubiani;
La pace siglata a livello superiore Giuda la vuole rende effettiva a livello inferiore, in ogni periferia della sua nazione e del suo popolo.
Ora Giuda di sposta e giunge a Càraca.
Allontanatisi di là settecentocinquanta stadi, giunsero a Càraca, presso i Giudei chiamati Tubiani…
In questa città vivono i Giudei chiamati Tubiani, cioè di origine della famiglia di Tobia, da non confondere con Tobia dell’omonimo Libro. 
18da quelle parti però non trovarono Timòteo, il quale era già partito dalla zona, senza avere intrapreso alcuna azione, ma lasciando in un certo luogo un presidio molto forte.
Giuda pensa di trovare Timòteo da quelle parti. Questi però non era più in zona.
Da quelle parti però non trovarono Timòteo, il quale era già partito dalla zona, senza avere intrapreso alcuna azione, ma lasciando in un certo luogo un presidio molto forte.
Timòteo era partito, aveva però lasciato in un certo luogo un presidio molto forte. Questo presidio serviva ad ostacolare in qualche modo quelli di Giuda. 
19Dositeo e Sosìpatro, due capitani del Maccabeo, in una sortita sterminarono gli uomini di Timòteo lasciati nella fortezza, che erano più di diecimila.
Attualmente, in questo frangente storico, dinanzi a quelli di Giuda non c’è storia. La sconfitta è per tutti coloro che vengono a contatto con essi.
Dositeo e Sosìpatro, due capitani del Maccabeo, in una sortita sterminarono gli uomini di Timòteo lasciati nella fortezza, che erano più di diecimila.
Gli uomini di Timòteo sono più di diecimila. Vengono sopraffatti in una sortita da Dositeo e Sosìpatro, due capitani del Maccabeo.
Quando il Signore è con Giuda, questi e i suoi sono invincibili, perché invincibile è il Signore che è con essi.
È Dio la nostra vittoria. È Lui la nostra invincibilità, la nostra forza soprannaturale, preternaturale ed anche naturale.
Questa fede sempre deve sorreggerci, animarci, condurci, spronarci, alimentare il nostro spirito, il nostro cuore, la nostra volontà, tutto di noi. 
Senza fede vera la nostra vita è senza alcuna speranza di vittoria. 
20Il Maccabeo ordinò il suo esercito dividendolo in reparti, pose costoro al comando dei reparti e mosse contro Timòteo, il quale aveva con sé centoventimila fanti e duemilacinquecento cavalieri.
Giuda è però alla ricerca di Timòteo. Vuole regolare i conti in modo definitivo.
Il Maccabeo ordinò il suo esercito dividendolo in reparti, pose costoro al comando dei reparti e mosse contro Timòteo, il quale aveva con sé centoventimila fanti e duemilacinquecento cavalieri.
Giuda dispone il suo esercito per la battaglia decisiva.
Ordina il suo esercito, dividendo in reparti e pone Dositeo e Sosìpatro al comando dei reparti.
Ora Giuda muove contro Timòteo, il quale ha con sé centoventimila fanti e duemilacinquecento cavalieri.
Come si può constatare le forze di Timòteo sono veramente ingenti. Sono umanamente invincibili. Ma con Giuda vi è il Signore.
È il Signore la differenza. È Lui che crea lo squilibrio. La forza visibile contro la forza invisibile. La forza visibile non vede la forza invisibile, ma essa è presente.
21Quando Timòteo seppe dell’arrivo di Giuda, mandò avanti le donne, i fanciulli e tutto il bagaglio nel luogo chiamato Kàrnion: era questa una posizione inespugnabile e inaccessibile per la strettezza di tutti i passaggi.
Timòteo gioca di astuzia. Scegli come fortezza un rifugio inespugnabile a causa della inaccessibilità per la ristrettezza di tutti i passaggi.
Quando Timòteo seppe dell’arrivo di Giuda, mandò avanti le donne, i fanciulli e tutto il bagaglio nel luogo chiamato Kàrnion: era questa una posizione inespugnabile e inaccessibile per la strettezza di tutti i passaggi.
Timòteo confida nei luoghi e nelle posizioni altamente strategiche. Non sa che per il Signore non vi sono luoghi inaccessibili. Per Lui sono tutti accessibili perché Lui è già dentro questi luoghi. Non deve venire da fuori, da lontano.
La città inaccessibile si chiama Kàrnion. In essa fa rifugiare donne, fanciulli e tutto il bagaglio. Timòteo è sicuro delle sue scelte strategiche e tattiche. 
22All’apparire del primo reparto di Giuda, si diffuse tra i nemici il panico e il terrore, perché si verificò contro di loro l’apparizione di colui che dall’alto tutto vede, e perciò cominciarono a fuggire precipitandosi chi da una parte chi dall’altra, cosicché spesso erano colpiti dai propri compagni e trafitti dalle punte delle loro spade.
Una semplice apparizione del Signore e si crea il panico tra i soldati di Timòteo. 
All’apparire del primo reparto di Giuda, si diffuse tra i nemici il panico e il terrore, perché si verificò contro di loro l’apparizione di colui che dall’alto tutto vede, e perciò cominciarono a fuggire precipitandosi chi da una parte chi dall’altra, cosicché spesso erano colpiti dai propri compagni e trafitti dalle punte delle loro spade.
Questa apparizione porta lo scompiglio nell’esercito di Timòteo. I suoi soldati si ferivano tra di loro, si facevano male a vicenda. Erano loro i nemici di se stessi.
Basta un po’ di panico e di terrore, fatto venire dal Signore, e non vi è più storia. 
La battaglia è persa ancor prima di iniziare. Timòteo confidava nell’inaccessibilità del luogo. Non sapeva che Dio era già sul posto.
Questa fede non è ancora nostra. Per noi il nostro Dio è una pura verità filosofica, al massimo teologica. Ancora non è il Signore della storia.
Un esempio tratto dal profeta Eliseo ci potrà aiutare a comprendere le sorprendenti risorse del Signore per il bene del suo popolo.
I figli dei profeti dissero a Eliseo: «Ecco, l’ambiente in cui abitiamo presso di te è troppo stretto per noi. Andiamo fino al Giordano, prendiamo lì una trave ciascuno e costruiamoci lì un locale dove abitare». Egli rispose: «Andate!». Uno disse: «Dégnati di venire anche tu con i tuoi servi». Egli rispose: «Verrò». E andò con loro. Giunti al Giordano, cominciarono a tagliare gli alberi. Ora, mentre uno abbatteva un tronco, il ferro della scure gli cadde nell’acqua. Egli gridò: «Oh, mio signore! Era stato preso in prestito!». L’uomo di Dio domandò: «Dov’è caduto?». Gli mostrò il posto. Eliseo allora tagliò un legno e lo gettò in quel punto e il ferro venne a galla. Disse: «Tiratelo su!». Quello stese la mano e lo prese.
Il re di Aram combatteva contro Israele, e in un consiglio con i suoi ufficiali disse che si sarebbe accampato in un certo luogo. L’uomo di Dio mandò a dire al re d’Israele: «Guàrdati dal passare per quel luogo, perché là stanno scendendo gli Aramei». Il re d’Israele fece spedizioni nel luogo indicatogli dall’uomo di Dio e riguardo al quale egli l’aveva ammonito, e là se ne stette in guardia, non una né due volte soltanto. Molto turbato in cuor suo per questo fatto, il re di Aram convocò i suoi ufficiali e disse loro: «Non mi potete indicare chi dei nostri è a favore del re d’Israele?». Uno degli ufficiali rispose: «No, o re, mio signore, ma Eliseo, profeta d’Israele, riferisce al re d’Israele le parole che tu dici nella tua camera da letto». Quegli disse: «Andate a scoprire dov’è costui; lo manderò a prendere». Gli fu riferito: «Ecco, sta a Dotan». Egli mandò là cavalli, carri e una schiera consistente; vi giunsero di notte e circondarono la città.
Il servitore dell’uomo di Dio si alzò presto e uscì. Ecco, una schiera circondava la città con cavalli e carri. Il suo servo gli disse: «Ohimè, mio signore! Come faremo?». Egli rispose: «Non temere, perché quelli che sono con noi sono più numerosi di quelli che sono con loro». Eliseo pregò così: «Signore, apri i suoi occhi perché veda». Il Signore aprì gli occhi del servo, che vide. Ecco, il monte era pieno di cavalli e di carri di fuoco intorno a Eliseo.
Poi scesero verso di lui, ed Eliseo pregò il Signore dicendo: «Colpisci questa gente di cecità!». E il Signore li colpì di cecità secondo la parola di Eliseo. Disse loro Eliseo: «Non è questa la strada e non è questa la città. Seguitemi e io vi condurrò dall’uomo che cercate». Egli li condusse a Samaria. Quando entrarono in Samaria, Eliseo disse: «Signore, apri gli occhi di costoro perché vedano!». Il Signore aprì i loro occhi ed essi videro. Erano in mezzo a Samaria!
Quando li vide, il re d’Israele disse a Eliseo: «Li devo colpire, padre mio?». Egli rispose: «Non colpire! Sei forse solito colpire uno che hai fatto prigioniero con la tua spada e con il tuo arco? Piuttosto metti davanti a loro pane e acqua; mangino e bevano, poi se ne vadano dal loro signore». Si preparò per loro un grande pranzo. Dopo che ebbero mangiato e bevuto, li congedò ed essi se ne andarono dal loro signore. Le bande aramee non penetrarono più nella terra d’Israele.
Dopo tali cose Ben-Adàd, re di Aram, radunò tutto il suo esercito e venne ad assediare Samaria. Ci fu una grande carestia a Samaria; la strinsero d’assedio fino al punto che una testa d’asino si vendeva a ottanta sicli d’argento e un quarto di qab di guano di colomba a cinque sicli. Mentre il re d’Israele passava sulle mura, una donna gli gridò: «Salvami, o re, mio signore!». Rispose: «No, il Signore ti salvi! Come ti posso salvare io? Forse con il prodotto dell’aia o con quello del torchio?». Poi il re aggiunse: «Che hai?». Quella rispose: «Questa donna mi ha detto: “Dammi tuo figlio perché lo mangiamo oggi. Mio figlio ce lo mangeremo domani”. Abbiamo cotto mio figlio e lo abbiamo mangiato. Il giorno dopo io le ho detto: “Dammi tuo figlio perché lo mangiamo”, ma essa ha nascosto suo figlio». Quando udì le parole della donna, il re si stracciò le vesti e mentre egli passava sulle mura il popolo vide che di sotto, aderente al corpo, portava il sacco. Egli disse: «Dio mi faccia questo e anche di peggio, se oggi la testa di Eliseo, figlio di Safat, resterà su di lui».
Eliseo stava seduto in casa e con lui sedevano gli anziani. Il re si fece precedere da un uomo. Prima che il messaggero arrivasse da lui, egli disse agli anziani: «Vedete che quel figlio di assassino manda uno a tagliarmi la testa! State attenti: quando arriverà il messaggero, chiudete la porta; tenetelo fermo sulla porta. Non c’è forse il rumore dei piedi del suo signore dietro di lui?». Stava ancora parlando con loro, quando il re scese da lui e gli disse: «Ecco, questa è la sventura che viene dal Signore; che cosa posso ancora sperare dal Signore?» (2Re 6,1-33). 
Ma Eliseo disse: «Ascoltate la parola del Signore! Così dice il Signore: “A quest’ora, domani, alla porta di Samaria un sea di farina costerà un siclo e anche due sea di orzo costeranno un siclo”». Ma lo scudiero, al cui braccio il re si appoggiava, rispose all’uomo di Dio: «Già, il Signore apre le cateratte in cielo! Avverrà mai una cosa simile?». Ed egli replicò: «Ecco, tu lo vedrai con i tuoi occhi, ma non ne mangerai».
Ora c’erano quattro lebbrosi sulla soglia della porta. Essi dicevano fra di loro: «Perché stiamo seduti qui ad aspettare la morte? Se decidiamo di andare in città, in città c’è la carestia e vi moriremo. Se stiamo qui, moriremo. Ora, su, passiamo all’accampamento degli Aramei: se ci lasceranno in vita, vivremo; se ci faranno morire, moriremo». Si alzarono al crepuscolo per andare all’accampamento degli Aramei e giunsero fino al limite del loro accampamento. Ebbene, là non c’era nessuno. Il Signore aveva fatto udire nell’accampamento degli Aramei rumore di carri, rumore di cavalli e rumore di un grande esercito. Essi si erano detti l’un l’altro: «Ecco, il re d’Israele ha assoldato contro di noi i re degli Ittiti e i re dell’Egitto, per mandarli contro di noi». Alzatisi, erano fuggiti al crepuscolo, lasciando le loro tende, i loro cavalli e i loro asini e l’accampamento com’era; erano fuggiti per salvarsi la vita. Quei lebbrosi, giunti al limite dell’accampamento, entrarono in una tenda e, dopo aver mangiato e bevuto, portarono via argento, oro e vesti, che andarono a nascondere. Ritornati, entrarono in un’altra tenda; portarono via tutto e andarono a nasconderlo.
Ma poi si dissero l’un l’altro: «Non è giusto quello che facciamo; oggi è giorno di lieta notizia, mentre noi ce ne stiamo zitti. Se attendiamo fino alla luce del mattino, potrebbe sopraggiungerci un castigo. Andiamo ora, entriamo in città e annunciamolo alla reggia». Vi andarono; chiamarono i guardiani della città e riferirono loro: «Siamo andati nell’accampamento degli Aramei; ecco, non c’era nessuno né c’era voce umana, ma c’erano i cavalli legati e gli asini legati e le tende al loro posto». I guardiani allora gridarono e diedero la notizia all’interno della reggia.
Il re si alzò nella notte e disse ai suoi ufficiali: «Vi dirò quello che hanno fatto a noi gli Aramei. Sapendo che siamo affamati, sono usciti dall’accampamento per nascondersi in campagna, dicendo: “Appena usciranno dalla città, li prenderemo vivi e poi entreremo in città”». Uno dei suoi ufficiali rispose: «Si prendano cinque dei cavalli superstiti che sono rimasti in questa città – avverrà di loro come di tutta la moltitudine d’Israele rimasta in città, come di tutta la moltitudine d’Israele che è perita – e mandiamo a vedere». Presero allora due carri con i cavalli; il re li mandò sulle tracce dell’esercito degli Aramei, dicendo: «Andate a vedere». Andarono sulle loro tracce fino al Giordano; ecco, tutta la strada era piena di abiti e di oggetti che gli Aramei avevano gettato via nella loro fuga precipitosa. I messaggeri tornarono e riferirono al re.
Allora il popolo uscì e saccheggiò l’accampamento degli Aramei. Un sea di farina si vendette per un siclo, e due sea di orzo ugualmente per un siclo, secondo la parola del Signore. Il re aveva messo a guardia della porta lo scudiero, al cui braccio egli si appoggiava. Calpestato dalla folla presso la porta, quello morì come aveva detto l’uomo di Dio, quando aveva parlato al re che era sceso da lui. Avvenne come aveva detto l’uomo di Dio al re: «A quest’ora, domani, alla porta di Samaria due sea di orzo costeranno un siclo e anche un sea di farina costerà un siclo». Lo scudiero aveva risposto all’uomo di Dio: «Già, il Signore apre le cateratte in cielo! Avverrà mai una cosa simile?». E quegli aveva replicato: «Ecco, tu lo vedrai con i tuoi occhi, ma non ne mangerai». A lui capitò proprio questo: lo calpestò la folla alla porta ed egli morì (2Re 7,1-20). 
È bastato un rumore per mettere in fuga tutto un esercito ben equipaggiato.
23Giuda li inseguì con ogni energia, trafiggendo quegli scellerati e uccidendone circa trentamila.
In questa battaglia Giuda vi mette tutta la sua energia. Non vuole che vi siamo superstiti. L’esercito deve essere posto in condizione di assoluta inutilità.
Giuda li inseguì con ogni energia, trafiggendo quegli scellerati e uccidendone circa trentamila.
Vengono uccisi da Giuda circa trentamila uomini. È la strage. 
24Lo stesso Timòteo, caduto in mano agli uomini di Dositeo e Sosìpatro, supplicava con molta astuzia di essere rilasciato sano e salvo, perché tratteneva come ostaggi i genitori di molti di loro e di altri i fratelli, ai quali sarebbe capitato di essere trattati senza riguardo.
Timoteo cade in mano agli uomini di Dositeo e Sosìpatro. Sa bene come giocarsi la vita. Ha in mano una carta che è un vero salvavita.
Lo stesso Timòteo, caduto in mano agli uomini di Dositeo e Sosìpatro, supplicava con molta astuzia di essere rilasciato sano e salvo, perché tratteneva come ostaggi i genitori di molti di loro e di altri i fratelli, ai quali sarebbe capitato di essere trattati senza riguardo.
Timòteo è molto astuto. Sa che Giuda per salvare anche un solo Giudeo sarebbe stato disposto a trattare con lui.
Chiede la sua vita in cambio di molti genitori di Giudei e di altri fratelli tenuti come ostaggi. Se lui fosse morto quei prigionieri sarebbero stati trattati senza alcun riguardo. Di sicuro sarebbero stati uccisi. 
25Avendo egli con molti discorsi prestato solenne promessa di restituire incolumi gli ostaggi, lo lasciarono libero per la salvezza dei propri fratelli.
Per amore dei suoi fratelli Giuda è disposto a trattare con Timòteo.
Avendo egli con molti discorsi prestato solenne promessa di restituire incolumi gli ostaggi, lo lasciarono libero per la salvezza dei propri fratelli.
Timòteo è lasciato libero.  Prima però promette solennemente di restituire incolumi tutti gli ostaggi. Si lascia libera un vita per averne in cambio molte.
Per Giuda è questa una scelta obbligata dall’amore per i suoi fratelli. 
Sempre l’amore deve prevalere sopra tutto, sopra ogni cosa. Non c’è umanità dove non prevale l’amore. Amore e umanità sono una cosa sola. 
26Giuda mosse poi contro Kàrnion e l’Atargatèo e uccise venticinquemila uomini.
Ora Giuda si sposta per bonificare un’altra area infetta.
Giuda mosse poi contro Kàrnion e l’Atargatèo e uccise venticinquemila uomini.
In quest’area vengono uccisi venticinquemila uomini. Non viene descritta la battaglia con le sue modalità storiche.
[bookmark: _Toc62154749]Ritorno per Efron e Scitòpoli

27Dopo la sconfitta e lo sterminio di questi, marciò contro la fortezza di Efron, nella quale si trovava Lisia con una moltitudine di gente di ogni razza. Davanti alle mura erano schierati i giovani più forti, che combattevano vigorosamente, mentre nella città stavano pronte molte riserve di macchine e di proiettili.
Ora Giuda pensa di attaccare Lisia. Anche questa impresa è umanamente impossibile. La città di Efron è una fortezza inespugnabile.
Dopo la sconfitta e lo sterminio di questi, marciò contro la fortezza di Efron, nella quale si trovava Lisia con una moltitudine di gente di ogni razza. 
Davanti alle mura erano schierati i giovani più forti, che combattevano vigorosamente, mentre nella città stavano pronte molte riserve di macchine e di proiettili.
Lisia è bella fortezza di Efron con una moltitudine di gente di ogni razza.
Davanti alle mura era schiarati i giovani più forti. Costoro sapevano combattere con grande visore. Non avevano alcuna paura della battaglia.
Dentro la città vi erano pronte molte riserve di macchine e di proiettili.
Se non vi fosse la certezza della presenza del Signore, nessuno potrebbe attaccare una città così fortificata.
Il pensarlo sarebbe soltanto pura follia. Nessuno stratega oserebbe mai. Troverebbe prima i suoi lati deboli. 
28Ma, invocato il Signore che con potenza distrugge le forze dei nemici, fecero cadere la città nelle proprie mani e uccisero venticinquemila di coloro che vi stavano dentro.
Giuda sa che con Lui vi è il Signore e nessuna fortezza potrà mai resistere dinanzi a Lui. Tutte le fortezze sono da lui conquistabili senza alcuna forza.
Ma, invocato il Signore che con potenza distrugge le forze dei nemici, fecero cadere la città nelle proprie mani e uccisero venticinquemila di coloro che vi stavano dentro.
Si invoca il Signore che con potenza distrugge le fortezze dei nemici. 
Fanno cadere la città e uccidono venticinquemila di quanti stavano dentro. È una vittoria immediata grazia alla potenza del loro Dio e Signore.
Quando Dio è con Giuda non vi è storia. Le battaglie neanche iniziano.
29Partiti di là, mossero contro Scitòpoli, che dista seicento stadi da Gerusalemme.
Per Giuda un’altra città ancora merita di essere bonificata: Scitòpoli.
Partiti di là, mossero contro Scitòpoli, che dista seicento stadi da Gerusalemme.
Scitòpoli dista da Gerusalemme seicento stadi. 
30Ma poiché i Giudei che vi abitavano testimoniarono che i cittadini di Scitòpoli avevano dimostrato loro benevolenza e buona comprensione nel tempo della sventura,
Questa città viene però risparmiata. Essa non è ostile ai Giudei.
Ma poiché i Giudei che vi abitavano testimoniarono che i cittadini di Scitòpoli avevano dimostrato loro benevolenza e buona comprensione nel tempo della sventura…
Chi interviene in favore della città sono gli stessi Giudei che dimorano in essa.
Costoro testimoniano che i cittadini di Scitòpoli hanno sempre dimostrato loro benevolenza e bona comprensione nel tempo della sventura.
I Giudei di questa città si sentono amati da quanti vivono con loro, assieme a loro. Non vi sono stati momenti di contrasta. Anzi essi sono stati sempre sostenuti e aiutati, specie nei momenti difficili della loro vita. 
In questa città regna la pace, l’armonia, il sostegno, la misericordia, la benignità verso i Giudei. Nessuno ostilità.
Questi Giudei sono onesti, giusti, riconoscenti. Sono soprattutto veri. La verità obbliga tutti, obbliga sempre. Obbliga verso tutti sempre.
Sarebbe stato sufficiente mentire e gli altri abitanti sarebbero stati trucidati, ma Giuda avrebbe commesso una grave colpa. Si sarebbe macchiato di ingiustizia.
Quante persone spesso si macchiano di ingiustizia perché altri tacciono la verità storica. 
È obbligo di ogni uomo dire la verità storica anche se questa dovesse riguardare i nostri peggiori avversari o nemici.
Vi è un ottavo comandamento che obbliga a non dire falsa testimonianza, non contro gli amici, ma soprattutto e sempre contro ogni uomo, sia esso amico o nemico non ha alcuna importanza.
L’uomo di Dio è prima di ogni altra cosa l’uomo della verità storica. Solo se è l’uomo della verità storica, potrà essere l’uomo della verità metastorica, di fede. 
31li ringraziarono e li esortarono a essere ben disposti anche in seguito verso il loro popolo. Poi raggiunsero Gerusalemme; era già vicina la festa delle Settimane.
Giuda riconosce la benevolenza di questi abitanti. Ringrazia ed esorta a essere ben disposti anche in seguito verso il suo popolo.
li ringraziarono e li esortarono a essere ben disposti anche in seguito verso il loro popolo. Poi raggiunsero Gerusalemme; era già vicina la festa delle Settimane.
Come è obbligo dire la verità storica, così è obbligo anche accoglierla, accettala, farla divenire metro di azione e di comportamento.
Giuda accetta la verità storica e si comporta in modo autenticamente onesto, vero, giusto. Non fa alcun male. Esorta a continuare bel bene.
Poi si dirige verso Gerusalemme. Vi arrivano quando ormai è la festa delle Settimane, o la festa della Pentecoste.
Quando ogni giorno si assiste ad una verità storica calpestata, non ci sarà alcuna possibilità che si possa costruire sulla verità celeste.
La verità storica è a fondamento di ogni verità. Chi disprezza e calpesta la verità storica, sempre disprezzerà e calpesterà la verità divina ed eterna. 
Vivrà di una verità divina ed eterna costruita a propria immagine, gusto, piacere, sollazzo per i propri orecchi e il proprio cuore.

[bookmark: _Toc62154750]Campagna contro Gorgia

32Dopo questa festa, chiamata Pentecoste, mossero contro Gorgia, stratega dell’Idumea.
Trascorsa la festa delle Pentecoste a Gerusalemme, Giuda riprende la sua campagna militare. Questa volta muove contro Gorgia.
Dopo questa festa, chiamata Pentecoste, mossero contro Gorgia, stratega dell’Idumea. 
Gorgia è stratega dell’Idumea, popolo confinante con Israele. Anche questo territorio Giuda intende bonificare. 
33Questi avanzò con tremila fanti e quattrocento cavalieri.
Gorgia avanza contro Giuda con tremila fanti e quattrocento cavalieri. È una piccola forza. Non vi è alcuna possibilità di vittoria contro Giuda. 
34Si schierarono in combattimento; cadde però un piccolo numero di Giudei.
Si schierano in combattimento e cade un piccolo numero di Giudei. 
Si schierarono in combattimento; cadde però un piccolo numero di Giudei.
È importante ricordare che costoro sono caduti. Poi ne scopriremo la causa. 
35Un certo Dositeo, valoroso cavaliere degli uomini di Bacènore, aveva afferrato Gorgia e lo teneva per il mantello, mentre lo trascinava con forza, poiché voleva prendere vivo quello scellerato; uno dei cavalieri traci si gettò su di lui tagliandogli il braccio e Gorgia poté fuggire a Maresà.
In questa battaglia Gorgia viene salvato da uno dei suoi cavalieri traci.
Un certo Dositeo, valoroso cavaliere degli uomini di Bacènore, aveva afferrato Gorgia e lo teneva per il mantello, mentre lo trascinava con forza, poiché voleva prendere vivo quello scellerato.
Uno dei cavalieri traci si gettò su di lui tagliandogli il braccio e Gorgia poté fuggire a Maresà.
Ignoriamo il motivo per cui Dositeo volesse prendere vivo Gorgia. 
Non sempre conosciamo i motivi di certe decisioni che si prendono. Decidiamo con motivi che sono il frutto della nostra mente. 
Perché il motivo sia valido, esso deve sempre sgorgare dalla più alta sapienza dello Spirito Santo. 
Per questo urge sempre una preghiera immediata al Signore perché illumini la mente perché si prenda la giusta decisione.
Per questa sua decisione Dositeo ci rimette un braccio. Il cavaliere per liberare Gorgia gli taglia il braccio. 
Ogni decisione comporta delle conseguenze, spesse volte irreparabili. Per questo urge sempre pregare e chiedere luce santa al Signore. 
36Poiché gli uomini di Esdrin combattevano da lungo tempo ed erano stanchi, Giuda supplicò il Signore che si mostrasse loro alleato e guida nella battaglia.
La battaglia dura a lungo. Il combattimento si fa estenuante. 
Poiché gli uomini di Esdrin combattevano da lungo tempo ed erano stanchi, Giuda supplicò il Signore che si mostrasse loro alleato e guida nella battaglia.
Per questo motivo Giuda supplica il Signore perché si mostri alleato e guida nella battaglia.
Giuda chiede al Signore che intervenga con il suo potente aiuto e stronchi questo combattimento che ormai era divenuto grande logoramento di energie.
37Poi, intonato nella lingua dei padri il grido di guerra accompagnato da inni, diede un assalto improvviso alle truppe di Gorgia e le mise in fuga.
Dio si serve di Giuda per sferrare l’assolto vincente.
Poi, intonato nella lingua dei padri il grido di guerra accompagnato da inni, diede un assalto improvviso alle truppe di Gorgia e le mise in fuga.
Giuda intona il grido di guerra accompagnato da inni. 
Certo e sicuro dell’aiuto del suo Dio, dona un assalto improvviso alle truppe di Gorgia e le mette in fuga.
Può fare questo Giuda, perché sa dell’aiuto che immancabilmente il Signore gli avrebbe concesso. 
Sempre Giuda mette in campo la sua fede, fede nell’Onnipotente Signore, nel Dio che vince ogni guerra e stronca ogni battaglia.

[bookmark: _Toc62154751]Il sacrificio per i morti 

38Giuda poi radunò l’esercito e venne alla città di Odollàm; poiché stava per iniziare il settimo giorno, si purificarono secondo l’uso e vi passarono il sabato.
Sta per iniziare il giorno del sabato e urge purificarsi per poterlo trascorre per poterlo vivere in tutta santità e purezza.
Giuda poi radunò l’esercito e venne alla città di Odollàm; poiché stava per iniziare il settimo giorno, si purificarono secondo l’uso e vi passarono il sabato.
Tutto l’esercito viene radunato nella città di Odollàm.
È in questa luogo che si purificano e trascorrono nel riposo assoluto il sabato in onore del Signore. 
39Il giorno dopo, quando ormai la cosa era diventata necessaria, gli uomini di Giuda andarono a raccogliere i cadaveri dei caduti per deporli con i loro parenti nei sepolcri dei loro padri.
Passato il sabato si avverte l’urgenza di andare a dare degna sepoltura a quanti erano caduti in battaglia.
Il giorno dopo, quando ormai la cosa era diventata necessaria, gli uomini di Giuda andarono a raccogliere i cadaveri dei caduti per deporli con i loro parenti nei sepolcri dei loro padri.
La sepoltura non avveniva in delle fossi comuni. Ognuno venivano portato con i loro parenti nei sepolcri dei loro padri.
È urgente seppellire questi cadaveri, perché ormai i stato di decomposizione.
40Ma trovarono sotto la tunica di ciascun morto oggetti sacri agli idoli di Iàmnia, che la legge proibisce ai Giudei. Così fu a tutti chiaro il motivo per cui costoro erano caduti.
Questi cadaveri nascondevano però un grave peccato.
Ma trovarono sotto la tunica di ciascun morto oggetti sacri agli idoli di Iàmnia, che la legge proibisce ai Giudei. Così fu a tutti chiaro il motivo per cui costoro erano caduti.
Questi soldati aveva trasgredito la legge del Signore. Si erano appropriati dio oggetti sacri agli idoli di Iàmnia. È una violazione grave. È un atto di vera idolatria, oltre che di concupiscenza.
Ora tutti sanno perché questi uomini sono morti. Dio non era con loro, perché loro non erano con il Signore, non erano nella sua santa legge.
Si è con il Signore quando si è con la sua santa legge. Se si è fuori della legge, non si più con il Signore.
Se non si è con il Signore, neanche si possono gustare i suoi benefici, la sua protezione. Dio non è più scudo di difesa.
Questa verità va messa ben salda nel cuore. Gesù così la ribadisce nel Vangelo.
Perciò io vi dico: non preoccupatevi per la vostra vita, di quello che mangerete o berrete, né per il vostro corpo, di quello che indosserete; la vita non vale forse più del cibo e il corpo più del vestito? Guardate gli uccelli del cielo: non séminano e non mietono, né raccolgono nei granai; eppure il Padre vostro celeste li nutre. Non valete forse più di loro? E chi di voi, per quanto si preoccupi, può allungare anche di poco la propria vita? E per il vestito, perché vi preoccupate? Osservate come crescono i gigli del campo: non faticano e non filano. Eppure io vi dico che neanche Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro. Ora, se Dio veste così l’erba del campo, che oggi c’è e domani si getta nel forno, non farà molto di più per voi, gente di poca fede? Non preoccupatevi dunque dicendo: “Che cosa mangeremo? Che cosa berremo? Che cosa indosseremo?”. Di tutte queste cose vanno in cerca i pagani. Il Padre vostro celeste, infatti, sa che ne avete bisogno. Cercate invece, anzitutto, il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno date in aggiunta. Non preoccupatevi dunque del domani, perché il domani si preoccuperà di se stesso. A ciascun giorno basta la sua pena (Mt 6,25-34). 
Quando vi è una povertà materiale, sempre vi è una povertà spirituale. Quando si è con Dio, sempre Dio è con l’uomo. 
È con l’uomo con la sua provvidenza, onnipotenza, grazia, santità, gioia, pace. È con l’uomo con tutto se stesso.
41Perciò tutti, benedicendo Dio, giusto giudice che rende palesi le cose occulte,
Dio è confessato da tutti giusto giudice che rende palesi le cose occulte.
Perciò tutti, benedicendo Dio, giusto giudice che rende palesi le cose occulte.
Di ciò che fa l’uomo, nulla rimane nascosto. Tutto viene alla luce. Presso Dio non esiste il segreto e neanche presso gli uomini.
Nessuno può ingannare Dio e nessuno può ingannare gli uomini. Ogni inganno verrà sempre alla luce. 
Questa verità deve essere principio di ogni nostra azione. Non vengono conosciute solo le cose che non si fanno.
Questa verità è così annunciata da Gesù Signore.
Non abbiate dunque paura di loro, poiché nulla vi è di nascosto che non sarà svelato né di segreto che non sarà conosciuto. Quello che io vi dico nelle tenebre voi ditelo nella luce, e quello che ascoltate all’orecchio voi annunciatelo dalle terrazze. E non abbiate paura di quelli che uccidono il corpo, ma non hanno potere di uccidere l’anima; abbiate paura piuttosto di colui che ha il potere di far perire nella Geènna e l’anima e il corpo. Due passeri non si vendono forse per un soldo? Eppure nemmeno uno di essi cadrà a terra senza il volere del Padre vostro. Perfino i capelli del vostro capo sono tutti contati. Non abbiate dunque paura: voi valete più di molti passeri! (Mt 10,26-31). 
Nessuna persona potrà mai tenere nascosta la sua appartenenza, essa sempre verrà alla luce. Sempre sarà manifestata.
42si misero a pregare, supplicando che il peccato commesso fosse pienamente perdonato. Il nobile Giuda esortò tutti a conservarsi senza peccati, avendo visto con i propri occhi quanto era avvenuto a causa del peccato di quelli che erano caduti.
Ora scopriamo il cuore di Giuda e degli altri soldati. Diciamo subito che è la prima volta che avviene nella Sacra Scrittura. Leggiamo bene il testo.
Si misero a pregare, supplicando che il peccato commesso fosse pienamente perdonato. Il nobile Giuda esortò tutti a conservarsi senza peccati, avendo visto con i propri occhi quanto era avvenuto a causa del peccato di quelli che erano caduti.
Si prega, si chiede al Signore, lo si supplica perché perdoni pienamente il peccato di questi uomini.
Questa preghiera per i defunti è la prima volta che viene fatta ed è per noi vera rivelazione. È rivelazione di una verità nuova.
Il peccato dell’uomo può essere perdonato da Dio anche dopo la morte chi colui che il peccato ha commesso.
Si tratta di un peccato di fragilità, cupidigia. Non è un peccato di malvagità, cattiveria, empietà.
Se leggiamo un altro passo della Scrittura Antica possiamo comprendere che salto di rivelazione sta avvenendo tra il prima e il dopo.
Ma gli Israeliti violarono la legge dello sterminio: Acan, figlio di Carmì, figlio di Zabdì, figlio di Zerach, della tribù di Giuda, si impadronì di cose votate allo sterminio e allora la collera del Signore si accese contro gli Israeliti.
Giosuè inviò degli uomini da Gerico ad Ai, che si trova presso Bet‑Aven, a oriente di Betel, con quest’ordine: «Salite a esplorare la regione». Quegli uomini salirono a esplorare Ai, ritornarono da Giosuè e gli dissero: «Non c’è bisogno che vada tutto il popolo: vadano all’assalto due o tremila uomini, ed espugneranno Ai; non impegnare tutto il popolo, perché sono in pochi». Vi andarono allora del popolo circa tremila uomini, ma dovettero fuggire davanti a quelli di Ai, che ne uccisero circa trentasei, li inseguirono dalla porta della città fino a Sebarìm, sconfiggendoli sulle pendici. Il cuore del popolo si sciolse come acqua.
Giosuè si stracciò le vesti, si prostrò con la faccia a terra davanti all’arca del Signore e lì rimase fino a sera insieme agli anziani d’Israele, e si cosparsero il capo di polvere. Giosuè disse: «Ah! Signore Dio, perché hai voluto far passare il Giordano a questo popolo, per consegnarci poi nelle mani dell’Amorreo e distruggerci? Avessimo deciso di stabilirci al di là del Giordano! Perdona, Signore mio: che posso dire, dal momento che Israele ha dovuto volgere le spalle di fronte ai suoi nemici? Lo udranno i Cananei e tutti gli abitanti della regione, ci accerchieranno e cancelleranno il nostro nome dalla terra. E tu, che farai per il tuo grande nome?».
Rispose il Signore a Giosuè: «Àlzati, perché stai con la faccia a terra? Israele ha peccato. Essi hanno trasgredito il patto che avevo loro imposto e hanno preso cose votate allo sterminio: hanno rubato, hanno dissimulato, le hanno messe nei loro sacchi! Gli Israeliti non potranno resistere ai loro nemici, volgeranno loro le spalle, perché sono incorsi nello sterminio. Non sarò più con voi, se non estirperete da voi la causa dello sterminio. Su, santifica il popolo e di’ loro: “Per domani santificatevi, perché così dice il Signore, Dio d’Israele: C’è una causa di sterminio in mezzo a te, Israele! Tu non potrai resistere ai tuoi nemici, finché non eliminerete da voi la causa dello sterminio. Vi accosterete dunque domattina divisi per tribù: la tribù che il Signore avrà designato con la sorte si accosterà per casati e il casato che il Signore avrà designato si accosterà per famiglie; la famiglia che il Signore avrà designato si accosterà per individui. Colui che risulterà causa di sterminio sarà bruciato lui e tutte le sue cose, per aver trasgredito il patto del Signore e aver commesso un’infamia in Israele”».
Giosuè si alzò di buon mattino e fece accostare Israele per tribù e venne sorteggiata la tribù di Giuda. Fece accostare i casati di Giuda e venne sorteggiato il casato degli Zerachiti; fece accostare il casato degli Zerachiti per famiglie e venne sorteggiato Zabdì; fece accostare la sua famiglia per individui e venne sorteggiato Acan, figlio di Carmì, figlio di Zabdì, figlio di Zerach, della tribù di Giuda. Disse allora Giosuè ad Acan: «Figlio mio, da’ gloria al Signore, Dio d’Israele, e rendigli lode. Raccontami dunque che cosa hai fatto, non me lo nascondere». Acan rispose a Giosuè: «È vero, io ho peccato contro il Signore, Dio d’Israele, e ho fatto quanto vi dirò: avevo visto nel bottino un bel mantello di Sinar, duecento sicli d’argento e un lingotto d’oro del peso di cinquanta sicli. Li ho desiderati e me li sono presi, ed eccoli nascosti in terra al centro della mia tenda, e l’argento è sotto».
Giosuè mandò incaricati che corsero alla tenda, ed ecco, tutto era nascosto nella tenda e l’argento era sotto. Presero il tutto dalla tenda, lo portarono a Giosuè e a tutti gli Israeliti e lo deposero davanti al Signore. Giosuè allora prese Acan figlio di Zerach con l’argento, il mantello, il lingotto d’oro, i suoi figli, le sue figlie, i suoi buoi, i suoi asini, le sue pecore, la sua tenda e quanto gli apparteneva. Tutto Israele era con lui ed egli li condusse alla valle di Acor. Giosuè disse: «Come tu ci hai arrecato disgrazia, così oggi il Signore l’arrechi a te!». Tutti gli Israeliti lo lapidarono. Poi li bruciarono tutti e li coprirono di pietre. Eressero poi sul posto un gran mucchio di pietre, che esiste ancora oggi. E il Signore placò l’ardore della sua ira. Perciò quel luogo si chiama valle di Acor fino ad oggi (Gs 7,1-26). 
Questa rivelazione riceve la sua perfezione nel Libro della Sapienza, che è l’ultimo Libro dell’Antico Testamento. 
Ella protesse il padre del mondo, plasmato per primo, che era stato creato solo, lo sollevò dalla sua caduta e gli diede la forza per dominare tutte le cose. Ma un ingiusto, allontanatosi da lei nella sua collera, si rovinò con il suo furore fratricida. La sapienza salvò di nuovo la terra sommersa per propria colpa, pilotando il giusto su un semplice legno. 
Quando i popoli furono confusi, unanimi nella loro malvagità, ella riconobbe il giusto, lo conservò davanti a Dio senza macchia e lo mantenne forte nonostante la sua tenerezza per il figlio. Mentre perivano gli empi, ella liberò un giusto che fuggiva il fuoco caduto sulle cinque città. A testimonianza di quella malvagità  esiste ancora una terra desolata, fumante, alberi che producono frutti immaturi e, a memoria di un’anima incredula, s’innalza una colonna di sale.
Essi infatti, incuranti della sapienza, non solo subirono il danno di non conoscere il bene, ma lasciarono anche ai viventi un ricordo di insipienza, perché nelle cose in cui sbagliarono non potessero rimanere nascosti. La sapienza invece liberò dalle sofferenze coloro che la servivano. Per diritti sentieri ella guidò il giusto in fuga dall’ira del fratello, gli mostrò il regno di Dio e gli diede la conoscenza delle cose sante; lo fece prosperare nelle fatiche e rese fecondo il suo lavoro. 
Lo assistette contro l’ingordigia dei suoi oppressori e lo rese ricco; lo custodì dai nemici, lo protesse da chi lo insidiava, gli assegnò la vittoria in una lotta dura, perché sapesse che più potente di tutto è la pietà. Ella non abbandonò il giusto venduto, ma lo liberò dal peccato. Scese con lui nella prigione, non lo abbandonò mentre era in catene, finché gli procurò uno scettro regale e l’autorità su coloro che dominavano sopra di lui; mostrò che i suoi accusatori erano bugiardi e gli diede una gloria eterna. 
Ella liberò il popolo santo e la stirpe senza macchia da una nazione di oppressori. Entrò nell’anima di un servo del Signore e con prodigi e segni tenne testa a re terribili. Diede ai santi la ricompensa delle loro pene, li guidò per una strada meravigliosa, divenne per loro riparo di giorno e luce di stelle nella notte. Fece loro attraversare il Mar Rosso e li guidò attraverso acque abbondanti; sommerse invece i loro nemici e li rigettò dal fondo dell’abisso. Per questo i giusti depredarono gli empi e celebrarono, o Signore, il tuo nome che è santo, e lodarono concordi la tua mano che combatteva per loro, perché la sapienza aveva aperto la bocca dei muti e aveva reso chiara la lingua dei bambini (Sap 10,1-21). 
La sapienza favorì le loro imprese per mezzo di un santo profeta. Attraversarono un deserto inospitale, fissarono le tende in terreni impraticabili, resistettero agli avversari, respinsero i nemici. Ebbero sete e ti invocarono e fu data loro acqua da una rupe scoscesa, rimedio alla sete da una dura roccia. Ciò che era servito a punire i loro nemici, per loro, nel bisogno, fu strumento di favori. Invece dello sgorgare perenne di un fiume, reso torbido da putrido sangue in punizione di un decreto infanticida, contro ogni speranza tu desti loro acqua abbondante, mostrando attraverso la sete di allora come avevi punito i loro avversari. Difatti, messi alla prova,  sebbene puniti con misericordia, compresero come gli empi, giudicati nella collera, erano stati tormentati;  perché tu provasti gli uni come un padre che corregge, mentre vagliasti gli altri come un re severo che condanna.
Lontani o vicini erano ugualmente tribolati, perché li colse un duplice dolore e un sospiro per i ricordi del passato. Quando infatti seppero che dal loro castigo quelli erano beneficati, si accorsero della presenza del Signore; poiché colui che prima avevano esposto e poi deriso, al termine degli avvenimenti dovettero ammirarlo, dopo aver patito una sete ben diversa da quella dei giusti. In cambio dei ragionamenti insensati della loro ingiustizia, in cui, errando, rendevano onori divini a rettili senza parola e a bestie spregevoli, tu inviasti contro di loro come punizione una moltitudine di animali irragionevoli, perché capissero che con le cose con cui uno pecca, con quelle viene punito. 
Non era certo in difficoltà la tua mano onnipotente, che aveva creato il mondo da una materia senza forma, a mandare loro una moltitudine di orsi o leoni feroci o bestie molto feroci, prima sconosciute e create da poco, che esalano un alito infuocato o emettono un crepitìo di vapore o sprizzano terribili scintille dagli occhi, delle quali non solo l’assalto poteva sterminarli, ma lo stesso aspetto terrificante poteva annientarli. Anche senza queste potevano cadere con un soffio, perseguitati dalla giustizia e dispersi dal tuo soffio potente, ma tu hai disposto ogni cosa con misura, calcolo e peso. Prevalere con la forza ti è sempre possibile; chi si opporrà alla potenza del tuo braccio? Tutto il mondo, infatti, davanti a te è come polvere sulla bilancia, come una stilla di rugiada mattutina caduta sulla terra. 
Hai compassione di tutti, perché tutto puoi, chiudi gli occhi sui peccati degli uomini, aspettando il loro pentimento. Tu infatti ami tutte le cose che esistono e non provi disgusto per nessuna delle cose che hai creato; se avessi odiato qualcosa, non l’avresti neppure formata. Come potrebbe sussistere una cosa, se tu non l’avessi voluta? Potrebbe conservarsi ciò che da te non fu chiamato all’esistenza? Tu sei indulgente con tutte le cose, perché sono tue,  Signore, amante della vita (Sap 11,1-26). 
Poiché il tuo spirito incorruttibile è in tutte le cose. Per questo tu correggi a poco a poco quelli che sbagliano e li ammonisci ricordando loro in che cosa hanno peccato, perché, messa da parte ogni malizia, credano in te, Signore. Tu hai odiato gli antichi abitanti della tua terra santa, perché compivano delitti ripugnanti, pratiche di magia e riti sacrileghi. 
Questi spietati uccisori dei loro figli, divoratori di visceri in banchetti di carne umana e di sangue, iniziati in orgiastici riti, genitori che uccidevano vite indifese, hai voluto distruggere per mezzo dei nostri padri, perché la terra a te più cara di tutte ricevesse una degna colonia di figli di Dio.
Ma hai avuto indulgenza anche di costoro, perché sono uomini, mandando loro vespe come avanguardie del tuo esercito, perché li sterminassero a poco a poco. Pur potendo in battaglia dare gli empi nelle mani dei giusti, oppure annientarli all’istante con bestie terribili o con una parola inesorabile, giudicando invece a poco a poco, lasciavi posto al pentimento,  sebbene tu non ignorassi che la loro razza era cattiva e la loro malvagità innata, e che la loro mentalità non sarebbe mai cambiata, perché era una stirpe maledetta fin da principio; e non perché avessi timore di qualcuno tu concedevi l’impunità per le cose in cui avevano peccato. 
E chi domanderà: «Che cosa hai fatto?», o chi si opporrà a una tua sentenza? Chi ti citerà in giudizio per aver fatto perire popoli che tu avevi creato? Chi si costituirà contro di te  come difensore di uomini ingiusti? Non c’è Dio fuori di te, che abbia cura di tutte le cose, perché tu debba difenderti dall’accusa di giudice ingiusto. Né un re né un sovrano potrebbero affrontarti in difesa di quelli che hai punito. 
Tu, essendo giusto, governi tutto con giustizia. Consideri incompatibile con la tua potenza condannare chi non merita il castigo. La tua forza infatti è il principio della giustizia, e il fatto che sei padrone di tutti, ti rende indulgente con tutti. Mostri la tua forza quando non si crede nella pienezza del tuo potere, e rigetti l’insolenza di coloro che pur la conoscono. Padrone della forza, tu giudichi con mitezza e ci governi con molta indulgenza, perché, quando vuoi, tu eserciti il potere. 
Con tale modo di agire hai insegnato al tuo popolo che il giusto deve amare gli uomini, e hai dato ai tuoi figli la buona speranza che, dopo i peccati, tu concedi il pentimento. Se infatti i nemici dei tuoi figli, pur meritevoli di morte, tu hai punito con tanto riguardo e indulgenza, concedendo tempo e modo per allontanarsi dalla loro malvagità, con quanta maggiore attenzione hai giudicato i tuoi figli, con i cui padri concludesti, giurando, alleanze di così buone promesse! Mentre dunque correggi noi, tu colpisci i nostri nemici in tanti modi, perché nel giudicare riflettiamo sulla tua bontà e ci aspettiamo misericordia, quando siamo giudicati. Perciò quanti vissero ingiustamente con stoltezza tu li hai tormentati con i loro stessi abomini. Essi si erano allontanati troppo sulla via dell’errore, scambiando per dèi gli animali più abietti e più ripugnanti, ingannati come bambini che non ragionano. Per questo, come a fanciulli irragionevoli, hai mandato un castigo per prenderti gioco di loro. Ma chi non si lascia correggere da punizioni derisorie, sperimenterà un giudizio degno di Dio. Infatti, soffrendo per questi animali, s’indignavano perché puniti con gli stessi esseri che stimavano dèi, e capirono e riconobbero il vero Dio, che prima non avevano voluto conoscere. Per questo la condanna suprema si abbatté su di loro (Sap 12,1-27).  
Con questa rivelazione cambia totalmente la verità su Dio. È il Dio clemente, pietoso, lento all’ira, ricco di misericordia. A lui si può chiedere perdono per il peccato anche delle persone defunte.
La Chiesa ha visto in questa rivelazione l’espiazione della pena dopo morte, fondando in certo qual modo la dottrina del purgatorio.
Ma questo non è né il tempo né il luogo per affrontare una tale questione teologica. A noi interessa notare come vi è un profondo mutamento nella rivelazione. Dio piano piano sta manifestano tutta la sua eterna verità in relazione al peccato dell'’omo.
Anche l’uomo cambia modo di relazionarsi con il peccato dei fratelli. Chiede a Dio che venga loro perdonato. È un vero salto nella rivelazione. 
San Giovanni nella sua Prima Lettera parla di un peccato che conduce alla morte e di un peccato che non conduce alla morte.
Chiunque crede che Gesù è il Cristo, è stato generato da Dio; e chi ama colui che ha generato, ama anche chi da lui è stato generato. In questo conosciamo di amare i figli di Dio: quando amiamo Dio e osserviamo i suoi comandamenti. In questo infatti consiste l’amore di Dio, nell’osservare i suoi comandamenti; e i suoi comandamenti non sono gravosi. Chiunque è stato generato da Dio vince il mondo; e questa è la vittoria che ha vinto il mondo: la nostra fede.
E chi è che vince il mondo se non chi crede che Gesù è il Figlio di Dio? Egli è colui che è venuto con acqua e sangue, Gesù Cristo; non con l’acqua soltanto, ma con l’acqua e con il sangue. Ed è lo Spirito che dà testimonianza, perché lo Spirito è la verità. Poiché tre sono quelli che danno testimonianza: lo Spirito, l’acqua e il sangue, e questi tre sono concordi. Se accettiamo la testimonianza degli uomini, la testimonianza di Dio è superiore: e questa è la testimonianza di Dio, che egli ha dato riguardo al proprio Figlio. Chi crede nel Figlio di Dio, ha questa testimonianza in sé. Chi non crede a Dio, fa di lui un bugiardo, perché non crede alla testimonianza che Dio ha dato riguardo al proprio Figlio. E la testimonianza è questa: Dio ci ha donato la vita eterna e questa vita è nel suo Figlio. Chi ha il Figlio, ha la vita; chi non ha il Figlio di Dio, non ha la vita.
Questo vi ho scritto perché sappiate che possedete la vita eterna, voi che credete nel nome del Figlio di Dio.
E questa è la fiducia che abbiamo in lui: qualunque cosa gli chiediamo secondo la sua volontà, egli ci ascolta. E se sappiamo che ci ascolta in tutto quello che gli chiediamo, sappiamo di avere già da lui quanto abbiamo chiesto.
Se uno vede il proprio fratello commettere un peccato che non conduce alla morte, preghi, e Dio gli darà la vita: a coloro, cioè, il cui peccato non conduce alla morte. C’è infatti un peccato che conduce alla morte; non dico di pregare riguardo a questo peccato. Ogni iniquità è peccato, ma c’è il peccato che non conduce alla morte.
Sappiamo che chiunque è stato generato da Dio non pecca: chi è stato generato da Dio preserva se stesso e il Maligno non lo tocca. Noi sappiamo che siamo da Dio, mentre tutto il mondo sta in potere del Maligno. Sappiamo anche che il Figlio di Dio è venuto e ci ha dato l’intelligenza per conoscere il vero Dio. E noi siamo nel vero Dio, nel Figlio suo Gesù Cristo: egli è il vero Dio e la vita eterna.
Figlioli, guardatevi dai falsi dèi!
Gesù parla del peccato contro lo Spirito Santo che non sarà perdonato né in vita né in morte, né nel tempo, né nell’eternità. 
In quel tempo fu portato a Gesù un indemoniato, cieco e muto, ed egli lo guarì, sicché il muto parlava e vedeva. Tutta la folla era sbalordita e diceva: «Che non sia costui il figlio di Davide?». Ma i farisei, udendo questo, dissero: «Costui non scaccia i demòni se non per mezzo di Beelzebùl, capo dei demòni».
Egli però, conosciuti i loro pensieri, disse loro: «Ogni regno diviso in se stesso cade in rovina e nessuna città o famiglia divisa in se stessa potrà restare in piedi. Ora, se Satana scaccia Satana, è diviso in se stesso; come dunque il suo regno potrà restare in piedi? E se io scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl, i vostri figli per mezzo di chi li scacciano? Per questo saranno loro i vostri giudici. Ma, se io scaccio i demòni per mezzo dello Spirito di Dio, allora è giunto a voi il regno di Dio. Come può uno entrare nella casa di un uomo forte e rapire i suoi beni, se prima non lo lega? Soltanto allora potrà saccheggiargli la casa. Chi non è con me è contro di me, e chi non raccoglie con me disperde. 
Perciò io vi dico: qualunque peccato e bestemmia verrà perdonata agli uomini, ma la bestemmia contro lo Spirito non verrà perdonata. A chi parlerà contro il Figlio dell’uomo, sarà perdonato; ma a chi parlerà contro lo Spirito Santo, non sarà perdonato, né in questo mondo né in quello futuro (Mt 12,22-32). 
Dobbiamo allora affermare, sostenere, gridare che i peccati di fragilità, non quelli di empietà, cattiveria, malvagità, idolatria, contro lo Spirito Santo, vengono perdonati anche per la preghiera elevata in suffragio per quanti hanno mostrato tutta la loro fragilità e debolezza nella vita.
Con questa verità la rivelazione ha compiuto un salto impensabile, inimmaginabile. Ma sempre il nostro Dio ci sorprende con la sua rivelazione. 
Comprendiamo bene questa verità: qui non si parla di pena futura, pena temporale dovuta ai peccati. 
Si parla in questo testo del perdono del peccato, non dell’espiazione della pena.
Lo ripetiamo è una novità assoluta. Essa ci offre un’altra visione di Dio e dell’uomo. Nasce una nuova teologia e una nuova antropologia. 
43Poi fatta una colletta, con tanto a testa, per circa duemila dracme d’argento, le inviò a Gerusalemme perché fosse offerto un sacrificio per il peccato, compiendo così un’azione molto buona e nobile, suggerita dal pensiero della risurrezione.
Adesso viene spiegato il motivo per cui Giuda chiede il perdono anche facendo offrire un sacrificio di espiazione per i caduti nella battaglia.
Poi fatta una colletta, con tanto a testa, per circa duemila dracme d’argento, le inviò a Gerusalemme perché fosse offerto un sacrificio per il peccato, compiendo così un’azione molto buona e nobile, suggerita dal pensiero della risurrezione.
Per questa azione di vera pietà, vera misericordia, per questa azione molto buona e nobile, Giuda è mosso dal pensiero della risurrezione.
Quanti erano caduti un giorno sarebbe risorti. Ed è qui che si rivela tutta la pietà dell’uomo. 
Giuda non vuole che costoro vengano esclusi dal Signore dalla risurrezione di vita, per andare a finire nella risurrezione di morte eterna.
Hanno vissuto insieme una intensa battaglia per la vita del loro popolo. Adesso per un peccato di fragilità, per una colpa di cupidigia non possono loro rischiare la morte eterna, la risurrezione di infamia.
Per questo motivo, per amore dei suoi fedeli compagni di lotta e di battaglia, Giuda chiede al Signore che perdono il loro peccato.
Il principio che ispira Giuda nel chiedere il perdono per la colpa commessa è un purissimo amore, una santa pietà, un desiderio di abitare con loro per l’eternità nel Cielo del loro Dio e Signore.
Fedeli compagni in vita, fedeli compagni in morte. Insieme hanno combattuto le battaglie del Signore, insieme dovranno godere la luce eterna del loro Dio.
Per questa vita eterna insieme possa essere possibile è necessario che il Signore perdoni questo loro peccato.
È Giuda che vuole questo perdono. È Lui che lo chiede al Signore. È lui che fa offrire a Gerusalemme un sacrificio di espiazione come se fosse ancora in vita.
È come se Giuda non pensasse già morti questi uomini. Li pensa ancora in vita, bisognosi però di un sacrificio per l’espiazione del loro peccato.
Questa è la potenza dell’amore, della misericordia, dell’amicizia, della solidarietà, della comunione di vita.
Giuda chiede questo perdono al Signore perché lui conosce la dottrina della risurrezione. Questa verità era chiara alla sua mente. 
Questa dottrina viene così rivelata nel Libro del Profeta Malachia. 
Duri sono i vostri discorsi contro di me – dice il Signore – e voi andate dicendo: «Che cosa abbiamo detto contro di te?». Avete affermato: «È inutile servire Dio: che vantaggio abbiamo ricevuto dall’aver osservato i suoi comandamenti o dall’aver camminato in lutto davanti al Signore degli eserciti? Dobbiamo invece proclamare beati i superbi che, pur facendo il male, si moltiplicano e, pur provocando Dio, restano impuniti». Allora parlarono tra loro i timorati di Dio. Il Signore porse l’orecchio e li ascoltò: un libro di memorie fu scritto davanti a lui per coloro che lo temono e che onorano il suo nome. Essi diverranno – dice il Signore degli eserciti – la mia proprietà particolare nel giorno che io preparo. Avrò cura di loro come il padre ha cura del figlio che lo serve. Voi allora di nuovo vedrete la differenza fra il giusto e il malvagio, fra chi serve Dio e chi non lo serve.
Ecco infatti: sta per venire il giorno rovente come un forno. Allora tutti i superbi e tutti coloro che commettono ingiustizia saranno come paglia; quel giorno, venendo, li brucerà – dice il Signore degli eserciti – fino a non lasciar loro né radice né germoglio. Per voi, che avete timore del mio nome, sorgerà con raggi benefici il sole di giustizia e voi uscirete saltellanti come vitelli dalla stalla. Calpesterete i malvagi ridotti in cenere sotto le piante dei vostri piedi nel giorno che io preparo, dice il Signore degli eserciti.
Tenete a mente la legge del mio servo Mosè, al quale ordinai sull’Oreb precetti e norme per tutto Israele. Ecco, io invierò il profeta Elia prima che giunga il giorno grande e terribile del Signore: egli convertirà il cuore dei padri verso i figli e il cuore dei figli verso i padri, perché io, venendo, non colpisca la terra con lo sterminio (Mal 3,13-24). 
Anche il profeta Daniele contiene la medesima dottrina. 
Ora, in quel tempo, sorgerà Michele, il gran principe, che vigila sui figli del tuo popolo. Sarà un tempo di angoscia, come non c’era stata mai dal sorgere delle nazioni fino a quel tempo; in quel tempo sarà salvato il tuo popolo, chiunque si troverà scritto nel libro.
Molti di quelli che dormono nella regione della polvere si risveglieranno: gli uni alla vita eterna e gli altri alla vergogna e per l’infamia eterna. I saggi risplenderanno come lo splendore del firmamento; coloro che avranno indotto molti alla giustizia risplenderanno come le stelle per sempre (Dn 12,1-3). 
La stessa verità è annunziata nel Vangelo secondo Matteo con due parabole di Cristo Signore e con la rivelazione delle modalità del giudizio finale.
Allora il regno dei cieli sarà simile a dieci vergini che presero le loro lampade e uscirono incontro allo sposo. Cinque di esse erano stolte e cinque sagge; le stolte presero le loro lampade, ma non presero con sé l’olio; le sagge invece, insieme alle loro lampade, presero anche l’olio in piccoli vasi. Poiché lo sposo tardava, si assopirono tutte e si addormentarono. A mezzanotte si alzò un grido: “Ecco lo sposo! Andategli incontro!”. Allora tutte quelle vergini si destarono e prepararono le loro lampade. Le stolte dissero alle sagge: “Dateci un po’ del vostro olio, perché le nostre lampade si spengono”. Le sagge risposero: “No, perché non venga a mancare a noi e a voi; andate piuttosto dai venditori e compratevene”. Ora, mentre quelle andavano a comprare l’olio, arrivò lo sposo e le vergini che erano pronte entrarono con lui alle nozze, e la porta fu chiusa. Più tardi arrivarono anche le altre vergini e incominciarono a dire: “Signore, signore, aprici!”. Ma egli rispose: “In verità io vi dico: non vi conosco”. Vegliate dunque, perché non sapete né il giorno né l’ora.
Avverrà infatti come a un uomo che, partendo per un viaggio, chiamò i suoi servi e consegnò loro i suoi beni. A uno diede cinque talenti, a un altro due, a un altro uno, secondo le capacità di ciascuno; poi partì. Subito colui che aveva ricevuto cinque talenti andò a impiegarli, e ne guadagnò altri cinque. Così anche quello che ne aveva ricevuti due, ne guadagnò altri due. Colui invece che aveva ricevuto un solo talento, andò a fare una buca nel terreno e vi nascose il denaro del suo padrone. Dopo molto tempo il padrone di quei servi tornò e volle regolare i conti con loro. Si presentò colui che aveva ricevuto cinque talenti e ne portò altri cinque, dicendo: “Signore, mi hai consegnato cinque talenti; ecco, ne ho guadagnati altri cinque”. “Bene, servo buono e fedele – gli disse il suo padrone –, sei stato fedele nel poco, ti darò potere su molto; prendi parte alla gioia del tuo padrone”. Si presentò poi colui che aveva ricevuto due talenti e disse: “Signore, mi hai consegnato due talenti; ecco, ne ho guadagnati altri due”. “Bene, servo buono e fedele – gli disse il suo padrone –, sei stato fedele nel poco, ti darò potere su molto; prendi parte alla gioia del tuo padrone”. Si presentò infine anche colui che aveva ricevuto un solo talento e disse: “Signore, so che sei un uomo duro, che mieti dove non hai seminato e raccogli dove non hai sparso. Ho avuto paura e sono andato a nascondere il tuo talento sotto terra: ecco ciò che è tuo”. Il padrone gli rispose: “Servo malvagio e pigro, tu sapevi che mieto dove non ho seminato e raccolgo dove non ho sparso; avresti dovuto affidare il mio denaro ai banchieri e così, ritornando, avrei ritirato il mio con l’interesse. Toglietegli dunque il talento, e datelo a chi ha i dieci talenti. Perché a chiunque ha, verrà dato e sarà nell’abbondanza; ma a chi non ha, verrà tolto anche quello che ha. E il servo inutile gettatelo fuori nelle tenebre; là sarà pianto e stridore di denti”.
Quando il Figlio dell’uomo verrà nella sua gloria, e tutti gli angeli con lui, siederà sul trono della sua gloria. Davanti a lui verranno radunati tutti i popoli. Egli separerà gli uni dagli altri, come il pastore separa le pecore dalle capre, e porrà le pecore alla sua destra e le capre alla sinistra. Allora il re dirà a quelli che saranno alla sua destra: “Venite, benedetti del Padre mio, ricevete in eredità il regno preparato per voi fin dalla creazione del mondo, perché ho avuto fame e mi avete dato da mangiare, ho avuto sete e mi avete dato da bere, ero straniero e mi avete accolto, nudo e mi avete vestito, malato e mi avete visitato, ero in carcere e siete venuti a trovarmi”. Allora i giusti gli risponderanno: “Signore, quando ti abbiamo visto affamato e ti abbiamo dato da mangiare, o assetato e ti abbiamo dato da bere? 38Quando mai ti abbiamo visto straniero e ti abbiamo accolto, o nudo e ti abbiamo vestito? Quando mai ti abbiamo visto malato o in carcere e siamo venuti a visitarti?”. E il re risponderà loro: “In verità io vi dico: tutto quello che avete fatto a uno solo di questi miei fratelli più piccoli, l’avete fatto a me”. Poi dirà anche a quelli che saranno alla sinistra: “Via, lontano da me, maledetti, nel fuoco eterno, preparato per il diavolo e per i suoi angeli, perché ho avuto fame e non mi avete dato da mangiare, ho avuto sete e non mi avete dato da bere, ero straniero e non mi avete accolto, nudo e non mi avete vestito, malato e in carcere e non mi avete visitato”. Anch’essi allora risponderanno: “Signore, quando ti abbiamo visto affamato o assetato o straniero o nudo o malato o in carcere, e non ti abbiamo servito?”. Allora egli risponderà loro: “In verità io vi dico: tutto quello che non avete fatto a uno solo di questi più piccoli, non l’avete fatto a me”. E se ne andranno: questi al supplizio eterno, i giusti invece alla vita eterna» (Mt 25,1-46). 
Le risurrezione non sarà per tutti uguale. Vi sarà una risurrezione di morte eterna, nell’Inferno, è una risurrezione di vita eterna, nel Paradiso.
Sapendo questo, Giuda non vuole che i suoi finiscano nella risurrezione di morte eterna, vuole per loro una risurrezione di vita eterna.
Lui è certo di aver combattuto per la vita eterna. Lui è sicuro di andare nel Cielo di Dio. Vuole che anche questi suoi amici, fratelli, combattenti entrino nel Cielo del suo Dio e Signore. Potrà avvenire questo?
Potrà avvenire in un solo modo: chiedendo al Signore che perdono il loro peccato come se fossero ancora in vita.
Questa di Giuda è una preghiera che in qualche modo completa la preghiera di Abramo in favore della città di Sodoma.
Quegli uomini partirono di là e andarono verso Sòdoma, mentre Abramo stava ancora alla presenza del Signore. Abramo gli si avvicinò e gli disse: «Davvero sterminerai il giusto con l’empio? Forse vi sono cinquanta giusti nella città: davvero li vuoi sopprimere? E non perdonerai a quel luogo per riguardo ai cinquanta giusti che vi si trovano? Lontano da te il far morire il giusto con l’empio, così che il giusto sia trattato come l’empio; lontano da te! Forse il giudice di tutta la terra non praticherà la giustizia?». Rispose il Signore: «Se a Sòdoma troverò cinquanta giusti nell’ambito della città, per riguardo a loro perdonerò a tutto quel luogo». Abramo riprese e disse: «Vedi come ardisco parlare al mio Signore, io che sono polvere e cenere: forse ai cinquanta giusti ne mancheranno cinque; per questi cinque distruggerai tutta la città?». Rispose: «Non la distruggerò, se ve ne troverò quarantacinque». Abramo riprese ancora a parlargli e disse: «Forse là se ne troveranno quaranta». Rispose: «Non lo farò, per riguardo a quei quaranta». Riprese: «Non si adiri il mio Signore, se parlo ancora: forse là se ne troveranno trenta». Rispose: «Non lo farò, se ve ne troverò trenta». Riprese: «Vedi come ardisco parlare al mio Signore! Forse là se ne troveranno venti». Rispose: «Non la distruggerò per riguardo a quei venti». Riprese: «Non si adiri il mio Signore, se parlo ancora una volta sola: forse là se ne troveranno dieci». Rispose: «Non la distruggerò per riguardo a quei dieci». Come ebbe finito di parlare con Abramo, il Signore se ne andò e Abramo ritornò alla sua abitazione (Gen 18,22-33). 
Allora per dieci giusti Dio era disposto a perdonare la città peccatrice. Oggi per un Giusto, per il giusto Giuda, Dio è disposto a perdonare il peccato di questi uomini già morti. È qualcosa di inaudito, di mai pensato prima.
Può l’amore giungere fino a tanto? Può Dio per amore sospendere il giudizio in attesa del sacrificio die espiazione? Può il Signore perdonare il peccato a chi è già entrato nell’eternità? 
Forse il principio di lettura lo troviamo in Giovanni, nelle parole di Cristo Gesù.
Anche Gesù vuole che i suoi siano accanto a lui nella sua gloria. Hanno condiviso la missione, dovranno condividere anche la gloria.
Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede in Dio e abbiate fede anche in me. Nella casa del Padre mio vi sono molte dimore. Se no, vi avrei mai detto: “Vado a prepararvi un posto”? Quando sarò andato e vi avrò preparato un posto, verrò di nuovo e vi prenderò con me, perché dove sono io siate anche voi. E del luogo dove io vado, conoscete la via» (Gv 14,1-4). 
La richiesta esplicita la troviamo nella preghiera con la quale si conclude la grande rivelazione di Gesù nel Cenacolo.
Così parlò Gesù. Poi, alzàti gli occhi al cielo, disse: «Padre, è venuta l’ora: glorifica il Figlio tuo perché il Figlio glorifichi te. Tu gli hai dato potere su ogni essere umano, perché egli dia la vita eterna a tutti coloro che gli hai dato. Questa è la vita eterna: che conoscano te, l’unico vero Dio, e colui che hai mandato, Gesù Cristo. Io ti ho glorificato sulla terra, compiendo l’opera che mi hai dato da fare. E ora, Padre, glorificami davanti a te con quella gloria che io avevo presso di te prima che il mondo fosse.
Ho manifestato il tuo nome agli uomini che mi hai dato dal mondo. Erano tuoi e li hai dati a me, ed essi hanno osservato la tua parola. Ora essi sanno che tutte le cose che mi hai dato vengono da te, perché le parole che hai dato a me io le ho date a loro. Essi le hanno accolte e sanno veramente che sono uscito da te e hanno creduto che tu mi hai mandato. 
Io prego per loro; non prego per il mondo, ma per coloro che tu mi hai dato, perché sono tuoi. Tutte le cose mie sono tue, e le tue sono mie, e io sono glorificato in loro. Io non sono più nel mondo; essi invece sono nel mondo, e io vengo a te. Padre santo, custodiscili nel tuo nome, quello che mi hai dato, perché siano una sola cosa, come noi.
Quand’ero con loro, io li custodivo nel tuo nome, quello che mi hai dato, e li ho conservati, e nessuno di loro è andato perduto, tranne il figlio della perdizione, perché si compisse la Scrittura. Ma ora io vengo a te e dico questo mentre sono nel mondo, perché abbiano in se stessi la pienezza della mia gioia. Io ho dato loro la tua parola e il mondo li ha odiati, perché essi non sono del mondo, come io non sono del mondo.
Non prego che tu li tolga dal mondo, ma che tu li custodisca dal Maligno. Essi non sono del mondo, come io non sono del mondo. Consacrali nella verità. La tua parola è verità. Come tu hai mandato me nel mondo, anche io ho mandato loro nel mondo; per loro io consacro me stesso, perché siano anch’essi consacrati nella verità.
Non prego solo per questi, ma anche per quelli che crederanno in me mediante la loro parola: perché tutti siano una sola cosa; come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch’essi in noi, perché il mondo creda che tu mi hai mandato.
E la gloria che tu hai dato a me, io l’ho data a loro, perché siano una sola cosa come noi siamo una sola cosa. Io in loro e tu in me, perché siano perfetti nell’unità e il mondo conosca che tu mi hai mandato e che li hai amati come hai amato me.
Padre, voglio che quelli che mi hai dato siano anch’essi con me dove sono io, perché contemplino la mia gloria, quella che tu mi hai dato; poiché mi hai amato prima della creazione del mondo.
Padre giusto, il mondo non ti ha conosciuto, ma io ti ho conosciuto, e questi hanno conosciuto che tu mi hai mandato. E io ho fatto conoscere loro il tuo nome e lo farò conoscere, perché l’amore con il quale mi hai amato sia in essi e io in loro» (Gv 17,1-26). 
La verità posta a fondamento di questa preghiera vuole però che noi ci chiediamo: ma chi è talmente certo, sicuro di andare in Paradiso, da chiedere al Signore che lì vengano anche i suoi amici e per questo chiede lui perdono al loro posto, pur essendo essi morti?
Questa preghiera la può elevare al Signore chi è ricolmo di una grandissima fede e di una altrettanto ricca carità.
È considerare l’altro più che se stesso. È formare con l’altro una unità così stretta da desiderare che questa unità si conservi per la vita eterna.
È una unità così forte nella fede e nella carità da non considerare più neanche il limite della morte. È come se la morte si arrendesse dinanzi a questo amore così grande, così intenso, così forte, così santo. 
44Perché, se non avesse avuto ferma fiducia che i caduti sarebbero risuscitati, sarebbe stato superfluo e vano pregare per i morti.
Ancora una volta viene ribadito il principio su cui Giuda ha fondato la sua preghiera.  Questi principio è la risurrezione, ma non la semplice risurrezione, bensì la duplice risurrezione: per la morte e per la vita. 
Perché, se non avesse avuto ferma fiducia che i caduti sarebbero risuscitati, sarebbe stato superfluo e vano pregare per i morti.
Senza questo principio, sarebbe stato vano, superfluo, inutile innalzare una preghiera, far celebrare un sacrificio di espiazione per il perdono del peccato.
45Ma se egli pensava alla magnifica ricompensa riservata a coloro che si addormentano nella morte con sentimenti di pietà, la sua considerazione era santa e devota. Perciò egli fece offrire il sacrificio espiatorio per i morti, perché fossero assolti dal peccato.
Giuda è animato dalla fede nella risurrezione dei giusti, dei santi, degli amici di Dio. Per costoro la risurrezione è una magnifica ricompensa. 
Ma se egli pensava alla magnifica ricompensa riservata a coloro che si addormentano nella morte con sentimenti di pietà, la sua considerazione era santa e devota. 
Perciò egli fece offrire il sacrificio espiatorio per i morti, perché fossero assolti dal peccato.
Ma chi riceve una magnifica ricompensa? Coloro che si addormentano con sentimenti di pietà, di vero amore filiale verso Dio.
Per questa fede lui fa celebrare un sacrificio espiatorio perché quei morti fossero assolti dal loro peccato.
Il sacrificio è per i morti. L’assoluzione è per i morti. È questa la novità delle novità di tutto l’Antico Testamento sulla legge dell’espiazione del peccato.
È questa una verità che va meglio specificata, illuminata, chiarificata. È una verità che ci rivela quanto grande sia la potenza dell’amore in un uomo.
Non vi è amore più grande in un uomo manifestato da tutto l’Antico Testamento di quello che manifesta Giuda in questa circostanza.
Dona un interpretazione nuova e una lettura aggiornata di tutta la rivelazione sull’espiazione del peccato.
Una carità così grande tutto può chiedere a Dio: anche il perdono del peccato per una persona morta.
Siamo al di là di ogni possibile comprensione della potenza dell’amore. L’amore è veramente una potenza così grande da abrogare ogni legge.

Secondo Maccabei – Capitolo XII


[bookmark: _Toc62154752]CAPITOLO XIII


[bookmark: _Toc62154753]LETTURA DEL TESTO

		1Nell’anno centoquarantanove giunse notizia agli uomini di Giuda che Antioco Eupàtore muoveva contro la Giudea con numerose truppe; 2era con lui Lisia, suo tutore e incaricato d’affari, che aveva con sé un esercito greco di centodiecimila fanti, cinquemilatrecento cavalieri, ventidue elefanti e trecento carri falcati. 3A costoro si era unito anche Menelao, il quale incoraggiava con molta astuzia Antioco, non per la salvezza della patria, ma per la speranza di tornare al potere. 4Ma il re dei re eccitò l’ira di Antioco contro quello scellerato e, avendogli Lisia dimostrato che era causa di tutti i mali, ordinò che fosse condotto a Berea e messo a morte secondo l’usanza del luogo. 5Vi è là una torre di cinquanta cubiti piena di cenere, dotata di un ordigno girevole che da ogni lato pende a precipizio sulla cenere. 6Di lassù tutti possono spingere verso la morte chi è reo di sacrilegio o chi ha raggiunto il colmo di altri delitti. 7In tal modo morì Menelao, che non ebbe in sorte nemmeno la terra per la sepoltura. 8Giusto castigo poiché, dopo aver commesso molti delitti attorno all’altare, il cui fuoco è sacro quanto la cenere, nella cenere trovò la sua morte.
9Il re avanzava con barbari sentimenti e con l’intenzione di far provare ai Giudei trattamenti peggiori di quelli che avevano subìto sotto suo padre. 10Quando Giuda seppe queste cose, ordinò al popolo di pregare il Signore giorno e notte perché, come altre volte, così anche ora aiutasse coloro che correvano il rischio di essere privati della legge, della patria e del tempio santo 11e non permettesse che il popolo, che aveva appena goduto di un breve respiro, cadesse in mano a quelle nazioni infami. 12Quando tutti insieme ebbero fatto ciò, supplicando il Signore misericordioso con gemiti e digiuni e prostrazioni per tre giorni consecutivi, Giuda li esortò e comandò loro di tenersi pronti. 13Quindi, incontratosi da solo con gli anziani, decise che con l’aiuto di Dio si doveva risolvere la situazione uscendo a battaglia prima che l’esercito del re entrasse nella Giudea e si impadronisse della città. 14Affidando poi ogni cura al Creatore dell’universo, esortò i suoi a combattere da prodi fino alla morte per le leggi, il tempio, la città, la patria, le loro istituzioni, e pose il campo vicino a Modin. 15Data ai suoi uomini la parola d’ordine «Vittoria di Dio», con giovani, scelti tra i più valorosi, piombò di notte sulla tenda del re nell’accampamento, uccise circa duemila uomini e trafisse il più grosso degli elefanti insieme con l’uomo che era nella torretta. 16Alla fine, riempito il campo di terrore e confusione, se ne tornarono soddisfatti per il successo ottenuto. 17Quando già spuntava il giorno, l’impresa era compiuta, per la protezione del Signore che aveva assistito Giuda.
18Il re, avuto questo saggio dell’audacia dei Giudei, tentò di prendere con astuzia quei luoghi. 19Marciò contro Bet-Sur, una ben munita fortezza dei Giudei, ma fu respinto, ostacolato e battuto, 20poiché Giuda fece giungere il necessario agli assediati. 21Intanto un certo Ròdoco, dell’esercito dei Giudei, aveva rivelato i segreti ai nemici: fu ricercato, catturato e tolto di mezzo. 22Il re tornò a trattare con quelli che erano a Bet-Sur, diede e ricevette la destra e se ne andò. Assalì gli uomini di Giuda, ma ebbe la peggio. 23Venne poi a sapere che Filippo, lasciato ad Antiòchia come incaricato d’affari, era uscito di senno. Costernato, invitò i Giudei a trattare, si sottomise, si obbligò con giuramento a rispettare tutte le giuste condizioni, ristabilì l’accordo e offrì un sacrificio, onorò il tempio e beneficò il luogo santo. 24Poi ricevette il Maccabeo e lasciò Egemònide come stratega da Tolemàide fino al paese dei Gerreni. 25Venne a Tolemàide, ma i cittadini di Tolemàide si mostrarono malcontenti per quegli accordi; erano irritati contro coloro che avevano voluto abolire i loro privilegi. 26Lisia allora salì sulla tribuna, fece la sua difesa meglio che poté, li persuase, li calmò, li rese ragionevoli; poi tornò ad Antiòchia. Così si svolsero i fatti relativi alla spedizione del re e alla sua ritirata.



[bookmark: _Toc62154754]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO

[bookmark: _Toc62154755]Campagna di Antioco V e di Lisia. Supplizio di Menelao 

1Nell’anno centoquarantanove giunse notizia agli uomini di Giuda che Antioco Eupàtore muoveva contro la Giudea con numerose truppe;
Si finisce una battaglia e se ne comincia un’altra. Finisce una guerra ed ecco che subito una seconda appare all’orizzonte più minacciosa della precedente.
Una triste notizia  giunge agli uomini di Giuda: numerose truppe stanno per muovere con la Giudea.
Nell’anno centoquarantanove giunse notizia agli uomini di Giuda che Antioco Eupàtore muoveva contro la Giudea con numerose truppe…
Chi muove contro la Giudea con numeroso truppe è Antioco Eupàtore.
2era con lui Lisia, suo tutore e incaricato d’affari, che aveva con sé un esercito greco di centodiecimila fanti, cinquemilatrecento cavalieri, ventidue elefanti e trecento carri falcati.
Antioco Eupàtore non viene solo, è accompagnato da Lisia, suo tuto e incaricato d’affari. Viene con un esercito veramente imponente. 
Era con lui Lisia, suo tutore e incaricato d’affari, che aveva con sé un esercito greco di centodiecimila fanti, cinquemilatrecento cavalieri, ventidue elefanti e trecento carri falcati.
L’esercito invasore è oltremodo grande, potente, forte: centodiecimila fanti, cinquemilatrecento cavalieri, ventidue elefanti e trecento carri falcati.
È una potenza invincibile, umanamente parlando. Per il Signore non vi sono eserciti invincibili, al di fuori di quelli celesti.
3A costoro si era unito anche Menelao, il quale incoraggiava con molta astuzia Antioco, non per la salvezza della patria, ma per la speranza di tornare al potere.
Anche Menelao, Giudeo, incoraggia con molta astuzia Antioco.
A costoro si era unito anche Menelao, il quale incoraggiava con molta astuzia Antioco, non per la salvezza della patria, ma per la speranza di tornare al potere.
Quanti sono perversi sempre sanno sfruttare le occasioni ritenute loro propizie per coltivare i loro personali interessi.
I perversi sempre calpestano Dio e gli uomini, perché loro pensano solo a se stessi e al guadagno immediato per la loro persona.
Il perverso di certo non teme Dio. Non sa che il Signore non lascia mai irretire dalla sua perversione e malvagità. 
4Ma il re dei re eccitò l’ira di Antioco contro quello scellerato e, avendogli Lisia dimostrato che era causa di tutti i mali, ordinò che fosse condotto a Berea e messo a morte secondo l’usanza del luogo.
Il Signore però non permette che Menelao faccia altro male al suo popolo.
Ma il re dei re eccitò l’ira di Antioco contro quello scellerato e, avendogli Lisia dimostrato che era causa di tutti i mali, ordinò che fosse condotto a Berea e messo a morte secondo l’usanza del luogo.
Lisia dimostra al re che è proprio Menelao la causa di tutti i mali. Il re si convince e ordine che fosse condotto a Berea e messo a morte secondo le usanze del luogo.
Non si può sempre tentare, sfidare, oltraggiare il Signore. Vi è un tempo in cui Lui dice: Basta! È finito il tempo degli insulti! Ora è il giorno del giudizio!
Se avessimo tutti questa fede, di certo penseremmo prima di fare azioni disoneste contro i fratelli, prima di insultare il Signore. 
5Vi è là una torre di cinquanta cubiti piena di cenere, dotata di un ordigno girevole che da ogni lato pende a precipizio sulla cenere.
A Berea vi è un ordino di morte unico, singolare, in qualche modo anche spettacolare. 
Vi è là una torre di cinquanta cubiti piena di cenere, dotata di un ordigno girevole che da ogni lato pende a precipizio sulla cenere.
La torre è piena di cenere. Essa è dotata di un ordigno girevole che da ogni lato pende a precipizio sulla cenere. Non c’è speranza di sopravvivenza per quanti vi vengono posti sopra. 
6Di lassù tutti possono spingere verso la morte chi è reo di sacrilegio o chi ha raggiunto il colmo di altri delitti.
Questo supplizio è riservato a quanti sono rei di sacrilegio o che hanno raggiunto il colmo di altri delitti.
Di lassù tutti possono spingere verso la morte chi è reo di sacrilegio o chi ha raggiunto il colmo di altri delitti.
Menelao è responsabile dell’uno e degli altri delitti. È sacrilego, bestemmiatore, arrogante, prepotente, superbo, intrigante, nemico dei suoi fratelli, ricercato solo della sua persona gloria, per ottenere la quale è disposto a vendersi il suo popolo. Lui ha raggiunto il limite di ogni male.
7In tal modo morì Menelao, che non ebbe in sorte nemmeno la terra per la sepoltura.
Menelao subisce la sorte dei sacrileghi e di quanti superano i limiti del male.
In tal modo morì Menelao, che non ebbe in sorte nemmeno la terra per la sepoltura.
A lui non fu data neanche la terra per la sepoltura. Dovette giacere nella cenere. Cenere era il suo cuore. Cenere deve divenire anche il suo corpo.
8Giusto castigo poiché, dopo aver commesso molti delitti attorno all’altare, il cui fuoco è sacro quanto la cenere, nella cenere trovò la sua morte.
Menelao subisce la sorte del contrappasso. Lui disprezzò la cenere sacra del Signore. Nella cenere viene lui disprezzato dal Signore.
Giusto castigo poiché, dopo aver commesso molti delitti attorno all’altare, il cui fuoco è sacro quanto la cenere, nella cenere trovò la sua morte.
Il castigo subito da Menelao è detto giusto dall’agiografo. È giusto perché lui subisce la stessa pena della sacralità delle cose di Dio. Lui ha profanato il Signore, muore da profano nella cenere. 
Questa cenere è però immonda, non è cenere sacra. Questa non appartiene al Signore. Appartiene agli uomini e ai loro castighi infamanti. 
Questo episodio deve indurci ad un serio esame di coscienza: sopra di noi vigila sempre il Signore. Si può sfuggire agli uomini, mai al Signore, il quale puntualmente arriva con la sua giustizia infallibile.

[bookmark: _Toc62154756]Preghiere e successo dei Giudei presso Modin 

9Il re avanzava con barbari sentimenti e con l’intenzione di far provare ai Giudei trattamenti peggiori di quelli che avevano subìto sotto suo padre. 
Il re avanza contro Giuda con sentimenti barbari, spietati, senza alcuna misericordia, privi di ogni pietà.
Lui vuole umiliare Giuda. Lo vuole distruggere, annientare, estirpare. 
Il re avanzava con barbari sentimenti e con l’intenzione di far provare ai Giudei trattamenti peggiori di quelli che avevano subìto sotto suo padre. 
Quando Giuda aveva sofferto fino al presente sarebbe dovuto essere un niente di fronte a quanto lui si stava proponendo di fare.
10Quando Giuda seppe queste cose, ordinò al popolo di pregare il Signore giorno e notte perché, come altre volte, così anche ora aiutasse coloro che correvano il rischio di essere privati della legge, della patria e del tempio santo
Giuda sa che solo il Signore può impedire al re di attuare la sua volontà di distruzione e di annientamento non solo del popolo ma anche del culto. 
Quando Giuda seppe queste cose, ordinò al popolo di pregare il Signore giorno e notte perché, come altre volte, così anche ora aiutasse coloro che correvano il rischio di essere privati della legge, della patria e del tempio santo
C’è il rischio che tutto il popolo fosse privato della legge, della patria, del tempio santo. C’è il rischio della paganizzazione di tutto il popolo dei Giudei.
Chi può salvare da questo reale, imminente pericolo? Solo il Signore. Solo Li può dare la vittoria a Giuda e ai suoi guerrieri.
Sapendo questo ordina a tutto il popolo di pregare giorno e notte il Signore.
Si deve chiedere a Lui di scendere in battaglia e di sconfiggere il re. 
11e non permettesse che il popolo, che aveva appena goduto di un breve respiro, cadesse in mano a quelle nazioni infami.
Al Signore si chiede di impedire che il popolo cada in mano di quelle nazioni pagane, idolatre, che non conoscono il vero Dio e Signore.
E non permettesse che il popolo, che aveva appena goduto di un breve respiro, cadesse in mano a quelle nazioni infami.
Ora il popolo gode un po’ di pace. Il Signore non deve permettere che nuovamente il popolo vada in esilio o sia governato da gente barbara e disumana, gente idolatra e senza alcuna verità.
È assai importante notare come Giuda metta in campo prima tutta la sua fede nel Signore Onnipotente, poi scende in battaglia con i suoi guerrieri. 
Da lui dobbiamo imparare che ogni soluzione viene da Dio. È Lui sempre il Signore. È a Lui che ogni decisione va chiesta.
Chi lascia al Signore ogni soluzione, ogni decisione, non rimarrà mai deluso. 
12Quando tutti insieme ebbero fatto ciò, supplicando il Signore misericordioso con gemiti e digiuni e prostrazioni per tre giorni consecutivi, Giuda li esortò e comandò loro di tenersi pronti.
Il Signore viene invocato da tutto il popolo, con una sola voce, un solo cuore, un solo corpo con gemiti, digiuni, prostrazioni per ben tre giorni. 
Quando tutti insieme ebbero fatto ciò, supplicando il Signore misericordioso con gemiti e digiuni e prostrazioni per tre giorni consecutivi, Giuda li esortò e comandò loro di tenersi pronti.
Alla battaglia non ci si prepara solo atleticamente, ma anche e soprattutto spiritualmente. In battaglia non si scende solo con le armi, ma anche e soprattutto con il Signore. 
Se il Signore non scende in battaglia, non vi potrà essere vittoria per Giuda. Le forze degli avversari sono ingenti, oscurano il sole.
Giuda chiede a Dio di scendere in battaglia e ai suoi di tenersi pronti. Sempre Dio e l’uomo insieme. Mai l’uno senza l’altro. 
13Quindi, incontratosi da solo con gli anziani, decise che con l’aiuto di Dio si doveva risolvere la situazione uscendo a battaglia prima che l’esercito del re entrasse nella Giudea e si impadronisse della città.
Viene deciso di non permettere all’esercito del re di entrare nella Giudea. 
Quindi, incontratosi da solo con gli anziani, decise che con l’aiuto di Dio si doveva risolvere la situazione uscendo a battaglia prima che l’esercito del re entrasse nella Giudea e si impadronisse della città.
Questa decisione Giuda la sottopone agli anziani. Vuole il loro appoggio in  questa sua scelta militare per il bene di tutto il suo popolo.
Giuda sa che entrano in Giudea l’esercito nemico avrebbe provocato molti danni. Il popolo è già nella grande sofferenza.
Vuole impedire che altra sofferenza vi si aggiunga. Non fa però questo fidando solo sulle sue forze. Lo fa confidando solo nell’aiuto di Dio.
Giuda è cosciente di ciò che può fare lui e di ciò che può fare il Signore. Il Signore deve fare tutto. Lui può fare poche cose. 
Lui è l’apparenza, Dio è la realtà. Giuda è la parte visibili insignificante. Di è la parte invisibili risolutrice di ogni battaglia, ogni guerra, ogni controversia. 
14Affidando poi ogni cura al Creatore dell’universo, esortò i suoi a combattere da prodi fino alla morte per le leggi, il tempio, la città, la patria, le loro istituzioni, e pose il campo vicino a Modin.
Ora Giuda esorta i suoi perché siano pronti a dare la vita per la vita del popolo, delle leggi, del tempio, della città, della patria, delle loro istituzioni. 
Affidando poi ogni cura al Creatore dell’universo, esortò i suoi a combattere da prodi fino alla morte per le leggi, il tempio, la città, la patria, le loro istituzioni, e pose il campo vicino a Modin.
I suoi devono dare la vita a Dio. Dio però dovrà dare la vita ai suoi soldati. Vita dei soldati e vita di Dio devono essere una sola vita, non due vite.
In questo versetto si attesta che vi è qualcosa di più grande della propria vita: la vita di Dio nel suo tempio, nella sua legge, nella sua città, nella sua patria.
Perché Dio viva è necessario a volte che l’uomo muoia. Sempre si deve scegliere che muoia l’uomo perché Dio possa vivere.
15Data ai suoi uomini la parola d’ordine «Vittoria di Dio», con giovani, scelti tra i più valorosi, piombò di notte sulla tenda del re nell’accampamento, uccise circa duemila uomini e trafisse il più grosso degli elefanti insieme con l’uomo che era nella torretta.
La battaglia è un vero successo. Il Signore aveva mostrato tutto il suo valore. 
Data ai suoi uomini la parola d’ordine «Vittoria di Dio», con giovani, scelti tra i più valorosi, piombò di notte sulla tenda del re nell’accampamento, uccise circa duemila uomini e trafisse il più grosso degli elefanti insieme con l’uomo che era nella torretta.
La parola d’ordine è: Vittoria di Dio.
Con alcuni giovani, scelti tra i più valorosi, piomba di notte sulla tenda del re nell’accampamento.
Uccide circa duemila uomini e trafigge il più grosso degli elefanti assieme con l’uomo che era sulla torretta.
È un grande successo. Per il re una vera sconfitta. Ora il re sa che deve temere Giuda. Anzi sa che lo deve temere molto. 
Non deve temere Giuda, ma il Signore che guida occhi, mano, piedi di Giuda e dei suoi. È il Signore il solo combattente da temere, ma il Signore è invisibile.
La vittoria è sempre dell’uomo che ha conquistato il Signore dalla sua parte.
16Alla fine, riempito il campo di terrore e confusione, se ne tornarono soddisfatti per il successo ottenuto.
Il campo di Antioco viene riempito di terrore e confusione.
Alla fine, riempito il campo di terrore e confusione, se ne tornarono soddisfatti per il successo ottenuto.
Soddisfatti per il successo ottenuto alla fine si ritorna al proprio accampamento.
È assai importate questo primo successo.  Serve per gettare panico e terrore nel cuore degli altri soldati. 
17Quando già spuntava il giorno, l’impresa era compiuta, per la protezione del Signore che aveva assistito Giuda.
Viene da tutto riconosciuto che l’impreso non è il frutto della bravura degli uomini.  Essa è invece tutta da ascrivere alla benedizione del Cielo. 
Quando già spuntava il giorno, l’impresa era compiuta, per la protezione del Signore che aveva assistito Giuda.
Riconoscere il Signore che agisce è vero atto di adorazione, vera latria. 
Si riconosce l’opera di Dio, la sua benedizione, la sua assistenza, lo si benedice, si chiede di essere sempre presente.
Senza questo riconoscimento, non vi è alcuna possibilità di vittoria. 
Dio non interviene se non è confessato come il solo Autore delle nostre azioni.
Senza l’immediato, pronto, istantaneo intervento del Signore, non c’è alcun successo per l’uomo. La sconfitta è sempre accovacciata ai suoi piedi.

[bookmark: _Toc62154757]Antioco V tratta con i Giudei

18Il re, avuto questo saggio dell’audacia dei Giudei, tentò di prendere con astuzia quei luoghi.
Il re pensa di dover reagire. Non può stare a guardare. Deve dare a Giuda qualche segno della sua potenza schiacciante.
Il re, avuto questo saggio dell’audacia dei Giudei, tentò di prendere con astuzia quei luoghi.
Giuda aveva avuto successo perché aveva agito con astuzia. Anche lui vuole prendere con astuzia quei luoghi. 
Agire con astuzia vuol dire impedire che Giuda conosca in antico le sue mosse.
19Marciò contro Bet-Sur, una ben munita fortezza dei Giudei, ma fu respinto, ostacolato e battuto,
Marcia contro Bet-Sur.  Il suo intento è di conquistarla, espugnarla.
Marciò contro Bet-Sur, una ben munita fortezza dei Giudei, ma fu respinto, ostacolato e battuto.
La città è una ben munita fortezza dei Giudei. Ma anche questa volta è respinto, ostacolato, battuto. Non riesce a penetrare nella città. 
20poiché Giuda fece giungere il necessario agli assediati.
Antiovo viene respinto, perché Giuda aveva previsto anche questa mossa.
Poiché Giuda fece giungere il necessario agli assediati.
La città respinge l’assalto del re perché Giuda è subito venuto in suo aiuto.
La città non è stata lasciata sola in questa battaglia, altrimenti sarebbe potuta anche capitolare dinanzi alle forze del re.
21Intanto un certo Ròdoco, dell’esercito dei Giudei, aveva rivelato i segreti ai nemici: fu ricercato, catturato e tolto di mezzo.
Sempre vi sono i traditori dove vi sono le guerre e le battaglie. Il tradimento è parte essenziale in una guerra. 
Intanto un certo Ròdoco, dell’esercito dei Giudei, aveva rivelato i segreti ai nemici: fu ricercato, catturato e tolto di mezzo.
Ròdoco rivela i segreti dei Giudei ai nemici. Viene però ricercato, catturato e tolto di mezzo. 
Sempre ci saranno i traditori. Per questo urge la più alta saggezza e prudenza.
Urge tenere segreti i piani di battaglia fino all’istante in cui dovranno essere attuati. Tutti possono tradire tutti. Tutti possono essere comprati o venduti.
22Il re tornò a trattare con quelli che erano a Bet-Sur, diede e ricevette la destra e se ne andò. Assalì gli uomini di Giuda, ma ebbe la peggio.
Il torna a trattare con quelli di Bet-Sur.  Viene stipulata una pace.
Il re tornò a trattare con quelli che erano a Bet-Sur, diede e ricevette la destra e se ne andò. Assalì gli uomini di Giuda, ma ebbe la peggio.
Non si comprende perché il re faccia la pace con quelli di Bet-Sur e poi subito dopo assalga gli uomini di Giuda.  
Assale ma anche questo volta ha la peggio. Non riesce a prevalere su Giuda.
23Venne poi a sapere che Filippo, lasciato ad Antiòchia come incaricato d’affari, era uscito di senno. Costernato, invitò i Giudei a trattare, si sottomise, si obbligò con giuramento a rispettare tutte le giuste condizioni, ristabilì l’accordo e offrì un sacrificio, onorò il tempio e beneficò il luogo santo.
Le guerre non si vincono perché il nemico viene battuto in campo. Si vincono spesso per azioni che avvengono mille miglia altrove.
Venne poi a sapere che Filippo, lasciato ad Antiòchia come incaricato d’affari, era uscito di senno.
 Costernato, invitò i Giudei a trattare, si sottomise, si obbligò con giuramento a rispettare tutte le giuste condizioni, ristabilì l’accordo e offrì un sacrificio, onorò il tempio e beneficò il luogo santo.
Il re apprende che il suo incaricato d’affari lasciato ad Antiòchia era uscito fuori di senno.  È una notizia che turba  molto il re.
Costernato, invita i Giudei a trattare. Si sottomette alle loro condizioni.
Si obbliga con giuramento a rispettare tutte le giuste condizioni.
Ristabilisce l’accordo e offre un sacrificio, onora il tempio e benefica il luogo santo.
Era venuto come un leone ruggente, se ne va come un mite agnellino.
Questa è la potente opera del Signore. Lui sa trasformare in lupo in pecora.  La pantera in una dolce gazzella. Una iena in una leggiadra bestiola. 
Il Signore non ha bisogno di grandi guerre per mostrare la sua Signoria. Gli basta una semplice malattia, una notizia funesta e la pace ritorna nel suo regno.
24Poi ricevette il Maccabeo e lasciò Egemònide come stratega da Tolemàide fino al paese dei Gerreni.
Firmata la pace il re riceve il Maccabeo.  Lo riconosce come vera Autorità.
Poi ricevette il Maccabeo e lasciò Egemònide come stratega da Tolemàide fino al paese dei Gerreni.
Lascia Egemònide come stratega da Tolemàide fino al paese dei Gerreni.
Antioco non lascia sguarnito un suo territorio. Gli assicura protezione e difesa. 
25Venne a Tolemàide, ma i cittadini di Tolemàide si mostrarono malcontenti per quegli accordi; erano irritati contro coloro che avevano voluto abolire i loro privilegi.
Il re giunge a Tolemàide, ma le cose in un primo tempo non si volgono a sua favore. Qui vi è molto scontento.
Venne a Tolemàide, ma i cittadini di Tolemàide si mostrarono malcontenti per quegli accordi; erano irritati contro coloro che avevano voluto abolire i loro privilegi.
Quelli di Tolemàide sono malcontenti per quegli accordi.
Sono irritati contro coloro che avevano voluto abolire i loro privilegi.
La pace ha sempre un costo. Qualcosa sempre si deve pagare. A volte si deve rinunciare a beni più piccoli per avere un bene più grande.
È nella logica degli accordi, dei contratti, della stessa pace. 
26Lisia allora salì sulla tribuna, fece la sua difesa meglio che poté, li persuase, li calmò, li rese ragionevoli; poi tornò ad Antiòchia. Così si svolsero i fatti relativi alla spedizione del re e alla sua ritirata.
In difesa del re interviene Lisia. Questi vuole calmare gli animi.
Lisia allora salì sulla tribuna, fece la sua difesa meglio che poté, li persuase, li calmò, li rese ragionevoli; poi tornò ad Antiòchia. Così si svolsero i fatti relativi alla spedizione del re e alla sua ritirata.
Sempre occorre un buon mediatore, che spieghi le ragioni dei fatti che avvengono o che si è costretti a subire.
Lisia sale sulla tribuna, fa la sua difesa meglio che può.
Li persuade, li calma, li rende ragionevoli, poi ritorna ad Antiòchia.
In questo modo si sono svolti i fatti relativi alla spedizione del re e alla sua ritirata. Possiamo dire che fu una totale sconfitta, una grande umiliazione.
Possiamo affermare che il re ha compiuto un’opera vana, dannosa, distruttrice della sua stessa immagine.
Questo sempre succede a coloro che vogliono combattere contro Dio.

Secondo Maccabei – Capitolo XIII


[bookmark: _Toc62154758]CAPITOLO XIV


[bookmark: _Toc62154759]LETTURA DEL TESTO

		1Dopo un periodo di tre anni, giunse notizia agli uomini di Giuda che Demetrio, figlio di Seleuco, sbarcato nel porto di Trìpoli con un grande esercito e la flotta, 2si era impadronito del paese, eliminando Antioco e il suo tutore Lisia. 3Un certo Àlcimo, che era stato prima sommo sacerdote, ma che si era volontariamente contaminato al tempo della rivolta, avendo capito che non si apriva a lui in alcun modo una via di salvezza e non vi era più la possibilità di accedere al sacro altare, 4andò dal re Demetrio verso l’anno centocinquantuno, offrendogli una corona d’oro e una palma, oltre ai tradizionali ramoscelli di ulivo del tempio. Per quel giorno restò tranquillo. 5Ma colta l’occasione favorevole alla sua follia, quando da Demetrio fu convocato a consiglio e interrogato su quali fossero lo stato d’animo e le intenzioni dei Giudei, rispose: 6«I Giudei che si dicono Asidei, a capo dei quali sta Giuda il Maccabeo, alimentano guerre e ribellioni e non lasciano che il regno trovi la calma. 7Per questo anch’io, privato della dignità ereditaria, intendo dire del sommo sacerdozio, sono venuto qui, 8spinto anzitutto da schietta premura per gli interessi del re, ma in secondo luogo mirando anche ai miei concittadini, perché, a causa dell’irragionevolezza di dette persone, tutto il nostro popolo si va impoverendo non poco. 9Ora che conosci bene ognuna di queste cose, tu, o re, provvedi al paese e alla nostra stirpe che va decadendo, con quella cortese benevolenza che hai con tutti. 10Fin quando Giuda è vivo, è impossibile che la situazione torni pacifica». 11Dopo queste sue parole, gli altri amici, irritati per i successi di Giuda, si affrettarono a infiammare Demetrio. 12Questi, designato subito Nicànore, che era a capo degli elefanti, e nominatolo stratega della Giudea, ve lo inviò 13con l’ordine di eliminare Giuda, di disperdere i suoi uomini e di costituire Àlcimo sommo sacerdote del tempio massimo. 14Allora le nazioni della Giudea, che erano fuggite davanti a Giuda, si unirono in massa a Nicànore, pensando che le sfortune e le calamità dei Giudei sarebbero state apportatrici di fortuna per loro.
15Quando seppero della venuta di Nicànore e dell’aggressione delle nazioni, i Giudei, cosparsi di polvere, elevarono suppliche a colui che ha costituito il suo popolo per sempre e che con segni palesi protegge sempre coloro che sono la sua porzione. 16Poi, dati gli ordini, il capo mosse rapidamente di là e si scontrò con loro presso il villaggio di Dessau. 17Simone, fratello di Giuda, aveva già attaccato Nicànore, ma per l’improvvisa comparsa dei nemici, lentamente aveva dovuto cedere. 18Tuttavia Nicànore, conosciuto il valore che avevano gli uomini di Giuda e il loro entusiasmo nelle lotte per la patria, non osava decidere la questione con spargimento di sangue. 19Per questo mandò Posidonio e Teodoto e Mattatia a dare e ricevere la destra. 20La cosa fu discussa lungamente e, quando il comandante ne diede comunicazione alle truppe, il parere risultò unanime e accettarono gli accordi. 21Fissarono il giorno nel quale sarebbero venuti a un incontro privato. Dall’una e dall’altra parte avanzò un carro e collocarono dei seggi. 22Giuda tuttavia dispose degli uomini armati nei luoghi opportuni, per paura che si verificasse d’improvviso qualche tradimento da parte dei nemici. Così in buon accordo conclusero l’incontro. 23Nicànore si trattenne a Gerusalemme e non fece alcun male; anzi licenziò le turbe raccogliticce che a lui si erano unite. 24Aveva sempre Giuda con sé e nutriva un intimo affetto per lui. 25Lo esortò a sposarsi e ad avere figli; si sposò, se ne stette tranquillo e visse normalmente la sua vita.
26Ma Àlcimo, vedendo la loro reciproca simpatia e procuratosi copia degli accordi intercorsi, andò da Demetrio e gli disse che Nicànore seguiva una linea contraria agli interessi dello stato: aveva infatti nominato suo successore Giuda, il sobillatore del regno. 27Il re, contrariato e acceso di sdegno per le calunnie di quel genio malefico, scrisse a Nicànore, dichiarandogli di essere scontento delle alleanze concluse e ordinandogli che gli mandasse subito ad Antiòchia il Maccabeo in catene. 28Nicànore, quando gli giunse quest’ordine, rimase sconcertato ed era riluttante a rompere i patti senza che quell’uomo avesse commesso alcuna colpa. 29Ma, poiché non gli era possibile agire contro la volontà del re, cercava l’occasione per effettuare la cosa con qualche stratagemma. 30Il Maccabeo, notando che Nicànore era più freddo nei suoi confronti e aspro nei consueti incontri, arguendo che questa freddezza non presagiva niente di buono, raccolti non pochi dei suoi, non si fece più vedere da Nicànore. 31Questi, accortosi di essere stato giocato abilmente da Giuda, salì al massimo e santo tempio, mentre i sacerdoti stavano compiendo i sacrifici prescritti, e ordinò che gli fosse consegnato quell’uomo. 32I sacerdoti dichiararono con giuramento che non sapevano dove fosse il ricercato. 33Allora egli, stendendo la destra contro il tempio, giurò: «Se non mi consegnerete Giuda in catene, spianerò questa dimora di Dio, abbatterò dalle fondamenta l’altare e innalzerò qui uno splendido tempio a Diòniso». 34Detto questo, se ne andò. I sacerdoti, alzando le mani al cielo, invocarono il protettore sempre vigile del nostro popolo, dicendo: 35«Tu, Signore, che di nulla hai bisogno, ti sei compiaciuto di porre il tempio della tua abitazione in mezzo a noi. 36Ora, Signore, santo di ogni santità, custodisci per sempre incontaminata questa tua casa, che da poco è stata purificata».
37Fu denunciato a Nicànore un certo Razìs, degli anziani di Gerusalemme, uomo pieno di amore per la città, che godeva grandissima fama, chiamato padre dei Giudei per la sua benevolenza. 38Egli infatti, nei giorni precedenti la rivolta, si era attirato l’accusa di giudaismo e realmente per il giudaismo aveva impegnato corpo e anima con piena generosità. 39Volendo Nicànore far nota a tutti l’ostilità che aveva verso i Giudei, mandò più di cinquecento soldati per arrestarlo; 40pensava infatti che, prendendo costui, avrebbe arrecato loro un grave colpo. 41Ma, quando quella truppa stava per occupare la torre e tentava di forzare la porta del cortile, dando ordine di portare il fuoco e di appiccarlo alle porte, egli, accerchiato da ogni lato, rivolse la spada contro se stesso, 42preferendo morire nobilmente piuttosto che divenire schiavo degli scellerati e subire insulti indegni della sua nobiltà. 43Non avendo però portato a segno il colpo per la fretta della lotta, mentre la folla premeva fuori delle porte, salì arditamente sulle mura e si gettò giù coraggiosamente sulla folla. 44Questa, subito indietreggiando, fece largo e così egli cadde in mezzo allo spazio vuoto. 45Poiché respirava ancora, con l’animo infiammato, si alzò, mentre il sangue gli usciva a fiotti e le ferite lo straziavano, di corsa passò in mezzo alla folla, salì su di un tratto di roccia 46e, ormai completamente esangue, si strappò gli intestini e prendendoli con le mani li gettò contro la folla. Morì in tal modo, invocando il Signore della vita e dello spirito perché di nuovo glieli restituisse.


[bookmark: _Toc62154760]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO

VII. [bookmark: _Toc62154761]LOTTA CONTRO NICÀNORE, GENERALE DI DEMETRIO I. IL GIORNO DI NICÀNORE
[bookmark: _Toc62154762]Intervento del sommo sacerdote Àlcimo

1Dopo un periodo di tre anni, giunse notizia agli uomini di Giuda che Demetrio, figlio di Seleuco, sbarcato nel porto di Trìpoli con un grande esercito e la flotta,
Non c’è pace sulla terra. Si spegne un focolaio di guerra e subito se ne accende un altro.
Dopo un periodo di tre anni, giunse notizia agli uomini di Giuda che Demetrio, figlio di Seleuco, sbarcato nel porto di Trìpoli con un grande esercito e la flotta,
Ora entra un altro attore sullo scenario della storia, anche lui con intenzioni bellicose. Lo attesta il suo grande esercito e la flotta.
Questo nuovo attore è Demetrio, figlio di Seleuco.
2si era impadronito del paese, eliminando Antioco e il suo tutore Lisia.
Demetrio aveva già eliminato Antioco e il suo tutore Lisia.
Si era impadronito del paese, eliminando Antioco e il suo tutore Lisia.
Demetrio è già signore di un vasto re, di tutto il regno di Antioco. 
Sempre sorgono sulla storia questi nuovi attori. Quasi sempre vengono per distruggere e non per costruire. Vengono per abbattere e non per piantare.
È questa la caratteristica della storia: sul suo palcoscenico sempre appaiono e scompaiono gli attori. La recita non finisce mai con attori sempre nuovi.
3Un certo Àlcimo, che era stato prima sommo sacerdote, ma che si era volontariamente contaminato al tempo della rivolta, avendo capito che non si apriva a lui in alcun modo una via di salvezza e non vi era più la possibilità di accedere al sacro altare,
Ora entra un altro attore in scena: Àlcimo. Quest’uomo ha un solo desiderio: essere il sommo sacerdote dei Giudei. Vuole fregiarsi di questo titolo.
Un certo Àlcimo, che era stato prima sommo sacerdote, ma che si era volontariamente contaminato al tempo della rivolta, avendo capito che non si apriva a lui in alcun modo una via di salvezza e non vi era più la possibilità di accedere al sacro altare…
Quest’uomo sa che non vi è alcuna possibilità che possa accedere a questa alta e nobilissima carica. I suoi errori del passato gli sbarrano ogni porta.
L’ambizione di un uomo mai si arrende, mai si ferma, mai si dona per vinta.
Gli ambiziosi si alleano anche con il diavolo pur di raggiungere il loro scopo. 
4andò dal re Demetrio verso l’anno centocinquantuno, offrendogli una corona d’oro e una palma, oltre ai tradizionali ramoscelli di ulivo del tempio. Per quel giorno restò tranquillo.
Sa che Demetrio potrebbe aiutarlo in qualche modo. Questa via per lui dovrà essere sfruttata al massimo.
Andò dal re Demetrio verso l’anno centocinquantuno, offrendogli una corona d’oro e una palma, oltre ai tradizionali ramoscelli di ulivo del tempio. Per quel giorno restò tranquillo.
Quest’uomo si reca da Demetrio con ricchi doni. Vuole accaparrarsi la sua benevolenza. Vuole che Demetrio lo consideri suo vero amico.
Con elegante astuzia gli fa i doni, ma non chiede nulla. Per quel giorno rimane tranquillo. Si finge disinteressato. È come se fosse andato per dare e non per chiedere, per offrire e non per ottenere.
Questa è fine, elegante, studiata astuzia. Non vuole passare per un compratore del sommo sacerdozio. Questa immagine non gli si addice.
Àlcimo è un attore navigato nell’ipocrisia, nella finzione, nella malvagità, nella furbizia, nell’astuzia elegante e fine. Sa come muoversi nel mondo del male.
5Ma colta l’occasione favorevole alla sua follia, quando da Demetrio fu convocato a consiglio e interrogato su quali fossero lo stato d’animo e le intenzioni dei Giudei, rispose:
Vi è però un’occasione favorevole alla sua follia che lui sa sfruttare al sommo delle sue capacità di uomo navigato nell’inganno e nella falsità.
Ma colta l’occasione favorevole alla sua follia, quando da Demetrio fu convocato a consiglio e interrogato su quali fossero lo stato d’animo e le intenzioni dei Giudei, rispose…
Demetrio vuole conoscere lo stato d’animo e le intenzioni di Giudei. Lo convoca e chiede a lui le necessarie informazioni.
È questa un’occasione d’oro. Una opportunità migliore mai avrebbe potuto immaginarla. Non è lui che informa. È Demetrio che chiede informazioni.
Poiché richiesto di un parare, lui potrà dire tutto ciò che è nel suo cuore, anche con calunnie e tante gratuite malvagità sul conto dei suo stesso popolo. 
6«I Giudei che si dicono Asidei, a capo dei quali sta Giuda il Maccabeo, alimentano guerre e ribellioni e non lasciano che il regno trovi la calma.
La prima parola di Àlcimo è anche la prima calunnia e la prima falsa testimonianza. È il primo veleno gettato sul suo popolo.
«I Giudei che si dicono Asidei, a capo dei quali sta Giuda il Maccabeo, alimentano guerre e ribellioni e non lasciano che il regno trovi la calma.
Ecco la calunnia, la falsa testimonianza, l’accusa infamante.
Quanti sono con il Maccabeo alimentano guerre e ribellioni e non lasciano che il regno trovi la calma.
A questo punto vale la pena ricordare la parola di  Gesù.
Prendete un albero buono, anche il suo frutto sarà buono. Prendete un albero cattivo, anche il suo frutto sarà cattivo: dal frutto infatti si conosce l’albero. Razza di vipere, come potete dire cose buone, voi che siete cattivi? La bocca infatti esprime ciò che dal cuore sovrabbonda. L’uomo buono dal suo buon tesoro trae fuori cose buone, mentre l’uomo cattivo dal suo cattivo tesoro trae fuori cose cattive. Ma io vi dico: di ogni parola vana che gli uomini diranno, dovranno rendere conto nel giorno del giudizio; infatti in base alle tue parole sarai giustificato e in base alle tue parole sarai condannato» (Mt 12,33-37). 
Quest’uomo non dice ciò che sono i Giudei. Dice ciò che il re vuole che pensi sui Giudei. Li dipinge dei guerrafondai e delle persone che cercano solo di turbare la calma, la pace del regno. 
Àlcimo non dice che i Giudei di Giuda vogliono una cosa sola: la libertà religiosa. Vogliono poter adorare il loro Dio e Signore secondo la legge dei Padri. Non vogliono nessun’altra cosa.
Àlcimo parla dal suo cuore malvagio. Parla dalla cattiveria della sua mente perversa. Parla dalla malignità che scorre nelle sue vene. 
7Per questo anch’io, privato della dignità ereditaria, intendo dire del sommo sacerdozio, sono venuto qui,
Notiamo tutta la perversità del suo cuore. Si presenta al re come persona che è stata privata ingiustamente di  ciò che gli è dovuto. 
Per questo anch’io, privato della dignità ereditaria, intendo dire del sommo sacerdozio, sono venuto qui…
Quest’uomo è veramente diabolico. La sua astuzia è oltremodo elegante e raffinata. Sa trasformare l’oro in piombo e il piombo in oro con altissima furbizia.
Lui ha subito un grave torto. È una vittima dell’ingiustizia che regna in Giuda.
Questo fa comprendere al re Àlcimo. Parlando da vittima, il re di certo presterà fede ad ogni sua parola. 
Questo è il suo intento: suscitare la fede del re in ogni sua parola. Una volta che lui avrà fatto breccia nel cuore del re, tutto andrà in suo favore. 
Il re gli crederà. Sarà per Lui. Esaudirà il suo desiderio. Àlcimo si vende il suo popolo per poter accedere al sommo sacerdozio. Questa è la sua malvagità. 
8spinto anzitutto da schietta premura per gli interessi del re, ma in secondo luogo mirando anche ai miei concittadini, perché, a causa dell’irragionevolezza di dette persone, tutto il nostro popolo si va impoverendo non poco.
Àlcimo si finge animato da due interessi: quelli del re e quelli dei suoi concittadini.
Pinto anzitutto da schietta premura per gli interessi del re, ma in secondo luogo mirando anche ai miei concittadini, perché, a causa dell’irragionevolezza di dette persone, tutto il nostro popolo si va impoverendo non poco.
Il re non può esercitare in Giuda alcun potere. Mentre il potere dovrebbe essere tutto nelle mani del re. 
I suoi cittadini si stanno impoverendo non poco a motivo delle continue guerre e rivolge che Giuda e i suoi impongo al paese. 
Se Demetrio interviene energicamente e sconfigge Giuda, all’istante il re riacquista ogni potere e Àlcimo imposto da lui ottiene il sommo sacerdozio. 
È questa l’abilità di Àlcimo: nascondere la sua ambizione sotto gli interessi del re e del suo popolo.
Fa tutto questo, vendendosi il suo popolo, calunniandolo e rendendo falsa testimonianza. Per ottenere il sommo sacerdozio è disposo ad ogni cosa.
9Ora che conosci bene ognuna di queste cose, tu, o re, provvedi al paese e alla nostra stirpe che va decadendo, con quella cortese benevolenza che hai con tutti.
Altra elegante furbizia e sottile ipocrisia. Esalta il re come vero salvatore del suo popolo. Solo lui potrà salvare il suo popolo dalla decadenza morale e spirituale ed anche economica. 
Ora che conosci bene ognuna di queste cose, tu, o re, provvedi al paese e alla nostra stirpe che va decadendo, con quella cortese benevolenza che hai con tutti.
È giusto chiedersi quanto sia diabolica la mente dell’uomo. 
Àlcimo trasforma un nemico in amico, un distruttore in un costruttore, un conquistatore in un liberatore.
Il re viene definito come l’uomo dalla cortese benevolenza verso tutti per il ristabilimento del vero bene nel paese di Giuda.
10Fin quando Giuda è vivo, è impossibile che la situazione torni pacifica».
Ora Àlcimo dona il colpo di grazia. Distrugge Giuda nel cuore del re. Lo uccide.
Fin quando Giuda è vivo, è impossibile che la situazione torni pacifica».
Questa parole sono più che un omicidio. Presentano al re la morte di Giuda come la sola via percorribile per riportare la pace nel suo regno.
11Dopo queste sue parole, gli altri amici, irritati per i successi di Giuda, si affrettarono a infiammare Demetrio.
Àlcimo è l’uomo dalla parola diabolica, infernale. Veramente a lui si possono applicare le parole dell’Apostolico Giacomo.
Fratelli miei, non siate in molti a fare da maestri, sapendo che riceveremo un giudizio più severo: tutti infatti pecchiamo in molte cose. Se uno non pecca nel parlare, costui è un uomo perfetto, capace di tenere a freno anche tutto il corpo. Se mettiamo il morso in bocca ai cavalli perché ci obbediscano, possiamo dirigere anche tutto il loro corpo. Ecco, anche le navi, benché siano così grandi e spinte da venti gagliardi, con un piccolissimo timone vengono guidate là dove vuole il pilota. Così anche la lingua: è un membro piccolo ma può vantarsi di grandi cose. Ecco: un piccolo fuoco può incendiare una grande foresta! Anche la lingua è un fuoco, il mondo del male! La lingua è inserita nelle nostre membra, contagia tutto il corpo e incendia tutta la nostra vita, traendo la sua fiamma dalla Geènna. Infatti ogni sorta di bestie e di uccelli, di rettili e di esseri marini sono domati e sono stati domati dall’uomo, ma la lingua nessuno la può domare: è un male ribelle, è piena di veleno mortale. Con essa benediciamo il Signore e Padre e con essa malediciamo gli uomini fatti a somiglianza di Dio. Dalla stessa bocca escono benedizione e maledizione. Non dev’essere così, fratelli miei! La sorgente può forse far sgorgare dallo stesso getto acqua dolce e amara? Può forse, miei fratelli, un albero di fichi produrre olive o una vite produrre fichi? Così una sorgente salata non può produrre acqua dolce.
Chi tra voi è saggio e intelligente? Con la buona condotta mostri che le sue opere sono ispirate a mitezza e sapienza. Ma se avete nel vostro cuore gelosia amara e spirito di contesa, non vantatevi e non dite menzogne contro la verità. Non è questa la sapienza che viene dall’alto: è terrestre, materiale, diabolica; perché dove c’è gelosia e spirito di contesa, c’è disordine e ogni sorta di cattive azioni. Invece la sapienza che viene dall’alto anzitutto è pura, poi pacifica, mite, arrendevole, piena di misericordia e di buoni frutti, imparziale e sincera. Per coloro che fanno opera di pace viene seminato nella pace un frutto di giustizia (Gc 3,1-18). 
Àlcimo con queste parole trae dalla sua parte tutti gli altri amici.
Dopo queste sue parole, gli altri amici, irritati per i successi di Giuda, si affrettarono a infiammare Demetrio.
Questi, irritati per i successi di Giuda, si affrettano a infiammare Demetrio perché subito prenda una decisione forte. 
La decisione forte non può essere che una sola: la morte di Giuda ad ogni costo. Giuda ora è il solo nemico del re. Lui è la causa di tutti i mali.
12Questi, designato subito Nicànore, che era a capo degli elefanti, e nominatolo stratega della Giudea, ve lo inviò
La decisione del re è immediata, quasi fulminea. Non si lascia illuminare due volte. La falsità è entrata nel suo cuore e l’inganno lo ha sedotto.
Questi, designato subito Nicànore, che era a capo degli elefanti, e nominatolo stratega della Giudea, ve lo inviò…
Il re designa Nicànore e lo nomina stratega della Giudea. Con questa nuova missione viene inviato in Giudea.
13con l’ordine di eliminare Giuda, di disperdere i suoi uomini e di costituire Àlcimo sommo sacerdote del tempio massimo.
La missione di Nicànore consiste in tre importanti compiti.
 Con l’ordine di eliminare Giuda, di disperdere i suoi uomini e di costituire Àlcimo sommo sacerdote del tempio massimo.
Nicànore deve eliminare Giuda, disperdere i suoi uomini, costituire Àlcimo sommo sacerdote del tempio massimo.
Che il suo popolo venga distrutto in una guerra sanguinosa non interessa nulla ad Àlcimo. Lui una cosa sola vuole: il sommo sacerdozio.
Se per questa sua ambizione tutto il popolo dovesse scomparire, a lui nulla interessa. Il suo scopo è raggiunto. 
14Allora le nazioni della Giudea, che erano fuggite davanti a Giuda, si unirono in massa a Nicànore, pensando che le sfortune e le calamità dei Giudei sarebbero state apportatrici di fortuna per loro.
Altro pensiero cattivo che agita molti cuori.
Allora le nazioni della Giudea, che erano fuggite davanti a Giuda, si unirono in massa a Nicànore, pensando che le sfortune e le calamità dei Giudei sarebbero state apportatrici di fortuna per loro.
Sempre nella storia vi sono coloro che stoltamente pensano di usare a proprio beneficio i mali altrui.
Da un male mai potrà nascere un bene. Il male si può solo redimere. Non è mai dal male che nasce il bene. Il bene nasce perché si rimane sempre nel più grande bene anche quando si è immersi nel più grande male.
Non è croce di Cristo Gesù che genera la redenzione del mondo. È invece l’amore di Lui fino alla morte e alla morte di croce.
Gli approfittatori dei mali altrui vi sono stati e sempre vi saranno. Costoro però devono sapere che aggiungo altro male alla loro vita. 
Il male genera sempre male, per sé e per gli altri. Mentre è solo dal bene che nasce il bene. Questa regola è infallibile. 

[bookmark: _Toc62154763]Nicànore fa amicizia con Giuda

15Quando seppero della venuta di Nicànore e dell’aggressione delle nazioni, i Giudei, cosparsi di polvere, elevarono suppliche a colui che ha costituito il suo popolo per sempre e che con segni palesi protegge sempre coloro che sono la sua porzione.
È come se per i Giudei il sole si fosse oscurato. Tutto il mondo circostante si è coalizzato contro di essi. Umanamente parlando non c’è più salvezza.
Quando seppero della venuta di Nicànore e dell’aggressione delle nazioni, i Giudei, cosparsi di polvere, elevarono suppliche a colui che ha costituito il suo popolo per sempre e che con segni palesi protegge sempre coloro che sono la sua porzione.
I Giudei possiedo un’arma segreta, invincibile, sempre vittoriosa. Essa mai ha fallito un solo colpa. Quest’arma è infallibile nel combattimento.
Quest’arma non è però da potersi usare a proprio piacimento. Non è disposizione dei Giudei. Non è posta nella loro volontà, né nelle loro mani.
Quest’arma va supplicata, implorata, con grande umiltà, con spirito di santità, con coscienza pura, con la certezza di abitare nella legge del Signore.
Quest’arma è il Dio dei Padri che sempre è intervenuto nella storia per la salvezza del suo popolo.
Solo il Signore oggi può salvare il suo popolo dalla coalizione dei pagani. Solo Lui potrà essere arbitro in questa battaglia.
Sapendo questo, ci si prostra dinanzi a Lui e gli si chiede di scendere in campo, di venire in battaglia, di stroncare questa guerra.
Il Signore scende in campo se pregato, invocato. A Lui tutto si deve chiedere però con grande umiltà, spirito contrito, cuore puro, mani senza peccato.
16Poi, dati gli ordini, il capo mosse rapidamente di là e si scontrò con loro presso il villaggio di Dessau.
Finita la preghiera, si passa rapidamente all’attacco.
Poi, dati gli ordini, il capo mosse rapidamente di là e si scontrò con loro presso il villaggio di Dessau.
Lo scontro contro l’esercito di Nicànore avviene presso il villaggio di Dessau.
17Simone, fratello di Giuda, aveva già attaccato Nicànore, ma per l’improvvisa comparsa dei nemici, lentamente aveva dovuto cedere.
In un attacco precedente Simone aveva pensato essere cosa più prudente retrocedere. Le forze era ingenti.
Simone, fratello di Giuda, aveva già attaccato Nicànore, ma per l’improvvisa comparsa dei nemici, lentamente aveva dovuto cedere.
Vi è una sagge che spinge ad attaccare e anche una saggezze che impone di ritirarsi. L’uomo saggio sempre osserva la storia che gli sta dinanzi ed in base alla sua evoluzione decide. 
Mai uno stratega deve procedere alla cieca. È la sconfitta. Nessuna cosa potrà mai essere senza la saggezza, la prudenza, la somma accortezza.
18Tuttavia Nicànore, conosciuto il valore che avevano gli uomini di Giuda e il loro entusiasmo nelle lotte per la patria, non osava decidere la questione con spargimento di sangue.
Nicànore non vuole rischiare la sconfitta. Preferisce trattare. Conosce il valore d quelli di Giuda. Affrontarli in battaglia non è da lui vista come la cosa più giusta. 
Tuttavia Nicànore, conosciuto il valore che avevano gli uomini di Giuda e il loro entusiasmo nelle lotte per la patria, non osava decidere la questione con spargimento di sangue.
Quando si può evitare un inutile spargimento di sangue e una mortificante sconfitta, è giusto che si trovi un’altra via per il ristabilimento della pace.
La guerra deve essere sempre l’ultima risorsa, mai la prima. Ma perché sia l’ultima risorsa è giusto che prima si mettano in atto tutte le altre che sono infinite.
Se l’uomo si lasciasse governare sempre dalla più alta saggezza, mai si arriverebbe alla guerra. Sempre si percorrerebbero vie di pace.
Nicànore oggi è per una via di pace senza spargimento di sangue. È persona che sa leggere la storia, la quale attualmente gli sta dicendo di non passare per un inutile e vano spargimento di sangue.
La decisione di Nicànore ci fa comprendere quanto è grande il Signore. Lui vince una battaglia anche non combattendola. È sufficiente mettere un pensiero nuovo nel cuore di una persona e la guerra non è più vista come via della pace.
È la pace invece che viene vista come via per non fare alcuna guerra.
La sapienza del Signore sa veramente percorrere ogni via e le sue vie sono infinite. Per ogni situazione vi è una via che lui può e sa percorrere.
Questo ci deve suggerire, ove ce ne fosse bisogno, che a Dio sempre si deve esporre il problema da risolvere. Le vie poi sarà Lui a deciderle.
È Lui che sa come intervenire concretamente nella storia per il bene più grande dei suoi figli. Questa verità va sempre custodita nel cuore.
19Per questo mandò Posidonio e Teodoto e Mattatia a dare e ricevere la destra.
Nicànore manda Posidonio e Teodoto e Mattatia a trattare la pace.
Per questo mandò Posidonio e Teodoto e Mattatia a dare e ricevere la destra.
Chiede e ricevere la destra significa offrire e chiedere la pace. Nicànore offre la pace a Giuda e a tutto il popolo del Signore.
Il Signore ha vinto la guerra senza combattere. Gli è bastato suggerire a Nicànore di non esporsi ad una sconfitta devastante. 
20La cosa fu discussa lungamente e, quando il comandante ne diede comunicazione alle truppe, il parere risultò unanime e accettarono gli accordi.
Si discute lungamente e si trovano i punti comuni su cui stipulare la pace. 
La cosa fu discussa lungamente e, quando il comandante ne diede comunicazione alle truppe, il parere risultò unanime e accettarono gli accordi.
Non solo i gerarchi sono d’accordo che si firmi la pace, anche le truppe sono dello stesso parere. Gli accordi vengono accolti.
Sempre la storia ha bisogno di persone sagge, accorte, piene di buona volontà, che siano veri costruttori di pace.
Oggi vi sono molte più persone che sono fabbricatori di inutili guerre che persone che si dedicano alla costruzione della pace.
21Fissarono il giorno nel quale sarebbero venuti a un incontro privato. Dall’una e dall’altra parte avanzò un carro e collocarono dei seggi.
Viene stabilito il giorno e il luogo per la firma degli accordi di pace.
Fissarono il giorno nel quale sarebbero venuti a un incontro privato. Dall’una e dall’altra parte avanzò un carro e collocarono dei seggi.
L’incontro è privato, non è pubblico. Dall’una e dall’altra parte avanza un carro con coloro che erano designati alla firma. Vengono collocati dei seggi.
22Giuda tuttavia dispose degli uomini armati nei luoghi opportuni, per paura che si verificasse d’improvviso qualche tradimento da parte dei nemici. Così in buon accordo conclusero l’incontro.
Giuda non si fida. Ha paura di qualche tradimento. Predispone dei soldati in sua difesa. La lungimiranza non è mai troppa. Essa è sempre poca.
Giuda tuttavia dispose degli uomini armati nei luoghi opportuni, per paura che si verificasse d’improvviso qualche tradimento da parte dei nemici. Così in buon accordo conclusero l’incontro.
Nessun tradimento e nessuna trappola mortale. Gli accordi vengono conclusi. La pace ritorna in Giuda. Il Signore vince senza alcun combattimento. Vince cambiando mente e cuore di Nicànore. 
23Nicànore si trattenne a Gerusalemme e non fece alcun male; anzi licenziò le turbe raccogliticce che a lui si erano unite.
Nicànore si ferma a Gerusalemme. Rimane solo, senza le sue truppe.
Nicànore si trattenne a Gerusalemme e non fece alcun male; anzi licenziò le turbe raccogliticce che a lui si erano unite.
Le truppe vengono licenziate perché non più necessarie. Esse sono strumento di guerra, non di pace. 
24Aveva sempre Giuda con sé e nutriva un intimo affetto per lui.
Nicànore ora si lega a Giuda da un intimo affetto per lui.
Aveva sempre Giuda con sé e nutriva un intimo affetto per lui.
Anche questa è vittoria di Dio. Il nemico si trasforma in un  intimo amico. 
Se noi invocassimo di più il Signore Dio nostro, lui sarebbe un vero creatore di amicizia tra gli uomini. Lui non è per la guerra, ma per la fratellanza. 
Lui non è per la globalizzazione selvaggia, egoistica, spietata, senza misericordia, priva di ogni carità verso i più deboli.
Lui è per la globalizzazione della carità, della misericordia, della pietà, della compassione, dell’espiazione vicaria.
Questa sì che è vera globalizzazione e di essa il Signore si compiace. 
Dio vuole che tutti gli uomini imparino a servirsi, amarsi, conoscersi, stimarsi nella pace, nella collaborazione, nella solidarietà. 
25Lo esortò a sposarsi e ad avere figli; si sposò, se ne stette tranquillo e visse normalmente la sua vita.
Ora Nicànore esorta Giuda a sposarsi e a vivere tranquillo la sua vita.
Lo esortò a sposarsi e ad avere figli; si sposò, se ne stette tranquillo e visse normalmente la sua vita.
Giuda accetta il consiglio, si sposa, vive tranquillo la sua vita. Da uomo di guerra è divenuto persona di pace.
Quanto può il cambiamento di un solo pensiero nel cuore di un uomo, frutto però della grazia e della misericordia del Signore. 

[bookmark: _Toc62154764]Àlcimo riaccende le ostilità e Nicànore minaccia il tempio

26Ma Àlcimo, vedendo la loro reciproca simpatia e procuratosi copia degli accordi intercorsi, andò da Demetrio e gli disse che Nicànore seguiva una linea contraria agli interessi dello stato: aveva infatti nominato suo successore Giuda, il sobillatore del regno.
In tutta questa storia di pace e di amicizia chi non ha ottenuto alcun risultato è stato Àlcimo. Costui aveva fatto ogni cosa per accaparrarsi il sommo sacerdozio. Era stato lui l’artefice di questa inutile guerra.
Ma Àlcimo, vedendo la loro reciproca simpatia e procuratosi copia degli accordi intercorsi, andò da Demetrio e gli disse che Nicànore seguiva una linea contraria agli interessi dello stato: aveva infatti nominato suo successore Giuda, il sobillatore del regno.
Ora cosa questo uomo empio e nemico degli interessi del suo popolo?
Si reca dal re Demetrio e accusa Nicànore di non seguire gli interessi dello stato. Nicànore infatti aveva nominato Giuda suo successore Giuda e non lui. 
Giuda viene accusato di essere il sobillatore del regno.
Àlcimo è l’uomo dalla parola malvagia, cattiva, ingannatrice, creatrice di dissidio, guerra, contrasto tra gli uomini. 
La sua parola scaturisce da un cuore bramoso di essere lui il sommo sacerdote, la suprema autorità tra i Giudei.
La stoltezza della parola attesta che alla sua origine vi è sempre un cuore stolto. Stolto è il cuore e stolta è anche la parola. Malvagio è il cuore e malvagia è anche la parola. La parola è la visibilità del cuore.
Una persona stolta da sola è capace di gettare nel disastro morale, spirituale, economico una intera nazione. 
Chi si lascia ingannare dalle persone malefiche e malediche è responsabile in toto del male che la parola cattiva gli ha fatto immettere nella storia.
27Il re, contrariato e acceso di sdegno per le calunnie di quel genio malefico, scrisse a Nicànore, dichiarandogli di essere scontento delle alleanze concluse e ordinandogli che gli mandasse subito ad Antiòchia il Maccabeo in catene.
Le calunnie del genio malefico, che è Àlcimo, entrano nel cuore del re, che si accende di sdegno e subito scrive a Nicànore.
Il re, contrariato e acceso di sdegno per le calunnie di quel genio malefico, scrisse a Nicànore, dichiarandogli di essere scontento delle alleanze concluse e ordinandogli che gli mandasse subito ad Antiòchia il Maccabeo in catene.
Il re si dice scontento delle alleanze concluse.  In più gli ordina di mandargli subito ad Antiòchia il Maccabeo in catene.
Ecco quanto può una calunnia generare nel cuore di un re. Non solo nel cuore del re, ma in ogni altro cuore.
Poiché i  calunniatori sono sempre il concime dei cuori, perché questo concime non entri in essi per contaminarli, è necessario che prima di lasciare che il concime entri in essi, si verifichi la qualità del concime.
Il re avrebbe dovuto chiamare Nicànore e farsi raccontare da lui la realtà delle cose. Mai sulla parola di una sola persona si dovrebbe prendere una decisione.  
Sempre le notizie vanno verificate, dal momento che l’uomo può mettere in esse il proprio cuore o addirittura inventare ogni cosa.
28Nicànore, quando gli giunse quest’ordine, rimase sconcertato ed era riluttante a rompere i patti senza che quell’uomo avesse commesso alcuna colpa.
L’ordine dl re lascia Nicànore sconcertato e riluttante. 
Nicànore, quando gli giunse quest’ordine, rimase sconcertato ed era riluttante a rompere i patti senza che quell’uomo avesse commesso alcuna colpa.
Nicànore è sconcertato per l’ordine del re. Non ne comprende la ragione.
È riluttante a rompere i patti senza neanche una piccola violazione da parte del Maccabeo.  La pace era vera, non fittizia. Si viveva di comune accordo.
29Ma, poiché non gli era possibile agire contro la volontà del re, cercava l’occasione per effettuare la cosa con qualche stratagemma.
Anche se sconcertato e riluttante agli ordine del re si deve obbedire.
Ma, poiché non gli era possibile agire contro la volontà del re, cercava l’occasione per effettuare la cosa con qualche stratagemma.
Dovendo necessariamente obbedire, Nicànore cerca l’occasione propizia. Per effettuare l’ordine del re con qualche stratagemma.
N verità Nicànore è in gravi difficoltà. Deve obbedire, ma non sa proprio come fare. Dovrà inventarsi qualcosa e subito. 
30Il Maccabeo, notando che Nicànore era più freddo nei suoi confronti e aspro nei consueti incontri, arguendo che questa freddezza non presagiva niente di buono, raccolti non pochi dei suoi, non si fece più vedere da Nicànore.
Il Maccabeo si accorge del cambiamento di Nicànore e non si fa più vedere.
Il Maccabeo, notando che Nicànore era più freddo nei suoi confronti e aspro nei consueti incontri, arguendo che questa freddezza non presagiva niente di buono, raccolti non pochi dei suoi, non si fece più vedere da Nicànore.
Nicànore era divenuto più freddo e più aspro. Per il maccabeo è un segno che non fa presagire nulla di buono. 
Per questo raccoglie non pochi dei suoi e non si fa vedere più da Nicànore.
Sempre la storia ci nostra la verità delle persone e delle cose. 
Occorre essere però liberi di mente e di cuore, se vogliamo servircene per il nostro più grande bene. 
Nella storia si cammina con oculatezza, prudenza, grande lungimiranza. Si cammina con gli occhi aperti. Mai si deve procedere con gli occhi chiusi.
La storia è per se stessa una realtà in continuo cambiamento, in una evoluzione perenne. Ciò che è stato ieri, oggi cambia e domani non sarà più ciò che è stato oggi. Per questo è richiesta la più alta prudenza e saggezza.
31Questi, accortosi di essere stato giocato abilmente da Giuda, salì al massimo e santo tempio, mentre i sacerdoti stavano compiendo i sacrifici prescritti, e ordinò che gli fosse consegnato quell’uomo.
Nicànore si accorge di essere stato giocato abilmente da Giuda e passa all’offensiva. 
Questi, accortosi di essere stato giocato abilmente da Giuda, salì al massimo e santo tempio, mentre i sacerdoti stavano compiendo i sacrifici prescritti, e ordinò che gli fosse consegnato quell’uomo.
Nicànore sale la massimo e santo tempio, mentre i sacerdoti stanno compiendo i sacrifici prescritti, e ordina che gli venga consegnato quell’uomo.
È questa un’azione di per sé illogica, priva di un qualsiasi fondamento di ragione. I sacerdoti non sono padroni di Giuda. Non sono loro i suoi custodi.
Loro sono addetti al sacro tempio e pensano alle cose del Signore, non degli uomini. Le cose di Dio per loro, le cose degli uomini per gli uomini. 
32I sacerdoti dichiararono con giuramento che non sapevano dove fosse il ricercato.
I sacerdoti non possono consegnare a Nicànore una persona non in loro possesso.  Giuda non è tenuto nascosto da essi.
I sacerdoti dichiararono con giuramento che non sapevano dove fosse il ricercato.
Veramente i sacerdoti erano all’oscuro di tutto. Realmente essi non sanno nulla di Giuda il Maccabeo. Lo prova il loro giuramento.
33Allora egli, stendendo la destra contro il tempio, giurò: «Se non mi consegnerete Giuda in catene, spianerò questa dimora di Dio, abbatterò dalle fondamenta l’altare e innalzerò qui uno splendido tempio a Diòniso».
Nicànore fa su tutte le furie. Minaccia la distruzione dello stesso tempio. 
Allora egli, stendendo la destra contro il tempio, giurò: «Se non mi consegnerete Giuda in catene, spianerò questa dimora di Dio, abbatterò dalle fondamenta l’altare e innalzerò qui uno splendido tempio a Diòniso».
O loro gli consegnano Giuda in catene o lui avrebbe distrutto il tempio, lo avrebbe raso al suolo e al suo posto avrebbe fatto sorgere un tempio pagano.
È questa una minaccia che potrà realizzare fin da subito. Veramente i sacerdoti non sono in condizione di consegnargli il Maccabeo.
34Detto questo, se ne andò. I sacerdoti, alzando le mani al cielo, invocarono il protettore sempre vigile del nostro popolo, dicendo:
I sacerdoti sanno che la minaccia potrà essere portata a compimento anche subito. Loro non sono in grado di prendere e consegnare il maccabeo.
Detto questo, se ne andò. I sacerdoti, alzando le mani al cielo, invocarono il protettore sempre vigile del nostro popolo, dicendo:
Loro però sono persone di preghiera e tutto possono chiedere al Signore in favore del suo popolo.
Per questo alzano le mani e invocano il protettore che è sempre vigile sul suo popolo e sui suoi figli.
È questo un bellissimo nome dato al Signore: il Protettore sempre vigile del nostro popolo. Dio è visto come il Vigilante, colui che non dorme, non prende mai sonno, sempre attento a intervenire in favore dei suoi fedeli.
Questa verità così è rivelata dal Salmo. 
Alzo gli occhi verso i monti: da dove mi verrà l’aiuto? Il mio aiuto viene dal Signore: egli ha fatto cielo e terra. Non lascerà vacillare il tuo piede, non si addormenterà il tuo custode. Non si addormenterà, non  prenderà sonno il custode d’Israele. Il Signore è il tuo custode, il Signore è la tua ombra e sta alla tua destra. Di giorno non ti colpirà il sole, né la luna di notte. Il Signore ti custodirà da ogni male: egli custodirà la tua vita. Il Signore ti custodirà quando esci e quando entri, da ora e per sempre (Sal 121 (120), 1-8).  
È una stupenda verità che ci manifesta tutto l’amore del nostro Dio per noi.
35«Tu, Signore, che di nulla hai bisogno, ti sei compiaciuto di porre il tempio della tua abitazione in mezzo a noi.
Questa supplica viene elevata al Signore con le mani alzate, come Mosè.
«Tu, Signore, che di nulla hai bisogno, ti sei compiaciuto di porre il tempio della tua abitazione in mezzo a noi.
Chi è il Signore? È il Signore che di nulla ha bisogno. La sua vita è perfetta in sé. Nulla può aggiungere o togliere qualcosa alla sua vita. 
Questo Dio che di nulla ha bisogno si è compiaciuto di porre il tempio della sua abitazione in mezzo a loro. 
Il loro Dio si è compiaciuto di abitare in mezzo al suo popolo, nella sua abitazione terrena.  È per sua scelta, desiderio. Così ha voluto. 
36Ora, Signore, santo di ogni santità, custodisci per sempre incontaminata questa tua casa, che da poco è stata purificata».
Se il tempio è la casa di Dio, la sua abitazione, è anche suo compito custodirla incontaminata, non solo ma anche di proteggerla.
Ora, Signore, santo di ogni santità, custodisci per sempre incontaminata questa tua casa, che da poco è stata purificata».
Il loro Dio è il santo di ogni santità. Necessita di una casa santa. Loro non possono garantire la santità della sua casa. Lui può e deve farlo.
Il Signore non può abbandonare ai pagani questa sua dimora. Deve intervenire e difenderla da ogni profanazione.
Sempre ci si deve rivestire di grande umiltà e chiedere al Signore che faccia ciò che noi non possiamo fare perché ontologicamente incapaci.

[bookmark: _Toc62154765]Morte di Razìs

37Fu denunciato a Nicànore un certo Razìs, degli anziani di Gerusalemme, uomo pieno di amore per la città, che godeva grandissima fama, chiamato padre dei Giudei per la sua benevolenza.
Ora viene raccontato un evento che merita tutta la nostra attenzione. 
Fu denunciato a Nicànore un certo Razìs, degli anziani di Gerusalemme, uomo pieno di amore per la città, che godeva grandissima fama, chiamato padre dei Giudei per la sua benevolenza.
Non viene detto la persona e le persone dalle quali la denuncia è partita.
Razìs è uno degli anziani di Gerusalemme. È uomo pieno di amore per la città.
Gode di grandissima fama. È chiamato padre dei Giudei per la sua benevolenza.
Razìs è persona che si fa amare.  La sua vita è tutta spesa per il più grande bene della Città e dei suoi abitanti. È persona dalle altissime qualità morali. 
38Egli infatti, nei giorni precedenti la rivolta, si era attirato l’accusa di giudaismo e realmente per il giudaismo aveva impegnato corpo e anima con piena generosità.
È una persona che ha sempre lottato per il giudaismo. Vi aveva messo corpo e anima con piena generosità. In nulla si era risparmiato.
Egli infatti, nei giorni precedenti la rivolta, si era attirato l’accusa di giudaismo e realmente per il giudaismo aveva impegnato corpo e anima con piena generosità.
Veramente quest’uomo ha nel cuore la difesa della legge del suo Dio e il bene del suo popolo. È un uomo virtuoso. 
39Volendo Nicànore far nota a tutti l’ostilità che aveva verso i Giudei, mandò più di cinquecento soldati per arrestarlo;
Nicànore vuole fare un atto di forza contro i Giudei. Vuole mostrare che lui fa sul serio, che non sta scherzando, che non dice solo parole.
Volendo Nicànore far nota a tutti l’ostilità che aveva verso i Giudei, mandò più di cinquecento soldati per arrestarlo;
Per arrestare Razìs manca più di cinquecento soldati. È un vero atto dimostrativo. Nicànore vuole imporre il suo potere. Giuda gli dovrà essere consegnato. È questo in fondo il fine di questo atto di forza. 
40pensava infatti che, prendendo costui, avrebbe arrecato loro un grave colpo.
Nicànore vuole arrecare un grave colpa alla causa del giudaismo. 
Pensava infatti che, prendendo costui, avrebbe arrecato loro un grave colpo.
Nicànore vuole indebolire il fronte della  resistenza. Inizia con il mettere fuori uso il loro capo, la persona più influente. 
41Ma, quando quella truppa stava per occupare la torre e tentava di forzare la porta del cortile, dando ordine di portare il fuoco e di appiccarlo alle porte, egli, accerchiato da ogni lato, rivolse la spada contro se stesso,
Razìs però non si lascia prendere dai soldati di Nicànore. Anziché arrendersi si suicida.  Rivolge la spada contro se stesso.
Ma, quando quella truppa stava per occupare la torre e tentava di forzare la porta del cortile, dando ordine di portare il fuoco e di appiccarlo alle porte, egli, accerchiato da ogni lato, rivolse la spada contro se stesso…
Razìs si vede ormai senza alcuna via di fuga. Dalla torre nella quale si era rifugiato sa che non potrà più fuggire. È accerchiato da ogni lato. 
Alla morte per mano nemica, preferisce morire per sua propria mano. 
42preferendo morire nobilmente piuttosto che divenire schiavo degli scellerati e subire insulti indegni della sua nobiltà.
Ecco la scelta difficile di Razìs: preferisce morire piuttosto che divenire schiavo.
Preferendo morire nobilmente piuttosto che divenire schiavo degli scellerati e subire insulti indegni della sua nobiltà.
Razìs sceglie la morte infliggendosela da se stesso piuttosto che cadere nella mani degli scellerati e subire insulti indegni della sua nobiltà.
È una scelta per lo meno discutibile. Un uomo di Dio deve essere pronto a qualsiasi insulto per rispetto del suo Dio. Si rispetta Dio rispettando la sua legge, la sua volontà, i suoi statuti.
43Non avendo però portato a segno il colpo per la fretta della lotta, mentre la folla premeva fuori delle porte, salì arditamente sulle mura e si gettò giù coraggiosamente sulla folla.
Non porta però a compimento il suo gesto. Lo termina gettandosi dalla mura sulla folla. 
Non avendo però portato a segno il colpo per la fretta della lotta, mentre la folla premeva fuori delle porte, salì arditamente sulle mura e si gettò giù coraggiosamente sulla folla.
Razìs dalla torre sale arditamente sulle mura e coraggiosamente si getta giù sulla folla. 
Finora l’agiografo si è servito di tre aggettivi: nobilmente, arditamente, coraggiosamente. Sta descrivendo un “suicidio”. 
Per il momento diciamo una sola verità: legalmente, secondo la legge, questo gesto è un vero omicidio. Diciamo legalmente, non moralmente. 
Leggiamo un altro racconto di omicidio e comprenderemo perché è vero omicidio.
I Filistei attaccarono Israele, ma gli uomini d’Israele fuggirono davanti ai Filistei e caddero trafitti sul monte Gèlboe. I Filistei si strinsero attorno a Saul e ai suoi figli e colpirono a morte Giònata, Abinadàb e Malchisùa, figli di Saul. La battaglia si concentrò intorno a Saul: gli arcieri lo presero di mira con gli archi ed egli fu ferito gravemente dagli arcieri. Allora Saul disse al suo scudiero: «Sfodera la spada e trafiggimi, prima che vengano quegli incirconcisi a trafiggermi e a schernirmi». Ma lo scudiero non volle, perché era troppo spaventato. Allora Saul prese la spada e vi si gettò sopra. Quando lo scudiero vide che Saul era morto, si gettò anche lui sulla sua spada e morì con lui. Così morirono insieme in quel giorno Saul e i suoi tre figli, lo scudiero e anche tutti i suoi uomini. Quando gli Israeliti che erano dall’altra parte della valle e quelli che erano oltre il Giordano videro che gli uomini d’Israele erano in fuga e che erano morti Saul e i suoi figli, abbandonarono le loro città e fuggirono. Vennero i Filistei e vi si stabilirono. Il giorno dopo, i Filistei vennero a spogliare i cadaveri e trovarono Saul e i suoi tre figli caduti sul monte Gèlboe. Essi gli tagliarono la testa, lo spogliarono delle armi e mandarono a dare il felice annuncio in giro nella terra dei Filistei, ai templi dei loro idoli e al popolo. Deposero le sue armi nel tempio di Astarte e appesero il suo corpo alle mura di Bet-Sean. Gli abitanti di Iabes di Gàlaad vennero a sapere quello che i Filistei avevano fatto a Saul. Tutti i guerrieri si mossero: viaggiarono tutta la notte e presero il corpo di Saul e i corpi dei suoi figli dalle mura di Bet-Sean, li portarono a Iabes e qui li bruciarono. Poi presero le loro ossa, le seppellirono sotto il tamerisco che è a Iabes e fecero digiuno per sette giorni (1Sam 31,1-13). 
Anche questo di Razìs è un vero omicidio, anche se nobile, coraggioso, ardito.
44Questa, subito indietreggiando, fece largo e così egli cadde in mezzo allo spazio vuoto.
La folla, vedendolo cadere, fa largo, perché non cada sopra di essa.
Questa, subito indietreggiando, fece largo e così egli cadde in mezzo allo spazio vuoto.
Razìs dalle mura cade nello spazio vuoto lasciato dalla folla. 
45Poiché respirava ancora, con l’animo infiammato, si alzò, mentre il sangue gli usciva a fiotti e le ferite lo straziavano, di corsa passò in mezzo alla folla, salì su di un tratto di roccia
La caduta non ha provocato la sua morte. Cade, ma rimane ancora in vita. 
Poiché respirava ancora, con l’animo infiammato, si alzò, mentre il sangue gli usciva a fiotti e le ferite lo straziavano, di corsa passò in mezzo alla folla, salì su di un tratto di roccia…
Cade, ma respira ancora. Si alza con l’animo infiammato. Il sangue gli esce a flotti e le ferite lo straziano. Questo è il suo stato fisico e spirituale.
Di corsa passa in mezzo alla folla, sale su di un tratto di roccia. 
Razìs è deciso. Vuole portare a compimento il suo gesto. Ha scelto la morte pur di non cadere nelle mani degli scellerati.
46e, ormai completamente esangue, si strappò gli intestini e prendendoli con le mani li gettò contro la folla. Morì in tal modo, invocando il Signore della vita e dello spirito perché di nuovo glieli restituisse.
Nonostante sia completamente esangue, ha ancora la forza di strapparsi gli intestini, li prende con le mani e li getta contro la folla.
E, ormai completamente esangue, si strappò gli intestini e prendendoli con le mani li gettò contro la folla. Morì in tal modo, invocando il Signore della vita e dello spirito perché di nuovo glieli restituisse.
Muore pregando il Signore della vita e dello spirito perché gli venga di nuovo restituiti nel giorno della risurrezione.
Razìs muore con il pensiero della risurrezione, che in lui è vera fede e da lui viene trasformata in preghiera elevata al Dio della vita e dello spirito.
È giusto ora offrire una parola di luce su questo episodio che è unico nel suo genere. Si tratta infatti di vero e proprio suicidio. 
Tuttavia il testo sacro non sembra volerlo classificare come omicidio, piuttosto lo presenta come un atto di vero eroismo.
Cosa è l’atto di Razìs: suicidio o vero atto eroico? Cosa distingue un atto eroico dal suicidio? Perché Saul si suicida mentre Razìs non è considerato un suicida?
Qualche annotazione di morale urge per non lasciare nessuna coscienza nel dubbio, nell’incertezza, nella confusione, nel caos veritativo.
Fin da subito va detto che l’azione di Razìs è intrinsecamente cattiva. È un male in sé. È legge divina: la vita va offerta anche al martirio, mai però essa tolta con le proprie mani per sfuggire al martirio. 
Né tanto meno potrà essere volontariamente offerta al martirio per recare danno ai fratelli. Come avviene oggi in qualche religione.
Ognuno ha il dovere di conservare la sua vita e di farne un uso sempre per il bene più grande. Ora il bene più grande per tutti è dato dal martirio di Razìs, non dal suo suicidio. Il suicidio è sempre un male per tutti. Mai un bene.
Posto questo problema che riguarda il male e il bene intrinseco, che definisce ogni atto secondo la più pura volontà di Dio manifestata per la salvezza vera dell’uomo e la sua crescita spirituale in grazia e in sapienza, rimane l’altra questione, che è quella del male secondo la coscienza personale di ciascuno.
Entriamo qui nella legge del peccato. Urge allora chiedersi: l’azione di Razìs è peccato? Ha commesso quest’uomo una colpa dinanzi a Dio?
La risposta è complessa, perché dovemmo conoscere la coscienza attuale di quest’uomo, cioè la coscienza non a partire dalla nostra che analizza dall’esterno i fatti, bensì la coscienza che Razìs possedeva in questo preciso momento storico, in questo attuale frangente della sua storia.
Perché vi sia peccato sono necessarie tre cose: materia grave, piena avvertenza, deliberato consenso. Occorre cioè che la coscienza sappia che l’atto è peccato grave e che deliberatamente lo voglia anche.
Io so, io voglio, io attuo la mia decisione secondo volontà libera.
Non sembra questo sia il caso di Razìs, almeno così come lo presenta il testo sacro. Quest’uomo, ormai vistosi accerchiato e senza alcuna via di fuga, pensa di trovare scampo nella morte.
Questo pensiero è santo oggettivamente? No. Assolutamente no. È cosa buona soggettivamente? Non possiamo dirlo con certezza piena, perché non conosciamo la coscienza di Razìs.
Resta allora saldo sempre il principio della teologia morale fondamentale: ciò che è intrinsecamente male mai si dovrà fare.
A nessuno è lecito suicidarsi per sfuggire ad un martirio, anche se crudele e spietato. A nessuno è lecito privarsi lui della sua vita. 
La storia attesta che queste cose avvengono, sono avvenute. Esse non vanno mai fatte, altrimenti si lascerebbe spazio anche all’eutanasia.
L’omicidio e il suicidio volontario è peccato gravissimo in sé. È perdita della vera fede nel Dio della vita. È anche la perdita della fede nel valore della nostra vita. Questo valore è Dio che lo dona, mai noi.
Poiché però la coscienza è sempre del singolo ed è sempre storica, nessuno di noi può giudicare secondo verità di coscienza un atto di altri.
Razìs di certo non pensa che sta commettendo un male. Pensa invece di dare un esempio agli altri di come si vive la fede in momenti difficili della vita.
È però un suo pensiero. Non è rivelazione eterna. Non è verità perenne e universa e, perché il suo atto è cattivo, è male in sé.
Poiché solo Dio conosce la coscienza, solo Lui può giudicare quest’atto. 

Secondo Maccabei – Capitolo XIV


[bookmark: _Toc62154766]CAPITOLO XV


[bookmark: _Toc62154767]LETTURA DEL TESTO

		1Nicànore, avendo saputo che gli uomini di Giuda si trovavano nella regione della Samaria, decise di assalirli a colpo sicuro nel giorno del riposo. 2Poiché i Giudei che l’avevano seguito per necessità gli dicevano: «Assolutamente non devi ucciderli in modo così crudele e barbaro; piuttosto rispetta il giorno che è stato onorato e santificato da colui che tutto vede», 3quell’uomo tre volte scellerato chiese se c’era in cielo un Signore che aveva comandato di celebrare il giorno del sabato. 4Essi risposero: «C’è il Signore vivente; egli è il sovrano del cielo, che ha comandato di celebrare il settimo giorno». 5L’altro ribatté: «E io sono sovrano sulla terra, che comando di prendere le armi e di eseguire le disposizioni del re». Tuttavia non riuscì a mandare a effetto il suo crudele intento.
6Nicànore, dunque, che si era montato la testa con tutta la sua arroganza, aveva deciso di erigere un pubblico trofeo per la vittoria sugli uomini di Giuda. 7Il Maccabeo invece era fermamente convinto e sperava pienamente di ottenere protezione dal Signore. 8Esortava perciò i suoi uomini a non temere l’attacco delle nazioni, ma a tenere impressi nella mente gli aiuti che in passato erano venuti loro dal Cielo e ad aspettare ora la vittoria che sarebbe stata loro concessa dall’Onnipotente. 9Confortandoli così con le parole della legge e dei profeti e ricordando loro le lotte che avevano già condotto a termine, li rese più coraggiosi. 10Avendo così rinfrancato i loro sentimenti, espose e denunciò la malafede delle nazioni e la loro violazione dei giuramenti. 11Dopo aver armato ciascuno di loro non tanto con la sicurezza degli scudi e delle lance quanto con il conforto di quelle efficaci parole, li riempì di gioia, narrando loro un sogno degno di fede, anzi una vera visione. 12La sua visione era questa: Onia, che era stato sommo sacerdote, uomo onesto e buono, modesto nel portamento, mite nel contegno, spedito ed elegante nel parlare, occupato fin dalla fanciullezza in tutto ciò che è proprio della virtù, con le mani protese pregava per tutta la comunità dei Giudei. 13Poi, allo stesso modo, era apparso un uomo distinto per età senile e maestà, circonfuso di dignità meravigliosa e piena di magnificenza. 14Presa la parola, Onia disse: «Questi è l’amico dei suoi fratelli, che prega molto per il popolo e per la città santa, Geremia, il profeta di Dio». 15E Geremia stendendo la destra consegnò a Giuda una spada d’oro, pronunciando queste parole nel porgerla: 16«Prendi la spada sacra come dono di Dio; con questa abbatterai i nemici».
17Incoraggiati dalle parole di Giuda, molto belle e tali da spingere all’eroismo e da rendere virile anche l’animo dei giovani, stabilirono di non restare nel campo, ma di intervenire coraggiosamente e decidere la sorte attaccando battaglia con tutto il coraggio, perché la città e le cose sante e il tempio erano in pericolo. 18Minore era il loro timore per le donne e i figli come pure per i fratelli e i parenti, poiché la prima e principale preoccupazione era per il tempio consacrato. 19Anche per quelli rimasti in città non era piccola l’angoscia, essendo tutti turbati per l’ansia del combattimento in campo aperto. 20Tutti ormai attendevano la prova imminente, poiché i nemici già avevano cominciato ad attaccare e l’esercito era in ordine di battaglia, gli elefanti erano piazzati in posizione opportuna e la cavalleria schierata ai lati. 21Il Maccabeo, dopo aver osservato la moltitudine dei presenti, la varietà delle armi pronte e la ferocia delle bestie, alzò le mani al cielo e invocò il Signore che compie prodigi, convinto che non è possibile vincere con le armi, ma che egli concede la vittoria a coloro che ne sono degni, secondo il suo giudizio. 22Nel pregare il Signore, si esprimeva in questo modo: «Tu, Signore, inviasti il tuo angelo al tempo di Ezechia, re della Giudea, ed egli fece perire nel campo di Sennàcherib centoottantacinquemila uomini. 23Anche ora, sovrano del cielo, manda un angelo buono davanti a noi per incutere paura e tremore. 24Siano atterriti dalla potenza del tuo braccio coloro che bestemmiando sono venuti qui contro il tuo popolo santo». Con queste parole egli terminò.
25Gli uomini di Nicànore avanzavano al suono delle trombe e degli inni di guerra. 26Gli uomini di Giuda invece si gettarono nella mischia contro i nemici tra invocazioni e preghiere. 27In tal modo, combattendo con le mani, ma pregando Dio con il cuore, travolsero non meno di trentacinquemila uomini, rallegrandosi grandemente per la manifesta presenza di Dio. 28Terminata la battaglia, mentre facevano ritorno pieni di gioia, riconobbero Nicànore caduto con tutte le sue armi. 29Levarono alte grida dandosi all’entusiasmo, mentre benedicevano l’Onnipotente nella lingua dei padri. 30Quindi colui che era stato sempre il primo a combattere per i suoi concittadini con anima e corpo, colui che aveva conservato l’affetto dell’età giovanile verso i suoi connazionali, comandò che tagliassero la testa di Nicànore e la sua mano con il braccio e li portassero a Gerusalemme. 31Quando vi giunse, convocati tutti i connazionali e collocati i sacerdoti davanti all’altare, mandò a chiamare quelli della Cittadella 32e mostrò loro la testa dello scellerato Nicànore e la mano che quel bestemmiatore aveva steso contro la sacra dimora dell’Onnipotente, pronunciando parole arroganti. 33Tagliata poi la lingua del sacrilego Nicànore, la fece gettare a pezzi agli uccelli e ordinò di appendere davanti al tempio la ricompensa della sua follia.
34Tutti allora, rivolti verso il cielo, benedissero il Signore glorioso dicendo: «Benedetto colui che ha conservato la sua dimora inviolata». 35Fece poi appendere la testa di Nicànore alla Cittadella alla vista di tutti, perché fosse segno manifesto dell’aiuto di Dio. 36Quindi deliberarono tutti insieme, con voto pubblico, di non lasciar passare inosservato quel giorno, ma di commemorarlo il tredici del dodicesimo mese – che in lingua aramaica si chiama Adar – il giorno precedente la festa di Mardocheo.
37Così andarono le cose riguardo a Nicànore e, poiché da quel tempo la città è rimasta in mano agli Ebrei, anch’io chiudo qui la mia narrazione. 38Se essa è riuscita ben ordinata, era quello che volevo; se invece è di poco conto e mediocre, questo solo ho potuto fare. 39Come il bere solo vino o bere solo acqua è nocivo, mentre vino mescolato con acqua è amabile e procura un delizioso piacere, così un discorso ben elaborato delizia gli orecchi di coloro che leggono la narrazione. E qui sia la fine.


[bookmark: _Toc62154768]COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO
[bookmark: _Toc62154769]Bestemmie di Nicanore

1Nicànore, avendo saputo che gli uomini di Giuda si trovavano nella regione della Samaria, decise di assalirli a colpo sicuro nel giorno del riposo.
Nicànore vuole portare a compimento l’ordine del re. Vuole catturare ad ogni costo Giuda. Viene a conoscenza che si trova in Samaria.
Nicànore, avendo saputo che gli uomini di Giuda si trovavano nella regione della Samaria, decise di assalirli a colpo sicuro nel giorno del riposo.
Poiché sa anche che i Giudei di solito non combattono in giorno di sabato, per rispetto alla legge del Signore, decide di assalirli a colpo sicuro proprio in questo giorno sacro del riposo.
Lui è sicuro di farcela, sapendo l’attaccamento dei Giudei alla legge santa del loro Dio e Signore. 
2Poiché i Giudei che l’avevano seguito per necessità gli dicevano: «Assolutamente non devi ucciderli in modo così crudele e barbaro; piuttosto rispetta il giorno che è stato onorato e santificato da colui che tutto vede»,
Alcuni Giudei sono costretti a seguire Nicànore in questa sua campagna militare contro Giuda. Per costoro il comportamento di Nicànore non era per nulla giusto. Per loro è un modo crudele e barbaro di uccidere quegli uomini.
Poiché i Giudei che l’avevano seguito per necessità gli dicevano: «Assolutamente non devi ucciderli in modo così crudele e barbaro; piuttosto rispetta il giorno che è stato onorato e santificato da colui che tutto vede»…
Chiedono a Nicànore che anche lui santifichi il giorno che è onorato e santificato da colui che tutto vede.
Colui che ha onorato e santificato e che tutto vede è il Signore. È il Dio delle schiere celesti. È il Signore della gloria. È il Dio onnipotente, invincibile i battaglia. Rispettare il sabato è rispettare il loro Dio e Signore. 
3quell’uomo tre volte scellerato chiese se c’era in cielo un Signore che aveva comandato di celebrare il giorno del sabato.
Nicànore risponde con tono sprezzante. Per lui non esiste alcun Dio e neanch alcun sabato. Per lui ogni giorno è uguale ad un altro giorno.
Quell’uomo tre volte scellerato chiese se c’era in cielo un Signore che aveva comandato di celebrare il giorno del sabato.
Quando nel cuore non regna la vera fede, neanche la vera parola vi regna e neanche la retta azione. Tutto è dalla vera fede.
Nicànore risponde da ateo, oltre che da uomo scellerato. L’ateismo è sempre fonte di gravissima immoralità.
La via della salvezza del mondo è sempre una, una sola: portare nei cuori la vera fede. È dalla verità del vero Dio che nasce la sana moralità. 
Dove il vero Dio non regna nei cuori, là sempre vi è infinito spazio per l’immoralità. È sempre l’ateismo, l’empietà, l’idolatria la causa di tutti i mali che sono nel mondo. 
Oggi il mondo è ammalato di gravissima e diffusa idolatria. Da questa malattia si diffonde la peste dell’immoralità e della disonestà ad ogni livello.
4Essi risposero: «C’è il Signore vivente; egli è il sovrano del cielo, che ha comandato di celebrare il settimo giorno».
I Giudei rispondono a Nicànore che c’è il Signore vivente. 
Essi risposero: «C’è il Signore vivente; egli è il sovrano del cielo, che ha comandato di celebrare il settimo giorno».
C’è il Signore vivente. Egli è il sovrano del cielo, che ha comandato di celebrare il settimo giorno.
I Giudei ribadiscono la verità sul loro Dio e sulla sua santa legge, la sola legge di vita. Altre leggi sono di morte, mai di vita.
Urge convincersi di questa verità. Solo il Dio vivente, il Dio vero dona leggi di vita e di benedizione. Gli altri falsi dèi donano falsi leggi, che sono tutte di morte, mai di vita.
Anche gli uomini, sganciati dal vero Dio, senza la vera fede in Lui, sanno solo fare leggi di morte, non di vita.
Non c’è legge di vita che possa essere in contrasto con la legge del vero Dio. Nel contrasto si legifera solo per la morte. 
Mai vi potrà essere vita per l’uomo fuori della legge del suo Dio, del suo Creatore, del suo Signore Onnipotente.
Senza e fuori della legge di Dio, ogni altra legge è solo per la morte dell’uomo, mai per la sua vita.
Sarebbe sufficiente osservare certi leggi dell’uomo per convincersi di questa verità. Il divorzio legge di morte per la famiglia.
L’aborto legge di morte per la creatura appena concepita. Il matrimonio tra gli stessi sessi, legge di morte per la vita futura.
L’eutanasia legge di morte per quanti sono nella sofferenza. Mille altre leggi sono leggi di morte e non di vita.
Legge di morte sono anche le infinite tasse imposte a motivo della dilagante immoralità che regna negli amministratori e nel popolo.
Perché tutte queste leggi di morte vengano abolite, cancellate, è necessario che si ritorni alla vera fede nel vero unico Dio e Signore.
Quando l’uomo uccide Dio, dichiara la sua morte, uccide anche se stesso, legifera per la sola sua esclusiva morte.
Oggi l’uomo sta legiferando per la sua morte. Si è stancato di vivere. Uccide e si uccide. Ammazza e si ammazza. È idolatra.
5L’altro ribatté: «E io sono sovrano sulla terra, che comando di prendere le armi e di eseguire le disposizioni del re». Tuttavia non riuscì a mandare a effetto il suo crudele intento.
I Giudei dicono a Nicànore che il loro Dio è il Dio del Cielo. Questi ribatte che lui è il sovrano sulla terra. Solo ai suoi ordini si deve obbedire.
L’altro ribatté: «E io sono sovrano sulla terra, che comando di prendere le armi e di eseguire le disposizioni del re». Tuttavia non riuscì a mandare a effetto il suo crudele intento.
Lui è sovrano sulla terra e comanda di prendere le armi e di obbedire al comando del re. Non vi sono altri ordini da rispettare. 
Il piano di Nicànore non va ad effetto. Non vi è alcuna riuscita per il suo crudele intento. Ignoriamo le cause di questo fallimento.
Di certo esse sono di origine divina, soprannaturale, non umana. Nicànore era ben determinato a portare a compimento la sua impresa. 

[bookmark: _Toc62154770]Esortazione e sogno di Giuda

6Nicànore, dunque, che si era montato la testa con tutta la sua arroganza, aveva deciso di erigere un pubblico trofeo per la vittoria sugli uomini di Giuda.
Nicànore era certo che avrebbe sconfitto Giuda. Era certo di celebrare una strepitosa vittoria.
Nicànore, dunque, che si era montato la testa con tutta la sua arroganza, aveva deciso di erigere un pubblico trofeo per la vittoria sugli uomini di Giuda.
L’arroganza di Nicànore è grande. Era talmente sicuro della vittoria che aveva pensato di erigere un pubblico trofeo come memoriale della sconfitta di Giuda. 
Quest’uomo è sicuro di sé. La superbia lo ha totalmente accecato. È certo del suo trionfo. Ne assapora già il successo strepitoso. 
7Il Maccabeo invece era fermamente convinto e sperava pienamente di ottenere protezione dal Signore.
Infinitamente diverso è invece l’atteggiamento del Maccabeo.
Il Maccabeo invece era fermamente convinto e sperava pienamente di ottenere protezione dal Signore.
Giuda non confida sulla sua bravura né su quella dei suoi soldati. Lui confida solo nel Signore e attende da Lui una costante protezione.
Solo il Signore lo può proteggere, difendere dall’empio e scellerato Nicànore. 
8Esortava perciò i suoi uomini a non temere l’attacco delle nazioni, ma a tenere impressi nella mente gli aiuti che in passato erano venuti loro dal Cielo e ad aspettare ora la vittoria che sarebbe stata loro concessa dall’Onnipotente.
Ora Giuda esorta i suoi a non guardare il presente delle nazioni che vengono per combattere contro di loro. Essi devono sempre tenere impressi nella mente e nel cuore le grandi opera di Dio compiute per la difesa del suo popolo. 
Esortava perciò i suoi uomini a non temere l’attacco delle nazioni, ma a tenere impressi nella mente gli aiuti che in passato erano venuti loro dal Cielo e ad aspettare ora la vittoria che sarebbe stata loro concessa dall’Onnipotente.
Come il Signore è sempre intervenuto ieri, così interverrà oggi. Essi devono solo attendere la vittoria che il Signore avrebbe loro concessa.
In fondo Giuda fa un nobile ragionamento ai suoi soldati. Non è l’uomo che crea la vittoria. È il Signore. Il Signore non è con le nazioni pagane. Lui è con Israele, con Giuda e di conseguenza la vittoria è già di Israele, è già di Giuda perché la vittoria è solo del Signore, mai essa è degli uomini. 
Giuda è uomo dalla perfetta fede, che si fonda sulla perfetta conoscenza delle opere di Dio nella storia. Senza la conoscenza delle opere di Dio, mai vi potrà essere conoscenza del vero Dio.
Senza la conoscenza del vero Dio, neanche vi è conoscenza della propria storia, del proprio presente. Manca il vero fondamento della vera speranza.
Giuda fonda la vera speranza dei suoi soldati sulla verità del loro Dio. 
9Confortandoli così con le parole della legge e dei profeti e ricordando loro le lotte che avevano già condotto a termine, li rese più coraggiosi.
Non solo sulla legge e sui profeti Giuda costruisce la vera speranza dei suoi soldati, ma anche sulla loro recente storia.
Confortandoli così con le parole della legge e dei profeti e ricordando loro le lotte che avevano già condotto a termine, li rese più coraggiosi.
Al passato sempre si deve aggiungere il presente di fede. Cosa è la Sacra Scrittura se non un perenne, un ininterrotto aggiungere il presente di Dio al suo passato? Senza l’aggiunta del presente, il passato è senza significato. È una cosa morta, lontana, fuori di noi.
Il passato è degli altri, il presente è nostro. Mai vi potrà essere vera fede nel passato se il passato non diviene presente, attualità di Dio oggi.
Questa verità va ben compresa, ma soprattutto santamente vissuta, celebrata, insegnata. Urge educare gli uomini a vedere Dio nel loro presente.
Può vedere Dio oggi, nell’attuale presente, della vita solo chi possiede occhi di Spirito Santo. È Lui che vede, interpreta, aggiorna il passato con il presente divino. È Lui che dona alla nostra fede la perenne attualità, fondandola sulle opere di Dio del passato, ma anche del presente.
Fondere passato e presente e fondare su di essi il vero futuro della nostra speranza è opera di chi possiede la saggezza e l’intelligenza nello Spirito Santo. Fuori dello Spirito del Signore si è ciechi, insensibili, incapaci.
Giuda è uomo di perfetta fede e sa sempre vedere le opere di Dio in favore del suo popolo. 
Lui sa come si aggiunge il presente al passato e come si costruisce la speranza vera da questa unità di presente e di passato eternamente aperto ad un futuro che Dio si sta accingendo a creare per noi.
10Avendo così rinfrancato i loro sentimenti, espose e denunciò la malafede delle nazioni e la loro violazione dei giuramenti.
Ora Giuda espone e denuncia ai suoi soldati anche la malafede della nazioni e la loro violazione dei giuramenti.
Avendo così rinfrancato i loro sentimenti, espose e denunciò la malafede delle nazioni e la loro violazione dei giuramenti.
Giuda aveva sancito un patto, un giuramento con Nicànore. Questi patti, questo giuramento non sono stati osservati, mantenuti. 
Giuda forse non sa che artefice di tutto questo sfacelo è l’empio e scellerato Àlcimo. È lui la causa unica di questi mali del popolo.
Il tradimento non è opera di Nicànore. È invece esclusiva opera di Àlcimo.
Gli attori della storia spesso non sono quelli che noi crediamo. Molti attori sono nel nascondimento, nel silenzio. Sono costoro i più pericolosi.
11Dopo aver armato ciascuno di loro non tanto con la sicurezza degli scudi e delle lance quanto con il conforto di quelle efficaci parole, li riempì di gioia, narrando loro un sogno degno di fede, anzi una vera visione.
Ora Giuda racconta un sogno ai suoi soldati, sempre al fine di rafforzare la loro fede nel Signore, nell’Invincibile che sa stroncare ogni guerra, donando la vittoria ai suoi consacrati.
Dopo aver armato ciascuno di loro non tanto con la sicurezza degli scudi e delle lance quanto con il conforto di quelle efficaci parole, li riempì di gioia, narrando loro un sogno degno di fede, anzi una vera visione.
Per i soldati di Giuda il conforto non viene dalle lance e dagli scudi, ma dalle parole di Giuda che sono di fede vera e attuale.
Quello di Giuda più che un sogno, è una vera visione. Questa visione è degna di fede. In essa è Dio che ha rivelato il futuro del suo popolo.
Ciò che Dio rivela è sempre degno di fede. Dio è verità. La fede va sempre accordata alla verità. 
Giuda fonde in una sola parola passato, presente, futuro di Dio. 
Quando si può aggiungere il futuro al presente e al passato è il sommo della certezza e della verità della nostra fede e della nostra speranza. 
12La sua visione era questa: Onia, che era stato sommo sacerdote, uomo onesto e buono, modesto nel portamento, mite nel contegno, spedito ed elegante nel parlare, occupato fin dalla fanciullezza in tutto ciò che è proprio della virtù, con le mani protese pregava per tutta la comunità dei Giudei.
Viene ora narrata la visione che il Signore ha fatto a Giuda.
La sua visione era questa: Onia, che era stato sommo sacerdote, uomo onesto e buono, modesto nel portamento, mite nel contegno, spedito ed elegante nel parlare, occupato fin dalla fanciullezza in tutto ciò che è proprio della virtù, con le mani protese pregava per tutta la comunità dei Giudei.
Ecco come è visto il sommo sacerdote Onia da Giuda: con le mani protese mentre pregava per tutta la comunità dei Giudei. 
Grande è la presentazione che viene fata di Onia: sommo sacerdote, uomo onesto e buono, modesto nel portamento, mite nel contegno, spedito ed elegante nel parlare, occupato fin dalla fanciullezza in tutto ciò che è proprio della virtù. 
Onia è veramente una figura ieratica, che manifesta nobiltà spirituale, altezza morale, profondità ascetica, padronanza delle virtù. È un vero uomo di Dio.
Questo nobile vero uomo di Dio è intento a pregare per tutta la nazione dei Giudei. Chiede a Dio per essa protezione e difesa, libertà e dignità. 
13Poi, allo stesso modo, era apparso un uomo distinto per età senile e maestà, circonfuso di dignità meravigliosa e piena di magnificenza.
A questa prima visione subito se ne aggiunge una seconda.
Poi, allo stesso modo, era apparso un uomo distinto per età senile e maestà, circonfuso di dignità meravigliosa e piena di magnificenza.
Ora è dinanzi agli occhi di Giuda un uomo distinto per età e maestà, circonfuso di dignità meravigliosa e piena di magnificenza.
Anche questo secondo uomo possiede caratteristiche assai alte, assai alte. È il segno che nella sua vita è stato un grande amico di Dio.
14Presa la parola, Onia disse: «Questi è l’amico dei suoi fratelli, che prega molto per il popolo e per la città santa, Geremia, il profeta di Dio».
Onia rivela chi è quest’uomo così alto, maestoso, dalla dignità meravigliosa e magnifica. Quest’uomo è Geremia.
Presa la parola, Onia disse: «Questi è l’amico dei suoi fratelli, che prega molto per il popolo e per la città santa, Geremia, il profeta di Dio».
Geremia, il profeta di Dio, prega molto per il popolo e per la città santa. 
Geremia ama il suo popolo, ama la città santa e per questo prega dal Cielo.
La comunione dei santi è sempre stata insegnata dalla Chiesa come altissima verità per la sua stessa vita. Tutto è da questa comunione. 
15E Geremia stendendo la destra consegnò a Giuda una spada d’oro, pronunciando queste parole nel porgerla:
Ora Geremia fa a Giuda un grandissimo dono.
E Geremia stendendo la destra consegnò a Giuda una spada d’oro, pronunciando queste parole nel porgerla:
Geremia consegna a Giuda una spada d’oro. È questo un fortissimo segno.
16«Prendi la spada sacra come dono di Dio; con questa abbatterai i nemici».
Alla consegna della spada, Geremia vi aggiunge anche le parole.
«Prendi la spada sacra come dono di Dio; con questa abbatterai i nemici».
La spada è un dono di Dio.  Con essa Giuda abbatterà i nemici. Li sconfiggerà. Lo annienterà. Con questa spada non ci sarà alcuna resistenza.
Dio, per la preghiera dei suoi eletti, Geremia ed Onia, viene in aiuto a Giuda in questo momento assai difficile per la vita del popolo del Signore.
Quando Dio decide di scendere in Battaglia, per gli avversari dei Giudei non c’è alcuna possibilità di vittoria. Dio è l’invincibile. 

[bookmark: _Toc62154771]L’animo dei combattenti

17Incoraggiati dalle parole di Giuda, molto belle e tali da spingere all’eroismo e da rendere virile anche l’animo dei giovani, stabilirono di non restare nel campo, ma di intervenire coraggiosamente e decidere la sorte attaccando battaglia con tutto il coraggio, perché la città e le cose sante e il tempio erano in pericolo.
Le parole di Geremia infondono coraggio a tutti i combattenti. Non solo coraggio, quanto anche spingo all’eroismo l’animo dei più giovani.
Incoraggiati dalle parole di Giuda, molto belle e tali da spingere all’eroismo e da rendere virile anche l’animo dei giovani, stabilirono di non restare nel campo, ma di intervenire coraggiosamente e decidere la sorte attaccando battaglia con tutto il coraggio, perché la città e le cose sante e il tempio erano in pericolo.
Dopo questa incoraggiamento celeste, nessuno ha più paura e tutti stabiliscono di non rimanere nel campo ad attendere.
È loro ferma volontà intervenire coraggiosamente e decidere la sorte attaccando battaglia con tutto il coraggio.
Lo richiede la città e le cose sante e il tempio che sono in pericolo.
Dopo la visione non attendono che Nicànore attacchi. Sono loro che decidono di attaccare, combattere, vincere. Sono loro che sfidano Nicànore.
18Minore era il loro timore per le donne e i figli come pure per i fratelli e i parenti, poiché la prima e principale preoccupazione era per il tempio consacrato.
Ora viene manifestato un loro nobile pensiero, un pensiero altissimo.
Minore era il loro timore per le donne e i figli come pure per i fratelli e i parenti, poiché la prima e principale preoccupazione era per il tempio consacrato.
Non è principalmente la morte dei loro cari che li spinge a combattere, ma il solo desiderio che il tempio consacrato venisse profanato.
Nel loro cuore vi è un solo pensiero: che il tempio di Dio fosse risparmiato da una ulteriore profanazione. Il tempio deve rimanere nella sua santità.
Solo dopo il tempio vengono donne e figli e fratelli e parenti. Prima viene Dio e le sue cose santissime, poi gli uomini.
La gloria di Dio viene sempre prima della vita degli uomini. Solo dalla gloria di Dio gli uomini ricevono vita.
19Anche per quelli rimasti in città non era piccola l’angoscia, essendo tutti turbati per l’ansia del combattimento in campo aperto.
Anche quelli rimasti in città sono in grande angoscia. Tutti attendono l’esito della battaglia, del combattimento. 
Anche per quelli rimasti in città non era piccola l’angoscia, essendo tutti turbati per l’ansia del combattimento in campo aperto.
Angoscia e ansia trovano la loro origine nelle parole di bestemmia pronunciate da Nicànore nel suo proposito di distruggere il tempio e di edificare al suo posto una casa ad un Dio straniero.
Se Giuda avesse perso la battaglia, questa sarebbe stata la sorte per il tempio del Signore, per la casa più sacra di tutta la terra. 
20Tutti ormai attendevano la prova imminente, poiché i nemici già avevano cominciato ad attaccare e l’esercito era in ordine di battaglia, gli elefanti erano piazzati in posizione opportuna e la cavalleria schierata ai lati.
Il tempo della battaglia finale tutti è visto come ormai imminente.
Tutti ormai attendevano la prova imminente, poiché i nemici già avevano cominciato ad attaccare e l’esercito era in ordine di battaglia, gli elefanti erano piazzati in posizione opportuna e la cavalleria schierata ai lati.
L’imminenza del combattimento è data dallo schieramento dell’esercito di Nicànore. Tutto era ben schierato e piazzato al suo posto.
21Il Maccabeo, dopo aver osservato la moltitudine dei presenti, la varietà delle armi pronte e la ferocia delle bestie, alzò le mani al cielo e invocò il Signore che compie prodigi, convinto che non è possibile vincere con le armi, ma che egli concede la vittoria a coloro che ne sono degni, secondo il suo giudizio.
Il Maccabeo osserva con molta attenzione la posizione del nemico. La visione dell’esercito di Nicànore gli permette di dare i giusti ordini.
Il Maccabeo, dopo aver osservato la moltitudine dei presenti, la varietà delle armi pronte e la ferocia delle bestie, alzò le mani al cielo e invocò il Signore che compie prodigi, convinto che non è possibile vincere con le armi, ma che egli concede la vittoria a coloro che ne sono degni, secondo il suo giudizio.
Giuda ora sa che il Cielo deve usare bene quella spada posta nelle sue mani.
Per questo alza le mani verso l’alto e invoca il Signore che compie prodigi.  
Il Maccabeo è fortemente convinto che non è possibile vincere con le armi.
La vittoria dovrà essere concessa da Dio a coloro che ne sono degni, secondo il suo giudizio. Loro non possono vincere questa battaglia. Dio sì. 
22Nel pregare il Signore, si esprimeva in questo modo: «Tu, Signore, inviasti il tuo angelo al tempo di Ezechia, re della Giudea, ed egli fece perire nel campo di Sennàcherib centoottantacinquemila uomini.
Ora viene riportata la preghiera che Giuda eleva al Cielo.
Nel pregare il Signore, si esprimeva in questo modo: «Tu, Signore, inviasti il tuo angelo al tempo di Ezechia, re della Giudea, ed egli fece perire nel campo di Sennàcherib centoottantacinquemila uomini.
Giuda ricorda al Signore una delle sue grande opere al tempo di Ezechia.
In quel tempo il Signore mando un suo angelo e perirono nel campo di Sennàcherib centoottantacinquemila uomini. 
Allora Dio non ha avuto bisogno di nessun uomo. Da solo, con un suo angelo, ha distrutto l’esercito invasore.
23Anche ora, sovrano del cielo, manda un angelo buono davanti a noi per incutere paura e tremore.
Cole fu allora, così dovrà essere anche oggi. La vittoria può essere solo opera di Dio. Oggi in modo particolare non può essere opera dell’uomo.
Anche ora, sovrano del cielo, manda un angelo buono davanti a noi per incutere paura e tremore.
Giuda chiede che il Signore mandi un angelo che li preceda e che incuta nei nemici paura e tremore.  Così la spada cadrà dalle loro mani. 
24Siano atterriti dalla potenza del tuo braccio coloro che bestemmiando sono venuti qui contro il tuo popolo santo». Con queste parole egli terminò.
Chiede ancora Giuda che la potenza del braccio di Dio atterrisca i suoi nemici.
Siano atterriti dalla potenza del tuo braccio coloro che bestemmiando sono venuti qui contro il tuo popolo santo». Con queste parole egli terminò.
Il Signore deve incutere un vero terrore in coloro che bestemmiando sono venuti qui contro il suo popolo santo.
Con questa invocazione di terrore, termina la preghiera di Giuda.
Come si può constatare Giuda ha una certezza nel cuore: certe cose le può fare solo il Signore, non l’uomo.
Al Signore si deve chiedere che le faccia. La preghiera è fonte di ogni grazia. Giuda lo sa e chiede al Signore una grazia particolare, speciale per questa battaglia. Dal suo intervento dipende la sorte del suo popolo. 

[bookmark: _Toc62154772]Disfatta e morte di Nicànore

25Gli uomini di Nicànore avanzavano al suono delle trombe e degli inni di guerra.
È il momento della battaglia finale. Uno solo potrà essere il vincitore.
Gli uomini di Nicànore avanzavano al suono delle trombe e degli inni di guerra.
Nicànore non potrà vincere il Signore. Nessun uomo potrà vincere Dio. 
26Gli uomini di Giuda invece si gettarono nella mischia contro i nemici tra invocazioni e preghiere.
Gli uomini di  Giuda non vanno in battaglia cantando inni di guerra. 
Gli uomini di Giuda invece si gettarono nella mischia contro i nemici tra invocazioni e preghiere.
Essi si gettano nella mischia contro i nemici tra invocazioni e preghiere. Sanno che solo il Signore li potrà aiutare in questa aspra battaglia.
27In tal modo, combattendo con le mani, ma pregando Dio con il cuore, travolsero non meno di trentacinquemila uomini, rallegrandosi grandemente per la manifesta presenza di Dio.
Quelli di Giuda combattevano con le mani, ma pregando Dio con il cuore.
In tal modo, combattendo con le mani, ma pregando Dio con il cuore, travolsero non meno di trentacinquemila uomini, rallegrandosi grandemente per la manifesta presenza di Dio.
Travolgono non meno di trentacinquemila uomini. Si rallegrano grandemente per la manifesta presenza di Dio.
Dio è palesemente con Giuda. Lo attesta il numero dei travolti. È un numero altissimo. 
28Terminata la battaglia, mentre facevano ritorno pieni di gioia, riconobbero Nicànore caduto con tutte le sue armi.
Tra i travolti vi è anche Nicànore.
Terminata la battaglia, mentre facevano ritorno pieni di gioia, riconobbero Nicànore caduto con tutte le sue armi.
Per caso riconobbero Nicànore caduto con tutte le sue armi. Neanche si interessavano più a lui. Per loro la battaglia era conclusa, finita. 
Per loro era solo motivo di gioia, esultanza, ringraziamento al Signore. 
29Levarono alte grida dandosi all’entusiasmo, mentre benedicevano l’Onnipotente nella lingua dei padri.
Ora l’entusiasmo è alle stelle. Il nemico giurato del sacro tempo è morto.
Levarono alte grida dandosi all’entusiasmo, mentre benedicevano l’Onnipotente nella lingua dei padri.
Viene benedetto l’Onnipotente. A Lui viene ascritta la vittoria. La lode a Dio è fatta nella lingua dei padri.
30Quindi colui che era stato sempre il primo a combattere per i suoi concittadini con anima e corpo, colui che aveva conservato l’affetto dell’età giovanile verso i suoi connazionali, comandò che tagliassero la testa di Nicànore e la sua mano con il braccio e li portassero a Gerusalemme.
Ora Giuda ordina che venga tagliata la testa di Nicànore e la sua mano con il braccio e fossero portati a Gerusalemme.
Quindi colui che era stato sempre il primo a combattere per i suoi concittadini con anima e corpo, colui che aveva conservato l’affetto dell’età giovanile verso i suoi connazionali, comandò che tagliassero la testa di Nicànore e la sua mano con il braccio e li portassero a Gerusalemme.
Stupenda è la descrizione che viene fatta di Giuda: 
Colui che era stato sempre il primo a combattere per i suoi concittadini con anima e corpo.
Colui che aveva conservato l’affetto dell’età giovanile verso i suoi connazionali.
Questi è Giuda e questo è il suo cuore e il suo animo. Giuda è un consacrato al bene del suo popolo. 
Egli non è persona che cura i suoi propri interessi. Questi non esistono per lui. Sappiamo che non si era neanche sposato. 
Si sposa per interessamento di Nicànore, quando aveva pensato che ormai la pace sarebbe stata cosa duratura nel suo popolo.
Una vita consacrata all’amore per il suo popolo va ben ricordata, lodata, benedetta. Non può essere tenuta nascosta.
Ad ognuno va dato l’onore che gli spetta. Giuda di onore se ne è meritato tanto.
31Quando vi giunse, convocati tutti i connazionali e collocati i sacerdoti davanti all’altare, mandò a chiamare quelli della Cittadella
Giuda giunge a Gerusalemme, colloca i sacerdoti davanti all’altare, manda a chiamare quelli della Cittadella. 
Quando vi giunse, convocati tutti i connazionali e collocati i sacerdoti davanti all’altare, mandò a chiamare quelli della Cittadella…
Giuda vuole che amici e nemici, Giudei e stranieri riconoscano la potenza del suo Dio. Vuole che tutti confessino che veramente grande è il Signore.
Lo abbiamo già detto, è giusto che lo ripetiamo. La storia sacra è fatta di passato e di un presente sempre nuovo.
Se al passato non si aggiunge il presente, la storia sacra muore, perché muore Dio nella storia. Ora il Dio di Abramo è il Dio Signore della storia. 
Non vi è alcun altro Dio che è anche il Signore della storia. Solo il Dio di Abramo, oggi il Dio di Gesù Cristo, è il Signore della storia.
32e mostrò loro la testa dello scellerato Nicànore e la mano che quel bestemmiatore aveva steso contro la sacra dimora dell’Onnipotente, pronunciando parole arroganti.
Nicànore aveva stabilito di radere al suo il tempio dell’Onnipotente.
E mostrò loro la testa dello scellerato Nicànore e la mano che quel bestemmiatore aveva steso contro la sacra dimora dell’Onnipotente, pronunciando parole arroganti.
Ora à lui raso al suolo. La bocca aveva proferito parole blasfeme. Il braccio era stato steso contro la dimora di Dio.
Ora l’una e l’altro giacciono ai piedi del Signore, di quel Signore che lui aveva giurato di distruggere. Il distruttore è distrutto.
È lui ora steso al suolo dinanzi al Dio del cielo e della terra. Lui si era proclamato signore e padrone della terra, ora giace ai piedi dell’unico vero Signore, del solo vero unico Dio. 
33Tagliata poi la lingua del sacrilego Nicànore, la fece gettare a pezzi agli uccelli e ordinò di appendere davanti al tempio la ricompensa della sua follia.
Ancora non soddisfatto, Giuda taglia la lingua di Nicànore e ordine che venga gettata agli uccelli del cielo.
Tagliata poi la lingua del sacrilego Nicànore, la fece gettare a pezzi agli uccelli e ordinò di appendere davanti al tempio la ricompensa della sua follia.
Ordina poi che venga appesa davanti al tempio la ricompensa della sua follia, cioè la testa tagliata. 
Tutti, Giudei e stranieri, per molto tempo dovranno ricordarsi che solo il Signore è il Signore. Nessun uomo potrà proclamarsi signore dinanzi all’unico Signore.
34Tutti allora, rivolti verso il cielo, benedissero il Signore glorioso dicendo: «Benedetto colui che ha conservato la sua dimora inviolata».
Ora vi è una acclamazione generale di benedizione per il Signore.
Tutti allora, rivolti verso il cielo, benedissero il Signore glorioso dicendo: «Benedetto colui che ha conservato la sua dimora inviolata».
Viene riconosciuto il Signore come il salvatore della sua dimora. È stato Lui che ha voluto che il suo tempio rimanesse inviolato.
Il sacrilego Nicànore nulla ha potuto contro Dio, mentre Dio tutto ha potuto contro di Lui. La sua testa è appesa davanti al suo sacro tempio. 
35Fece poi appendere la testa di Nicànore alla Cittadella alla vista di tutti, perché fosse segno manifesto dell’aiuto di Dio.
Ora la testa di Nicànore viene appesa alla Cittadella.
Fece poi appendere la testa di Nicànore alla Cittadella alla vista di tutti, perché fosse segno manifesto dell’aiuto di Dio.
Tutti dovevano confessare che l’aiuto di Dio per il popolo del Signore era stato manifesto, visibile, operatore della stupenda vittoria.
Il segno dell’aiuto di Dio è la testa recisa, taglia, appesa di Nicànore.
Nessuno si scandalizzi di queste scene macabre. Appartengono all’Antico Testamento. Ancora non siamo entrati nel Nuovo.
Ma anche nel Nuovo l’uomo ha un lungo cammino da fare prima di arrivare alla nobiltà della morte di Cristo in croce e di ogni altro martire per il Vangelo.
36Quindi deliberarono tutti insieme, con voto pubblico, di non lasciar passare inosservato quel giorno, ma di commemorarlo il tredici del dodicesimo mese – che in lingua aramaica si chiama Adar – il giorno precedente la festa di Mardocheo.
Ora si decide di unificare due ricordi: questo della vittoria su Nicànore e l’altro della vittoria di Mardocheo su Aman.
Quindi deliberarono tutti insieme, con voto pubblico, di non lasciar passare inosservato quel giorno, ma di commemorarlo il tredici del dodicesimo mese – che in lingua aramaica si chiama Adar – il giorno precedente la festa di Mardocheo.
Così in due giorni distinti, ma nello stesso mese, in modo continuativo dovevano essere vissuti questi due giorni di ricordo e di festa. 
Si delibera con voto pubblico di non lasciare passare inosservato questo giorno. 
Ogni festa in Israele ricorda un particolare momento della storia del loro Dio vissuta in favore del suo popolo. 
È sempre il concetto e la verità della storia sacra che ricompare. Passato e presente un tensione di futuro devono essere una cosa sola. 

[bookmark: _Toc62154773]Epilogo del redattore

37Così andarono le cose riguardo a Nicànore e, poiché da quel tempo la città è rimasta in mano agli Ebrei, anch’io chiudo qui la mia narrazione. 
Con questa segno della presenza di Dio in mezzo al suo popolo si chiude la narrazione di questo Secondo Libro dei Maccabei.
Così andarono le cose riguardo a Nicànore e, poiché da quel tempo la città è rimasta in mano agli Ebrei, anch’io chiudo qui la mia narrazione. 
Si chiude la narrazione perché la Giudea è nella pace ed è in mano agli Ebrei. Non vi sono cose particolari da aggiungere.
38Se essa è riuscita ben ordinata, era quello che volevo; se invece è di poco conto e mediocre, questo solo ho potuto fare.
Ora l’agiografo si consegna nella sua umiltà ad ogni suo futuro e possibile lettore. A lui affida il giudizio sulla sua pera.
Se essa è riuscita ben ordinata, era quello che volevo; se invece è di poco conto e mediocre, questo solo ho potuto fare.
Il suo intento era quello di offrire una narrazione bene ordinata dei fatti.
Se non è riuscito in questo intento è solo perché limitato nell’arte della narrazione e del racconto. 
Spesso alle sante intenzioni non corrispondono i risultati, questi dipendono anche dalla perizia, dalla scienza, dall’arte, dall’esercizio, dai maestri presso i quali ci si è recati nel tempo dell’apprendimento. 
Il volere può essere sempre nobile, il potere spesso è assai carente. Ognuno è obbligato a mettervi tutta la sua buona volontà. Ogni altra cosa va affidata al Signore. La riuscita non è da noi, ma sempre dal Signore. 
39Come il bere solo vino o bere solo acqua è nocivo, mentre vino mescolato con acqua è amabile e procura un delizioso piacere, così un discorso ben elaborato delizia gli orecchi di coloro che leggono la narrazione. E qui sia la fine.
L’agiografo sa che solo un discorso ordinato, ben elaborato, delizia gli orecchi di coloro che leggono la narrazione.
Come il bere solo vino o bere solo acqua è nocivo, mentre vino mescolato con acqua è amabile e procura un delizioso piacere, così un discorso ben elaborato delizia gli orecchi di coloro che leggono la narrazione. E qui sia la fine.
Viene qui ricordata la tradizione ebraica di bere vino mescolato con acqua.
Questa tradizione è transitata anche nell’Eucaristia, anche se con significati differenti, altamente differenti.
È giusto confessare che il suo racconto è ben elaborato. È riuscito nel suo intento. Ha scritto un’opera eccellente, nobile, tutta in difesa della presenza di Dio nella storia del suo popolo.
Dio è il presente di vita e di vittoria per quanti osservano il suo patto e vivono nella sua santa legge. Questa verità è penetrata nei cuore e si è incisa nella mente. Lo scopo è raggiunto. L’opera in tal senso è perfetta.

Secondo Maccabei – Capitolo XV


[bookmark: _Toc326850147][bookmark: _Toc62154774]CONCLUSIONE



Il Secondo Libro dei Maccabei ci insegna la Storia Sacra cammina con due piedi, e tutti e due devono essere una cosa sola.
Essa cammina con il piede di Dio, l’Onnipotente, il Signore, il Vincitore, il Trionfatore, il Redentore, il Salvatore, il Liberatore, la Presenza di grazia, misericordia, pietà, compassione, giustizia, verità, santità.
La santità di Dio proprio in questo consiste: nel fare buone tutte le sue cose. Mai il Signore ha fatto una cosa cattiva. Non può. La sua natura è bontà eterna, divina, infinita. Tutto ciò che esce da Lui, per creazione, redenzione, liberazione, assistenza, protezione, custodia, è cosa buona, molto buona.
L’altro piede, il secondo, è quello dell’uomo. Perché sia il secondo piede della Storia Sacra che Dio vuole realizzare oggi e in ogni tempo, è necessario che l’uomo sia umile, giusto, fedele osservante del patto dell’alleanza, vero credente nella Parola del Signore, dalla fede in Dio sempre aggiornata, mai statica, mai del passato, sempre fondata sul presente, aperta verso un futuro nuovo,  pieno di carità, servo inutile nelle mani del suo Dio.
L’uomo è piede della Storia Sacra, se come la Vergine Maria, può cantare ogni giorno il suo Magnificat al Signore e gridare a Lui: grandi cose fa il Signore per me e santo è il suo nome.
Non ha fatto grandi cose, fa oggi grandi cose. Le fa Lui, il Signore, io sono solo suo servo inutile, suo umile servo.
L’inutilità del servo, l’umiltà del collaboratore di Dio, non deve essere una cosa scontata, deve essere manifestata in ogni momento del cammino della storia.
Questa manifestazione non deve avvenire solo nelle grandi cose, quando si constata l’impossibilità di ogni via umana. Deve compiersi in ogni momento, in ogni tempo, nelle piccole e nelle grandi cose, nelle cose difficili e in quelle facili.
Sempre, in ogni momento deve apparire, essere evidente, che tutto è Dio che lo compie. Tutto è Lui che lo realizza. Tutto è Lui che lo muove.
Per questo il secondo piede della Storia Sacra deve essere un orante senza interruzione. Tutto deve chiedere a Dio, tutto domandare, per ogni cosa invocarlo. Nulla è da lui. Tutto invece deve essere da Dio. Tutto deve apparire visibilmente, storicamente, che è da Dio.
Il Secondo Libro dei Maccabei è il Libro della fede nel Signore. Al Signore si è capaci di dare la vita, come sacrificio a Lui gradito.
La fede nel Signore non è però statica. Essa è dinamica. Quotidianamente aggiornata. Con una fede statica non si possono superare le prove del martirio. La fede dinamica, che in questo Libro raggiunge il sommo della sua verità, nella proclamazione della creazione dal nulla di tutte le cose, o da materia non preesistente, viene posta a fondamento della verità già acquisita sulla risurrezione dei morti nell’ultimo giorno.
Questo Libro ci insegna una verità forte. Senza la certezza di una fede sempre aggiornata, senza la sicurezza di una verità fondata sulla fede più attuale e aggiornata, non c’è futuro per la comunità. 
La Chiesa universale, le Chiese particolari, ogni altra comunità, sia essa parrocchiale, religiosa, laicale, di movimento, associazione, gruppi ecclesiali di ogni ordine e tipo, mai si potrà fondare sulla carenza, sull’incertezza della fede e della verità saldamente ancorata alla fede più pura e più aggiornata.
La crisi dei nostri giorni consiste proprio in questo: si dona alle strutture il valore assoluto che è proprio della fede e della verità. Si toglie ogni valore assoluto alla fede e alla verità che necessariamente deve essere trasformata in fede.
Non si aggiorna la verità, non si aggiorna la fede, non si porta la verità e la fede alla loro pienezza sotto la guida dello Spirito Santo, ma poi ci si consuma nella vanità delle strutture e delle modalità che sono già morte perché non vivificate da uomini dalla perfetta fede e della perfetta verità.
Oggi manca all’uomo il secondo piedi con il quale percorrere, attuare, realizzare la salvezza, con il quale scrivere oggi la Storia Sacra.
Questo piede va donato al Signore. Anticamente questo piedi è stato Abramo, Mosè, Giosuè, Davide, i Profeti, è stato anche Giuda Maccabeo. È stato anche Cristo Signore, in un modo specialissimo, unico. Sono stati in Cristo, con Cristo, per Cristo, nello Spirito Santo, gli Apostoli.
Questo piede oggi deve essere il cristiano. Ma se il cristiano non crede più neanche in un Dio qualsiasi, non dico nel Dio di Cristo Signore, non dico neanche in Cristo Dio e Signore, potrà mai essere strumento per la realizzazione della Storia Sacra?
È questa la crisi del mondo contemporaneo. La perdita del primo piede perché la Storia Sacra possa essere scritta. Ma anche l’autonomia dal primo piede del secondo. Essendo senza piedi, siamo senza Storia Sacra.
Il Maccabeo è stato piede stupendo nella mani del Signore, e Questi ha potuto scrivere attraverso di Lui una stupenda, meravigliosa pagina della sua Storia.
Episodi e avvenimenti fanno solo da cornice a questo principio di verità eterna.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, ci aiuti ad essere come Lei stupendo strumento perché il Signore possa scrivere oggi la sua Storia.
Angeli e Santi ci rimettano nella vera fede, nella perfetta verità, nell’umiltà più profonda, ci facciamo persona dalla perenne preghiera, perché Dio ci chiami e si serva di noi per la sua stupenda ora. 

Catanzaro 25 Dicembre 2013
Secondo Maccabei – Conclusione

Natale del Signore 
[bookmark: _Toc311519493][bookmark: _Toc62154775]Indice

SACRA SCRITTURA	1
CATECHESI	1
SECONDO LIBRO DEI MACCABEI	1
Commento teologico	1
CATANZARO 2013	1
PRESENTAZIONE	3
INTRODUZIONE	5
CAPITOLO I	7
LETTURA DEL TESTO	7
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	8
I.	LETTERE AI GIUDEI D’EGITTO	8
1.	PRIMA LETTERA	8
2.	SECONDA LETTERA	12
Indirizzo	12
Ringraziamento per il castigo di Antioco	12
Il fuoco sacro miracolosamente conservato	14
CAPITOLO II	25
LETTURA DEL TESTO	25
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	26
Geremia nasconde il materiale del culto	26
Lettera di Geremia	28
La biblioteca di Neemia	37
Invito alla dedicazione	38
II.	PREFAZIONE DELL’AUTORE	39
CAPITOLO III	45
LETTURA DEL TESTO	45
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	47
III.	STORIA DI ELIODORO	47
La venuta di Eliodoro a Gerusalemme	47
La città è sconvolta	51
Castigo di Eliodoro	54
Conversione di Eliodoro	63
CAPITOLO IV	67
LETTURA DEL TESTO	67
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	69
IV.	PROPAGANDA ELLENISTICA E PERSECUZIONE SOTTO ANTIOCO EPÌFANE	69
Misfatti di Simone	69
Il sommo sacerdote Giasone introduce l’ellenismo	74
Antioco Epìfane acclamato a Gerusalemme	84
Menelao diventa sommo sacerdote	85
Assassinio di Onia	89
Lisìmaco muore in una sommossa	94
Menelao prosciolto per denaro	96
CAPITOLO V	99
LETTURA DEL TESTO	99
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	100
Seconda campagna egiziana	100
Assalto di Giasone e repressione di Epìfane	101
Saccheggio del tempio	106
Intervento del Misarca Apollònio	111
CAPITOLO VI	113
LETTURA DEL TESTO	113
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	114
Introduzione dei culti pagani	114
Carattere provvidenziale della persecuzione	118
Il martirio di Eleàzaro	123
CAPITOLO VII	133
LETTURA DEL TESTO	133
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	135
Il Martirio dei sette fratelli	135
CAPITOLO VIII	165
LETTURA DEL TESTO	165
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	167
V.	VITTORIA DEL GIUDAISMO MORTE DEL PERSECUTORE E PURIFICAZIONE DEL TEMPIO	167
Giuda Maccabeo alla macchia	167
Campagna di Nicànore e di Gorgia	169
Sconfitta di Timòteo e Bàcchide	182
Fuga e confessione di Nicànore	183
CAPITOLO IX	185
LETTURA DEL TESTO	185
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	186
Fine di Antioco Epìfane	186
Lettera di Antioco ai Giudei	197
CAPITOLO X	203
LETTURA DEL TESTO	203
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	204
Purificazione del tempio	204
VI.	LOTTA DI GIUDA CONTRO I POPOLI VICINI E CONTRO LISIA, MINISTRO DI EUPÀTORE	210
Inizio del regni di Antioco Eupàtore	210
Gorgia e le fortezze idumee	212
Giuda batte Timòteo e prende Ghezer	216
CAPITOLO XI	223
LETTURA DEL TESTO	223
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	224
Prima campagna di Lisia	224
Pace con i Giudei.  Quattro lettere riguardanti il trattato	228
CAPITOLO XII	237
LETTURA DEL TESTO	237
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	239
I fatti di Giaffa e di Iàmnia	239
Spedizione in Gàlaad	242
La battaglia di Kàrnion	248
Ritorno per Efron e Scitòpoli	253
Campagna contro Gorgia	255
Il sacrificio per i morti	256
CAPITOLO XIII	269
LETTURA DEL TESTO	269
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	270
Campagna di Antioco V e di Lisia. Supplizio di Menelao	270
Preghiere e successo dei Giudei presso Modin	272
Antioco V tratta con i Giudei	276
CAPITOLO XIV	279
LETTURA DEL TESTO	279
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	281
VII.	LOTTA CONTRO NICÀNORE, GENERALE DI DEMETRIO I. IL GIORNO DI NICÀNORE	281
Intervento del sommo sacerdote Àlcimo	281
Nicànore fa amicizia con Giuda	286
Àlcimo riaccende le ostilità e Nicànore minaccia il tempio	290
Morte di Razìs	294
CAPITOLO XV	299
LETTURA DEL TESTO	299
COMMENTO TEOLOGICO DEL TESTO	301
Bestemmie di Nicanore	301
Esortazione e sogno di Giuda	303
L’animo dei combattenti	307
Disfatta e morte di Nicànore	310
Epilogo del redattore	313
CONCLUSIONE	315
Indice	317



