SERVIZIO PASTORALE 




















[bookmark: _Toc121850284]PRESENTAZIONE LIBRI




























[bookmark: _Toc121850285]Catanzaro 2006 – 2022






[bookmark: _Toc121850286]PER LA COLLANA TEOLOGICA

Si conosce chi conosce Cristo, ma anche si ama ed ama chi ama Cristo Signore secondo pienezza di verità e di grazia. È Cristo la verità eterna di ogni uomo. Cristo però non può essere conosciuto se non nella sua Parola, della quale custode ed interprete fedele ed infallibile è la Chiesa fondata su Pietro. Questi Giovani Teologi che hanno voluto fondare questa Collana di Teologia, hanno un solo intendimento: aiutare ogni uomo a lasciarsi illuminare dalla luce purissima della Parola che risuona nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica in un contesto storico che segna la frammentazione dell'unità nella verità a causa della sostituzione del pensiero di Dio con quello dell'uomo. Al mondo che ha dimenticato la Parola essi vogliono ricordarla in modo serio, scientifico, dottrinale, in comunione e in sintonia con quanti già svolgono questo nobilissimo lavoro, avendo però a fondamento e a sostegno la Spiritualità del Movimento Apostolico, che fa del ricordo e dell'annunzio del Vangelo la sua specifica, particolare missione. Essi sanno che la verità è fuori di loro, perché il suo principio è in Dio, nella sua volontà rivelata; è anche nella Chiesa, grembo che quotidianamente accoglie la verità e le dona vita perennemente nuova. Quali Ministri della Parola, sanno altresì che il loro ministero inizia da una fedeltà incondizionata allo Spirito Santo, cosa che può avvenire solo alzando il grado della santità della loro vita. La santità è il tavolo del teologo, perché è la cattedra dalla quale parla lo Spirito del Signore alla sua intelligenza e al suo cuore. La Vergine Maria, Madre della Redenzione, sostenga il loro proposito e lo porti a compimento. Ad multos libros. 
Mons. Costantino Di Bruno




[bookmark: _Toc121850287]PRESENTAZIONE DON MIMMO 

Entrare nel mistero della Parola di Dio non è un fatto umano, perché non è stato un fatto umano il suo dono agli uomini. Ci insegna questa verità San Pietro, nella sua seconda Lettera: "Sappiate anzitutto questo: nessuna scrittura profetica va soggetta a privata spiegazione, poiché non da volontà umana fu recata mai una profezia, ma mossi da Spirito Santo parlarono quegli uomini da parte di Dio" (2Pt 1,20-21). 
Un altro Apostolo, quello che Gesù amava, nel suo Vangelo ci annunzia un secondo principio, che colui che vuole parlare di Dio deve sempre possedere nel cuore: "Molte cose ho ancora da dirvi, ma per il momento non siete capaci di portarne il peso. Quando però verrà lo Spirito di verità, egli vi guiderà alla verità tutta intera, perché non parlerà da sé, ma dirà tutto ciò che avrà udito e vi annunzierà le cose future. Egli mi glorificherà, perché prenderà del mio e ve l'annunzierà" (Gv 16,12-14). 
Un terzo principio, infine, lo proclama la Lettera agli Ebrei: "La Parola di Dio è viva, efficace e più tagliente di ogni spada a doppio taglio; essa penetra fino al punto di divisione dell'anima e dello spirito, delle giunture e delle midolla e scruta i sentimenti e i pensieri del cuore. Non v'è creatura che possa nascondersi davanti a lui, ma tutto è nudo e scoperto agli occhi suoi e a lui noi dobbiamo rendere conto" (Eb 4,12-13). 
La Parola di Dio non è nostra. Essa è e rimane sempre di Dio. Essa non è neanche della Chiesa. Alla Chiesa le è stata affidata in custodia. La Chiesa dinanzi alla Parola di Dio deve sempre vedersi come la Vergine Maria. 
Perché possa concepire il Verbo della vita, Ella deve rimanere vergine. Non può partorire il Figlio Unigenito del Padre, Colui che è nel seno del Padre, per concorso umano. Lo può generare nel suo grembo verginale solo per opera e virtù dello Spirito Santo. 
Così è la Chiesa: vergine. È chiamata però ad essere madre. Sarà madre se rimarrà vergine. Essa può avere un unico sposo: lo Spirito Santo. Se si lascerà perennemente fecondare dallo Spirito del Signore, che si è posato su di essa il giorno della Pentecoste, essa potrà sempre generare veri figli a Dio, se invece concederà i suoi favori agli idoli di questo mondo, come ci insegna il profeta Ezechiele (cfr. Ez cc. 16 e 23), per essa è la fine.
Ed è sempre la fine quando la Chiesa si fa madre della Parola di Dio, senza rimanere vergine, senza essere tutta per il suo Sposo Eterno, lo Spirito di verità, che il mondo non vede e non conosce: "Io pregherò il Padre ed egli vi darà un altro Consolatore perché rimanga con voi per sempre, lo Spirito di verità che il mondo non può ricevere, perché non lo vede e non lo conosce. Voi lo conoscete, perché egli dimora presso di voi e sarà in voi" (Gv 14,16-17). 
Ma anche Gesù è "vergine" per rapporto alla Parola: "Le parole che io vi dico, non le dico da me; ma il Padre che è con me compie le sue opere. Credetemi: io sono nel Padre e il Padre è in me; se non altro, credetelo per le opere stesse. Se uno mi ama, osserverà la mia parola e il Padre mio lo amerà e noi verremo a lui e prenderemo dimora presso di lui. Chi non mi ama non osserva le mie parole; la parola che voi ascoltate non è mia, ma del Padre che mi ha mandato. Queste cose vi ho detto quando ero ancora tra voi. Ma il Consolatore, lo Spirito Santo che il Padre manderà nel mio nome, egli v'insegnerà ogni cosa e vi ricorderà tutto ciò che io vi ho detto" (cfr. Gv 14, 10-26 passim). 
La verginità che è della Madre di Dio, di Gesù, che è chiesta alla Chiesa, deve essere di ogni suo figlio. Lo Spirito Santo non può generare figli a Dio attraverso noi se non nella nostra più pura e più santa verginità.
Quando un figlio della Chiesa è vergine? Quando è tutto della Parola, tutto nella Parola, tutto dalla Parola, tutto per la Parola.
Il cristiano è tutto della Parola quando crede con fede ferma, risoluta, visibile, udibile che la Parola di Dio è la sua unica e sola verità. Ad essa nulla si deve aggiungere, nulla si può  togliere. Essa è perfetta. Eternamente perfetta. Egli non appartiene a nessun'altra verità. La sua verità è la Parola di Dio. 
Egli è tutto nella Parola, se come Cristo Gesù, fa della Parola di Dio il suo unico cibo, il suo alimento. Egli è nella Parola se vive per osservare la Parola. È nella Parola se nulla tralascia di essa, neppure il più piccolo segno. 
Il figlio di Dio è tutto dalla Parola, se giorno per giorno dalla Parola si lascia trasformare cuore, sentimenti, pensieri, volontà. Niente che è in lui può ricevere consistenza veritativa da ciò che promana dagli uomini. Questi, se vogliono essere nella verità della salvezza o della vita eterna, la devono attingere nella Parola di Dio.
Il rigenerato in Cristo è tutto per la Parola se vive perché essa sia annunziata e proclamata ad ogni cuore. Ogni mente deve essere plasmata da essa. Ogni pensiero deve lasciarsi illuminare da essa. Ogni volontà deve essere attratta dalla sua luce. 
Una volta che il figlio di Dio ha consegnato la sua vita alla Parola e rimane nella sua perpetua verginità per il Vangelo, lo Spirito Santo può operare in lui, con lui, attraverso di lui. 
Lo Spirito del Signore cerca questi cuori, ha desiderio di queste anime, brama sposare queste persone, perché solo attraverso di esse Egli può far risplendere nel mondo tutta la divina potenza della Parola di Dio.
La forza della Chiesa e del cristiano è la sua libertà dal peccato, anche dal più piccolo peccato veniale. La forza rigeneratrice della Chiesa e del cristiano è la sua santità. 
Nella santità, ogni cuore diviene voce dello Spirito Santo, voce in comunione con tutte le altre voci dello Spirito del Signore, si compie il miracolo della Pentecoste.
È questa la sinfonia della Parola. Questa sinfonia viene ascoltata dal mondo e da essa attratto e conquistato, perché non è più l'uomo a parlare, ma lo Spirito Santo attraverso voce umana.
Quando lo Spirito del Signore parla per voce umana, il nostro spirito non si stanca mai di ascoltare. Si diviene come Maria, la sorella di Lazzaro e di Marta, "la quale, sedutasi ai piedi di Gesù, ascoltava la sua parola" (Lc 10,39).  
Chi scrive è anche lui impegnato da ben 26 anni ad ascoltare la parola di Gesù, parola proferita dallo Spirito Santo per voce umana, senza mai stancarsi. La voce umana dello Spirito Santo è quella dell'Ispiratrice - Fondatrice del Movimento Apostolico, Sig.ra Maria Marino.
Al carissimo Don Mimmo -  anche lui ascoltatore come me di questa voce umana attraverso cui lo Spirito Santo ci conduce verso la verità tutta intera - che ha voluto dare una luce nuova, una luce di cielo, alla Parola di Dio, vada il ringraziamento di quanti amano la Parola e vogliono ogni giorno lasciarsi conquistare dalla salvezza potente che è contenuta nella sua verità.
Finché ci sarà sulla terra un solo uomo che vorrà essere vergine per la Parola, ci sarà sempre in mezzo agli uomini la luce della vera salvezza. Sarà questo vergine per la parola la risposta alla domanda inquietante di Cristo Gesù: "Ma il Figlio dell'uomo, quando verrà, troverà la fede sulla terra?" (Lc 18,8).
Auguro a Don Mimmo che la sua consacrazione alla Parola di Dio sia intatta, perenne, come intatta e perenne è stata la consacrazione allo Spirito Santo della Madre di Dio e Madre nostra, la Vergine Maria, Madre della Redenzione.
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico  




[bookmark: _Toc121850288]PRESENTAZIONE DON MICHELE 

La lettera agli Ebrei, con stile lapidario, conciso, essenziale, così dice: "La parola di Dio è viva, efficace e più tagliente di ogni spada a doppio taglio; essa penetra fino al punto di divisione dell'anima e dello spirito, delle giunture e delle midolla e scruta i sentimenti e i pensieri del cuore" (Eb 4,12).
Se nel Nuovo Testamento vogliamo trovare il fondamento, o ci chiediamo perché la Parola di Dio è efficace, le risposte ci indicano una sola direzione: la volontà, la potenza, la forza di Dio: "In lui siamo stati fatti anche eredi, essendo stati predestinati secondo il piano di colui che tutto opera efficacemente conforme alla sua volontà" (Ef 1,11); "Qual è la straordinaria grandezza della sua potenza verso di noi credenti secondo l'efficacia della sua forza" (Ef 1,19);  "del quale [Vangelo] sono divenuto ministro per il dono della grazia di Dio a me concessa in virtù dell'efficacia della sua potenza" (Ef 3,7).
Questa verità è la fede del popolo del Signore: "Il nostro Dio è nei cieli, egli opera tutto ciò che vuole" (Sal 114,3); "Tutto ciò che vuole il Signore, egli lo compie in cielo e sulla terra, nei mari e in tutti gli abissi"  (Sal 134,6). 
Sappiamo ora che l'efficacia della Parola di Dio risiede nella stessa essenza di Dio, che è onnipotente, anzi Egli l'Onnipotente. Sappiamo altresì che l'onnipotenza in Dio è governata dalla sua sapienza, intelligenza, saggezza eterna. Questa è la fede che noi professiamo, quando proclamiamo il "Credo" nella Liturgia delle Domeniche e delle Solennità: "Credo in un solo Dio, Padre onnipotente, creatore del cielo e della terra, di tutte le cose visibili ed invisibili".
Finché restiamo in ambito divino, cioè in seno al Dio Trinità, l'efficacia della Parola è innegabile. Negarla sarebbe proclamare Dio non Dio. Il problema sorge quando da Dio si passa all'uomo. Qui la questione si fa seria, delicata, sensibile. Tutto ciò che è incontrovertibile in Dio non può essere affermato dell'uomo, altrimenti vi sarebbe una dichiarazione di divinità dell'uomo stesso. Ma l'uomo è uomo e non Dio. 
Allora è giusto che ci chiediamo: quando in un uomo la Parola di Dio si riveste della stessa efficacia che possiede nel nostro Creatore e Signore? Proferita da un uomo, quando essa opera efficacemente come se fosse lo stesso Dio a proferirla?
La risposta è molteplice, perché svariati sono i modi attraverso i quali la divina Parola detta per bocca umana opera con la stessa potenza di creazione e di realizzazione che possiede in Dio.
La prima efficacia della Parola si compie nei sacramenti. La parola pronunziata, detta, proferita, compie sempre ciò che essa significa, non secondo il significato che gli dona colui che la proferisce, bensì secondo la fede della Chiesa, che celebra e vive i segni sacramentali.
"Io ti battezzo... Io ti assolvo.... Questo è il mio corpo... Questo è il mio sangue... ecc." sono parole di Dio e sono efficaci perché è Cristo stesso che le proferisce attraverso l'azione del ministro che in quel momento celebra il sacramento.
L'efficacia, e quindi la validità del sacramento, non dipende mai dallo stato di grazia di chi lo celebra. La santità di ciò che si celebra esige la santità di colui che celebra e tuttavia l'efficacia non dipende dalla santità di chi dona la voce sacramentale a Cristo, ma da Cristo che si serve della voce sacramentale del ministro.
La seconda efficacia della Parola si compie nella profezia diretta. Una persona è costituita da Dio sua voce, suo tramite, suo diretto strumento attraverso cui fa udire la sua volontà.
In questo particolare tipo, o modalità di profezia, lo strumento presta a Dio solo il suo fiato. Dio mette in bocca al profeta la sua Parola. La Parola proferita dal profeta non è efficace perché detta dallo strumento, ma perché proferita direttamente da Dio per mezzo della sua bocca.
Celebre è il passo del capitolo 55 (vv. 6-13) di Isaia e da solo è sufficiente, perché paradigmatico di ogni altra affermazione sull'argomento sia dell'Antico che del Nuovo Testamento, a testimoniare la verità dell'efficacia della Parola di Dio proferita dai profeti: "Cercate il Signore, mentre si fa trovare, invocatelo, mentre è vicino. L'empio abbandoni la sua via e l'uomo iniquo i suoi pensieri; ritorni al Signore che avrà misericordia di lui e al nostro Dio che largamente perdona. Perché i miei pensieri non sono i vostri pensieri, le vostre vie non sono le mie vie oracolo del Signore. Quanto il cielo sovrasta la terra, tanto le mie vie sovrastano le vostre vie, i miei pensieri sovrastano i vostri pensieri. Come infatti la pioggia e la neve scendono dal cielo e non vi ritornano senza avere irrigato la terra, senza averla fecondata e fatta germogliare, perché dia il seme al seminatore e pane da mangiare, così sarà della parola uscita dalla mia bocca: non ritornerà a me senza effetto, senza aver operato ciò che desidero e senza aver compiuto ciò per cui l'ho mandata. Voi dunque partirete con gioia, sarete condotti in pace. I monti e i colli davanti a voi eromperanno in grida di gioia e tutti gli alberi dei campi batteranno le mani. Invece di spine cresceranno cipressi, invece di ortiche cresceranno mirti; ciò sarà a gloria del Signore, un segno eterno che non scomparirà". 
L'efficacia della Parola di Dio, o il suo compimento, nell'Antico Testamento era anche il segno per discernere chi era vero profeta, da chi invece era semplicemente falso profeta, o profeta falso. Poiché su questo argomento non ci sono discordanze in campo teologico, ma tutto è regolato dalla Parola rivelata di Dio nell'ambito della Sacra Scrittura, questi brevi cenni sono più che sufficienti. 
Problematico circa l'efficacia è quando entriamo nel dono non strettamente sacramentale e profetico della Parola. Questo dono comprende tutti i modi attraverso i quali la Parola viene offerta al mondo intero: annuncio, insegnamento, predicazione, catechesi, omelia, teologia, spiegazione, esegesi, interpretazione, commento, ecc..
Alcune semplici regole è giusto che guidino la nostra argomentazione:
Prima regola: "La Parola di Dio è verità". Ogni falsità introdotta in essa fa' si che la parola da noi proferita non sia più di Dio, ma dell'uomo. Se è dell'uomo, o della creatura, esse produce solo morte e non vita.
Quando il serpente nel giardino dell'Eden introdusse la falsità nella Parola di Dio, la parola detta da lui generò la grande catastrofe in seno all'umanità intera.  Questo disastro, come ogni altra rovina causata dalla falsità della parola dell'uomo, è costata la morte in croce del Figlio di Dio, Gesù Cristo nostro Signore.
Seconda regola: "La Parola di Dio è globale". Ogni parzialità introdotta nella sua globalità rende falsa l'intera Parola. Ciò che noi proferiamo non è più Parola di Dio, sono frasi, pensieri, concetti di uomini. Questi pensieri distruggono la Parola, mai potranno renderla efficace. Anche in questo caso i guai che noi generiamo nel dono della Parola sono incalcolabili e i disastri innegabili.
Possiamo affermare - e nessuno lo può smentire - che la rovina della fede cristiana è sì la falsità che introduciamo nella Parola, ma molto di più è la parzialità con la quale noi la diciamo. È questo il vero problema da affrontare seriamente. Molto dono della Parola soffre di eresia, eresia latente, subdola, ambigua, incosciente, eresia costruita con arte e con scienza, ma è sempre eresia che distrugge la globalità della Parola, privandola di ogni efficacia in ordine alla salvezza. 
Terza regola: "La Parola di Dio è santa". Per svilupparsi ha bisogno di un cuore santo, di uno spirito santo, di un'anima santa, di un corpo santo.
La santità della persona che proferisce la Parola di Dio è il buon terreno sul quale essa efficacemente produce ove il 30, ove il 60, ove il 100.
Peccato e santità sono in stridente contrasto, non possono albergare nello stesso cuore, spirito, corpo, anima. Peccato e santità si escludono come luce e tenebre. Dove c'è la luce non ci sono le tenebre e dove regna il peccato non può abitare la verità della Parola del Signore.
Quarta regola: "La Parola di Dio è della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica". San Pietro grida questa verità nei seguenti termini: "Non per essere andati dietro a favole artificiosamente inventate vi abbiamo fatto conoscere la potenza e la venuta del Signore nostro Gesù Cristo, ma perché siamo stati testimoni oculari della sua grandezza. Egli ricevette infatti onore e gloria da Dio Padre quando dalla maestosa gloria gli fu rivolta questa voce: Questi è il Figlio mio prediletto, nel quale mi sono compiaciuto. Questa voce noi l'abbiamo udita scendere dal cielo mentre eravamo con lui sul santo monte. E così abbiamo conferma migliore della parola dei profeti, alla quale fate bene a volgere l'attenzione, come a lampada che brilla in un luogo oscuro, finché non spunti il giorno e la stella del mattino si levi nei vostri cuori. Sappiate anzitutto questo: nessuna scrittura profetica va soggetta a privata spiegazione, poiché non da volontà umana fu recata mai una profezia, ma mossi da Spirito Santo parlarono quegli uomini da parte di Dio" (Cfr. 2Pt 1,16-21). 
Questa regola può essere ignorata anche da quanti sono nel seno della "Chiesa una, santa, cattolica, apostolica". Anche nella Chiesa fondata su Pietro ognuno vi può portare la sua privata spiegazione, interpretazione, o il suo personale sentire e insegnamento.
Possiamo essere nella Chiesa, ma non parlare e neanche sentire secondo la Chiesa.
Quinta regola: "La Parola di Dio deve essere incarnata nel carisma personale di ciascuno".  Grazia personale e Parola devono essere una cosa sola, una sola vita. La grazia personale deve essere il costante nutrimento della Parola. Da questa grazia, vissuta in tutta la sua intensità di santità e di obbedienza, la Parola del Signore attingerà ogni efficacia per la salvezza del mondo intero.
Queste regole semplici vogliono essere solamente un piccolissimo esempio, una tenue luce, simile a quella di una lucerna in una notte oscura, che introduce nella complessa ed elaborata dottrina, esposta con  tanto rigore scientifico, dal carissimo don Michele.
Alle sue pagine rimando. Quanto detto non merita neanche di essere preso in considerazione, perché privo di ogni pretesa. Vuole essere solamente un invito ad entrare in questo delicatissimo campo dell'efficacia della Parola di Dio a causa delle molte affermazioni erronee che la rendono inefficace, privandola della sua forza di convertire e santificare i cuori.
Per noi mai si compia quanto il Signore ha detto per mezzo del profeta Geremia: "Anche la cicogna nel cielo conosce i suoi tempi; la tortora, la rondinella e la gru osservano la data del loro ritorno; il mio popolo, invece, non conosce il comando del Signore. Come potete dire: Noi siamo saggi, la legge del Signore è con noi? A menzogna l'ha ridotta la penna menzognera degli scribi! I saggi saranno confusi, sconcertati e presi come in un laccio. Essi hanno rigettato la parola del Signore, quale sapienza possono avere?" (Cfr. Ger 8,7-9). È verità, questa, che può sempre abbattersi come un macigno sopra di noi. La Parola di Dio è sempre rigettata quando la contaminiamo con i nostri pensieri di terra. 
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, che ci sollecita il ricordo e l'annunzio della Parola di suo Figlio Gesù, interceda, ottenendoci dal Cielo la grazia di dire sempre il Vangelo della salvezza con una efficacia sempre più grande. Gli Angeli e i Santi sostengano questo nostro proposito e gli diano perfetto compimento e realizzazione. 
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico


[bookmark: _Toc143532433]

[bookmark: _Toc121850289]PRESENTAZIONE DON BRANCACCIO


Cristo Gesù è il cuore della Chiesa, la Chiesa il cuore del cristiano, il cristiano il cuore del mondo. La Chiesa vive di Cristo, con Cristo, per Cristo. Il cristiano vive nella Chiesa, per la Chiesa, con la Chiesa. Il mondo vive se il cristiano porta il mondo nella Chiesa, perché la Chiesa lo porti in Cristo, realmente, visibilmente. La pienezza della realtà di Cristo nel tempo è la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. 
Cristo Gesù è la vita della Chiesa, del cristiano, del mondo. Non solo: è anche la via e la verità. “Via, verità e vita” sono l’essenza di Cristo Gesù, devono divenire l’essenza della Chiesa, per essere pienamente essenza del cristiano, e attraverso l’opera missionaria del cristiano e di verità e grazia della Chiesa, essenza del mondo intero.
Quando si parla di Cristo Gesù bisogna essere espliciti, chiari, puntuali. Non si può né generalizzare,  né sottintendere, né presumere. Ogni pensiero vago su Cristo Gesù diviene una lacuna in ecclesiologia e in antropologia. Ogni idea non vera su di Lui avvolge di falsità e di errore l’intera vita della Chiesa, del cristiano, del mondo.
Una cosa è straordinariamente vera: ogni eresia, errore, falsità, menzogna, diceria, invenzione contro la verità di Cristo Gesù si ripercuote con potenza di distruzione e di morte sull’intera Chiesa, su ogni cristiano, sull’umanità tutta. Ogni parola vana che viene detta sulla Chiesa e sul cristiano, non solo ha una ripercussione in negativo sul mondo intero, ma trae sempre la sua origine su una concezione vana di Cristo Gesù.
Cristo lo si può distruggere in modo diretto e indiretto. Lo si può distruggere nella sua Persona e nel suo mistero: in Se stesso, nella Chiesa, nel cristiano, nell’uomo in genere.
Anticamente tutte le eresie riguardavano la Persona di Cristo. Finite le eresie su Cristo Gesù iniziarono quelle sulla Chiesa. Terminate quelle sulla Chiesa, cominciarono quelle sul cristiano. Ora lentamente dal cristiano si sta passando a distruggere Cristo attraverso la distruzione dell’uomo, dichiarando la sua appartenenza al mistero della Chiesa via non necessaria di salvezza. 
Il mistero dell’iniquità ha un solo intendimento, una sola finalità: distruggere il cuore dal quale sgorga l’acqua della vita per l’umanità intera. Possiamo dire che oggi sta riuscendo molto bene, perché è il cristiano stesso che consapevolmente o inconsapevolmente gli sta offrendo la parola, sotto forma anche di ricerca teologica, di scienza armonizzata, di sapienza articolata, di intelligenza altamente elaborata.
Distrutto il cuore, tutta la vita muore. La verità non serve. La via è inutile. Finita la vita del cuore, anche la Chiesa perde la sua consistenza e lo stesso cristiano. A che servono infatti una Chiesa ed un cristiano senza il cuore? Che vita possono loro dare a chi la vita non la possiede, perché senza il cuore di Cristo che palpita nel loro petto, se essi stessi non sono più il centro propulsore di ogni vita?
Se il cuore non serve al mondo, è perché già non serve né al cristiano e né alla Chiesa. D’altronde che senso  e che significato di salvezza può avere per un uomo una Chiesa, o un cristiano che è senza cuore, perché visto e considerato come tale?
Parlare di antropologia di comunione si può, si deve a condizione che si parli in modo vero, che è uno solo: che la si tragga tutta dalla cristologia di comunione. Nessuno potrà mai essere in vera comunione con gli uomini se non vive di vera comunione con Cristo. È Cristo, solo Lui, il cuore dal quale scaturisce ogni comunione non solo degli uomini tra di loro, ma anche degli uomini con Dio. E così l’antropologia di comunione diviene e si fa cristologia di comunione e questa a sua volta si trasforma in teologia di comunione, dove per teologia si intende una cosa sola: la comprensione del mistero del Padre, dal quale è il mistero di Cristo, nel quale è il mistero della Chiesa e del cristiano, per il quale avviene il ritorno dell’uomo nel mistero della Chiesa, di Cristo, di Dio.
È evidente che ci sono due modi di fare comunione: accordarci per essere e per fare insieme una stessa cosa. Questa comunione è impossibile, a causa del peccato che è nel cuore dell’uomo. Il peccato renderà ogni uomo sempre singolo, particolare, egoista. Peccato ed egoismo sono una cosa sola. Si potrebbe anche vivere un momento di comunione, ma solo per fare una cosa che è comoda, o utile a tutti. Finita l’utilità comune, ognuno resta tremendamente chiuso nel suo egoismo. Quando si vive nel peccato nessuno rinuncerà mai alla sua volontà, anzi cercherà sempre di sottomettere la volontà dell’altro alla propria, con ogni mezzo, anche con l’inganno, la falsità, la seduzione, la tentazione, l’illusione, la prospettiva di chimere irrealizzabili. 
L’altro modo, ed è quello vero, è l’accoglienza della sola volontà di Dio, rivelata pienamente in Cristo Gesù, come unica e sola volontà di tutti. Ognuno rinunzia alla sua volontà, ognuno si piega alla volontà del suo Signore, ognuno prende sopra di sé il “giogo” del Vangelo e lo porta a compimento.
Questo modo di fare comunione è vero, ma difficilmente attuabile. L’inattuabilità è decretata dallo stesso Dio e Signore. La volontà di Dio da sola non basta, non è sufficiente perché vi sia comunione. Occorre un’azione storica, reale di Dio: “Ecco verranno giorni dice il Signore nei quali con la casa di Israele e con la casa di Giuda io concluderò una alleanza nuova. Non come l'alleanza che ho conclusa con i loro padri, quando li presi per mano per farli uscire dal paese d'Egitto, una alleanza che essi hanno violato, benché io fossi loro Signore. Parola del Signore. Questa sarà l'alleanza che io concluderò con la casa di Israele dopo quei giorni, dice il Signore: Porrò la mia legge nel loro animo, la scriverò sul loro cuore. Allora io sarò il loro Dio ed essi il mio popolo. Non dovranno più istruirsi gli uni gli altri, dicendo: Riconoscete il Signore, perché tutti mi conosceranno, dal più piccolo al più grande, dice il Signore; poiché io perdonerò la loro iniquità e non mi ricorderò più del loro peccato” (Ger 31,31-34). 
È necessario che l’uomo venga inserito tutto intero nel mistero della grazia e della verità di Gesù Signore: “Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto e grazia su grazia. Perché la legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo. Dio nessuno l'ha mai visto: proprio il Figlio unigenito, che è nel seno del Padre, lui lo ha rivelato” (Gv 1,16-18). 
Facciamo però attenzione: la verità non è il Vangelo. Il Vangelo è la via. La verità è l’umanità nuova, senza peccato, pura, santa di Cristo Gesù, con la quale l’uomo deve divenire una cosa sola. Questa umanità nuova, pura e santa la si acquisisce nel santo Battesimo: “In verità, in verità ti dico, se uno non nasce da acqua e da Spirito, non può entrare nel regno di Dio. Quel che è nato dalla carne è carne e quel che è nato dallo Spirito è spirito. Non ti meravigliare se t'ho detto: dovete rinascere dall'alto. Il vento soffia dove vuole e ne senti la voce, ma non sai di dove viene e dove va: così è di chiunque è nato dallo Spirito” (Gv 3,5-8). 
Questa umanità nuova ha bisogno di un cibo anch’esso nuovo: “Gesù disse: In verità, in verità vi dico: se non mangiate la carne del Figlio dell'uomo e non bevete il suo sangue, non avrete in voi la vita. Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita eterna e io lo risusciterò nell'ultimo giorno. Perché la mia carne è vero cibo e il mio sangue vera bevanda. Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue dimora in me e io in lui. Come il Padre, che ha la vita, ha mandato me e io vivo per il Padre, così anche colui che mangia di me vivrà per me. Questo è il pane disceso dal cielo, non come quello che mangiarono i padri vostri e morirono. Chi mangia questo pane vivrà in eterno” (Gv 6,53-58). 
Come la vita umana inizia dalla generazione, da un atto concreto della stessa natura, così è dell’uomo: questi inizia la sua nuova vita lasciandosi generare da acqua e da Spirito Santo. Come la vita appena nata ha bisogno di essere alimentata, così dicasi della vita soprannaturale. Anch’essa ha bisogno del suo alimento che è l’Eucaristia. Infine come l’uomo naturale necessita di conoscenza, così il rigenerato ha bisogno della vera sapienza, della vera luce e questa luce è una sola: il Vangelo tutto intero.
Il Vangelo integro, nella verità tutta intera solo la Chiesa una, santa cattolica, apostolica lo potrà dare all’uomo. Nessun’altra Chiesa lo potrà dare, perché essa stessa manca della pienezza della verità. 
Poiché l’acqua è reale, il pane è reale, la rigenerazione è reale, la Vangelo è reale, nessuna comunione potrà mai esistere, se viene privata della realtà che è il fondamento di essa. 
La realtà della comunione è Dio, Cristo Gesù, lo Spirito Santo, la Parola, l’Acqua, il Sangue, la Chiesa, il cristiano. Se una sola di queste realtà viene a mancare nella sua “storicità”, non c’è comunione né vera, né presunta, né materiale, né spirituale.
Chiunque abolisce la “materialità” dalla comunione, abolisce in se stessa la comunione. Dio in Cristo è divenuto materia, perché la materia in Cristo divenga spirito. Dio in Cristo è divenuto realtà terrena, perché la realtà terrena in Cristo si trasformi in spirito. Dio in Cristo si è fatto comunione reale, materiale con l’umanità perché tutta l’umanità, in Cristo, diventi comunione reale con Dio, divenendo partecipe della sua divina natura.
La “realtà” di Dio è la vera via della comunione e dove questa realtà viene dichiarata presunta, o inutile, lì mai vi potrà essere vera comunione. Lì c’è solo l’inganno e l’illusione del mistero dell’iniquità che si è sempre servito degli uomini della Chiesa per distruggere il mistero di Cristo e quello della stessa Chiesa.
A che serve la Chiesa senza la “realtà” di Dio da creare in ogni cuore, senza il cuore di Cristo da donare ad ogni uomo, perché lo faccia divenire il suo proprio cuore, nel quale è racchiuso il mistero stesso della comunione?
La Chiesa è simile ad un castello sopra un monte altissimo, irraggiungibile per ogni via. Esso può essere distrutto solo dai suoi figli, da coloro che abitano dentro. Solo da costoro può essere messo nelle mani dei nemici di Dio e dell’uomo per la sua distruzione. 
È vero. Sul castello della Chiesa vigila sempre il Signore e nessuno mai dall’esterno riuscirà a distruggerlo. Non si abbatterà il castello dall’esterno, dall’interno però si possono scacciare, o uccidere gli uomini che lo abitano, che sono entrati in esso per trovare salvezza. Ogni eresia, ogni scisma, ogni falsità, ogni calo di verità sul mistero della Chiesa ha sempre trascinato fuori del castello una moltitudine di anime e le ha abbandonate nelle mani del mistero del male, che è sempre menzogna contro Dio e di conseguenza contro l’uomo. 
Come si possono uccidere oggi gli uomini? Divenendo gli stessi cristiani distruttori del mistero “reale” di Cristo, a favore di un mistero tutto spirituale, poiché dichiarano non necessario per la verità dell’uomo il mistero “reale” della Chiesa.
È il mistero “reale” della Chiesa il fondamento di ogni vera antropologia di comunione: cristologica, teologica,  pneumatologica, ecclesiale, antropologica. Abolito il mistero “reale” della Chiesa, ogni via è preclusa e nessuna vera antropologia di comunione potrà mai essere edificata, costruita, innalzata sulle rovine dell’umanità. La Chiesa è il vero mistero di comunione degli uomini con Dio e tra di loro, perché la Chiesa è il Corpo di Cristo. 
Lo ribadiamo con fermezza e chiarezza di verità teologia: Dio, Cristo, lo Spirito, la Chiesa, la Parola, il cristiano sono un solo mistero “reale” sul quale solamente si può costruire la vera antropologia. 
Ognuna di queste “realtà” può essere esclusa in molti modi e attraverso diverse vie. Ognuno sappia però che in qualsiasi modo e via una di queste “realtà” dovesse venire esclusa, all’istante o si distrugge, o si vanifica, o si indebolisce, o si rende falso il mistero della stessa comunione. 
Queste brevi, semplici parole di presentazione hanno un solo scopo: fare innamorare il lettore non solo dell’argomento che Don Francesco Brancaccio tratta con acume teologico e con accurata analisi, ma anche convincere ogni cuore della necessità che lui stesso riprenda il suo posto, qualora lo avesse abbandonato, nel mistero “reale” della comunione, per dare efficacia piena al mistero di Dio, di Cristo, dello Spirito Santo, della stessa Chiesa, di ogni altro suo fratello di fede e di comunione.
A Don Francesco Brancaccio l’augurio che possa ancora e ancora consumare il suo cuore, le sue mani, la sua stessa vista nella contemplazione del mistero “reale” della comunione. Ne vale proprio la pena. 
La comprensione pura, santa di questo mistero dona luce piena alla Chiesa. La fa essere la lampada accesa posta sul lucerniere per fare luce a tutti quelli che sono nella casa del mondo. 
Oggi in verità questa lampada da molti è stata posta sotto il moggio, a motivo di quella insipiente e stolta teoria di comunione, che negando ogni evidenza di verità alla Volontà rivelata di Cristo e di Dio, abolisce ogni “realtà” per l’affermazione di una semplice e mera spiritualità che lascia l’uomo immerso nei suoi peccati e nei suoi infiniti errori circa Dio e lo stesso uomo.
Alla Vergine Maria, Madre della Redenzione, affido quest’opera di Don Brancaccio. Sia Ella ad aiutare ogni lettore a custodire intatto il mistero di Cristo Gesù e della Chiesa che è contenuto ed espresso nelle sue pagine.
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico



[bookmark: _Toc121850290]PRESENTAZIONE DON SANDRO

La verità di Cristo Gesù fa la verità della Chiesa. Ogni errore, falsità, menzogna, ambiguità introdotti con umano arbitrio nella verità del mistero di Cristo Gesù necessariamente si trasformeranno in errori, falsità, menzogne ed ambiguità sul mistero della Chiesa. La Chiesa è ciò che è Cristo Gesù e Cristo Gesù è ciò che è la Chiesa. 
Come non si può conoscere il mistero della Chiesa senza la piena conoscenza del mistero di Cristo Gesù, così mai si potrà conoscere il vero mistero di Cristo ignorando, o trasformando il mistero della Chiesa. Non si può, perché sono un solo inscindibile, inseparabile mistero.
Chi fa due misteri: uno di Cristo Gesù e l’altro della Chiesa, distrugge Cristo e la Chiesa, è senza il vero Cristo e la vera Chiesa. Si trova semplicemente in una condizione di non vera fede, che diviene all’istante non vera salvezza, non vera redenzione.
Questo senz’altro porta ad affermare la seguente verità: ogni errore cristologico diviene e si fa errore ecclesiologico, ma anche in ogni errore ecclesiologico c’è un errore che di sicuro trae la sua origine dalla Persona e dall’opera di Cristo Gesù. Il problema di sempre dell’umanità intera è Cristo, non la Chiesa. Se il problema è la Chiesa è perché prima ancora problema è stato e continua ad esserlo Cristo Gesù.
Ci troviamo nei pressi di Cesarea di Filippo. Gesù pone ai suoi discepoli una domanda: “La gente chi dice che sia il Figlio dell'uomo?”. La loro risposta è immediata: “Alcuni Giovanni il Battista, altri Elia, altri Geremia o qualcuno dei profeti” (Mt 16,13-14). 
La gente non possiede una verità chiara su Cristo Gesù. Su di Lui essa dice tante cose. Ciò che dice però è totalmente estraneo alla verità di Cristo Gesù. 
Gesù sorvola su quanto pensa, dice, immagina la gente su di Lui. Non è la gente il vero problema. Il problema vero non è mai fuori della Chiesa, è sempre all’interno di essa. È dal suo seno che sempre bisogna partire, se si vuole che il mondo intero sappia chi è veramente Cristo Gesù.
Poiché è dall’interno della comunità dei credenti che bisogna iniziare, Gesù chiede espressamente: “Voi chi dite che io sia?”.  Simon Pietro precede tutti e risponde: “Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente” (Mt 16,13-14).
Per Simon Pietro non ci sono dubbi: “Gesù è il Messia. Il Messia è il Figlio del Dio vivente”. 
Simon Pietro sa che Gesù è il Messia. Lui però non sa, non conosce chi è veramente il Messia di Dio. In lui c’è l’identificazione del Messia con Gesù. Manca in lui la verità sull’Unto del Signore. Lui non sa chi è il Cristo secondo verità, perché Lui ha del Cristo una sua verità, una verità tratta dalla storia degli uomini e dai loro pensieri, non invece dalla rivelazione di Dio e dai pensieri del Padre.
Questa sua confusione tra due pensieri: il pensiero di Dio sul Messia e il pensiero degli uomini, lo porta a riflettere su Gesù e sulla sua missione i pensieri degli uomini che sono in netto contrasto con i pensieri di Dio.
Lo attesta il fatto che non appena Gesù  comincia “A dire apertamente ai suoi discepoli che doveva andare a Gerusalemme e soffrire molto da parte degli anziani, dei sommi sacerdoti e degli scribi, e venire ucciso e risuscitare il terzo giorno”, Pietro reagisce, trae in disparte Cristo e comincia a protestare: “Dio te ne scampi, Signore; questo non ti accadrà mai”. Gesù non si lascia trarre nella falsità della concezione di Simon Pietro su di Lui: “Ma egli, voltandosi, disse a Pietro: Lungi da me, satana! Tu mi sei di scandalo, perché non pensi secondo Dio, ma secondo gli uomini!” (Mt 16,21-23).
Questo però non basta a rassicurare Simon Pietro. Neanche la trasfigurazione sul monte ha messo pace nel suo cuore. Solo dopo la discesa dello Spirito Santo, Simon Pietro dirà: “Non per essere andati dietro a favole artificiosamente inventate vi abbiamo fatto conoscere la potenza e la venuta del Signore nostro Gesù Cristo, ma perché siamo stati testimoni oculari della sua grandezza. Egli ricevette infatti onore e gloria da Dio Padre quando dalla maestosa gloria gli fu rivolta questa voce: Questi è il Figlio mio prediletto, nel quale mi sono compiaciuto. Questa voce noi l'abbiamo udita scendere dal cielo mentre eravamo con lui sul santo monte” (2Pt 1,16-18). 
L’episodio di Simon Pietro a Cesarea di Filippo e immediatamente dopo ci rivela una verità che accompagnerà fino all’ultimo giorno la storia e la vita della Chiesa: dal suo seno sorgerà per opera dello Spirito Santo la pienezza della verità di Cristo che la farà crescere e prosperare; ma anche dal suo seno, dal cuore dei suoi figli, spunterà ogni sorta di radice velenosa che dilanierà le sue carni e tagliuzzerà sempre il suo corpo in infiniti pezzi.
Questa verità è espressa così da San Paolo: “Vegliate su voi stessi e su tutto il gregge, in mezzo al quale lo Spirito Santo vi ha posti come vescovi a pascere la Chiesa di Dio, che egli si è acquistata con il suo sangue. Io so che dopo la mia partenza entreranno fra voi lupi rapaci, che non risparmieranno il gregge; perfino di mezzo a voi sorgeranno alcuni a insegnare dottrine perverse per attirare discepoli dietro di sé. Per questo vigilate, ricordando che per tre anni, notte e giorno, io non ho cessato di esortare fra le lacrime ciascuno di voi” (At 20,28-31). 
È giusto allora che ci chiediamo: quali sono oggi le dottrine perverse che sono sorte dal seno della Chiesa e che stanno rovinosamente distruggendo la stessa Chiesa nel suo essere e nella sua missione, nella sua vita ad intra e ad extra?
A differenza di Simon Pietro che confessava Gesù come il Messia e il Messia come il Figlio del Dio vivente, molti figli della Chiesa non posseggono più neanche questa elementare verità, questa verità dalla quale sempre si deve iniziare per giungere alla verità tutta intera.
La negazione nei fatti e nelle parole dell’unicità di Cristo, di Lui come il solo Redentore e Signore, dell’unico Salvatore degli uomini, ha generato e continua a generare nei cuori della gente, non solo di quella dotta ed elevata, ma persino della più semplice e umile, il relativismo salvifico.
Secondo questa “dottrina perversa” tutte le vie sono buone per ottenere la salvezza. Questo significa di fatto relativizzare lo stesso Cristo Gesù.
In questa “dottrina perversa” chi è Cristo Gesù? Uno come gli altri, uno simile agli altri. Gesù è una via, ma non la via; è una verità, ma non la verità; è una vita, ma non la vita. 
Relativizzato Cristo, immancabilmente si relativizza la Chiesa. Chi è la Chiesa? È una via di salvezza, ma non la via; è una forma di vita, ma non la vita; possiede una verità, ma la Chiesa non è la casa della verità. Secondo questa “dottrina”, non è solamente in essa che sussiste la pienezza della verità. 
Se andiamo ancora a scoprire cosa si nasconde in questa “dottrina perversa”, emerge con tutta evidenza un errore sul significato stesso di salvezza.
In questa “dottrina” si identifica “la salvezza” con “la salvezza eterna”, così come “il perdonare il peccato” con “il togliere il peccato”. 
Se per salvezza si intende la pura e semplice salvezza eterna, cioè l’abolizione della perdizione eterna, o se si preferisce: l’assenza dell’inferno, questa è una nozione di salvezza, ma non è il significato cristiano di salvezza.
La salvezza secondo il significato cristiano inizia oggi, qui ed ora, su questa terra. Inizia con la rigenerazione e prosegue con la vita nuova, tutta intessuta di Vangelo, il cui cuore sono le Beatitudini e tutto il Discorso della montagna, sia secondo la versione di Matteo, che quella di Luca.
Entra nella salvezza chi vive questo Vangelo: “Ma a voi che ascoltate, io dico: Amate i vostri nemici, fate del bene a coloro che vi odiano, benedite coloro che vi maledicono, pregate per coloro che vi maltrattano. A chi ti percuote sulla guancia, porgi anche l'altra; a chi ti leva il mantello, non rifiutare la tunica. Dà  a chiunque ti chiede; e a chi prende del tuo, non richiederlo. Ciò che volete gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a loro. Se amate quelli che vi amano, che merito ne avrete? Anche i peccatori fanno lo stesso. E se fate del bene a coloro che vi fanno del bene, che merito ne avrete? Anche i peccatori fanno lo stesso. E se prestate a coloro da cui sperate ricevere, che merito ne avrete? Anche i peccatori concedono prestiti ai peccatori per riceverne altrettanto. Amate invece i vostri nemici, fate del bene e prestate senza sperarne nulla, e il vostro premio sarà grande e sarete figli dell'Altissimo; perché egli è benevolo verso gli ingrati e i malvagi. Siate misericordiosi, come è misericordioso il Padre vostro. Non giudicate e non sarete giudicati; non condannate e non sarete condannati; perdonate e vi sarà perdonato; date e vi sarà dato; una buona misura, pigiata, scossa e traboccante vi sarà versata nel grembo, perché con la misura con cui misurate, sarà misurato a voi in cambio” (Lc 6,27-38). 
Questa salvezza si vive oggi. Ma questa salvezza nessun uomo la potrà mai vivere senza la generazione dall’alto, senza divenire partecipi della divina natura e questo si compie solo in Cristo, avviene solo in quella Chiesa nella quale abbonda tutta la grazia e la verità di Cristo Gesù e questa Chiesa è una sola: la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica il cui fondamento visibile è Pietro, la roccia sulla quale Gesù ha edificato la sua Chiesa: “Beato te, Simone figlio di Giona, perché né la carne né il sangue te l'hanno rivelato, ma il Padre mio che sta nei cieli. E io ti dico: Tu sei Pietro e su questa pietra edificherò la mia chiesa e le porte degli inferi non prevarranno contro di essa. A te darò le chiavi del regno dei cieli, e tutto ciò che legherai sulla terra sarà legato nei cieli, e tutto ciò che scioglierai sulla terra sarà sciolto nei cieli” (Mt 16, 17-19). 
Questa salvezza non si vive fuori del corpo di Cristo, che è la sua Chiesa, si può vivere solo come membra di quest’unico corpo. 
Visibilità e invisibilità ancora una volta si congiungono e divengono una cosa sola. L’invisibile Cristo e la visibile Chiesa sono il corpo visibile della Chiesa e di questo corpo visibile tutti devono divenire membra, se vogliono possedere la pienezza della salvezza.
L’invisibile fondamento e il visibile fondamento sono un solo ed unico fondamento e questo unico fondamento è l’apostolicità della Chiesa il cui “naturale” capo, sempre per volontà di Cristo Gesù, è il Sommo Pontefice. Senza capo visibile non c’è capo invisibile e senza capo visibile il capo invisibile non può operare la pienezza della redenzione e della salvezza. Senza la visibilità dell’unico capo, l’unità è frantumata ed anche la salvezza risulterà frantumata, non perfetta, non piena.
Gesù non è venuto per perdonare il peccato, lasciandolo prosperare e crescere nel cuore degli uomini. Gesù è venuto per togliere il peccato del mondo, lo toglie levandolo, asportandolo dal mondo, facendo sì che nel mondo esso non regni e non domini più.
Lo toglie dal mondo, togliendo dal cuore. Questa è però opera dello Spirito Santo, dono che Gesù ha fatto ai suoi Apostoli e per loro tramite, come veri strumenti necessari, viene donato ad ogni altro uomo che ascolta la vera parola di Gesù, si pente della sua condotta perversa, si lascia fare nuova creatura nelle acque del Battesimo: “E Pietro disse: Pentitevi e ciascuno di voi si faccia battezzare nel nome di Gesù Cristo, per la remissione dei vostri peccati; dopo riceverete il dono dello Spirito Santo. Per voi infatti è la promessa e per i vostri figli e per tutti quelli che sono lontani, quanti ne chiamerà il Signore Dio nostro” (At 2, 38-39). 
Solo il vero Cristo fa il vero uomo. Solo la vera Chiesa fa il vero cristiano, il vero discepolo di Gesù, la vera umanità.
La falsità non fa vero l’uomo. Non solo lo abbandona alla sua depravazione morale, quanto anche lo convince che la depravazione è via di verità, che l’odio è sorgente di vita, che la trasgressione dei comandamenti con tutta l’immoralità che ne consegue è fonte di progresso e di benessere per l’intera umanità.
La verità della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica non è solo confermata dalla Rivelazione, letta però con cuore semplice e puro, scevro da ogni inquinamento di “dottrina perversa”, essa è attestata dalla storia, dal vissuto quotidiano.
È la quotidianità del mondo che rende ragione a Cristo e alla Chiesa, all’unicità della verità di Cristo e della Chiesa. È l’imperversare del peccato del mondo che ci manifesta che dove non regnano la pienezza della grazia e della verità lì non c’è il vero uomo, lì non si costruisce la vera umanità.
È l’assenza dell’uomo nuovo che rivela che tutte queste dottrine sono perverse, bugiarde, menzognere, false, tremendamente dannose, perché generatrici di morte non solo spirituale, ma anche fisica di quell’uomo che esse proclamano salvato, redento, perdonato, giustificato.
Se “extra ecclesia nulla vera et plena salus”, quanti sono fuori della Chiesa sono essi esclusi completamente dalla salvezza nel tempo e nell’eternità?
La risposta ce la offre San Paolo nella Lettera ai Romani: “Pensi forse, o uomo che giudichi quelli che commettono tali azioni e intanto le fai tu stesso, di sfuggire al giudizio di Dio? O ti prendi gioco della ricchezza della sua bontà, della sua tolleranza e della sua pazienza, senza riconoscere che la bontà di Dio ti spinge alla conversione? Tu, però, con la tua durezza e il tuo cuore impenitente accumuli collera su di te per il giorno dell'ira e della rivelazione del giusto giudizio di Dio, il quale renderà a ciascuno secondo le sue opere: la vita eterna a coloro che perseverando nelle opere di bene cercano gloria, onore e incorruttibilità; sdegno ed ira contro coloro che per ribellione resistono alla verità e obbediscono all'ingiustizia. Tribolazione e angoscia per ogni uomo che opera il male, per il Giudeo prima e poi per il Greco; gloria invece, onore e pace per chi opera il bene, per il Giudeo prima e poi per il Greco, perché presso Dio non c'è parzialità. Tutti quelli che hanno peccato senza la legge, periranno anche senza la legge; quanti invece hanno peccato sotto la legge, saranno giudicati con la legge. Perché non coloro che ascoltano la legge sono giusti davanti a Dio, ma quelli che mettono in pratica la legge saranno giustificati. Quando i pagani, che non hanno la legge, per natura agiscono secondo la legge, essi, pur non avendo legge, sono legge a se stessi; essi dimostrano che quanto la legge esige è scritto nei loro cuori come risulta dalla testimonianza della loro coscienza e dai loro stessi ragionamenti, che ora li accusano ora li difendono. Così avverrà nel giorno in cui Dio giudicherà i segreti degli uomini per mezzo di Gesù Cristo, secondo il mio vangelo” (Rm 2,3-16). 
Il testo che leggerete: “La missione salvifica della Chiesa nell'unica e universale mediazione di Gesù Cristo –  I fondamenti teologici della Dichiarazione "Dominus Iesus" nel magistero del Concilio Vaticano II”, mette ogni questione al suo giusto posto e le dona la vera soluzione, non quella sperata e attesa da molti uomini di Chiesa che hanno rinnegato e disconosciuto come verità della Chiesa la “Dominus Jesus”, bensì quella attesa dal cuore fedele a Cristo e alla Chiesa, alla verità di Cristo e della sua Chiesa.
Quanto detto finora ha solo uno scopo, un intento: fare innamorare il lettore attraverso il libro di Don Sandro delle grandi questioni che si dibattono all’interno della stessa Chiesa.
Ci si deve innamorare però con un principio chiaro nel cuore: solo la verità salva l’uomo. La falsità rende schiavi. Rende noi schiavi di essa. Rende i nostri fratelli schiavi gli uni degli altri. Rendiamo noi i nostri fratelli schiavi della nostra schiavitù spirituale, che è anche cecità morale.
Ancora una volta le parole di Gesù ci vengono in soccorso: “Se rimanete fedeli alla mia parola, sarete davvero miei discepoli; conoscerete la verità e la verità vi farà liberi” (Gv 8,31-32). 
La verità non è una questione che riguarda solo la Chiesa e unicamente per la sua vita ad intra. Essa è la questione dell’umanità intera. Ama l’umanità chi le fa dono della verità che la salva. Chi la nutre di falsità, costui è solo un nemico dell’uomo. Costui è un seminatore di zizzania, un piantatore nel cuore degli uomini di dottrine perverse.
A don Sandro giovane teologo va il ringraziamento di quanti amano la verità e la cercano appassionatamente. Con zelo, dedizione, passione, grande amore egli ha saputo inserirsi in questa questione vitale per l’umanità intera e le ha dato la soluzione secondo il cuore di Cristo, nel quale sono il cuore del Padre e della Chiesa.
A lui l’augurio che possa continuare la sua missione di pensatore nelle grandi questioni di fede che di tempo in tempo sorgono nel seno della Chiesa al fine di illuminarle con la sua sapienza, la sua saggezza, la sua perspicacia, e soprattutto il suo grande amore per Cristo Gesù e per l’umanità intera.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, custodisca il suo cuore nella verità di suo Figlio Gesù, che è verità della Chiesa, la cui vocazione e missione è quella di consegnarla ad ogni uomo, assieme alla pienezza della grazia e dello Spirito Santo.
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico
[bookmark: _Toc205383124]

[bookmark: _Toc121850291]MEDITANDO LA PASSIONE


A volte si è chiamati a descrivere il cielo, il paradiso. Cosa non solo ardua, quanto anche impossibile. Lo afferma con estrema chiarezza l’Apostolo delle Genti: “Conosco un uomo in Cristo che, quattordici anni fa - se con il corpo o fuori del corpo non lo so, lo sa Dio - fu rapito fino al terzo cielo. E so che quest'uomo - se con il corpo o senza corpo non lo so, lo sa Dio - fu rapito in paradiso e udì parole indicibili che non è lecito ad alcuno pronunziare” (2Cor 2,2-4). .
L’indescrivibile e l’inenarrabile è ciò che si prova dinanzi allo spettacolo “MEDITANDO LA PASSIONE” di Cettina Marraffa, Presidente del Movimento Apostolico.
Ciò che è messo in scena rivela della Presidente la sua mente pervasa di pensieri evangelici; il suo cuore ricolmo di ogni sentimento di bene; la sua volontà tutto protesa alla diffusione della verità che salva, redime, giustifica, dona speranza; la sua passione che come fuoco brucia di purissimo amore e trascina i cuori verso il Crocifisso che è il Risorto; il suo zelo inarrestabile per creare forme sempre nuove, vive, belle, adatte nell’oggi della storia a mostrare lo splendore della nostra fede; la sua forza di coinvolgimento e di comunione nella realizzazione dell’opera; l’amore puro e santo per Gesù e ogni fratello da salvare; la purezza dei suoi sentimenti e di ogni proposito, il cui scopo è sempre lo stesso: fare innamorare il mondo intero dell’Amore Eterno, Cristo nostro Signore; il distacco da tutto ciò che è invenzione, fantasia, immaginazione, inutile artificio, effetto scenico che allontana dalla verità evangelica e sovente anche la altera; l’arte dell’armonizzazione delle parti che coinvolgono lo spettatore senza mai stancarlo o distrarlo da quanto avviene sul palcoscenico.
Questa mirabile unità in cui ogni parte è già di per se stessa un messaggio completo e perfetto, spinge lo spettatore ad andare oltre la scena. Questa serve solo come aiuto, sostegno per la sua personale meditazione, riflessione; serve per suscitare pensieri che muovono la mente a vedere ciò che prima era invisibile mentre spingono il cuore a desiderare e ad amare quanto finora era non amabile e neanche desiderabile. Andare oltre ha un solo significato: iniziare a pensare la vita come la pensa Cristo Gesù e a darle un significato altamente evangelico, assai diverso da quello secondo il quale essa giorno per giorno viene vissuta.
Passato e presente diventano una cosa sola. Anche se il passato della Passione è presentato nell’attualità del presente, questo non significa in alcun caso tradimento o alterazione di ciò che fu, è invece una mirabile lettura in chiave di oggi di ciò che è stato ieri. In questa lettura lo spettatore viene come coinvolto, si sente già parte della storia, si immedesima con essa. Anche lui diviene presente, vive con Gesù i vari momenti della sua vita: nel Cenacolo, nell’Orto degli Ulivi, nel Sinedrio, dinanzi a Pilato, presso la croce. Si immedesima con Giuda che tradisce, con Pietro che rinnega, con Caifa che condanna a morte, con il debole ed impacciato Pilato dinanzi al potere religioso deviato, con la crudeltà dei soldati di Roma che scherniscono e flagellano, con la folla incerta e manipolata che sceglie Barabba, con la Veronica che asciuga il Santo Volto, con la Vergine Maria, la Madre della Redenzione, che prima incontra Gesù sulla via dolorosa e poi riceve tra le sua braccia il Cristo morto deposto dalla croce.
La Presidente parla all’uomo di oggi con il linguaggio perenne della verità. Lo fa in un modo semplice, chiaro, limpido, a volte anche senza proferire alcuna parola. Il silenzio dei personaggi ed alcuni loro gesti sono più eloquenti che mille discorsi e altrettanti dialoghi. Questo è vero genio creativo, oltre che padronanza piena del messaggio che scaturisce dal Vangelo.
Nulla è tradito o alterato, niente modificato o trasformato, nessuna verità sacrificata agli effetti speciali o ad altro ritrovato dalla nostra fantasia ed immaginazione finalizzato solo a stupire. Dal primo istante sino alla fine il messaggio risplende di luce purissima. Se uno non conoscesse il Vangelo, dalla perfetta fedeltà allo spirito di esso, lo si potrebbe scrivere nella sua interezza per tutte ed ogni parte che è stata offerta in visione.
Coraggio, Presidente.  Questa grandissima capacità che di certo non è solo frutto di scienza o di particolare studio, perché è anche dono dello Spirito di Dio, elargito per il più grande bene del Movimento Apostolico, della Chiesa e dell’umanità intera, non deve essere mai spenta.
Né può essere alterata, nascosta, o addirittura imprigionata nella scientificità di chissà quale altra alta e profonda genialità. Essa deve essere lasciata libera, snella, semplice, pura, come libero, snello, puro e semplice è il cuore che ama e la mente che pensa come rendere oggi attraente il mistero di Gesù, in modo che tutti gli uomini possano innamorarsi del loro Salvatore e Signore.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, ti prenda per mano, ti custodisca, rinfranchi il tuo cuore e faccia per mezzo tuo trionfare il Vangelo di suo Figlio Gesù a beneficio spirituale della Chiesa e del mondo.
Gli Angeli e i Santi ti spianino il cammino, anche quando esso appare irto e difficile a causa del male che infligge pensanti trafitture e lascia i segni dei chiodi nella carne viva.
“MEDITANDO LA PASSIONE” non è uno spettacolo, perché la vita non è uno spettacolo. Questa rappresentazione ci dice cosa capita a tutti coloro che scelgono di seguire Gesù da vicino: “Hanno perseguitato me, perseguiteranno anche voi”. “Hanno inchiodato me, inchioderanno anche voi”. I chiodi sono però segno di redenzione compiuta e di salvezza operata, poi si risorge e si ricomincia il cammino fino alla prossima crocifissione, che immancabilmente si compirà al momento stabilito. 
Anche per le tue sofferenze, ti diciamo grazie perché sei di esempio di come si soffre per il Signore e per il Movimento Apostolico.
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico 





[bookmark: _Toc121850292]
PRESENTAZIONE DON GIUSEPPE


La persona, mistero indicibile di relazioni

Tutti sanno cosa è una “persona”. Quando poi si vuole spiegare il suo concetto, o significato ad altri, ognuno applica la frase di Sant’Agostino sul tempo: “Se qualcuno non me lo chiede, lo so; se qualcuno me lo chiede, non lo so”. Questo per significare che sovente la realtà che soggiace sotto il più semplice dei vocaboli supera infinitamente la nostra capacità di concettualizzare e di spiegare.
Diciamo subito una cosa ovvia circa la persona: essa è un mistero di relazione. Anzi possiamo dire che è un mistero di molteplici e infinite relazioni. Escludendo solo Dio Padre Onnipotente, dobbiamo affermare che la prima relazione di una persona è il suo essere da Dio. Il Figlio Unigenito è persona eterna ed increata ed è dal Padre per generazione fin dal principio, cioè nell’eternità e dall’eternità. Lo Spirito Santo, Persona eterna ed increata, è anche Lui da una relazione eterna, che non è di generazione, bensì di processione dal Padre e dal Figlio. È il mistero dei misteri.
Lasciamo per un attimo il mistero eterno ed entriamo nella storia. Scopriamo la prima verità sulla persona umana. Questa è da Dio, è di Dio, è per il Signore, è ad immagine di Dio, è per essere con Dio sempre.
È da Dio. Dio è il suo creatore. È Lui che l’ha creata: “E Dio disse: "Facciamo l'uomo a nostra immagine, a nostra somiglianza, e domini sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo, sul bestiame, su tutte le bestie selvatiche e su tutti i rettili che strisciano sulla terra". Dio creò l'uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò; maschio e femmina li creò” (Gn 1,16-27).
Nell’istante stesso in cui Dio crea l’uomo, lo crea in un modo particolarissimo: lo crea maschio e femmina. Lo crea in relazione perenne. Questa differenza di maschio e di femmina è costitutiva, essenziale, naturale della persona umana. Chi volesse abolirla, negarla, inficiarla, distruggerla, sappia che distrugge lo stesso essere uomo. 
Questa essenzialità è così descritta dallo stesso testo sacro: “E il Signore Dio disse: "Non è bene che l'uomo sia solo: gli voglio fare un aiuto che gli sia simile". Allora il Signore Dio fece scendere un torpore sull'uomo, che si addormentò; gli tolse una delle costole e rinchiuse la carne al suo posto. Il Signore Dio plasmò con la costola, che aveva tolta all'uomo, una donna e la condusse all'uomo. Allora l'uomo disse: "Questa volta essa è carne dalla mia carne e osso dalle mie ossa. La si chiamerà donna perché dall'uomo è stata tolta". Per questo l'uomo abbandonerà suo padre e sua madre e si unirà a sua moglie e i due saranno una sola carne” (Cfr. Gn 2,18-25). 
Questa relazione all’interno del genere umano è costitutiva. È relazione di sola carne, di solo respiro vitale, di solo corpo, sola vita, dalla quale nasce e fiorisce ogni vita sulla terra e non solo la vita umana.
La persona umana è di Dio. Siamo suoi. Non ci apparteniamo. Ci apparteniamo nella misura in cui apparteniamo a Dio. Ma come possiamo appartenere a Dio? Appartenendo alla sua volontà. Essendo sempre dalla sua Parola. Anche questa relazione è connaturale, essenziale, vitale. Chi la distrugge, si distrugge. Chi la uccide, si uccide. Chi la vive male, si pone in un male perenne che avvolge tutta la sua intera esistenza.
Il dramma dell’odierna società è proprio questo: l’ostinata volontà di sottrarre la persona umana a questa appartenenza. L’uomo non vuole essere più di Dio. Vuole essere di se stesso. Appartenere solo alla sua volontà. Così facendo, diviene come un albero che decide di non voler più appartenere al terreno, nel quale è stato piantato. È la sua morte. Per miracolo si può anche sopprimere questa legge di natura dell’albero. Per miracolo non si può sopprimere la legge di natura dell’uomo. Questi è di Dio, sempre, per tutti i giorni della sua vita. È sempre della sua volontà. Che lo voglia o no, l’uomo è proprietà di Dio.
Se rimane proprietà di Dio, rimane e persevera nella vita. Se vuole essere proprietà di se stesso, entra in un processo di morte, che può anche sfociare nella morte eterna. In fondo cosa è la religione cattolica se non una missione perenne per annunziare ad ogni uomo questa sua esclusiva appartenenza? Ma perché bisogna annunziare all’uomo questa sua appartenenza? Perché è solo in essa che egli potrà trovare la sua vita, sia nel tempo che per l’eternità. 
È per il Signore. È per fare sempre la sua volontà. Per questo è stato voluto, creato, posto in essere: per compiere sulla terra la volontà del suo Dio. Questo significa una cosa sola: l’uomo è uomo in quanto obbedisce, ascolta, esegue, compie, realizza ciò che il Signore giorno per giorno gli comanda. Dov’è allora l’autonomia della persona umana? Può essere l’uomo autonomo dall’aria che respira, se l’aria è ciò che lo mantiene in vita? Così dicasi dell’autonomia dell’uomo dal suo Creatore e Signore. Dio è più che l’aria, più che il cibo, più che ogni altro elemento naturale necessario all’uomo per essere e per conservarsi in vita. Non appena l’uomo decide di non essere più per il Signore, per obbedire alla sua volontà, entra in un processo irreversibile di morte.
È ad immagine e somiglianza di Dio. L’uomo vive sulla terra per portare a compimento questa immagine e somiglianza. Lui dovrà essere sulla terra un dio creato. Ma chi è Dio nella sua essenza più pura e più santa? 
Dio è mistero di unità, comunione, carità, sapienza, intelligenza, verità, vita, volontà. L’uomo, che è essere in divenire, o persona in fieri, è chiamato a portare a compimento se stesso, tenendo sempre fissi gli occhi sul suo Signore e Dio, in modo che possa compiersi secondo questo divino mistero eterno ad immagine del quale è stato fatto.
Pensiamo un istante alla carità. La carità è dono di se stesso, sempre. L’uomo è persona nella misura in cui si fa ad immagine della divina ed eterna carità. L’uomo si dona operando, lavorando, trasformando il creato, mettendo a disposizione dei suoi fratelli quanto ha ricevuto da Dio sia in beni materiali che spirituali.
Se non si realizza ad immagine della divina carità, rimane come un aborto, un abbozzato, uno schizzo. Non è perfettamente e compiutamente uomo. La carità non è opera gratuita, libera, facoltativa. È l’essenza stessa di Dio. Deve divenire essenza stessa della persona umana. La persona umana è carità. Così come è volontà. 
Cosa è la volontà per l’uomo? È la capacità di potersi compiere sempre ad immagine e somiglianza di Dio. Dio ha messo nel cuore dell’uomo la possibilità della sua realizzazione, del suo compimento. Se l’uomo vuole, si realizza; se non vuole, non si realizza. La volontà è solo per il bene. Per il non bene vi è solo non volontà.
Quando l’uomo si consegna al male, si consegna perché ha perso l’uso della sua volontà. Ha rinunziato ad esercitare questo forza che Dio ha messo nel suo cuore perché si possa sempre decidere e orientare non al bene, ma al sommo bene, fino al raggiungimento del bene eterno.
È per essere con Dio sempre. Dio non ha creato l’uomo per abbandonarlo a se stesso, per dargli una vita fuori di Lui, senza di Lui, lontano da Lui. Lo ha creato come uno con il quale abitare, vivere, convivere. Non per un solo giorno e per qualche giorno. Non solo per il tempo presente, ma per tutta l’eternità.
La gioia di Dio è stare con l’uomo. La gioia dell’uomo è quella di stare con il suo Dio. È in questo stare insieme che è uno stare vitale, costitutivamente essenziale, che la persona umana si compie, si realizza, diviene perfetta, vera, santa, giusta.
Quando Boezio definisce la persona: “Individua substantia rationalis naturae”, dice qualcosa. Ma non dice cosa è la persona umana. La definisce come qualcosa di statico, di compiuto in sé, di finito.
Invece la persona umana è sempre in fieri, in divenire, in stato di compimento, di farsi, di realizzarsi. Si realizza e diviene se il suo unico punto di riferimento è il Dio eterno nel suo mistero rivelato.
Anche Aristotele ha una concezione assai monca dell’uomo: “animalis naturae rationalis”. L’uomo non è un animale di natura razionale. Non è la razionalità che ci separa dall’animale. La separazione è data dall’immagine e dalla somiglianza con Dio, ma anche dall’essere l’uomo da Dio, di Dio, per Lui e con Lui. 
Cosa è la persona umana lo si può comprendere solo se lasciamo per un attimo la terra e ci innalziamo fino al cielo, giungendo fino al trono di Dio e contemplando il suo volto.
Per questo è sufficiente che ci poniamo in ascolto della sua parola rivelata e insegnata con tanta cura ed amore dalla Chiesa una, santa, cattolica e apostolica.
O leviamo lo sguardo al cielo e dal cielo partiamo, oppure siamo condannati a vederci solo degli animali, o addirittura delle cose, o un fascio di sensazioni, il tutto poi chiuso nell’abito di questa terra e peggio ancora nel solco di un individualismo che è la negazione stessa della persona umana, che come abbiamo visto, è già in se stessa carità: dono di se stessa agli altri nella più pura e santa verità. 
Molteplici, infinite sono le relazioni dalla quali la persona diviene, si fa, ma anche arresta il suo divenire, per camminare in processi di involuzione, di distruzione, di morte. La relazione può essere: accidentale, sostanziale, temporale, eterna, umana, divina, di vita, di morte, stabile, in divenire, di creazione, di giustificazione, di santificazione, di dono, di giustizia, di carità, di grazia, di peccato, di merito, di demerito, di condanna, di vita eterna, di solo corpo, di sola vita, di unione, di separazione, di amore, di odio, di formazione, di deformazione, di crescita, di decrescita, di evoluzione, di devoluzione o involuzione, di volontà, di razionalità, di coscienza, di rivelazione, di alleanza, di cuore, di risposta, di sordità, di apertura, di chiusura, di anima, di corpo, di sola carne, di divorzio, secondo verità, secondo falsità, di concupiscenza, di superbia, di invidia, di odio, di rancore, di sopraffazione, di estorsione, di indifferenza, di cecità.
È buona quella relazione che è vissuta secondo la verità di Dio, la sua divina sapienza e carità. È cattiva invece quella che è vissuta fuori della divina volontà. La persona si compie solo nella volontà di Dio. Si decompone e muore fuori, contro, senza, in opposizione alla volontà del suo Dio e Signore.
Oggi assistiamo al degrado generalizzato della persona umana. Questo degrado si compone essenzialmente di due verità storiche: l’uomo è contro l’uomo. L’uomo usa l’uomo contro l’uomo. Il creato è contro l’uomo. L’uomo usa la creazione contro l’uomo.
L’uomo è carità. Se è carità costitutiva, essenziale, quando l’uomo usa l’uomo e se stesso contro l’uomo, significa che è avvenuta una trasformazione sostanziale, naturale nel suo essere. Da natura di carità è divenuta natura di egoismo. 
Ma anche quando usa la creazione contro l’uomo, significa che da natura sapienza ed intelligente, è divenuta natura insipiente, stolta, insipida, incapace di amare se stessa.
Tutto questo si verifica e si compie ogni qualvolta l’uomo frantuma la sua immagine e somiglianza con il suo creatore. Della persona umana restano frantumi, ma essa è a pezzi. Ogni pezzo cammina, vive, opera indipendentemente dagli altri.
Tutto questo ci dice che la persona umana è un insieme di relazioni armoniose, qualcuno direbbe sinfoniche, e questa armonia deve abbracciare tutto l’uomo che è: spirito, anima, corpo, volontà, cuore, sentimenti, desideri, razionalità, intelletto, occhi e mente, orecchi e discernimento, capacità di elevarsi fino a Dio, ma anche incapacità di sprofondare fino all’inferno.
Nel momento in cui l’uomo decide di non essere più da Dio, di Dio, con Lui e per Lui, avviene la frantumazione del suo essere. L’essere frantumato perde la sua armonia, nella quale solamente vi è la possibilità del proprio compiersi e del proprio divenire, si entra nella morte, che è prima spirituale, poi anche fisica, ed infine eterna.
E tuttavia la persona umana non è relazione semplicemente. È prima di tutto essere creato da Dio sussistente, individuale, razionale, con volontà, con libero arbitrio. 
Possiamo definire la persona umana come un seme. Il seme esiste. È per se stesso. Non è però da se stesso.
Quando compie se stesso? Quando viene posto in una molteplicità di relazione con la terra, con l’acqua, con il sole, con il vento, con il buio, con la luce, con il freddo, con il caldo.
Così dicasi dell’uomo. La persona umana è in tutto paragonabile ad un seme. Quando essa porta a compimento se stessa? Quando entra nella molteplicità delle relazioni e le vive secondo la volontà di Dio.
Quando invece non vive le relazioni secondo la volontà di Dio, non solo non si compie, non diviene, si fa anche male, perché si incammina per processi di involuzione e di morte.
L’immagine del seme è lo stesso Cristo Signore a suggerircela: “In verità, in verità vi dico: se il chicco di grano caduto in terra non muore, rimane solo; se invece muore, produce molto frutto. Chi ama la sua vita la perde e chi odia la sua vita in questo mondo la conserverà per la vita eterna. Se uno mi vuol servire mi segua, e dove sono io, là sarà anche il mio servo. Se uno mi serve, il Padre lo onorerà” (Gv 12,24-26). 
Con questa frase di Gesù ci apriamo alla più alta, più nobile, più elevata delle relazioni: quella della sofferenza, del dolore, della morte vissuta per motivi di carità, di amore, di oblazione, di redenzione e di salvezza per l’intera umanità.
La povertà della nostra società sta proprio in questo: nel vedere la persona rinchiusa solo nei limiti del benessere materiale e del godimento dell’esistenza. La vede proprio come il chicco di grano che non vuole cadere in terra.
Gesù invece ci insegna che è proprio la sofferenza, il dolore, la vita privata di se stessa che diviene causa di una fruttificazione universale di vera, autentica, vita.
O stoltezza infinita del mondo, quanto sei triste! Vuoi privarti proprio della fonte della tua più alta ricchezza: il dolore offerto a Dio in situazione di estrema sofferenza per la redenzione dei cuori.
Per fare questo occorre però avere la relazione con la sapienza eterna di Dio e con i mistero dell’uomo che è anche mistero di solidarietà nella sofferenza e nel dolore.
Da queste brevi riflessioni sulla persona umana, c’è una sola conclusione possibile: l’uomo oggi si sta rovinosamente incamminando su sentieri che conducono alla morte di se stesso. Sta costruendo una persona umana contro se stessa, contro gli altri, contro il creato, contro la vita. Sta costruendo una persona umana involuta, incompiuta, frantumata, senza l’uomo perché senza Dio.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, colui che è stata persona purissima e santissima fin dal primo istante del suo concepimento, ci aiuti con la sua potente intercessione a ritornare alle origini di noi stessi, cioè alla ricomposizione della persona umana nella grazia e nella verità di Suo Figlio Gesù. 

Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico








[bookmark: _Toc121850293]PRESENTAZIONE DON GESUALDO

Ogni uomo è da Dio, dal Signore, per creazione. Ogni uomo è chiamato ad essere da Dio per volontà. Leggiamo nel profeta Osea: 
“Il Signore disse a Osea: «Chiamalo Non-popolo-mio, perché voi non siete popolo mio e io per voi non sono” (Os 1,9). 
Il popolo si era sciolto dai vincoli di amore e di fedeltà che lo legavano al suo Dio. È come se Dio fosse senza il suo popolo. Nella rivelazione data a Mosè sul monte Sinai, Dio così si era presentato: 
“Mosè disse a Dio: «Ecco, io vado dagli Israeliti e dico loro: “Il Dio dei vostri padri mi ha mandato a voi”. Mi diranno: “Qual è il suo nome?”. E io che cosa risponderò loro?». Dio disse a Mosè: «Io sono colui che sono!». E aggiunse: «Così dirai agli Israeliti: “Io-Sono mi ha mandato a voi”» (Es 3,13-14). 
Ora cosa dice Dio al suo popolo? Per voi io mi chiamo “Non sono”. È come se il popolo avesse dichiarato la fine di una relazione. Da Dio che era l’essere in sé e che faceva essere, al Dio che è senza essere e che non fa più essere. Dal Dio utile al Dio inutile. Dal Dio per noi al Dio senza di Sé e senza di noi.
Il Salmo 100 (99), da cui trae origine il titolo di questo libro, è un forte invito non solo al popolo del Signore, ma anche ad ogni altro popolo, ad ogni altro uomo della terra a riconoscere che solo il Signore è Dio, a lodarlo, a servirlo: 
“Salmo. Per il rendimento di grazie. Acclamate il Signore, voi tutti della terra, servite il Signore nella gioia, presentatevi a lui con esultanza. Riconoscete che solo il Signore è Dio: egli ci ha fatti e noi siamo suoi, suo popolo e gregge del suo pascolo. Varcate le sue porte con inni di grazie, i suoi atri con canti di lode, lodatelo, benedite il suo nome; perché buono è il Signore, il suo amore è per sempre, la sua fedeltà di generazione in generazione”  (Sal 100 (99),1-5). 
Riflettendo ora su questo Salmo, semplicemente, cogliendo alcune sue verità, cercheremo di illustrare quali sono i problemi cruciali che affliggono l’antropologia moderna.
Tutti i popoli della terra sono chiamati a riconoscere che uno è il Signore, uno è il solo Dio vero: il Dio di Israele. Tutti gli altri sono idoli: 
“Il nostro Dio è nei cieli: tutto ciò che vuole, egli lo compie. I loro idoli sono argento e oro, opera delle mani dell’uomo. Hanno bocca e non parlano, hanno occhi e non vedono, hanno orecchi e non odono, hanno narici e non odorano. Le loro mani non palpano, i loro piedi non camminano; dalla loro gola non escono suoni!” (Sal 115 (113B), 3-7). 
Qual è il suo Dio, tale è anche l’uomo. Se il Dio che adora è falso, anche l’uomo è falso; se il Dio che adora è vero, anche l’uomo potrà divenire vero. Un Dio falso non può “produrre” mai un uomo vero. Il Dio vero invece può “fare” l’uomo vero. Un Dio “incompleto”, “imperfetto” farà un uomo incompleto e imperfetto. 
Quanti sono gli “Dei” che si adorano, tante sono le antropologie che governano l’uomo. Tanti sono i pensieri sull’uomo che vanno alla conquista dell’uomo. 
Qual è la differenza tra le antiche antropologie e le nuove? Le antiche partivano quasi tutte da una certa idea di Dio o da una certa idea di verità. Falsa o vera, corretta o non corretta, pura o non pura, perfetta o imperfetta, questa idea di Dio e idea di verità presiedeva sempre all’idea e alla figura di uomo che si voleva costruire, foggiare, plasmare, formare.
Oggi invece l’uomo si è proclamato Dio lui stesso. Non è più da Dio. Si è fatto Dio da se stesso e per se stesso. Qual è il primo risultato di questa deificazione autonoma dell’uomo? Lo scioglimento da ogni verità oggettiva che lo sovrasta.
La verità non è più dal di fuori dell’uomo, ma è dal di dentro di lui. Non c’è più accoglienza della verità e neanche più ricerca. C’è una “verità” che l’uomo si fa di volta in volta, generata dall’ultimo pensiero che è nato nella sua mente.
È chiaro che in questa condizione di divinizzazione autonoma dell’uomo tutta la morale salta, le religioni si sotterrano, le “fedi” scompaiono, le verità dogmatiche si eclissano. Ascetica, mistica, spiritualità, pastorale, liturgia, ogni ramo del sapere teologico finisce frantumato, lacerato, reso polvere dal rullo stritolatore dall’uomo che si è fatto Dio.
Si comprende allora come alcune questioni morali di vitale importanza, come aborto, divorzio, eutanasia, origine e fine della vita, ingegneria genetica, clonazione umana, fecondazione, malattie terminali, differenza sostanziale tra maschio e femmina, o tra uomo e donna, cose tutte dalle quali è il futuro dell’umanità, che può essere umano, non umano, disumano, distruttore dello stesso uomo, vengono liquidate in un solo modo: facendole divenire questioni di volontà e non più di fede e neanche di verità di ragione.
Se sono questioni di volontà, ognuno può liberamente decidere partendo dal suo desiderio. Qual è il suo desiderio, tale sarà la sua morale. Scompare la fede, ma soprattutto scompare la ragione.
L’uomo da essere razionale, intelligente, capace di cogliere la verità delle cose e di se stesso, diviene essere volitivo e basta. Ciò che lui vuole è la sua legge. Ciò che lui desidera deve essere attuato. Nasce l’uomo che violenta, che stupra, che uccide, che ruba, che scassina, che fa stragi, che ammazza gratuitamente, quasi per gioco, che si diverte suicidandosi, che si inietta la morte per un piacere momentaneo. Nasce l’uomo del terrore e della morte inflitta a persone innocenti. Nasce l’uomo del male per il male, che compie il male perché la sua volontà gli ha chiesto il sacrificio di infinite vittime. Nasce l’uomo che si disseta con il sangue dei suoi fratelli. Nasce il nuovo cannibalismo umano: quello informatico, scientifico, economico, finanziario. Nasce l’uomo della speculazione, nuovo diluvio universale cui nessuno è in grado di sfuggire.
Prima non si facevano lo stesso queste azioni disoneste, immorali, impure, immonde? Si facevano, ma si sapeva di infrangere una legge. C’era almeno il rimorso della coscienza. C’era la possibilità della conversione. Ora sembra di essere ritornati a quanto San Paolo insegna nel primo capitolo della lettera ai Romani. È un passaggio lungo che merita di essere citato per intero.
“Infatti l’ira di Dio si rivela dal cielo contro ogni empietà e ogni ingiustizia di uomini che soffocano la verità nell’ingiustizia, poiché ciò che di Dio si può conoscere è loro manifesto; Dio stesso lo ha manifestato a loro. Infatti le sue perfezioni invisibili, ossia la sua eterna potenza e divinità, vengono contemplate e comprese dalla creazione del mondo attraverso le opere da lui compiute. Essi dunque non hanno alcun motivo di scusa perché, pur avendo conosciuto Dio, non lo hanno glorificato né ringraziato come Dio, ma si sono perduti nei loro vani ragionamenti e la loro mente ottusa si è ottenebrata. Mentre si dichiaravano sapienti, sono diventati stolti e hanno scambiato la gloria del Dio incorruttibile con un’immagine e una figura di uomo corruttibile, di uccelli, di quadrupedi e di rettili.
Perciò Dio li ha abbandonati all’impurità secondo i desideri del loro cuore, tanto da disonorare fra loro i propri corpi, perché hanno scambiato la verità di Dio con la menzogna e hanno adorato e servito le creature anziché il Creatore, che è benedetto nei secoli. Amen.
Per questo Dio li ha abbandonati a passioni infami; infatti, le loro femmine hanno cambiato i rapporti naturali in quelli contro natura. Similmente anche i maschi, lasciando il rapporto naturale con la femmina, si sono accesi di desiderio gli uni per gli altri, commettendo atti ignominiosi maschi con maschi, ricevendo così in se stessi la retribuzione dovuta al loro traviamento. E poiché non ritennero di dover conoscere Dio adeguatamente, Dio li ha abbandonati alla loro intelligenza depravata ed essi hanno commesso azioni indegne: sono colmi di ogni ingiustizia, di malvagità, di cupidigia, di malizia; pieni d’invidia, di omicidio, di lite, di frode, di malignità; diffamatori, maldicenti, nemici di Dio, arroganti, superbi, presuntuosi, ingegnosi nel male, ribelli ai genitori, insensati, sleali, senza cuore, senza misericordia. E, pur conoscendo il giudizio di Dio, che cioè gli autori di tali cose meritano la morte, non solo le commettono, ma anche approvano chi le fa” (Rm 1,18-32). 
Qual è l’astuzia dell’uomo che si è fatto Dio? È quella di rigettare ogni verità di fede e di ragione con il pretesto che queste verità sono verità confessionali. Sono verità che ognuno può eleggere come sue verità, ma che non può proporre come la verità dell’uomo. Perché la verità dell’uomo è una sola: la sua volontà. Questa sì che deve essere non solamente proposta, ma anche imposta e la si vuole imporre con ogni mezzo, anche con l’inganno e il raggiro, con la dissimulazione della pietà, della misericordia, della libertà dell’uomo. Come se la libertà potesse essere sganciata dalla razionalità e dalla verità. Ci si dimentica che la verità è una, non possono essere due: o l’uomo è creatura di Dio, o l’uomo è creatura di se stesso. Non ci sono due verità: una di fede e una di ragione. C’è una sola verità: quella della fede che è verità “storica”, offerta alla ragione perché l’accolga e viva di conseguenza. 
L’uomo che si è fatto Dio constata però il suo fallimento. Ogni giorno è messo dinanzi alla morte reale che la sua divinizzazione produce, genera, moltiplica. Ecco allora i pianti delle moderne “prefiche” che ogni giorno dai Mass–Media alzano il loro grido per recitare il loro canto funebre, il loro lamento contro i frutti che la divinizzazione dell’uomo immancabilmente produce. 
Queste moderne “prefiche” il giorno prima esaltano l’uomo–volontà, l’uomo divinizzato, l’uomo senza alcuna regola morale, l’uomo che vuole vivere come gli pare, senza alcun vincolo né di verità e né di legge e poi il giorno seguente, vedendo i frutti del loro poema innalzato alla volontà dell’uomo, intonano i loro tristi e lugubri lamenti per denunziare il male da loro stessi provocato, perpetrato, incitato, realizzato e posto in essere a motivo delle loro infinite teorie per la giustificazione del loro uomo divenuto Dio.
Si vogliono dagli altri i frutti dello Spirito Santo, che sono: 
“amore, gioia, pace, magnanimità, benevolenza, bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé” 
mentre ci si accanisce e si lavora con ogni mezzo, con ogni teoria, con ogni falsità, menzogna, diceria, pensiero insano e demente perché l’uomo viva secondo la carne, i cui frutti sono: 
“fornicazione, impurità, dissolutezza, idolatria, stregonerie, inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, invidie, ubriachezze, orge e cose del genere”  (Cfr Gal 5,18-23). 
Di tutto questo sfacelo morale, spirituale, semplicemente umano, grande responsabilità ricade su certa teologia e predicazione cattolica, che non annunziano più le verità della salvezza. È come se certa teologia e certa predicazione avessero smarrito la nozione stessa del loro essere e del loro operare. 
Esiste in certa teologia una frantumazione tale da non conoscere più la verità nella sua interezza. La parzialità della conoscenza è deleteria, in quanto ognuno sa di che cosa parla lui, ignora di che cosa parlano gli altri. Una teologia smarrita nella sua parzialità di sicuro non aiuta la comprensione del mistero uomo, perché possiede parte del mistero di Dio. Chi conosce parte del mistero di Dio conosce anche parte del mistero dell’uomo. Parzialmente si conosce Dio e parzialmente si conosce l’uomo. 
Certa teologia dei nostri giorni racchiude in sé la più grande eresia di tutti i secoli, più grande di tutte le eresie cristologiche e trinitarie, ecclesiali e sacramentarie degli anni passati. Questa eresia consiste nell’aver sottomesso tutta la rivelazione al sentimento dell’uomo e al suo capriccio. Assistiamo alla frantumazione e alla polverizzazione della Parola di Dio. Questa non è più la fonte della verità, è semplicemente un supporto alle teorie degli uomini e quando Parola di Dio e teorie umane su Dio e sull’uomo sono in contraddizione, la priorità viene data alle teorie umane, scartando la Parola del Signore come fonte, principio, fondamento della verità di ogni pensiero o sistema di pensiero su Dio e sull’uomo.
Si assiste sovente non alla manifestazione di un sentimento su Dio e sull’uomo privo di una qualsiasi verità rivelata, quanto anche al puro sentimentalismo, che riduce la verità rivelata a qualcosa che contraddice ciò che noi pensiamo e diciamo di Dio e quindi da scartare, mettere da parte come roba vecchia, cosa che fu, oggetto di un tempo e di una mentalità che ormai non ci appartiene più.
Sembra che si stia ripetendo quanto il Signore dice dei falsi profeti per messo di Ezechiele: 
«Guai ai profeti stolti, che seguono il loro spirito senza avere avuto visioni. Come volpi fra le macerie, tali sono i tuoi profeti, Israele. Voi non siete saliti sulle brecce e non avete costruito alcun baluardo in difesa della casa d’Israele, perché potessero resistere al combattimento nel giorno del Signore. Hanno avuto visioni false, vaticini menzogneri coloro che dicono: “Oracolo del Signore”, mentre il Signore non li ha inviati. Eppure confidano che si avveri la loro parola! Non avete forse avuto una falsa visione e preannunciato vaticini bugiardi, quando dite: “Oracolo del Signore”, mentre io non vi ho parlato? 
Ingannano il mio popolo dicendo: “Pace!”, e la pace non c’è; mentre il popolo costruisce un muro, ecco, essi lo intonacano di fango. Di’ a quelli che lo intonacano di fango: Cadrà! Scenderà una pioggia torrenziale, cadrà una grandine come pietre, si scatenerà un uragano ed ecco, il muro viene abbattuto. Con ira scatenerò un uragano, per la mia collera cadrà una pioggia torrenziale, nel mio furore per la distruzione cadrà grandine come pietre; demolirò il muro che avete intonacato di fango, lo atterrerò e le sue fondamenta rimarranno scoperte; esso crollerà e voi perirete insieme con esso, e saprete che io sono il Signore. 
Voi avete rattristato con menzogne il cuore del giusto, mentre io non l’avevo rattristato, e avete rafforzato il malvagio perché non desistesse dalla sua vita malvagia e vivesse.». (Cfr Ez 13,1-23)
È una visione assai triste di certa teologia e di certi insegnamenti, ma i risultati sulla fede errata che si insegna attestano che la verità rivelata nella sua interezza non è più a sostegno della santa antropologia e quindi della sana moralità.
Aver abolito in certa teologia il giusto giudizio di Dio sulle azioni degli uomini; aver “pubblicizzato” la solo misericordia di Dio, negando ogni sua giustizia – per giustizia si intende la fedeltà di Dio ad ogni sua Parola –;  aver dichiarato chiuso l’inferno perché è un genere letterario, un modo di dire di quei tempi; aver affermato che ogni via è buona per la salvezza dell’uomo; aver addirittura relativizzato Cristo Gesù;  aver detto ogni giorno che c’è un solo Dio e che questo Dio è il Dio che adorano tutti – negando così la trinità e l’Incarnazione, che è essenza stessa di Dio –; aver professato, insegnato, osannato e cantato infinite altre falsità su Dio, altro non abbiamo fatto che indebolire la verità sull’uomo. Qual è stata la conseguenza di questo indebolimento? Il rafforzamento nel cuore di molti che ogni idea è buona, ogni pensiero santo, ogni via giusta, ogni teoria perfetta, ogni dottrina ed elaborazione conforme alla verità.
La relativizzazione ha portato all’indifferenza veritativa, l’indifferenza veritativa ha generato l’indifferenza etica e morale. 
Altro grave errore che si fa sempre nei campi di certa teologia è questo: per salvare in qualche modo alcune verità antropologiche, si è passati dalla proclamazione e annunzio del Vangelo e delle sue verità all’affermazione di queste verità su basi solo razionali. L’affermazione della verità su basi razionali esige che l’altro sia capace di sano ragionamento. L’altro ha abolito la ragione. L’altro parla con la volontà, non con la mente. Quale fondamento razionale potrà mai accogliere chi parla solo con la volontà?
Il cristiano deve rendere ragione della speranza che lo anima, lo muove, lo spinge e lo conduce nella pienezza e nella santità della verità. È questo l’insegnamento di San Pietro:
E chi potrà farvi del male, se sarete ferventi nel bene? Se poi doveste soffrire per la giustizia, beati voi! Non sgomentatevi per paura di loro e non turbatevi, ma adorate il Signore, Cristo, nei vostri cuori, pronti sempre a rispondere a chiunque vi domandi ragione della speranza che è in voi. Tuttavia questo sia fatto con dolcezza e rispetto, con una retta coscienza, perché, nel momento stesso in cui si parla male di voi, rimangano svergognati quelli che malignano sulla vostra buona condotta in Cristo. Se questa infatti è la volontà di Dio, è meglio soffrire operando il bene che facendo il male, perché anche Cristo è morto una volta per sempre per i peccati, giusto per gli ingiusti, per ricondurvi a Dio; messo a morte nel corpo, ma reso vivo nello spirito. (1Pt 3,13-18). 
Al cristiano però Gesù non ha affidato il mandato di affermare la verità per via e su basi razionali, bensì quello di annunziarla, proclamarla, dirla, gridarla, predicarla, insegnarla, testimoniarla, ammaestrando ogni uomo con la Parola del Santo Vangelo. La ragione può e deve aiutare, mai essa deve sostituire l’annunzio e la predicazione della Buona Novella. Il cristiano è il testimone del Crocifisso che è il Risorto e della sua Parola che è vita eterna per chiunque l’accoglie nella fede e la vive con perfetta obbedienza. Alla Parola della fede il cristiano deve sempre aggiungere il segno della sua credibilità. 
Anche questa è confessione di Pietro e sua testimonianza:
Molti dei suoi discepoli, dopo aver ascoltato, dissero: «Questa parola è dura! Chi può ascoltarla?». Gesù, sapendo dentro di sé che i suoi discepoli mormoravano riguardo a questo, disse loro: «Questo vi scandalizza? E se vedeste il Figlio dell’uomo salire là dov’era prima? È lo Spirito che dà la vita, la carne non giova a nulla; le parole che io vi ho detto sono spirito e sono vita. Ma tra voi vi sono alcuni che non credono». Gesù infatti sapeva fin da principio chi erano quelli che non credevano e chi era colui che lo avrebbe tradito. E diceva: «Per questo vi ho detto che nessuno può venire a me, se non gli è concesso dal Padre».
Da quel momento molti dei suoi discepoli tornarono indietro e non andavano più con lui. Disse allora Gesù ai Dodici: «Volete andarvene anche voi?». Gli rispose Simon Pietro: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna e noi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei il Santo di Dio». Gesù riprese: «Non sono forse io che ho scelto voi, i Dodici? Eppure uno di voi è un diavolo!». Parlava di Giuda, figlio di Simone Iscariota: costui infatti stava per tradirlo, ed era uno dei Dodici. (Gv 6,60-71).
Detta la verità nella sua purezza e integrità, proclamato il Vangelo con voce limpida e squillante, senza paura né timore, è lo Spirito Santo che rende credibile al cuore la Buona novella da noi annunciata. È sempre lo Spirito Santo che rende intelligibile alla mente credente. È lo Spirito Santo che muove il cuore, illumina la mente, rafforza la volontà, spinge l’uomo ad accogliere la Parola di Gesù come Parola di vita eterna. La forza del nostro annunzio, la razionalità di ogni nostra parola è lo Spirito Santo di Dio. 
Qual è allora il compito dell’Antropologia teologica? Esso è uno solo: sviluppare tutta la verità dell’uomo a partire dalla verità di Dio. Dire chi è l’uomo partendo da Dio, dal suo Vangelo, rettamente compreso dalla Tradizione della Chiesa, santamente interpretato dal suo Magistero.
L’Antropologia teologica deve dire chi è l’uomo mostrando l’uomo vero che è Cristo Gesù e indicando come in Lui, per opera dello Spirito Santo, attraverso la mediazione sacramentale della Chiesa, ogni uomo è chiamato a lasciarsi fare vero immergendosi quotidianamente nella grazia e nella verità di Gesù Signore.
Come Dio è sempre da conoscere e il suo mistero sempre da penetrare così è anche l’uomo. Più si conosce il mistero–Dio, più cresce anche la conoscenza del mistero–uomo. Man mano che la teologia si sviluppa e cresce, anche l’antropologia si deve sviluppare e crescere. La teologia è in un continuo evolversi, è in un cammino verso la verità tutta intera, verso la verità tutta intera è anche l’antropologia. 
Una sola Parola di Vangelo che si comprende nella sua piena verità, cambia tutta la verità sul mistero–uomo, perché gli dona la sua totalità, la sua completezza, la sua definitività. Pensare e dire l’uomo secondo Dio diviene così il più alto, il più nobile, il più grande servizio alla carità.
La più grande carità per la Chiesa nei confronti dell’uomo, di ogni uomo, è una sola: dirgli la sua verità, annunziargli come entrare in possesso di essa, insegnargli come si cammina in essa e come camminando di verità in verità si giunge alla verità eterna.
Un grazie di cuore per Don Gesualdo, che ha voluto meditare sul mistero–uomo avendo a fondamento il mistero–Dio, nella sua unità, nella sua Incarnazione, nella sua grazia, nella sua verità, nel sua eternità, nel suo presente, nella sua escatologia.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, aiuti quanti leggeranno questo libro di Antropologia teologica ad innamorarsi sempre più del mistero–uomo per innamorarsi infinitamente di più del mistero–Dio.
Gli Angeli e Santi del Cielo ci liberino dalla falsa profezia sull’uomo, sulla sua proclamata e conclamata divinizzazione che tanta morte sta introducendo nel mondo.
Il Signore dal Cielo benedica quanti amano il suo uomo, la sua creatura e si impegnano perché rimanga sempre l’uomo di Dio e la sua creatura: quella che lui ha fatto a sua immagine e somiglianza; quella stessa che il Figlio Unigenito del Padre ha assunto, assumendo una natura umana completa; quella stessa per la quale egli è morto e risorto; quella stessa sulla quale ha versato il suo Santo Spirito per la sua ricomposizione, per il suo ritorno nella grazia e nella verità della salvezza, per la sua rigenerazione e santificazione.
Beato e benedetto sulla terra e nel cielo chi si adopera, impegnando tutte le sue forze, perché l’uomo ritorni ad essere uomo e la smetta una buona volta di giocare quel gioco infernale di morte che si chiama “Autoproclamiamoci Dio”. 
L’uomo non è Dio. È da Dio, per Lui, con Lui, in Lui. È tutto questo se è nella sua Parola, dalla sua Parola, per la sua Parola. È tutto questo se si decide ad entrare nella Casa terrena di Dio che è la sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. È in questa Casa e solo in essa che abita la piena verità dell’uomo. È in questa Casa e solo in essa che l’uomo potrà divenire vero, potrà divenire l’uomo fatto da Dio a sua immagine e somiglianza, redento da Cristo Gesù, santificato dallo Spirito Santo, nutrito dal corpo e dal sangue di Gesù Signore, vivendo nella comunità dei fratelli sotto la legge della carità e dell’amore, avendo per madre la stessa Madre di Gesù, la Vergine Maria, Madre della Redenzione. 
Mi piace chiudere cantando con il Salmo la grandezza dell’uomo: 
“O Signore, Signore nostro, quanto è mirabile il tuo nome su tutta la terra! Voglio innalzare sopra i cieli la tua magnificenza, con la bocca di bambini e di lattanti: hai posto una difesa contro i tuoi avversari, per ridurre al silenzio nemici e ribelli. Quando vedo i tuoi cieli, opera delle tue dita, la luna e le stelle che tu hai fissato, che cosa è mai l’uomo perché di lui ti ricordi, il figlio dell’uomo, perché te ne curi? Davvero l’hai fatto poco meno di un dio, di gloria e di onore lo hai coronato. Gli hai dato potere sulle opere delle tue mani, tutto hai posto sotto i suoi piedi: tutte le greggi e gli armenti e anche le bestie della campagna, gli uccelli del cielo e i pesci del mare, ogni essere che percorre le vie dei mari. O Signore, Signore nostro, quanto è mirabile il tuo nome su tutta la terra!” (Sal 8,1-10). 
Vedersi in questa grandezza è dono e grazia dell’Onnipotente. Mostrare questa grandezza è compito, missione, fatica, opera, testimonianza di ogni cristiano. È responsabilità del Ministro della Parola e di quanti esercitano il nobile ufficio dell’insegnamento della Teologia.  
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico 

[bookmark: _Toc121850294]Esposizione Tesi

La dottrina sociale della Chiesa magna charta dell’imprenditore cristiano
Ricerca del principio etico universale sui beni della terra sul fondamento del Magistero dalla “Rerum Novarum” alla “Spe salvi”, dei Comandamenti e delle Beatitudini

Il primo progetto di ricerca era stato incentrato sulla Scrittura. Partendo da essa si voleva trarre fuori quei principi morali sui quali fondare il retto agire dell’imprenditore cristiano.
Il Direttore della Tesi cambiò il progetto e mi invitò non a partire dalla Scrittura, bensì dagli ultimi Documenti del Magistero sulla questione sociale. La Scrittura – era questo il suo pensiero – l’avremmo interrogato per ultima e solo se ce ne fosse stato bisogno.
Mi misi il lavoro e subito mi accorsi che ogni Documento richiamava e aggiornava il precedente e che non era possibile cominciare dalle Encicliche recenti, ma bisognava partire dal principio.
Il principio era per ogni Documento: “La Rerum Novarum” di Leone XIII del 15 Maggio del 1891.
Dal primo istante fu questa la vera scoperta: la questione sociale è sociale perché antropologica. 
Esisteva allora – come anche oggi – una visione di uomo per nulla corrispondente a quella che sgorga e scaturisce dalla Rivelazione, di cui la Chiesa è custode, maestra ed insieme interprete autorevole, guidata e sorretta dallo Spirito Santo.
Così compresa, la questione si faceva immediatamente una questione teologica. La questione sociale è vera questione di antropologia teologica.
Se è vera questione teologica diviene vera questione morale, cioè: viene implicato il retto agire dell’uomo dinanzi a Dio e ai fratelli, la cui soluzione richiede anche la teologia spirituale ed ascetica.
Non si trattava allora di una questione marginale, periferica, secondaria. La dottrina sociale della Chiesa non è un punto isolato nella grande questione della verità sull’uomo.
Si trattava alla fine della vera natura della Chiesa che è e rimane una sola: l’evangelizzazione, l’annunzio per la conoscenza di Cristo Gesù, il dono del Vangelo, l’immersione nella grazia e nella verità, di cui solo Gesù è il Datore.
In fondo si è partiti dalla questione sociale e si è giunti alla necessità di vivere la legge della giustizia così come è espressa nei Comandamenti e l’altra grande legge della carità così come è manifestata nelle Beatitudini, sull’esempio di Colui che ci ha amati sino alla fine e che si è piegato dinanzi ai suoi discepoli, lavando loro i piedi.
Scopriamo allora che l’essere dell’uomo è insieme essere individuale e sociale con chiamata all’eternità. 
Non solo è essere sociale, è anche essere familiare. La vocazione al matrimonio è essenza dell’antropologia teologia.
In quanto essere individuale non può mancare della proprietà privata. Lo Stato non può espropriarlo di tutti quei mezzi – e la proprietà privata è uno di questi mezzi – necessari per la sua vita.
Ma l’uomo è per natura essere sociale. Individualità e socialità si devono ben coniugare. Il diritto privato finisce dove inizia il diritto dell’altra persona.
La prima socialità del suo essere l’uomo la vive nella famiglia. 
Essendo essere familiare, la questione del salario non può non tenere conto delle esigenze della famiglia.
Ma l’uomo non è essere circoscritto. È anzitutto essere mondiale. Ogni uomo sulla terra è fratello dell’altro uomo.
Giovanni XXIII nella sua lungimiranza ha visto il grande principio della globalità dei problemi e delle soluzioni.
A Lui risponde Paolo VI con l’alta questione dello sviluppo che non può essere vero se non è di tutto l’uomo e di ogni uomo. Lo sviluppo è per Lui il nome nuovo della pace.
E così percorrendo tutti i Documenti Pontifici giungiamo alla “Spe salvi”, nella quale il problema sociale diviene e si fa il problema della carità. 
Carità però non intesa come elemosina o aiuto straordinario e occasionale. La carità è l’essenza stessa di Dio.
Cristo è la carità del Padre nello Spirito Santo e con Cristo la carità diviene amore sino alla fine.
L’uomo, trasformato in carità, dalla carità di Cristo, fa della sua vita un dono d’amore.
Sono solo brevi cenni di un lavoro che mi è costato quasi un anno di lettura, riflessione, confronto, meditazione, studio, ricerca.
Il risultato è stato prima di tutto sorprendente per me stesso. Conoscevo tutti i Documenti Pontifici della Dottrina sociale della Chiesa.
Li conoscevo però isolatamente. Nella tesi ho donato loro struttura, una continuità, una vita, uno sviluppo armonico e soprattutto ho dato loro  la giusta e vera lettura: sono vera opera di evangelizzazione prima di tutto per i credenti, ma anche pensiero di sana e retta verità offerto ad ogni uomo di buona volontà.
Questi Documenti sono un inno all’uomo così come è stato pensato e creato dal suo Signore e Dio, così come è stato redento e salvato da Cristo Signore, così come è stato rigenerato e santificato dallo Spirito Santo. 
Questi Documenti sono divenuti la luce che dovrà guidare tutta la mia opera di imprenditore cristiano, corpo di Cristo, membro della Chiesa, fratello degli uomini e loro servitore. 
Una particolare riconoscenza a quanti mi hanno sostenuto in questo anno di riflessione, di ricerca e di studio. 
Il bene che loro hanno fatto a me per mezzo di questa luce nuova si riverbererà su loro stessi e sul mondo intero.
Alla Chiesa esprimo tutto il mio amore per avermi insegnato come si ama.
A tutti voi dico il mio grazie. 

[bookmark: _Toc121850295]L’imprenditore cristiano
[bookmark: _Toc121850296]La via della Chiesa per costruire il bene comune

La Chiesa è la Madre dell’umanità nuova. È la Maestra che insegna ai suoi figli la via della verità e della vita. È la Luce posta sul candelabro del mondo per indicare ad ogni uomo come si vive da salvati e da redenti da Gesù Signore.
La Chiesa è per l’uomo, perché Dio, Cristo Gesù, lo Spirito Santo, la Madre di Dio sono per l’uomo. È per l’uomo, la Chiesa, non però alla maniera del mondo, bensì alla maniera di Dio.
Qual è la maniera di Dio di essere per l’uomo? Quella di redimerlo e di farne la sua famiglia. Un solo Padre e tutti gli altri fratelli. Un solo Corpo e tutti membra di quest’unico corpo. Un solo Datore dei doni e tutti partecipi della molteplice grazia dello Spirito Santo.
Dio salva l’uomo donandogli la sua stessa vita, che è fisica e spirituale insieme. La vita spirituale è la sua vita eterna che riversa interamente nel cuore di quanti nella fede al Vangelo accolgono questo dono e rinascono da acqua e da Spirito Santo. La vita fisica è quella data da Cristo, il Figlio unigenito del Padre, Crocifisso, innalzato nel deserto di questo mondo perché vedendolo e credendo in Lui l’uomo non muoia ma abbia la vita nel suo nome.
La Chiesa salva l’uomo, imitando Cristo Gesù, facendo ciò che Lui ha fatto. Consegnandosi alla morte per l’uomo, donandogli ogni bene che possiede sia spirituale che materiale. Nulla è della Chiesa che non sia dell’uomo e per l’uomo. L’intera vita della Chiesa è consacrazione al servizio dell’uomo da salvare, redimere, condurre alla verità, portare nella vera vita.
Questa consacrazione al servizio dell’uomo ha un solo nome: carità. Ma cosa è esattamente la carità? Essa non è sentimento, non è elemosina, non è fare questa o quell’altra opera buona. La carità è vivere per l’altro, è votarsi alla salvezza dell’altro, è consacrarsi al servizio dell’altro, è spendersi per l’altro, è morire perché l’altro viva.
La carità è la via della vita della stessa Chiesa. La Chiesa vive, sussiste, testimonia, evangelizza, annunzia solo nutrendosi di carità. La carità è l’anima della Chiesa. Come un corpo senz’anima è morto, così è per la Chiesa: essa è morta se non si nutre e non si alimenta di carità.
Nutrendosi ed alimentandosi di carità, la Chiesa produce infiniti frutti di salvezza per l’umanità. La carità è il chicco di grano che caduto in terra muore perché sorga la nuova pianta che produce molto frutto.
L’imprenditore cristiano è figlio della Chiesa. Della Chiesa è la via attraverso la quale essa costruisce sulla terra, in mezzo alla società degli uomini, il bene comune.
L’imprenditore cristiano è prima di tutto un testimone della carità della Chiesa, un servitore dell’amore di Cristo Gesù. 
Come testimonia e come serve quest’amore nell’oggi della storia, nelle particolari contingenze della quotidianità?
La sua via è assai semplice, oserei dire semplicissima. Ponendo l’uomo al centro, facendone il fine del lavoro e non il mezzo. Spostando l’asse della questione: riducendo cioè il lavoro a semplice mezzo. Così operando, si priva il lavoro della sua mostruosità di fine.
Se è l’uomo il fine del lavoro, allora tutto deve ruotare intorno all’uomo. L’uomo riacquista la sua signoria, la sua dignità, la sua gloria.
L’uomo non è una macchina assieme alle altre macchine, non è un robot mescolato e trattato come gli altri robot. Egli è l’anima di tutto, il fine di tutto, lo scopo di ogni attività.
L’imprenditore cristiano farà questo se è persona che ama Cristo Gesù e lo sa vedere in ogni lavoratore che si sottopone al giogo della fatica con il duro sudore della fronte perché ormai la terra spontaneamente produce solo spine e triboli.
All’imprenditore cristiano una cosa sola è chiesta: avere compassione di Gesù da lui assunto perché faccia andare avanti i suoi macchinari per produrre quanto serve al sostentamento della vita.
Avere compassione è amare Cristo allo stesso modo che Cristo ha amato lui, donando la sua vita per la salvezza del suo corpo e della sua anima.
Al nostro carissimo Antonio, figlio di questa Arcidiocesi di Catanzaro – Squillace che si è voluto impegnare in un lavoro di così vasta proporzione e ampiezza, l’augurio che quanto ha mirabilmente tracciato in questa sua opera di ricerca possa essere il solo principio ispiratore della sua attività. Che questa sua passione per la sacra scienza della teologia lo accompagni e lo guidi verso ulteriori traguardi. 
Possa manifestare ai suoi amici, imprenditori come lui, che essere cristiani è possibile anche nel mondo della fabbrica e dell’imprenditoria.
Da parte nostra lo benediciamo di vero cuore nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, assicurandolo alla protezione della Vergine Maria, dal titolo, a lui tanto caro, di Madre della Redenzione. 


[bookmark: _Toc121850297]PRESENTAZIONE LIBRO ANTONIO

La Chiesa, Corpo di Cristo che vive nella città degli uomini, fatta essa stessa di persone concrete, storiche, di carne e di ossa, ma anche di corpo e di anima, pervade l’umana società per testimoniare la carità di Cristo Gesù in modo visibile, tangibile, udibile, sperimentabile.
La Chiesa è “realtà” singolare. Non possiede una vita sua propria. Essa è, se è in Cristo, con Cristo, per Cristo. Fuori di Cristo, non è, mai potrà essere ciò per cui il Signore l’ha costituita.
La conoscenza di Cristo è tutto per essa. 
È questa la sua vocazione: conoscere Cristo. Divenire Cristo. Vivere come Cristo, come Cristo operare e relazionarsi con ogni uomo.
La domanda che la Chiesa deve sempre porsi è una, una sola: “Chi è Cristo Gesù?”. 
Se la risposta che si dona è vera, la sua vita sarà vera; se invece si risponderà falsamente, falsamente anche vivrà e falsamente agirà. L’essere di Cristo è l’essere della Chiesa. 
Chi è allora Cristo Gesù?
Cristo Gesù è il Dono di Dio ad ogni uomo. Dono di grazia, verità, misericordia, redenzione, pietà, compassione, preghiera, santità, obbedienza, miracolo, segno, prodigio, morte di croce, risurrezione, glorificazione, intercessione eterna. 
Gesù è il Testimone della verità di Dio dal quale è la verità dell’uomo. È il Dono della grazia del Padre che è vita eterna per ogni uomo. È il Crocifisso per amore che espia il peccato del mondo e compie la redenzione eterna. È l’Amico di tutti i suoi fratelli che fa loro solo il bene, ogni bene, compresa la guarigione del loro corpo e non solo la remissione dei loro peccati. È il Salvatore che riporta la vita divina nel cuore del mondo.
Cristo Gesù nutre i suoi fedeli con il suo Corpo spezzato e li disseta con il suo Sangue versato. Egli è l’Amore Eterno del Padre che ama i suoi che sono nel mondo sino alla fine. La fine dell’amore di Gesù si consumerà nell’eternità che è senza fine.
Cristo Gesù è l’Obbediente al Padre. Egli vive per fare la volontà del Padre e compiere la sua opera. Qual è la volontà del Padre? Che nessuno si perda. Che tutti siano salvati. Che tutti ritrovino la vita in Lui, con Lui, per Lui. Che tutti formino una sola famiglia, una sola Casa, una sola vita, un cuor solo ed un’anima sola.
La Chiesa, Corpo di Cristo nel tempo degli uomini, deve manifestare nel corso dei secoli il Dono che è il suo Signore e Dio. Come manifesterà la verità del suo Dio e Signore?
In un modo semplice: facendosi Dono di amore, carità, verità, speranza, santità, obbedienza per tutti gli uomini, nessuno escluso.
Divenendo Cristo – Dono, essa si fa Corpo – Dono. Facendosi Corpo – Dono e vivendo  per donarsi tutta, incessantemente, senza risparmiarsi in nulla, rivela e annunzia la verità di se stessa nella quale è racchiusa la verità di tutto il genere umano.
Il Corpo della Chiesa è fatto di una moltitudine di membra. Ognuno di essi è portatore di una particolare grazia dello Spirito Santo, di un suo singolare carisma, secondo il quale ognuno è chiamato ad amare l’altro.
Ecco come San Paolo, in due differenti testi, annunzia questo grande mistero dell’amore o della carità del Corpo della Chiesa.
“Vi esorto dunque, fratelli, per la misericordia di Dio, a offrire i vostri corpi come sacrificio vivente, santo e gradito a Dio; è questo il vostro culto spirituale. Non conformatevi a questo mondo, ma lasciatevi trasformare rinnovando il vostro modo di pensare, per poter discernere la volontà di Dio, ciò che è buono, a lui gradito e perfetto”. 
Per la grazia che mi è stata data, io dico a ciascuno di voi: non valutatevi più di quanto conviene, ma valutatevi in modo saggio e giusto, ciascuno secondo la misura di fede che Dio gli ha dato. Poiché, come in un solo corpo abbiamo molte membra e queste membra non hanno tutte la medesima funzione, così anche noi, pur essendo molti, siamo un solo corpo in Cristo e, ciascuno per la sua parte, siamo membra gli uni degli altri. Abbiamo doni diversi secondo la grazia data a ciascuno di noi: chi ha il dono della profezia la eserciti secondo ciò che detta la fede; chi ha un ministero attenda al ministero; chi insegna si dedichi all’insegnamento; chi esorta si dedichi all’esortazione. Chi dona, lo faccia con semplicità; chi presiede, presieda con diligenza; chi fa opere di misericordia, le compia con gioia” (Rm 12,1-8). 
“Riguardo ai doni dello Spirito, fratelli, non voglio lasciarvi nell’ignoranza. Voi sapete infatti che, quando eravate pagani, vi lasciavate trascinare senza alcun controllo verso gli idoli muti. Perciò io vi dichiaro: nessuno che parli sotto l’azione dello Spirito di Dio può dire: «Gesù è anàtema!»; e nessuno può dire: «Gesù è Signore!», se non sotto l’azione dello Spirito Santo.
Vi sono diversi carismi, ma uno solo è lo Spirito; sono diversi ministeri, ma uno solo è il Signore; vi sono diverse attività, ma uno solo è Dio, che opera tutto in tutti. A ciascuno è data una manifestazione particolare dello Spirito per il bene comune: a uno infatti, per mezzo dello Spirito, viene dato il linguaggio di sapienza; a un altro invece, dallo stesso Spirito, il linguaggio di conoscenza; a uno, nello stesso Spirito, la fede; a un altro, nell’unico Spirito, il dono delle guarigioni; a uno il potere dei miracoli; a un altro il dono della profezia; a un altro il dono di discernere gli spiriti; a un altro la varietà delle lingue; a un altro l’interpretazione delle lingue. Ma tutte queste cose le opera l’unico e medesimo Spirito, distribuendole a ciascuno come vuole.
Come infatti il corpo è uno solo e ha molte membra, e tutte le membra del corpo, pur essendo molte, sono un corpo solo, così anche il Cristo. Infatti noi tutti siamo stati battezzati mediante un solo Spirito in un solo corpo, Giudei o Greci, schiavi o liberi; e tutti siamo stati dissetati da un solo Spirito” (1Cor 12,1-13). 
L’imprenditore cristiano è un vero carisma, vera grazia dello Spirito Santo, nel Corpo della Chiesa. Lui lavora per trasformare la materia. Lavora però non da solo, ma con altre persone. Trasforma la materia secondo un progetto ben definito.
Quali sono le regole che dovranno guidarlo in questo suo ministero che rispecchia in tutto la missione che Dio aveva affidato ad Adamo nel Giardino dell’Eden prima della caduta e della cacciata dal paradiso terrestre?
Ecco in che cosa consisteva la missione di Adamo:
“Dio disse: «Facciamo l’uomo a nostra immagine, secondo la nostra somiglianza: dòmini sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo, sul bestiame, su tutti gli animali selvatici e su tutti i rettili che strisciano sulla terra». E Dio creò l’uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò:  maschio e femmina li creò.  Dio li benedisse e Dio disse loro: «Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra e soggiogatela, dominate sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo e su ogni essere vivente che striscia sulla terra». 
Dio disse: «Ecco, io vi do ogni erba che produce seme e che è su tutta la terra, e ogni albero fruttifero che produce seme: saranno il vostro cibo. A tutti gli animali selvatici, a tutti gli uccelli del cielo e a tutti gli esseri che strisciano sulla terra e nei quali è alito di vita, io do in cibo ogni erba verde». E così avvenne. Dio vide quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa molto buona. E fu sera e fu mattina: sesto giorno. (Gn 1,29-31). 
“Nel giorno in cui il Signore Dio fece la terra e il cielo nessun cespuglio campestre era sulla terra, nessuna erba campestre era spuntata, perché il Signore Dio non aveva fatto piovere sulla terra e non c’era uomo che lavorasse il suolo, ma una polla d’acqua sgorgava dalla terra e irrigava tutto il suolo. Allora il Signore Dio plasmò l’uomo con polvere del suolo e soffiò nelle sue narici un alito di vita e l’uomo divenne un essere vivente.
Poi il Signore Dio piantò un giardino in Eden, a oriente, e vi collocò l’uomo che aveva plasmato. Il Signore Dio fece germogliare dal suolo ogni sorta di alberi graditi alla vista e buoni da mangiare, e l’albero della vita in mezzo al giardino e l’albero della conoscenza del bene e del male. Un fiume usciva da Eden per irrigare il giardino, poi di lì si divideva e formava quattro corsi. Il primo fiume si chiama Pison: esso scorre attorno a tutta la regione di Avìla, dove si trova l’oro e l’oro di quella regione è fino; vi si trova pure la resina odorosa e la pietra d’ònice. Il secondo fiume si chiama Ghicon: esso scorre attorno a tutta la regione d’Etiopia. Il terzo fiume si chiama Tigri: esso scorre a oriente di Assur. Il quarto fiume è l’Eufrate.
Il Signore Dio prese l’uomo e lo pose nel giardino di Eden, perché lo coltivasse e lo custodisse. (Gn 2,4-15).
L’imprenditore cristiano deve prima di tutto custodire nella sua bellezza la creazione di Dio. Quanto egli fa deve servire a rendere più bella la terra, più vivibile, più abitabile. Egli deve cooperare attraverso la sua industria a far sì che la terra sia vera casa dell’uomo, casa confortevole, piena di pace, serenità, amicizia, benessere.
All’imprenditore cristiano non è lecito fare alcuna cosa che sia contro l’uomo o lo danneggi. Lui è quel Corpo di Cristo che è verità, bontà, carità, misericordia, compassione. Ciò che fa male all’uomo in qualsiasi modo, sotto qualsiasi aspetto, non importa in quali circostanze, l’imprenditore cristiano lo deve rifiutare come non – oggetto, non – scopo, non – fine, non – materia della sua opera.
Fabbricare il male con la scienza, con l’arte, con le tecnologie, con lo stesso pensiero, è cosa che naturalmente ripugna all’imprenditore cristiano allo stesso modo che la luce è incompatibile con le tenebre e l’amore con l’odio e la generosità con l’invidia e l’umiltà con la superbia, la grazia con il peccato.
Il martirio è la legge del Corpo di Cristo che è la Chiesa. Cosa è il martirio se non l’attestazione della verità sempre? Non solo della verità di Dio, ma prima di tutto e soprattutto della verità dell’uomo, che è sempre dalla verità di Dio.
L’imprenditore cristiano ha un campo obbligato nel quale operare sempre: il bene e solo il bene dell’uomo. È questa la sua vocazione: non conoscere il male, mai. Non operare per il male, mai. Custodire la creazione nella sua bontà, sempre.
Fatta questa scelta di campo, attraverso la quale egli sempre diviene il testimone della verità dell’uomo e della materia, egli è imprenditore perché non lavora da solo. Svolge la sua attività per mezzo di altre persone legate a lui con contratto.
La prima regola da osservare è questa: la persona deve avere la preminenza sull’opera da svolgere. Che un lavoro sia faticoso, penoso non deve significare in nessun modo esposizione della persona a gravi rischi per la sua integrità fisica o per la sua salute. 
Il lavoro è per il più grande bene della persona, non per il suo più grande male. La vita è prima del lavoro e si lavora per conservarsi in vita, non per soccombere o per accorciare la stessa vita. L’imprenditore cristiano è un datore di vita, non uno che la toglie. 
Questa prima regola esige che si usi attenzione speciale affinché nulla danneggi la persona del lavoratore.
La seconda regola è questa: che vi sia una giusta proporzione tra lavoro, risposo, salario pattuito.
Il lavoro dell’operaio serve per mantenere tutta la famiglia. È giusto che con il proprio lavoro ognuno possa vivere una vita degna dell’uomo, anche se nella sobrietà e nella temperanza. Sobrietà però non è miseria e temperanza non è rinunzia ad ogni cosa, anche a quelle necessarie per vivere.
Alla stretta giustizia l’imprenditore cristiano sa sempre abbinare la carità, che dona valore soprannaturale a quanto pattuito per stretta regola di giustizia.
Un esempio tratto dal libro di Tobia può illuminare il rapporto tra carità, giustizia, contratto.
“Terminate le feste nuziali, Tobi chiamò suo figlio Tobia e gli disse: «Figlio mio, pensa a dare la ricompensa dovuta a colui che ti ha accompagnato e ad aggiungere qualcos’altro alla somma pattuita». Gli disse Tobia: «Padre, quanto dovrò dargli come compenso? Anche se gli dessi la metà dei beni che egli ha portato con me, non ci perderei nulla. Egli mi ha condotto sano e salvo, ha guarito mia moglie, ha portato con me il denaro, infine ha guarito anche te! Quanto ancora posso dargli come compenso?». Tobi rispose: «Figlio, è giusto che egli riceva la metà di tutti i beni che ha riportato».
Fece dunque venire l’angelo e gli disse: «Prendi come tuo compenso la metà di tutti i beni che hai riportato e va’ in pace». Allora Raffaele li chiamò tutti e due in disparte e disse loro: «Benedite Dio e proclamate davanti a tutti i viventi il bene che vi ha fatto, perché sia benedetto e celebrato il suo nome. Fate conoscere a tutti gli uomini le opere di Dio, come è giusto, e non esitate a ringraziarlo. È bene tenere nascosto il segreto del re, ma è motivo di onore manifestare e lodare le opere di Dio. Fate ciò che è bene e non vi colpirà alcun male. È meglio la preghiera con il digiuno e l’elemosina con la giustizia, che la ricchezza con l’ingiustizia. Meglio praticare l’elemosina che accumulare oro. L’elemosina salva dalla morte e purifica da ogni peccato. Coloro che fanno l’elemosina godranno lunga vita. Coloro che commettono il peccato e l’ingiustizia sono nemici di se stessi” (Tb 12,1-10). 
Attraverso questo esempio ci viene insegnato che la giustizia circa il contratto non solo riguarda quanto è stato pattuito, ma essa va misurata in relazione al profitto ottenuto.
Bisogna considerare l’industria, l’imprenditoria come un “essere vivente”, come un “albero”. Oggi produce di più, domani produce di meno. È nella flessibilità del più e del meno che si vive la perfetta giustizia.
Questa flessibilità potrà essere vissuta solo da quegli operai e quell’imprenditore che sono entrambi cristiani, che fanno cioè della carità e del servizio lo scopo, il fine della loro esistenza.
Le modalità concrete di questa flessibilità nella giustizia e nella carità solo l’amore le potrà dettare. Nessun Sindacato al mondo si potrà mai sostituire alla legge della carità e della giustizia secondo il Vangelo. 
L’imprenditore cristiano è sulla terra un piccolo sole, una piccola stella che riflette in mezzo agli uomini la luce della giustizia e della carità di Dio secondo la forma di Cristo Gesù.
Riflettendo questa luce, egli costruisce il bene comune che è prima di tutto bene di tutti i lavoratori che operano nella sua fabbrica, o azienda.
È anche bene comune di tutta l’umanità perché la sua opera è finalizzata a realizzare il bene di essa e non il male, l’elevazione e non l’abbassamento, la vita e non la morte.
È bene comune infine perché con il suo lavoro si può trasformare in persona dalla grande carità. Con la carità farà partecipare dei beni della terra quanti non sono in grado, per svariati motivi, a procurarsi da se stessi quanto è necessario per vivere.
All’imprenditore cristiano che trasforma la sua vita in carità e in misericordia si possono cantare le parole del Salmo: “Alleluia. Beato l’uomo che teme il Signore e nei suoi precetti trova grande gioia. Potente sulla terra sarà la sua stirpe, la discendenza degli uomini retti sarà benedetta. Prosperità e ricchezza nella sua casa, la sua giustizia rimane per sempre. Spunta nelle tenebre, luce per gli uomini retti: misericordioso, pietoso e giusto. Felice l’uomo pietoso che dà in prestito, amministra i suoi beni con giustizia. Egli non  vacillerà in eterno: eterno sarà il ricordo del giusto. Cattive notizie non avrà da temere, saldo è il suo cuore, confida nel Signore. Sicuro è il suo cuore, non teme, finché non vedrà la rovina dei suoi nemici. Egli dona largamente ai poveri, la sua giustizia rimane per sempre, 	la sua fronte s’innalza nella gloria. Il malvagio vede e va in collera, digrigna i denti e si consuma. Ma il desiderio dei malvagi va in rovina” (Sal 112 (111), 1-10). 
Questa breve presentazione serve solo per creare nel cuore un vivo desiderio di leggere quanto l’Autore ha saputo trarre con grande maestria dalla dottrina sociale della Chiesa, dai Comandamenti e dalla Beatitudini in ordine al bene comune da costruire nella società degli uomini, in questo villaggio globale che è divenuta ormai la terra. 
Il nostro augurio: che questo libro dal titolo: “L’imprenditore cristiano. La via della Chiesa per costruire il bene comune” possa aiutare imprenditori ed operai cristiani a fare più bella la creazione, questa casa terrena che Dio ci ha consegnato perché abitassimo mentre siamo nel nostro corpo di carne.
Della creazione nessuno è padrone, nessuno deve essere schiavo. Della creazione dobbiamo essere tutti figli e madri, perché possa continuare ad essere per tutti una casa degna dell’uomo.
Per fare questo la buona volontà non basta, non bastano neanche i buoni propositi. Occorre quella grazia di Cristo Gesù che è il frutto del suo Sacrificio personale e del sacrificio del suo corpo che è la Chiesa.
Solo la grazia potrà salvare la terra. La grazia non è dell’uomo. È di Cristo e della Chiesa. È data da Cristo per mezzo della Chiesa.
L’imprenditore cristiano costruisce il bene comune in mezzo ai suoi fratelli divenendo grazia di Cristo, grazia della Chiesa nel suo ambiente di lavoro.
Ad Antonio che si è ben speso in questa sua opera di ricerca il nostro ringraziamento per aver saputo unire in modo mirabile dottrina ed opera, sudore della mente e del corpo.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, guidi quanti leggono questo libro a trarre un buon nutrimento per il loro spirito.
Angeli e Santi facciano di tutti noi persone dalla grande giustizia e dalla infinità carità. Ci costituiscano via della Chiesa per costruire sulla terra il più grande bene per tutta l’umanità. 
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico 


[bookmark: _Toc205355868]


[bookmark: _Toc121850298]PRESENTAZIONE DON NICOLA DE LUCA

L’uomo è stato creato per la felicità. È questa la sua vocazione naturale. Tristezza, dolore, affanno, lutto, malattia, sofferenza, inquietudine, la stessa morte sono carenze e privazioni di vita che non appartengono alla natura umana così come essa è uscita dalle mani del suo Creatore.
La felicità non è però una cosa. Se non è una cosa, neanche la si può cercare nelle cose che ci circondano. È questo l’errore fatale dell’uomo. 
Oggi si cerca la felicità nella droga, nell’alcool, nel divertimento, nel potere, nelle criminalità organizzata, fatta struttura di male e di peccato, di vessazione e di terrore, di estorsione e di minaccia, di attentati e di esplosioni, nella lussuria, nel lusso, nel possesso, nello svago ad oltranza, nelle svariate e insensate intemperanze nel cibo e nei vestiti, addirittura nel cambiamento fisico della nostra stessa natura. 
Oggi c’è un grande mercato che abbraccia tutti i settori della scienza e della non scienza, del sapere e del non sapere, della cultura e dell’anticultura, nel quale si può trovare ogni gadget, dal più sofisticato al più semplice, da quello elettronico a quello manuale, da quello fatto con il bisturi all’altro del praticone delle botteghe o delle strade fino ad arrivare al fai da te.
Tutta questa ricerca spasmodica di felicità ci rivela una sola verità. La natura cerca ciò che è suo, lo vuole, lo pretende, lo esige, lo brama con tutto il suo essere. 
All’uomo, affamato e assetato insaziabile di felicità, non importa neanche se questa sua ricerca lo conduce alla morte, a volte istantanea e improvvisa, altre volte lenta e quasi infinita. Purché essa venga raggiunta in qualche modo, si è disposti a pagarla al prezzo carissimo della stessa vita. La vita per molti vale meno che un solo attimo di felicità.
Questo errore fatale avviene perché l’uomo non sa, ignora, non vuole sapere che la sua felicità non è una cosa, non è nelle cose. Se non è nelle cose, se non è una cosa, la si cercherà sempre invano, inutilmente, con gravissimi danni e quindi la ricerca di felicità si trasforma quotidianamente in un frutto di infelicità più grande.
La felicità è una persona. Questa persona ha un solo nome: Dio. Il Dio che è la Felicità non è anonimo, non è neanche ogni “Dio” che l’uomo dice di adorare e nel quale afferma di credere.
Il Dio che è la Felicità prima aveva un nome che lo identificava e lo differenziava da tutti gli altri “Dei” adorati dall’uomo. Ecco il suo nome esatto, preciso, inconfondibile: “Io sono il Dio di Abramo, il Dio di Isacco, il Dio di Giacobbe”. Questo nome fu rivelato da Dio stesso a Mosè, quando gli disse: “Io sono colui che sono”. Questo è il suo nome. Così vuole essere ricordato e invocato di generazione in generazione. 
Questo suo nome valeva per l’Antico Testamento. Oggi esso non vale più. Dio ha abbandonato questo nome. Ne ha assunto uno nuovo, ha ripreso il suo nome eterno: “Il Padre di nostro Signore Gesù Cristo”.  È Lui la Felicità, mai però fuori di Lui. È Lui ed è in Lui. È la sua casa la dimora della felicità dell’uomo.
Noi eravamo all’inizio della nostra creazione nella sua casa. Poi ci siamo lasciati tentare dal “serpente”, ci siamo separati da Lui per un atto di pura stoltezza, insipienza. Ci siamo lasciati ingannare da chi aveva perso la sua Felicità ed era stato precipitato nell’infelicità eterna, nella totale assenza di vita.
Il Figlio Unigenito del Padre è venuto ad aprirci nuovamente le porte della casa del Padre suo. Queste porte ora sono eternamente aperte. A noi la volontà di ritornarvi o di rimanere nel baratro della nostra infelicità e nell’abisso di una ricerca errata della felicità che solo si trova in quella unica e sola casa.
Il Figlio Unigenito del Padre, il Verbo che si fece carne nel seno della Vergine Maria, ha anche Lui un nome esatto, preciso, inconfondibile: Gesù di Nazaret.
Lui è venuto è ci ha indicato la via della vera felicità. Anche la sua felicità ha un nome ben definito, esatto. La sua felicità si chiama semplicemente: “Beatitudine”. 
Questa via si compone di ben otto corsie. Eccole: “Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli. Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati. Beati i miti, perché avranno in eredità la terra. Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati. Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia. Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio. Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio. Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi è il regno dei cieli. Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per causa mia. Rallegratevi ed esultate, perché grande è la vostra ricompensa nei cieli. Così infatti perseguitarono i profeti che furono prima di voi” (Mt 5,3-12). 
Anche Lui in quanto perfetto uomo ha percorso questa via. L’ha percorsa e l’ha insegnata. Il sublime, il culmine della perfezione del suo insegnamento è senza dubbio la parabola del “Figlio minore”, o “Figliol prodigo”, o del “Padre misericordioso”.
Ecco in sintesi l’insegnamento di Gesù. Un giorno il figlio più giovane chiede al Padre la parte di eredità che gli spettava. Lui aveva un progetto ambizioso da realizzare: si era stufato della felicità che regnava nella casa del Padre. Ne voleva cercare una più grande, più intensa, più coinvolgente, più devastante. Aveva bisogno di una felicità diversa, fuori da ogni abitudine, lontana da ogni formato già esistente.
Il Padre lo ascolta. Lo lascia nella sua volontà. Consente che il figlio se ne vada dalla sua casa. Il Padre sa che fuori della casa non esiste alcuna felicità, ma come convincere il figlio a liberarsi da quel pensiero ossessivo che gli turbava il sonno e lo poneva in una inquietudine spasmodica e irrequieta?
Ottenuta la sua parte di eredità, il figlio se ne parte per un paese lontano. Non vuole neanche sentire che qualcuno gli possa parlare del Padre. Lo vuole ignorare, dimenticare, cancellare dalla sua memoria.
È come se Gesù fosse vissuto ai nostri giorni. L’uomo di oggi ha questo solo desiderio: cancellare il Padre dalla sua memoria. Lo vuole raschiare dalle sue stesse fibre fisiche e non solo spirituali. Ma come può un uomo raschiare Dio dal suo corpo e dalla sua anima, se lui è stato fatto da Dio e per di più a sua immagine? Se egli porta dentro di sé l’alito della vita che è di Dio stesso?
Il Figlio minore avrebbe voluto raschiare il Padre dal suo essere, dalla sua vita, dalla sua esistenza, dal suo corpo e dal suo spirito e per questo si concede al vizio, alla lussuria, ad ogni intemperanza. Si abbandona alla felicità caduca, passeggera, letale.
I soldi però finiscono presto. Tutto finisce. Finiscono anche le cose o le persone nelle quali si pensava di trovare la felicità. Resta l’uomo nudo, spoglio, privo di tutto, costretto per un salario di fame a pascolare i porci. L’immondo uomo, perché così si è reso, con l’animale immondo, intoccabile, impraticabile.
È la tristezza, la miseria, la fame, il degrado, l’abbandono, la solitudine, il disprezzo. I porci che lui pascolava avevano più valore di lui. Ai porci le carrube venivano donate, a lui neanche queste. Tanto era considerata la sua vita. 
È in questo momento di sprofondamento, di tonfo nell’immensa e sconfinata infelicità che il Padre, che lui aveva cercato di raschiare dalla sua vita perché nessuna traccia rimanesse di lui, ricompare alla memoria, ritorna nel cuore, si fa luce nella sua mente.
Ricorda la felicità di un tempo. Lui è però in una indicibile infelicità. Fuori della casa del Padre solo questo si trova: infelicità e morte, dolore e miseria, abbandono e solitudine, fame e disprezzo, tristezza e disperazione.
È in questo stato di non vita che decide di fare ritorno alla casa del Padre. Non pensa però di ritornare come figlio. Vuole ritornare come salariato, come un dipendente. Vuole ritornare per un pezzo di pane, per avere di che sfamarsi. 
Dalla grande felicità che lui cercava e per la quale si era allontanato dalla casa del Padre, ora cerca solo una infima, piccolissima felicità: potersi almeno sfamare ogni giorno. Quest’uomo non conosce i segreti dell’amore del Padre.
Il Figlio minore aveva cercato di raschiare il Padre dalla sua vita. Il Padre invece ogni giorno riscriveva il figlio nel suo cuore, nella sua vita. Il figlio aveva abbandonato la relazione di figlio, che è eterna ed incancellabile. Il Padre mai aveva rinnegato la sua relazione di Padre, anzi ogni giorno la rendeva più forte. Il Padre aveva un solo pensiero: il ritorno del figlio e per questo ogni giorno era di vedetta, scrutava la via, sicuro che prima o poi sarebbe ritornato.
Lo vede quando è ancora lontano, ha compassione, gli corre incontro, gli si getta al collo e lo bacia. Non una sola parola di rimprovero, di lamento. È questa la grande forza dell’amore vero e puro.
L’amore è accoglienza, perdono, conferimento della dignità perduta e smarrita, totale e purissimo dono di sé. È quest’amore l’albero che produce i frutti della vera felicità. 
Il figlio cerca di parlare, ma il Padre ordina ai servi di rivestirlo della sua dignità di figlio: anello, abito, calzari e di preparare un grande banchetto di accoglienza e di benvenuto. Bisogna fare festa perché il figlio era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato.
La casa del Padre oggi e sempre è il Vangelo, la Parola di nostro Signore Gesù Cristo. È in questa casa che si trova la felicità vera, duratura, eterna.
La Parola di Gesù va però osservata, vissuta, praticata in ogni sua più piccola prescrizione. Ecco a che cosa ci esorta l’Apostolo Giacomo: “Lo sapete, fratelli miei carissimi: ognuno sia pronto ad ascoltare, lento a parlare e lento all’ira. Infatti l’ira dell’uomo non compie ciò che è giusto davanti a Dio. Perciò liberatevi da ogni impurità e da ogni eccesso di malizia, accogliete con docilità la Parola che è stata piantata in voi e può portarvi alla salvezza. Siate di quelli che mettono in pratica la Parola, e non ascoltatori soltanto, illudendo voi stessi; perché, se uno ascolta la Parola e non la mette in pratica, costui somiglia a un uomo che guarda il proprio volto allo specchio: appena si è guardato, se ne va, e subito dimentica come era. Chi invece fissa lo sguardo sulla legge perfetta, la legge della libertà, e le resta fedele, non come un ascoltatore smemorato ma come uno che la mette in pratica, questi troverà la sua felicità nel praticarla” (Gc 5,19-25). 
All’Apostolo Giacomo fa eco San Pietro, nella sua seconda lettera: “Il Signore sa liberare dalla prova chi gli è devoto, mentre riserva, per il castigo nel giorno del giudizio, gli iniqui, soprattutto coloro che vanno dietro alla carne con empie passioni e disprezzano il Signore. Temerari, arroganti, non temono d’insultare gli esseri gloriosi decaduti, mentre gli angeli, a loro superiori per forza e potenza, non portano davanti al Signore alcun giudizio offensivo contro di loro. Ma costoro, irragionevoli e istintivi, nati per essere presi e uccisi, bestemmiando quello che ignorano, andranno in perdizione per la loro condotta immorale, subendo il castigo della loro iniquità. Essi stimano felicità darsi ai bagordi in pieno giorno; scandalosi e vergognosi, godono dei loro inganni mentre fanno festa con voi, hanno gli occhi pieni di desideri disonesti e, insaziabili nel peccato, adescano le persone instabili, hanno il cuore assuefatto alla cupidigia, figli di maledizione! Abbandonata la retta via, si sono smarriti seguendo la via di Balaam figlio di Bosor, al quale piacevano ingiusti guadagni, ma per la sua malvagità fu punito: un’asina, sebbene muta, parlando con voce umana si oppose alla follia del profeta. Costoro sono come sorgenti senz’acqua e come nuvole agitate dalla tempesta, e a loro è riservata l’oscurità delle tenebre. Con discorsi arroganti e vuoti e mediante sfrenate passioni carnali adescano quelli che da poco si sono allontanati da chi vive nell’errore. Promettono loro libertà, mentre sono essi stessi schiavi della corruzione. L’uomo infatti è schiavo di ciò che lo domina” (2Pt 2,9-19). 
Oggi annunciatrice e datrice della vera felicità è la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. È solo essa perché solo in essa sussiste la pienezza della verità e della grazia. Solo in essa sussiste, vive e regna Cristo Gesù che è via, verità, vita di ogni vera felicità.
All’uomo di oggi, assetato di felicità, diciamo che fuori della casa di Dio che è il Vangelo, la felicità che lui spera di trovare, produce un frutto amaro di morte, delusione, sconforto, più grande tristezza.
Gli ricordiamo con fermezza di aprire gli occhi, di guardarsi attorno, di leggere in quella vita di morte i segni del suo totale fallimento. Gli ricordiamo che Dio lo attende. Ma il Dio che lo attende è uno solo: “Il Padre di nostro Signore Gesù Cristo”. Questo Padre ha una sola casa: la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. In questa casa vi è una sola ricetta che conferisce la perfetta felicità: Il Vangelo. 
Nessuno cerchi la felicità altrove. Non esiste. Quella che si trova altrove è solo illusione e morte.
Al nostro carissimo amico Don Nicola De Luca, che per alcuni anni si è impegnato in questo faticoso lavoro di ricerca, mettendo a confronto due grandi Maestri dell’antichità latina un filosofo pagano, Seneca, e un sapiente cristiano illuminato dallo Spirito Santo, Agostino, producendo un ottimo frutto che ha per titolo: “L’idea di felicità nel De Vita Beata di Seneca e nel De Beata Vita di Sant’Agostino”, auguriamo di essere un banditore, un araldo, un messaggero instancabile, un annunciatore della vera felicità all’uomo del nostro tempo, così frastornato e confuso, più che il Figlio minore della parabola evangelica.
Affido questo suo grande e significativo lavoro alla Vergine Maria, Madre della Redenzione, la Madre che ha donato al mondo la vera Felicità, Cristo Gesù, Signore nostro.
Agli Angeli e ai Santi chiedo che aggiungano sapienza su sapienza a Don Nicola perché possa deliziare tutti noi con le sue approfondite ricerche, oggi così necessarie all’uomo che ha smarrito i sentieri della verità e della sapienza e per questo vive in una abissale infelicità. 
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico 



[bookmark: _Toc121850299]
Nel deserto incontrai la verità
“Meditare”

La Chiesa vive di fede viva, perennemente vivificata dallo Spirito Santo di Dio, alimentata dalla sua sapienza e intelligenza, sostenuta dalla sua conoscenza, presa per mano e condotta a tutta la verità.
Vale per la fede della Chiesa quanto insegna la Lettera agli Ebrei sulla Parola di Dio: “La parola di Dio è viva, efficace e più tagliente di ogni spada a doppio taglio; essa penetra fino al punto di divisione dell’anima e dello spirito, fino alle giunture e alle midolla, e discerne i sentimenti e i pensieri del cuore. Non vi è creatura che possa nascondersi davanti a Dio, ma tutto è nudo e scoperto agli occhi di colui al quale noi dobbiamo rendere conto” (Eb 4,12-13). 
Chi legge e soprattutto contempla con cuore puro e con animo santificato dalla grazia di Dio i “Meditare” dell’Ispiratrice – Fondatrice del Movimento Apostolico, Signora Maria Marino, si troverà a contatto con questa vede viva, semplice, lineare, limpida, bella.
I misteri della fede vengono annunziati con un linguaggio comprensibile da tutti. Anche il più piccolo degli uomini, se di buona volontà, se di cuore retto, se di animo libero, se di mente aperta alla verità di Dio, potrà trovare il nutrimento che cerca, si potrà sfamare e saziare, potrà dissetarsi come a limpide acque.
Cristo Redentore, nel suo mistero di incarnazione, passione, morte, risurrezione, gloriosa ascensione, vita eterna, via e verità, santificazione e redenzione, Eucaristia e grazia, perdono e riconciliazione, Parola e Vangelo, risplende in pienezza di luce divina ed umana.
Il Padre Celeste e lo Spirito Santificatore, che dona la vita, vengono collocati al centro del mistero della fede. Con sapienza e saggezza veramente ispirate viene illuminata la loro opera in modo che dal cuore possa sgorgare un inno di lode, benedizione, glorificazione del Nome Santo di Dio.
Che dire poi della Vergine Maria, Madre della Redenzione?
Anche Lei brilla di una luce nuova. È la luce dell’amore, della compassione, della misericordia, della solerzia e grande carità per tutti i suoi figli, che vuole che vangano riportati nella Casa del Padre.
Gli Angeli e i Santi ricevono onore, gloria, benedizione, verità, perenne invocazione.
In questo mistero celeste di fede, speranza, carità, salvezza e redenzione l’uomo, ogni uomo è invitato ad inserirsi, inserendosi nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
Chi legge i “Meditare” altro non gusta se non il desiderio di entrare in questo mistero per lasciarsi immergere da esso.
Immergiamoci allora in questo mistero di salvezza e lasciamoci inabissare nella verità, santità, carità, giustizia, pace, missione.
Catanzaro 18 Febbraio 2010
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico 



[bookmark: _Toc121850300]
Presentazione del “Giorno del Signore”

“Il Giorno del Signore” è una intera pagina del Periodico Quindicinale “Movimento Apostolico” che viene pubblicato ininterrottamente ormai dal lontano Dicembre 1984.
Per ogni Lettura della Liturgia – escluso il Salmo Responsoriale- viene offerta una riflessione breve, essenziale, che mira al cuore della verità contenuta nella Parola di Dio che l’Assemblea è chiamata ad ascoltare di Domenica in Domenica.
La riflessione consegnata al cuore credente mai potrà dirsi esaustiva della verità che è in ogni Lettura. La Parola di Dio, infatti, è sempre oltre ogni riflessione, meditazione, contemplazione, comprensione attuale.
La Parola di Dio è viva. La riflessione coglie solo una parte di verità e per di più in ordine ai bisogni dell’anima che vive ora e qui, in questo preciso istante della storia.
La Parola di Dio è come il cibo che si dona al corpo. Noi non prendiamo tutto il cibo della terra per saziarci e nutrirci. Prendiamo ogni giorno quel poco che ci basta. Però ogni giorno lo prendiamo sempre fresco e sempre nuovo.
Il cibo di ieri era per ieri. Di oggi è per oggi. Di domani sarà per domani. Così dicasi anche della Parola di Dio. Noi non ci nutriamo di tutta la Parola di Dio ogni giorno. Prendiamo quel poco che ci consente di vivere nella verità del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, tutta la nostra vita di fede, carità e speranza.
La verità è il vero nutrimento di queste sante virtù teologali e dove la verità fa difetto, perché non data o data male, il discepolo di Gesù entra in uno stato di denutrizione del suo spirito che lo condurrà a sicura morte.
Senza il vero, giusto, santo, approfondito nutrimento quotidiano di verità, della verità di Dio che emana e sgorga dalla sua Parola, la fede si fa sclerotica, la carità diviene anemica, la speranza ben presto si trasforma in delusione, in scoraggiamento, in abbandono dello stesso di Dio e di ogni cammino verso la vita eterna.
Da qui l’urgenza, l’importanza, la necessità di immergerci di settimana in settimana nella contemplazione della Parola, in modo da attingere da essa tutta quella verità che serve a sostenere le nostre sante virtù della fede, della speranza, della carità.
Come la verità è sempre data dallo Spirito Santo nella sua attualità, oggi per oggi, così è per il nostro “Giorno del Signore”. La Parola di Dio è sempre la stessa. È una e immutabile nei secoli eterni. La verità che da essa scaturisce è però sempre nuova, attuale, capace di accompagnare il cammino del discepolo di Gesù per una settimana. Poi si legge l’altra parola e una nuova verità illumina ancora e ancora il nostro cammino, di settimana in settimana, di anno in anno, di ciclo liturgico in ciclo liturgico.
Affezionarsi al “Giorno del Signore”, camminare con la verità in esso contenuta, aiuta il nostro cammino e lo rende più spedito.
È la verità la forza, il vigore, la perenne novità della nostra fede. Il cristiano che si alimenta di verità, brilla si luce santa in mezzo ai suoi fratelli. Il cristiano che invece non si nutre di verità è in tutto simile ad un albero secco in un deserto arido e infuocato. Non ha nessuna speranza di vita. È privo del suo soprannaturale alimento che è la verità. 
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli e Santi di Dio ci aiutino ad innamorarci della verità contenuta nella Parola di Dio. È la via della nostra rinascita e della rinascita del mondo.
Catanzaro 18 Febbraio 2010
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico del Movimento Apostolico 



PREMESSA

Lavorare con i giovani per i giovani, perché il mistero racchiuso nella loro vita possa sbocciare, fiorire e giungere fino alla piena maturazione, in modo che dai loro frutti, la società intera attinga energie vitali per il suo ininterrotto cammino nella storia, è un’opera non facile.
Quest’opera però è la sola necessaria, quella che vale proprio la pena portare a compimento senza mai scoraggiarsi, mai abbattersi, mai restare delusi, mai pensare per un solo attimo di mollare, tirandosi indietro e abbandonando il campo, lasciando agli altri l’onere e il peso di così immane fatica.
Ingannarci non serve. Dirci falsità e menzogne neanche. Far finta di non vedere neppure questo è degno della nostra intelligenza e razionalità. Dalla falsità mai potrà sorgere la vera umanità. Questa ha bisogno di verità solide per innalzare se stessa, per non collassare, per progredire, portare a compimento la propria maturazione spirituale, dalla quale dipende ogni altra crescita.
Dove non vi è elevazione dello spirito, della mente, dell’anima, mai vi potrà essere elevazione sociale, politica, economica, amministrativa. Neanche crescita ricreativa vi potrà mai sussistere. Lo vediamo ai nostri giorni. Senza la guida di uno spirito forte e di una mente solida la stessa ricreazione, lo svago, il gioco si trasforma in un “lento suicidio fisico”. Spesso poi tanto lento non è, perché è rapido, istantaneo, immediato.
Quando questo succede, ecco allora che l’esercito dei coccodrilli esce dalle acque, si pone sulla spiaggia mediatica ed inizia il suo canto funebre, in tutto simile alle antiche prefiche che cantavano nel pianto artificiale le virtù della persona scomparsa.
Qual è la verità che dobbiamo dirci, senza paure, timori, tentennamenti, ipocrisie, furbizie, rimando di accuse, scariche di responsabilità e cose del genere?
Dobbiamo confessare che abbiamo fallito. Siamo venuti meno al nostro dovere. Siamo omissivi nei nostri impegni. Ci siamo lasciati fuorviare dal mistero che l’uomo porta in sé.
Da diversi anni ci siamo lanciati alla costruzione di un benessere solo materiale, dimenticando il mistero-uomo, che non è solo corpo, tempo, visibilità storica, materia, concretezza tangibile e afferrabile, gioia effimera e immediata.
L’uomo non è un animale evoluto. L’uomo è animale oltre l’animale, infinitamente oltre la sua materialità. L’uomo porta in sé qualcosa che lo trascende, lo supera, lo eleva fino all’infinito. L’uomo è in sé Dio. È però un Dio creato, che deve “nutrirsi”, “alimentarsi” nutrendosi del Dio che lo ha creato, che lo ha fatto spirando nelle sue narici l’alito della vita.
Quest’alito non è stato donato una volta per tutte. Gli viene donato attimo per attimo. Noi siamo in tutto simili a quelle persone che hanno difetto di assimilare l’ossigeno della natura per cui hanno bisogno della bombola, alla quale stare perennemente attaccati. 
Questo è il mistero-uomo: dipendiamo perennemente dal nostro Creatore e Signore. Siamo da Lui per costituzione ontologica, metafisica, spirituale, corporea.
Questa dipendenza oggi è stata cancellata, annullata. Risulta radiata dalla mente dei giovani, perché è stata spazzata via dal cuore degli adulti.
I giovani li possiamo paragonare a dei pesci di un lago, nel quale confluiscono tutte le scorie inquinanti di un centinaio di fabbriche ultramoderne che lo circondano.
Si vuole mantenere in vita ogni animale che vive in esso e sulle sue sponde, ma nulla si fa per risolvere alla radice il vero problema.
Si spendono infinite energie umane ed economiche e il risultato è sempre lo stesso. Facciamo il lavoro di Sisifo. Ricominciamo ogni giorno daccapo, partendo dallo stesso punto di ieri, senza ottenere mai alcun frutto di bene.
Non ci sono soluzioni umane al problema dei giovani. Urge partire dal di fuori dell’uomo, perché è fuori di esso la soluzione del suo problema.
Sono un prete. Non parlo però perché sono prete. Parlo perché vivo in mezzo ai giovani e so bene, per esperienza maturata sul campo di battaglia, quali sono le loro difficoltà.
Il mondo offre loro ogni cosa, ogni esperienza, ogni godimento effimero. Non offre loro però la verità sul loro mistero la cui soluzione di vita è fuori di essi. 
Il mondo si serve di loro per incrementare i suoi guadagni, la sua sete di denaro, a volte il suo stesso male.
Si serve di essi, ma non li serve. Li sfrutta e per questo li lascia perennemente senza il loro vero mistero.
Se avessimo il coraggio di invertire la rotta e anziché portare loro nel nostro mondo ormai corrotto e non può risanabile, andassimo noi nel loro mondo, però da cambiati, diversi, da veri uomini, da persone che hanno ricomposto in sé il loro mistero, allora tutto cambierebbe.
Essi vedrebbero la nostra vera umanità. Ci vedrebbero semplicemente uomini e da veri uomini loro si lascerebbero parlare.
Forse all’inizio sarebbe anche difficile entrare in un dialogo di verità, ma poi a poco a poco loro si fiderebbero di noi e il dialogo si potrebbe iniziare, la scintilla scoccare, il fuoco del mistero accendersi nel loro cuore, la vita cambiare direzione.
I giovani hanno bisogno di vederci uomini: leali, fedeli, sinceri, autentici, giusti soprattutto non falsi, non ipocriti, non ingannatori, non avidi di denaro, non diplomatici, non maghi di promesse, responsabili, capaci, pronti ad ogni sacrificio.
Vogliono vederci al loro fianco per combattere le loro stesse battaglie di verità e di giustizia, che spesso però in loro è una giustizia e una verità “animale”, non ancora “umana”. 
Essi hanno bisogno di vedere noi che siamo portatori nella storia quotidiana del grande mistero-uomo, che noi incarniamo alla perfezione.
Fra qualche giorno sarà beatificato Giovanni Paolo II. Il fascino di questo Papa, che al momento della morte tutti chiamarono con l’appellativo di “Magno”, fu uno solo: l’incarnazione nella sua vita del mistero-uomo, che mai potrà essere disgiunto dal mistero-Cristo. 
In Lui mirabilmente l’uomo si conformò al suo mistero celeste, che è Cristo Gesù. 
Cristo Gesù è come se fosse ritornato a vivere attraverso di Lui. Per questo i giovani accorrevano, facendo migliaia e migliaia di chilometri, sottoponendosi a duri sacrifici e a penose rinunce. La visione di un uomo vero attrae, conquista, seduce, accende il cuore di una speranza nuova.
È da questa speranza nuova, che il mondo degli adulti saprà e vorrà dare ai giovani, che potrà nascere una nuova loro primavera.
Plaudo al Professore nonché Politico di lunga esperienza, Egidio Chiarella, che ha avuto il coraggio di cimentarsi con il mondo giovanile con l’intento di aprire loro strade di verità, giustizia, sapienza, intelligenza, discernimento, vera riflessione.
La lettura scorre. I temi respirano di grande attualità. Il dialogo lascia sempre lo spazio alla riflessione personale. Le parole trasudano di semplicità. Il discorso nel suo insieme riflette il mondo contemporaneo nel quale i giovani sono chiamati a barcamenarsi senza bussola e privi di un qualsiasi orientamento.
Scommettere sui giovani, in modo vero, lontano da ogni politichese, nella sincerità e nella verità che vengono dal mistero-uomo, ne vale proprio la pena.
Avere il coraggio di vedere il nostro fallimento spirituale e lavorare per porvi rimedio è questo che serve ad ogni uomo che ama il suo futuro che non può essere che il futuro dei giovani. Senza il loro futuro anche il nostro è terribilmente compromesso.
Auguri, Professore, e avanti tutta su questo sentiero che dona anche a noi non più giovani speranza che nulla è perduto finché vi è un solo giovane che vuole inserirsi e costruire se stesso come mistero-uomo.
Lamezia Terme 04 Aprile 2011
Don Costantino Di Bruno
[bookmark: _Toc121850301]
Presentazione Parole Esortazione

Le Parole di Esortazione che l’Ispiratrice – Fondatrice del Movimento Apostolico, Signora Maria Marino, rivolge a noi tutti, sono vera saggezza ispirata, attraverso la quale siamo messi a conoscenza della purissima volontà di Dio che deve governare la nostra vita quotidiana.
Esse però vengono date a noi attraverso un linguaggio profetico, bisognoso di essere tradotto in linguaggio teologico, perché sia da tutti compreso e tutti se ne possano nutrire per crescere in sapienza dinanzi a Dio e agli uomini.
Dal mese di Agosto 2002 fino ad oggi a me è stato chiesto di offrirle al Movimento Apostolico e ad ogni altro che se ne volesse servire per la sua elevazione spirituale e dottrinale, con un breve commento.
Così di settimana in settimana è inviato ad ogni aderente del Movimento Apostolico sia il testo integrale della Parole di Esortazione che l’Ispiratrice ci rivolge e sia il breve commento.
Alla fine di ogni anno tutte le Parola di Esortazione, insieme al commento, vengono raccolti e posti in un unico volume,che poi viene pubblicato sul sito ufficiale del Movimento Apostolico: www.movimentoapostolico.it che tutti potranno consultare. Finora abbiamo già otto volumi pubblicati (2002 – 2010). 
Il commento è un lavoro delicato, di somma attenzione. Dalle Parole dell’Ispiratrice si deve trarre tutta la verità teologica in esse contenuta e offrirla senza alcuna variazione o modifica, alterazione o trasformazione. 
Non nego che a volte tra il mistero contenuto nelle Parole ispirate e la verità tratta fuori vi è un abisso. La teologia può anche passare. Il mistero contenuto nelle Parola rimane e sempre da esso si deve ripartire per conoscere la pienezza della volontà che il Signore di giorno in giorno ci rivela con ineffabile amore. 
Queste Parole sono una vera fonte di sapienza per tutti noi. A noi l’obbligo di non lasciarle cadere nel vuoto.
Noi tutti dovremmo essere come Samuele, il profeta che ascoltava la Parola di Dio e mai ne faceva cadere alcuna.
“Samuele crebbe e il Signore fu con lui, né lasciò andare a vuoto una sola delle sue parole. Perciò tutto Israele, da Dan fino a Bersabea, seppe che Samuele era stato costituito profeta del Signore. Il Signore continuò ad apparire a Silo, perché il Signore si rivelava a Samuele a Silo con la sua parola” (1Sam 3,19-21). 
Dovremmo anche essere come la Madre di Gesù. Anche Lei ascoltava e custodiva gelosamente nel cuore, meditando ogni cosa.
“Tutti quelli che udivano si stupirono delle cose dette loro dai pastori. Maria, da parte sua, custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore. I pastori se ne tornarono, glorificando e lodando Dio per tutto quello che avevano udito e visto, com’era stato detto loro” (Lc 2,18-20). 
“Scese dunque con loro e venne a Nàzaret e stava loro sottomesso. Sua madre custodiva tutte queste cose nel suo cuore. E Gesù cresceva in sapienza, età e grazia davanti a Dio e agli uomini” (Lc 2,51-52). 
Anche per noi vale quanto San Giacomo insegna ai discepoli di Gesù della prima ora: 
“Lo sapete, fratelli miei carissimi: ognuno sia pronto ad ascoltare, lento a parlare e lento all’ira. Infatti l’ira dell’uomo non compie ciò che è giusto davanti a Dio. Perciò liberatevi da ogni impurità e da ogni eccesso di malizia, accogliete con docilità la Parola che è stata piantata in voi e può portarvi alla salvezza. Siate di quelli che mettono in pratica la Parola, e non ascoltatori soltanto, illudendo voi stessi; perché, se uno ascolta la Parola e non la mette in pratica, costui somiglia a un uomo che guarda il proprio volto allo specchio: appena si è guardato, se ne va, e subito dimentica come era. Chi invece fissa lo sguardo sulla legge perfetta, la legge della libertà, e le resta fedele, non come un ascoltatore smemorato ma come uno che la mette in pratica, questi troverà la sua felicità nel praticarla” (Gc 1,19-25). 
Noi siamo chiamati ad essere costantemente dalla Parola, per vivere e dimorare nella Parola, per poter annunziare e ricordare la Parola.
Che quanti amano la Parola si possano dissetare di essa, leggendo le Parole di Esortazione, che l’Ispiratrice – Fondatrice del Movimento Apostolico ci rivolge di lunedì in lunedì.
Il Signore benedica il Movimento Apostolico, strumento dedito interamente al servizio della Parola.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, sostenga la nostra missione e l’arricchisca di copiosi frutti di conversione e di salvezza.
Angeli e Santi ci aiutino a crescere in ogni conoscenza, scienza, sapienza, intelletto della divina Parola.
Catanzaro 1 Maggio 2011
Mons. Costantino Di Bruno 
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico 

[bookmark: _Toc121850302]
PRESENTAZIONE OMELIE

Dal mese di Gennaio, precisamente dal giorno 7 del 1980, prima di Giovedì, attualmente di Lunedì, sempre, ininterrottamente, d’estate e di inverno il Movimento Apostolico si è ritrovato insieme in Chiesa, prima per ascoltare le Parole di Esortazione dell’Ispiratrice – Fondatrice, Signore Maria Marino e dopo per partecipare all’Eucaristia.
Dal 1995, iniziando dal 21 di Marzo, ho ritenuto opportuno registrare le omelie e poi trasferirle su carta per essere inviate a coloro che per svariati motivi non potevano essere presenti agli incontri, pur avendo nel loro cuore un fortissimo desiderio di vivere insieme agli altri questo momento di intensa crescita spirituale.
Così, omelia dopo omelia, ne è venuto fuori un volume, che oggi consegno a quanti vorranno percorre nel tempo la vita e la storia del Movimento Apostolico.
L’omelia del lunedì, rivolta a tutto il Movimento Apostolico, è un pensiero immediato, istantaneo, di comprensione teologica della parola ispirata rivolta al popolo di Dio prima della Santa Messa da parte dell’Ispiratrice.
Essa coglie però un solo aspetto del mistero globale che è contenuto in tutte le Parole di Esortazione ascoltate. È un pensiero immediato che serve come principio per leggere ed interpretare tutto il cammino del Movimento Apostolico che è sempre storico, legato cioè al momento presente della sua vita attuale, fatta di luce, ombre, progresso, regresso, a volte anche di stasi, a motivo della nostra umanità che è debole, inferma, malmessa, bisognosa sempre di essere portata sui binari della retta fede, della perfetta carità, della speranza vera. 
Il Movimento Apostolico è in tutto simile al popolo dei figli di Israele usciti dalla schiavitù dell’Egitto. Sono usciti dalla schiavitù, ma ancora non sono entrati nella terra della loro libertà.
Verso di essa devono sempre camminare, avanzare, lasciandosi guidare e modellare dalla Parola che Dio rivolge loro per mezzo di Mosè, suo unico mediatore. 
Così è per tutti noi. Abbiamo lasciato il vecchio mondo. Siamo in cammino verso il mondo nuovo della verità, giustizia, carità, misericordia, compassione, preghiera, amore, unione, unità, autentica santità, che è libertà totale dal peccato.
È questo un cammino che mai finisce, mai si arresta, mai potrà dirsi concluso.  Ogni giorno si deve ricominciare daccapo.  Ogni giorno è come se fossimo al principio. Una cosa è però certa per noi: vogliamo tutti avanzare, progredire, inoltrarci in questo deserto guidati da una sola certezza: abbiamo la luce che ci guida, la Parola del Signore che sempre risplende in mezzo a noi simile alla colonna di fuoco e alla nube che hanno accompagnato i figli di Israele per ben quarant’anni in quel loro deserto infuocato, difficile, arduo da attraversare.
Queste omelie sono importanti perché sono la fotografia del momento storico che noi stavamo e stiamo attraversando. Sono un pezzo della nostra vita. Rivelano una tappa del nostro cammino.
Ve le affido con la certezza nel cuore che serviranno a far comprendere ad ogni uomo di buona volontà la purezza delle nostre intenzioni e la difficoltà del nostro percorso.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, ci sostenga in questo cammino.
Angeli e Santi ci prendano per mano.
Catanzaro 1 Maggio 2011
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico 

[bookmark: _Toc302724065][bookmark: _Toc121850303]
INTRODUZIONE

La Parola di Dio è onnipotente, creatrice; salva, rinnova, rigenera, dona vita; compie segni e prodigi; fa diventare il mare terra asciutta e il deserto un mare di acqua dolce e dissetante, che dona vita ad ogni albero e a tutti gli animali che abitano in esso; fa fruttificare ogni seme di bene posto nel cuore dell’uomo. Così Isaia annunzia la fecondità insita nella Parola di Dio:
“Come infatti la pioggia e la neve scendono dal cielo e non vi ritornano senza avere irrigato la terra, senza averla fecondata e fatta germogliare, perché dia il seme a chi semina e il pane a chi mangia, così sarà della mia parola uscita dalla mia bocca: non ritornerà a me senza effetto, senza aver operato ciò che desidero e senza aver compiuto ciò per cui l’ho mandata” (Is 55,10-11). 
Mosè dice la Parola di Dio. Appena essa è pronunziata, cielo e terra all’istante obbediscono al comando ricevuto. Viene Gesù. Cosa confessa il Centurione?
“Ma il centurione rispose: «Signore, io non sono degno che tu entri sotto il mio tetto, ma di’ soltanto una parola e il mio servo sarà guarito. Pur essendo anch’io un subalterno, ho dei soldati sotto di me e dico a uno: “Va’!”, ed egli va; e a un altro: “Vieni!”, ed egli viene; e al mio servo: “Fa’ questo!”, ed egli lo fa». Ascoltandolo, Gesù si meravigliò e disse a quelli che lo seguivano: «In verità io vi dico, in Israele non ho trovato nessuno con una fede così grande! Ora io vi dico che molti verranno dall’oriente e dall’occidente e siederanno a mensa con Abramo, Isacco e Giacobbe nel regno dei cieli, mentre i figli del regno saranno cacciati fuori, nelle tenebre, dove sarà pianto e stridore di denti». E Gesù disse al centurione: «Va’, avvenga per te come hai creduto». In quell’istante il suo servo fu guarito” (Mt 8,8-13). 
Semplicemente che la Parola di Cristo Gesù può comandare qualsiasi cosa e tutto obbedisce ad ogni suo ordine. Nulla resiste all’imperativo che sgorga da essa.
Perché in noi la Parola di Dio che diciamo resta un puro e semplice soffio della nostra bocca? Perché essa non genera nei cuori quello stupore e quella conversione che operava la Parola quando veniva detta da Gesù Signore? La crisi della fede esiste perché la Parola di Dio che noi seminiamo nei cuori è sterile, vuota, priva del germe vitale. È come se noi in un vasto campo pronto per ricevere il buon grano, andiamo e spargiamo sabbia di mare. Possiamo anche seminare dalla sera alla mattina e dal primo giorno dell’anno fino all’ultimo, però è sempre sabbia che noi spargiamo in esso. Mai verrà fuori un solo stelo, una sola pianta di buon frumento. Perché pur dicendo il Vangelo, la Parola di Dio, in noi essa è sterile? 
Noi ci siamo dimenticati che il nostro Dio è in sé comunione, santità, verità, onnipotenza, carità, misericordia, compassione, giustizia. Padre, Figlio, Spirito Santo vivono una eterna relazione di verità e di amore. In Dio non sono separabili le sue qualità divine. Queste agiscono l’una nell’altra, l’una con l’altra, sempre. 
Quando Gesù è venuto sulla nostra terra, da vero Dio e da vero uomo viveva in perenne comunione con il Padre, nella carità e verità dello Spirito Santo. Non solo possedeva la Parola di Dio tutta intera, quanto anche cresceva ogni giorno in grazia e sapienza. Quotidianamente si rivestiva delle stesse qualità divine nella sua umanità: misericordia, carità, compassione, giustizia, santità. La sua umanità era come “divinizzata”, tanto grande era la sua perfezione morale. La sua obbedienza al Padre è stata fino alla morte di Croce. Non vi fu in Gesù opera che non fosse obbedienza al suo Signore e Dio.
La vera questione allora non è della predicazione. È del predicatore, dell’apostolo, del missionario. È del soggetto annunziante. Non pensiamo per un istante a Cristo Gesù, che non fonda la conquista dei cuori sul solo annunzio, ma facendo della sua vita un olocausto e un sacrificio per acquistare le anime dal Padre, anime perdute e smarrite che il Padre gli consegna perché sia Lui a salvarle, redimerle, giustificarle, santificarle, condurle in Paradiso. Osserviamo per un istante San Paolo. Come lui presenta la sua predicazione nella Lettera ai Romani?
“Fratelli miei, sono anch’io convinto, per quel che vi riguarda, che voi pure siete pieni di bontà, colmi di ogni conoscenza e capaci di correggervi l’un l’altro. Tuttavia, su alcuni punti, vi ho scritto con un po’ di audacia, come per ricordarvi quello che già sapete, a motivo della grazia che mi è stata data da Dio per essere ministro di Cristo Gesù tra le genti, adempiendo il sacro ministero di annunciare il vangelo di Dio perché le genti divengano un’offerta gradita, santificata dallo Spirito Santo. Questo dunque è il mio vanto in Gesù Cristo nelle cose che riguardano Dio. Non oserei infatti dire nulla se non di quello che Cristo ha operato per mezzo mio per condurre le genti all’obbedienza, con parole e opere, con la potenza di segni e di prodigi, con la forza dello Spirito. Così da Gerusalemme e in tutte le direzioni fino all’Illiria, ho portato a termine la predicazione del vangelo di Cristo. Ma mi sono fatto un punto di onore di non annunciare il Vangelo dove era già conosciuto il nome di Cristo, per non costruire su un fondamento altrui, ma, come sta scritto: Coloro ai quali non era stato annunciato, lo vedranno, e coloro che non ne avevano udito parlare, comprenderanno” (Rm 15,14.21).
Osa ci rivela in questa brano? Ci dice semplicemente che lui è nello Spirito Santo. Vive con lo Spirito del Signore una profondissima comunione di grazia, verità, sapienza, intelletto, giustizia, vera santità. È come se lo Spirito di Dio lo rivestisse dentro e fuori. La Parola che lui dice è vera Parola di Dio perché detta e proferita nello Spirito di Dio. 
Se leggiamo un brano della Seconda Lettera ai Corinzi troviamo la stessa verità, proferita con la testimonianza della sua altissima santità. 
“Tutto questo però viene da Dio, che ci ha riconciliati con sé mediante Cristo e ha affidato a noi il ministero della riconciliazione. Era Dio infatti che riconciliava a sé il mondo in Cristo, non imputando agli uomini le loro colpe e affidando a noi la parola della riconciliazione. In nome di Cristo, dunque, siamo ambasciatori: per mezzo nostro è Dio stesso che esorta. Vi supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi riconciliare con Dio. Colui che non aveva conosciuto peccato, Dio lo fece peccato in nostro favore, perché in lui noi potessimo diventare giustizia di Dio. Poiché siamo suoi collaboratori, vi esortiamo a non accogliere invano la grazia di Dio. Egli dice infatti: Al momento favorevole ti ho esaudito e nel giorno della salvezza ti ho soccorso. Ecco ora il momento favorevole, ecco ora il giorno della salvezza! Da parte nostra non diamo motivo di scandalo a nessuno, perché non venga criticato il nostro ministero; ma in ogni cosa ci presentiamo come ministri di Dio con molta fermezza: nelle tribolazioni, nelle necessità, nelle angosce, nelle percosse, nelle prigioni, nei tumulti, nelle fatiche, nelle veglie, nei digiuni; con purezza, con sapienza, con magnanimità, con benevolenza, con spirito di santità, con amore sincero, con parola di verità, con potenza di Dio; con le armi della giustizia a destra e a sinistra; nella gloria e nel disonore, nella cattiva e nella buona fama; come impostori, eppure siamo veritieri; come sconosciuti, eppure notissimi; come moribondi, e invece viviamo; come puniti, ma non uccisi; come afflitti, ma sempre lieti; come poveri, ma capaci di arricchire molti; come gente che non ha nulla e invece possediamo tutto! (2Cro 5,18-6,10).
Le virtù divine sono in lui un vero abito. Nulla ad esse manca. Tutte le possiede in una forma eccellente. Questa verità è così proclamata per ben due volte nella Lettera ai Galati.
“Sono stato crocifisso con Cristo, e non vivo più io, ma Cristo vive in me. E questa vita, che io vivo nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me”(Gal 2,19-20). 
“Quanto a me invece non ci sia altro vanto che nella croce del Signore nostro Gesù Cristo, per mezzo della quale il mondo per me è stato crocifisso, come io per il mondo. Non è infatti la circoncisione che conta, né la non circoncisione, ma l’essere nuova creatura. E su quanti seguiranno questa norma sia pace e misericordia, come su tutto l’Israele di Dio. D’ora innanzi nessuno mi procuri fastidi: io porto le stigmate di Gesù sul mio corpo (Gal 6,14-17). 
Vi è una perfetta identità tra San Paolo e Cristo Gesù. Essa è nella verità, giustizia, carità, misericordia, pace, amorevolezza, sacrificio, olocausto, crocifissione. Il cuore di Cristo è il cuore di Paolo. Cristo parla ed agisce per mezzo del cuore del suo apostolo. 
Nella Prima Lettera ai Tessalonicesi San Paolo vi aggiunge la profonda convinzione. 
“Rendiamo sempre grazie a Dio per tutti voi, ricordandovi nelle nostre preghiere 3e tenendo continuamente presenti l’operosità della vostra fede, la fatica della vostra carità e la fermezza della vostra speranza nel Signore nostro Gesù Cristo, davanti a Dio e Padre nostro. Sappiamo bene, fratelli amati da Dio, che siete stati scelti da lui. Il nostro Vangelo, infatti, non si diffuse fra voi soltanto per mezzo della parola, ma anche con la potenza dello Spirito Santo e con profonda convinzione: ben sapete come ci siamo comportati in mezzo a voi per il vostro bene. E voi avete seguito il nostro esempio e quello del Signore, avendo accolto la Parola in mezzo a grandi prove, con la gioia dello Spirito Santo, così da diventare modello per tutti i credenti della Macedonia e dell’Acaia. Infatti per mezzo vostro la parola del Signore risuona non soltanto in Macedonia e in Acaia, ma la vostra fede in Dio si è diffusa dappertutto, tanto che non abbiamo bisogno di parlarne. Sono essi infatti a raccontare come noi siamo venuti in mezzo a voi e come vi siete convertiti dagli idoli a Dio, per servire il Dio vivo e vero e attendere dai cieli il suo Figlio, che egli ha risuscitato dai morti, Gesù, il quale ci libera dall’ira che viene” (1Ts 1,2-10).
Cosa è questa profonda convinzione di cui lui parla? Essa altro non è che la sua stessa vita trasformata in Parola di Dio. Questa sgorga dal suo essere allo stesso modo che sgorgava dall’essere di Cristo Signore. Tant’è vero che Lui può parlare del “mio Vangelo”. 
“Così avverrà nel giorno in cui Dio giudicherà i segreti degli uomini, secondo il mio Vangelo, per mezzo di Cristo Gesù” (Rm 2,16).
Ricòrdati di Gesù Cristo, risorto dai morti, discendente di Davide, come io annuncio nel mio Vangelo, per il quale soffro fino a portare le catene come un malfattore. Ma la parola di Dio non è incatenata! Perciò io sopporto ogni cosa per quelli che Dio ha scelto, perché anch’essi raggiungano la salvezza che è in Cristo Gesù, insieme alla gloria eterna. Questa parola è degna di fede: Se moriamo con lui, con lui anche vivremo; se perseveriamo, con lui anche regneremo; se lo rinneghiamo, lui pure ci rinnegherà; se siamo infedeli, lui rimane fedele, perché non può rinnegare se stesso” (2Tm 2,8-13). 
Il “mio Vangelo” è la sua stessa vita che è così profondamente radicata in Cristo Gesù da non esservi più differenza tra il Vangelo del Signore e il suo. Un solo cuore, una sola Parola, un solo Vangelo.
È in questa logica che dobbiamo inserire le qualità morali che San Paolo chiede sia agli aspiranti all’Episcopato che al diaconato. Senza queste qualità, vi sarà perenne distacco tra Dio, lo Spirito Santo, Cristo Gesù e i suoi ministri. Il distacco nella santità è distacco nell’efficacia della Parola di Dio. 
“Questa parola è degna di fede: se uno aspira all’episcopato, desidera un nobile lavoro. Bisogna dunque che il vescovo sia irreprensibile, marito di una sola donna, sobrio, prudente, dignitoso, ospitale, capace di insegnare, non dedito al vino, non violento ma benevolo, non litigioso, non attaccato al denaro. Sappia guidare bene la propria famiglia e abbia figli sottomessi e rispettosi, perché, se uno non sa guidare la propria famiglia, come potrà aver cura della Chiesa di Dio? Inoltre non sia un convertito da poco tempo, perché, accecato dall’orgoglio, non cada nella stessa condanna del diavolo. È necessario che egli goda buona stima presso quelli che sono fuori della comunità, per non cadere in discredito e nelle insidie del demonio. Allo stesso modo i diaconi siano persone degne e sincere nel parlare, moderati nell’uso del vino e non avidi di guadagni disonesti, e conservino il mistero della fede in una coscienza pura. Perciò siano prima sottoposti a una prova e poi, se trovati irreprensibili, siano ammessi al loro servizio. Allo stesso modo le donne siano persone degne, non maldicenti, sobrie, fedeli in tutto. I diaconi siano mariti di una sola donna e capaci di guidare bene i figli e le proprie famiglie. Coloro infatti che avranno esercitato bene il loro ministero, si acquisteranno un grado degno di onore e un grande coraggio nella fede in Cristo Gesù” (1Tm 3,1-13).
La stessa regola d’oro vale per Timoteo. Se Lui vorrà essere un buon amministratore del Vangelo, della grazia, se desidera seminare la vera Parola nel cuore degli uomini, dovrà elevarsi in una altissima santità. 
“Richiama alla memoria queste cose, scongiurando davanti a Dio che si evitino le vane discussioni, le quali non giovano a nulla se non alla rovina di chi le ascolta. Sfòrzati di presentarti a Dio come una persona degna, un lavoratore che non deve vergognarsi e che dispensa rettamente la parola della verità. Evita le chiacchiere vuote e perverse, perché spingono sempre più all’empietà quelli che le fanno; la parola di costoro infatti si propagherà come una cancrena. Fra questi vi sono Imeneo e Filèto, i quali hanno deviato dalla verità, sostenendo che la risurrezione è già avvenuta e così sconvolgono la fede di alcuni. Tuttavia le solide fondamenta gettate da Dio resistono e portano questo sigillo: Il Signore conosce quelli che sono suoi, e ancora: Si allontani dall’iniquità chiunque invoca il nome del Signore. In una casa grande però non vi sono soltanto vasi d’oro e d’argento, ma anche di legno e di argilla; alcuni per usi nobili, altri per usi spregevoli. Chi si manterrà puro da queste cose, sarà come un vaso nobile, santificato, utile al padrone di casa, pronto per ogni opera buona. Sta’ lontano dalle passioni della gioventù; cerca la giustizia, la fede, la carità, la pace, insieme a quelli che invocano il Signore con cuore puro. Evita inoltre le discussioni sciocche e da ignoranti, sapendo che provocano litigi. Un servo del Signore non deve essere litigioso, ma mite con tutti, capace di insegnare, paziente, dolce nel rimproverare quelli che gli si mettono contro, nella speranza che Dio conceda loro di convertirsi, perché riconoscano la verità e rientrino in se stessi, liberandosi dal laccio del diavolo, che li tiene prigionieri perché facciano la sua volontà” (2Tm 2,14-26).
Senza la fortezza che viene dallo Spirito Santo neanche si potrà dire la Parola tutta a tutti.
“Ti scongiuro davanti a Dio e a Cristo Gesù, che verrà a giudicare i vivi e i morti, per la sua manifestazione e il suo regno: annuncia la Parola, insisti al momento opportuno e non opportuno, ammonisci, rimprovera, esorta con ogni magnanimità e insegnamento. Verrà giorno, infatti, in cui non si sopporterà più la sana dottrina, ma, pur di udire qualcosa, gli uomini si circonderanno di maestri secondo i propri capricci, rifiutando di dare ascolto alla verità per perdersi dietro alle favole. Tu però vigila attentamente, sopporta le sofferenze, compi la tua opera di annunciatore del Vangelo, adempi il tuo ministero” (2Tm 4.15).
La diremo in modo parziale allo stesso modo dei sacerdoti del tempo del profeta Malachia.
“Ma voi lo profanate quando dite: «Impura è la tavola del Signore e spregevole il cibo che vi è sopra». Voi aggiungete: «Ah! che pena!». E lo disprezzate. Dice il Signore degli eserciti. Offrite animali rubati, zoppi, malati e li portate in offerta! Posso io accettarla dalle vostre mani? Dice il Signore. Maledetto il fraudolento che ha nel gregge un maschio, ne fa voto e poi mi sacrifica una bestia difettosa. Poiché io sono un re grande – dice il Signore degli eserciti – e il mio nome è terribile fra le nazioni. Ora a voi questo monito, o sacerdoti. Se non mi ascolterete e non vi darete premura di dare gloria al mio nome, dice il Signore degli eserciti, manderò su voi la maledizione e cambierò in maledizione le vostre benedizioni. Anzi le ho già cambiate, perché nessuno tra voi se ne dà premura. Ecco, io spezzerò il vostro braccio e spanderò sulla vostra faccia escrementi, gli escrementi delle vittime immolate nelle vostre feste solenni, perché siate spazzati via insieme con essi. Così saprete che io ho diretto a voi questo monito, perché sussista la mia alleanza con Levi, dice il Signore degli eserciti. La mia alleanza con lui 	era alleanza di vita e di benessere, che io gli concessi, e anche di timore, ed egli mi temette ed ebbe riverenza del mio nome. Un insegnamento veritiero era sulla sua bocca né c’era falsità sulle sue labbra; con pace e rettitudine ha camminato davanti a me e ha fatto allontanare molti dal male. Infatti le labbra del sacerdote devono custodire la scienza e dalla sua bocca si ricerca insegnamento, perché egli è messaggero del Signore degli eserciti. Voi invece avete deviato dalla retta via e siete stati d’inciampo a molti con il vostro insegnamento; avete distrutto l’alleanza di Levi, dice il Signore degli eserciti. Perciò anche io vi ho reso spregevoli e abietti davanti a tutto il popolo, perché non avete seguito le mie vie e avete usato parzialità nel vostro insegnamento” (Mal 1,12-2,9). 
È lo Spirito del Signore la sola forza che mai farà indietreggiare l’araldo e il banditore del Vangelo dinanzi alle esigenze che venga proferito tutto a tutti sempre, sempre però con la sapienza, l’intelligenza, l’amorevolezza, la carità, la compassione che sono in Cristo Gesù. Quando si è nello Spirito del Signore, la Parola di Dio è sempre operatrice di vera salvezza.
Cosa è infondo l’inno alla carità di Paolo nella Prima Lettera ai Corinzi? Esso altro non è che la regola pastorale del buon predicatore. 
“Se parlassi le lingue degli uomini e degli angeli, ma non avessi la carità, sarei come bronzo che rimbomba o come cimbalo che strepita. E se avessi il dono della profezia, se conoscessi tutti i misteri e avessi tutta la conoscenza, se possedessi tanta fede da trasportare le montagne, ma non avessi la carità, non sarei nulla. E se anche dessi in cibo tutti i miei beni e consegnassi il mio corpo per averne vanto, ma non avessi la carità, a nulla mi servirebbe. La carità è magnanima, benevola è la carità; non è invidiosa, non si vanta, non si gonfia d’orgoglio, non manca di rispetto, non cerca il proprio interesse, non si adira, non tiene conto del male ricevuto, non gode dell’ingiustizia ma si rallegra della verità. Tutto scusa, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta” (1Cor 13,1-7).
Chi vive secondo questa regola pastorale, possiede una Parola di Dio che produce salvezza. Chi non possiede questa regola, potrà anche avere la scienza degli uomini e degli angeli, mai però produrrà salvezza, perché è privo della divina carità nel suo cuore. 
La stessa regola pastorale San Paolo la rivela ai Vescovi dell’Asia, quando li convoca a Mileto e manifesta loro tutto il suo cuore, pervaso di amore di salvezza in Cristo Gesù.
“Da Mileto mandò a chiamare a Èfeso gli anziani della Chiesa. Quando essi giunsero presso di lui, disse loro: «Voi sapete come mi sono comportato con voi per tutto questo tempo, fin dal primo giorno in cui arrivai in Asia: ho servito il Signore con tutta umiltà, tra le lacrime e le prove che mi hanno procurato le insidie dei Giudei; non mi sono mai tirato indietro da ciò che poteva essere utile, al fine di predicare a voi e di istruirvi, in pubblico e nelle case, testimoniando a Giudei e Greci la conversione a Dio e la fede nel Signore nostro Gesù. Ed ecco, dunque, costretto dallo Spirito, io vado a Gerusalemme, senza sapere ciò che là mi accadrà. So soltanto che lo Spirito Santo, di città in città, mi attesta che mi attendono catene e tribolazioni. Non ritengo in nessun modo preziosa la mia vita, purché conduca a termine la mia corsa e il servizio che mi fu affidato dal Signore Gesù, di dare testimonianza al vangelo della grazia di Dio. E ora, ecco, io so che non vedrete più il mio volto, voi tutti tra i quali sono passato annunciando il Regno. Per questo attesto solennemente oggi, davanti a voi, che io sono innocente del sangue di tutti, perché non mi sono sottratto al dovere di annunciarvi tutta la volontà di Dio. Vegliate su voi stessi e su tutto il gregge, in mezzo al quale lo Spirito Santo vi ha costituiti come custodi per essere pastori della Chiesa di Dio, che si è acquistata con il sangue del proprio Figlio. Io so che dopo la mia partenza verranno fra voi lupi rapaci, che non risparmieranno il gregge; perfino in mezzo a voi sorgeranno alcuni a parlare di cose perverse, per attirare i discepoli dietro di sé. Per questo vigilate, ricordando che per tre anni, notte e giorno, io non ho cessato, tra le lacrime, di ammonire ciascuno di voi. E ora vi affido a Dio e alla parola della sua grazia, che ha la potenza di edificare e di concedere l’eredità fra tutti quelli che da lui sono santificati. Non ho desiderato né argento né oro né il vestito di nessuno. Voi sapete che alle necessità mie e di quelli che erano con me hanno provveduto queste mie mani. In tutte le maniere vi ho mostrato che i deboli si devono soccorrere lavorando così, ricordando le parole del Signore Gesù, che disse: “Si è più beati nel dare che nel ricevere!”»” (At 20,17-35). 
In fondo è questo il segreto dell’efficacia della missione di Gesù, ma anche il segreto del raffreddamento della fede in molti cuori, della loro tiepidezza e sovente anche accidia. Tiepido e accidioso è spesso il cuore che dice la Parola del Signore. Questo accade quando la Parola è fuori di noi. Non è la nostra stessa vita.
[bookmark: _Toc302724066]Grazie a Don Sandro che ha voluto riflettere su tematiche così vitali in questo suo libro: “Alla scuola del Risorto. Aspetti teologico-pastorali sulla predicazione”. In esso si rivela il cuore del pastore che sente l’urgenza di fare qualcosa perché la fede venga riaccesa in molti cuori.
La rassegnazione oggi è un vero sonnifero che addormenta la coscienza e scarica sugli altri le proprie responsabilità.
Don Sandro ci rivela che è possibile rimettere la fede sul candelabro, anche perché lui vive una spiritualità – quella del Movimento Apostolico – che ha proprio questa finalità: ricordare e annunziare al mondo la Parola di Gesù con la testimonianza di una vita a prova di conformazione a Gesù Signore e alla Vergine Maria, Madre della Redenzione. 
A Don Sandro il mio augurio che possa essere sempre quella “luce che arde e risplende” per la salvezza di molti cuori. 
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico


[bookmark: _Toc121850304]
PRESENTAZIONE

Il racconto affascina. Si legge di un fiato. È facilmente comprensibile. Non richiede alcuna spiegazione. Suscita forti emozioni. Invita il cuore alla riflessione. Chiama la mente a meditare, pensare. Didatticamente per i più piccoli è una buona via per aprire il loro spirito a liberarsi dall’egoismo, che spesso caratterizza questo età, ed aprirsi all’accoglienza dell’altro. 
Questo è solo un punto di partenza, una pista per intavolare un dialogo attraverso il quale ciò che è favola si trasformi in realtà e ciò che fantasia si rivesta di profonda e intensa verità. 
Ecco allora ciò che dovrà trasformarsi in verità, in realtà, in storia realmente accaduta.
Per prima cosa occorre non pensare al racconto come ad una parabola, ad una allegoria, 
Il Paterno spirito del creato ha un nome: si chiama Dio. È il Padre celeste. Il Signore, il Creatore, Colui che dona vita ad ogni cosa con la sua parola onnipotente.
Prima che Lui pronunziasse le dieci parole delle creazione, nulla esisteva. Dio solo esisteva e nessun’altra cosa. Questa verità è essenziale che oggi venga affermata, a motivo di un evoluzionismo cieco, ateo, senza Dio, senza Signore, senza Creatore. 
La natura è buona in sé e mai essa si rivolterà contro se stessa. Tutto è uscito buono dalla mani del nostro Creatore. La natura non avendo alcuna volontà, mai si potrà ribellare a se stessa. Ogni giorno essa obbedisce al suo Signore. È sufficiente osservare il sole, le stelle, gli stessi alberi. Ognuno ha il suo spazio, il suo tempo, le sue leggi, la sua verità scritta nel suo essere.
L’albero dell’oscurità è creatura intelligente, spirituale, fatta da Dio, da lui creata piena di luce. Il suo nome era Lucifero, portatore di luce. Oggi si chiama Diavolo, Satana, Demonio. Si ribellò al suo Creatore. Non volle essergli sottomesso. Per invidia tenta l’uomo perché anch’esso si ribelli e perda la gioia nel tempo e nell’eternità.
Nel racconto manca l’uomo. È lui l’artefice di tutto, di ogni cosa, del bene e del male che regna sulla terra. Ogni qualvolta l’uomo si ribella al suo Creatore, trascina nel caos e nella confusione l’intera creazione. Oggi vi è il grave problema proprio di questo rapporto: uomo-creato.
L’uomo, spinto dalla sete de guadagno, del possesso, dell’arricchimento ad ogni costo, sfrutta la natura in modo sconsiderato. La natura sfruttata, anziché arricchire l’uomo, lo impoverisce, lo priva di vita.
Questa tragedia mai si potrà convertire in bene, amore, giustizia, pace, vita per tutta l’umanità, se un solo uomo vive in disobbedienza al suo Signore ed esce dall’ordine che Dio ha stabilito per lui.
L’uomo, lasciandosi ingannare dallo spirito maligno, ha posto e pone la creazione nel disordine. Lui si ribella al suo Signore, la creazione si ribella a lui. Non gli dona più i suoi frutti e l’uomo perde la vita, si ammala. Si pensi oggi a tutte le malattie che sono prodotte da cibi alterati, manomessi, trasformati, coltivati con sistemi che alterano anche la loro essenza biologica. Sono problemi da affrontare. Si rifletta su tutti i problemi suscitati e generati nel nostro corpo dall’aria inquinata. Si mediti sulle sofferenze causate dai molteplici vizi che ci rendono schiavi.
L’armonia non viene dai Comandamenti. La natura corrotta è incapace di osservarli. Ogni giorno noi facciamo esperienza di questa difficoltà e impossibilità. Vorremmo fare il bene, ma subito si precipita nuovamente nel male. L’armonia viene dalla grazia, costata a Cristo Signore il versamento del suo sangue dalla Croce. La redenzione ha un altissimo prezzo. 
Anche noi, se vogliamo redimere il creato, dobbiamo pagare il prezzo altissimo del sacrificio per amore di tutta la nostra vita. È questo il mistero che è tutto dinanzi a noi.
Se il catechista è formato, sa suscitare le domanda, è capace di dare le giuste risposte, il racconto sicuramente produrrà un grande bene. Potrà svegliare le coscienze di piccoli e grandi all’urgenza e necessità di osservare la Legge del Signore.
Se però il catechista o chi ammaestra partendo dal racconto, neanche lui possiede le grandi verità della nostra fede, il racconto potrà generare nei cuori tante confusioni che potrebbero orientare per sempre le piccole menti verso pensieri non conformi alla verità di Dio e dell’uomo.
Il Signore benedica questa vostra iniziativa e la renda ricca di ogni grazia di verità, saggezza, intelligenza.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, vi guidi e vi conduca nel mistero del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, nel quale è racchiuso e trova la sua verità il mistero dell’uomo.
Mons. Costantino Di Bruno

[bookmark: _Toc121850305]
Presentazione

Un giorno un mio amico volle che lo accompagnassi in una località della Francia, chiamata Vézelay, luogo della famosa Basilica, dalla quale nella Pasqua del 1146 San Bernardo di Chiaravalle iniziò la sua predica in favore della seconda crociata, in presenza del re Luigi VII di Francia.
Ricordo che il monaco che ci illustrò la storia di quel luogo sacro – e di storia ce n’era veramente tanta –  presentando le migliaia di vetri istoriati che l’adornano, ci disse: “Queste vetrate erano un tempo la Bibbia dei poveri, degli analfabeti, degli illetterati, di quanti non sapevano né leggere e né scrivere. Tutta la storia sacra vi è raffigurata e non solamente essa”. 
Per molti anni, per quasi un ventennio, ho prestato un mio piccolo servizio pastorale nella Parrocchia di “Maria Bambina” nel quartiere di Bella in Lamezia Terme. In un primo tempo per celebrare la prima Santa Messa della Domenica e delle altre Feste di precetto. Poi anche durante la settimana, nei giorni feriali, per dare una mano al Parroco, Don Eugenio Zaffina. Per un lungo periodo di tempo la Chiesa Parrocchiale ha accolto il Movimento Apostolico e la Santa Messa veniva celebrata di Martedì sera.
Durante questi lunghi anni di frequentazione, nelle feste principali e in modo particolare nel Mese di Maggio, a Natale, Pasqua, Pentecoste, Avvento, Quaresima, le donne che frequentavano la Parrocchia, per lo più anziane, intonavano questi canti che sempre attraevano la mia mente e soprattutto il mio cuore.
Veramente questi canti sono la Bibbia dei poveri, di quanti sono semplici, piccoli. Sono l’attestazione di un mondo che un tempo credeva nel mistero e lo cantava. Vi è in essi la memoria di un tempo in cui la fede era l’anima e il cuore della gente.
Mi colpiva spesso la profondità con la quale sovente il mistero veniva abbinato ad un altro mistero.  Sorprendente per me era sempre la Ninna Nanna che veniva cantata a Gesù durante le festività del Santo Natale.
In questo canto si invita Gesù Bambino a dormire adesso, finché c’è tempo e possibilità. Prima che si svegli Erode. Prima che Giuda lo rinneghi. Prima che Pietro lo tradisca. Prima che Pilato non lo abbandoni perché venga crocifisso. Prima che i soldati lo inchiodino sulla dura croce. Allora non ci sarà più tempo per dormire, perché bisogna stare svegli, in preghiera, per non cadere in tentazione.
È questa una ricchezza che non va perduta. Poiché la fede è sempre realtà dinamica e non statica, del presente e non solo del passato, essa andrebbe aggiornata con nuovi canti, però con la stessa profondità del mistero contenuta in quelli antichi.
Mentre però i canti antichi duravano di generazione in generazione, oggi, dopo il Concilio Vaticano II, tutto sembra essere divenuto effimero. Un giorno, un anno e poi con repentinità si deve passare ad altro. Del resto siamo nell’epoca della “reclame” o “pubblicità”. 
Per paura che l’occhio si possa abituare all’immagine e non trasmettere più alla mente sensazioni che possano spingere a desiderare il prodotto, si è come condannati a cambiare immagine di volta in volta. Un’immagine dura il tempo necessario perché l’occhio la possa cogliere. Una volta che il processo di è verificato, si deve passare ad un’altra immagine, altrimenti l’occhio rimane come assente e la mente non viene più interessata.
Il canto deve essere nuovo perché nuoca è l’opera di Dio nella nostra vita, nella nostra storia. 
Questa verità ci viene insegnata dalla Scrittura Santa. Ecco quattro Canti tratti dalla Sacra Bibbia.
Sono quattro cuori che vivono quatto differenti esperienze con il loro Dio e Signore.
Questi cuori sono Mosè, Anna, Maria, l’Apostolo Giovanni.
Mosè canta l’onnipotenza travolgente del suo Dio e Signore:
«Voglio cantare al Signore,
perché ha mirabilmente trionfato:
cavallo e cavaliere
ha gettato nel mare.
2Mia forza e mio canto è il Signore,
egli è stato la mia salvezza.
È il mio Dio: lo voglio lodare,
il Dio di mio padre: lo voglio esaltare!

3Il Signore è un guerriero,
Signore è il suo nome.
4I carri del faraone e il suo esercito
li ha scagliati nel mare;
i suoi combattenti scelti
furono sommersi nel Mar Rosso.
5Gli abissi li ricoprirono,
sprofondarono come pietra.

6La tua destra, Signore,
è gloriosa per la potenza,
la tua destra, Signore,
annienta il nemico;
7con sublime maestà
abbatti i tuoi avversari,
scateni il tuo furore,
che li divora come paglia.

8Al soffio della tua ira
si accumularono le acque,
si alzarono le onde come un argine,
si rappresero gli abissi nel fondo del mare.
9Il nemico aveva detto:
“Inseguirò, raggiungerò,
spartirò il bottino,
se ne sazierà la mia brama;
sfodererò la spada,
li conquisterà la mia mano!”.

10Soffiasti con il tuo alito:
li ricoprì il mare,
sprofondarono come piombo
in acque profonde.
11Chi è come te fra gli dèi, Signore?
Chi è come te, maestoso in santità,
terribile nelle imprese,
autore di prodigi?

12Stendesti la destra:
li inghiottì la terra.
13Guidasti con il tuo amore
questo popolo che hai riscattato,
lo conducesti con la tua potenza
alla tua santa dimora.

14Udirono i popoli: sono atterriti.
L’angoscia afferrò gli abitanti della Filistea.
15Allora si sono spaventati i capi di Edom,
il pànico prende i potenti di Moab;
hanno tremato tutti gli abitanti di Canaan.
16Piómbino su di loro
paura e terrore;
per la potenza del tuo braccio
restino muti come pietra,
finché sia passato il tuo popolo, Signore,
finché sia passato questo tuo popolo,
che ti sei acquistato.

17Tu lo fai entrare e lo pianti
sul monte della tua eredità,
luogo che per tua dimora,
Signore, hai preparato,
santuario che le tue mani,
Signore, hanno fondato.
18Il Signore regni
in eterno e per sempre!». (Es 15,1-18). 
Anna canta l’onnipotenza creatrice di una nuova vita.
«Il mio cuore esulta nel Signore,
la mia forza s’innalza grazie al mio Dio.
Si apre la mia bocca contro i miei nemici,
perché io gioisco per la tua salvezza.
2Non c’è santo come il Signore,
perché non c’è altri all’infuori di te
e non c’è roccia come il nostro Dio.
3Non moltiplicate i discorsi superbi,
dalla vostra bocca non esca arroganza,
perché il Signore è un Dio che sa tutto
e da lui sono ponderate le azioni.
4L’arco dei forti s’è spezzato,
ma i deboli si sono rivestiti di vigore.
5I sazi si sono venduti per un pane,
hanno smesso di farlo gli affamati.
La sterile ha partorito sette volte
e la ricca di figli è sfiorita.
6Il Signore fa morire e fa vivere,
scendere agli inferi e risalire.
7Il Signore rende povero e arricchisce,
abbassa ed esalta.
8Solleva dalla polvere il debole,
 dall’immondizia rialza il povero,
per farli sedere con i nobili
e assegnare loro un trono di gloria.
Perché al Signore appartengono i cardini della terra
e su di essi egli poggia il mondo.
9Sui passi dei suoi fedeli egli veglia,
ma i malvagi tacciono nelle tenebre.
Poiché con la sua forza l’uomo non prevale.
10Il Signore distruggerà i suoi avversari!
Contro di essi tuonerà dal cielo.
Il Signore giudicherà le estremità della terra;
darà forza al suo re,
innalzerà la potenza del suo consacrato». (1Sam 2,1-10). 
Maria canta l’onnipotenza divina che trionfa nell’umiltà di una donna. 
«L’anima mia magnifica il Signore
47e il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore,
48perché ha guardato l’umiltà della sua serva.
D’ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno beata.
49Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente
e Santo è il suo nome;
50di generazione in generazione la sua misericordia
per quelli che lo temono.
51Ha spiegato la potenza del suo braccio,
ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore;
52ha rovesciato i potenti dai troni,
ha innalzato gli umili;
53ha ricolmato di beni gli affamati,
ha rimandato i ricchi a mani vuote.
54Ha soccorso Israele, suo servo,
ricordandosi della sua misericordia,
55come aveva detto ai nostri padri,
per Abramo e la sua discendenza, per sempre». (Lc 1,46-55). 
Giovanni l’Apostolo cantala vittoria dei martiri della Chiesa nascete.
9Dopo queste cose vidi: ecco, una moltitudine immensa, che nessuno poteva contare, di ogni nazione, tribù, popolo e lingua. Tutti stavano in piedi davanti al trono e davanti all’Agnello, avvolti in vesti candide, e tenevano rami di palma nelle loro mani. 10E gridavano a gran voce: «La salvezza appartiene al nostro Dio, seduto sul trono, e all’Agnello».
11E tutti gli angeli stavano attorno al trono e agli anziani e ai quattro esseri viventi, e si inchinarono con la faccia a terra davanti al trono e adorarono Dio dicendo: 12«Amen! Lode, gloria, sapienza, azione di grazie, onore, potenza e forza al nostro Dio nei secoli dei secoli. Amen».
13Uno degli anziani allora si rivolse a me e disse: «Questi, che sono vestiti di bianco, chi sono e da dove vengono?». 14Gli risposi: «Signore mio, tu lo sai». E lui: «Sono quelli che vengono dalla grande tribolazione e che hanno lavato le loro vesti, rendendole candide nel sangue dell’Agnello. 15Per questo stanno davanti al trono di Dio e gli prestano servizio giorno e notte nel suo tempio; e Colui che siede sul trono stenderà la sua tenda sopra di loro.

16Non avranno più fame né avranno più sete,
non li colpirà il sole né arsura alcuna,
17perché l’Agnello, che sta in mezzo al trono,
sarà il loro pastore
e li guiderà alle fonti delle acque della vita.
E Dio asciugherà ogni lacrima dai loro occhi». (Ap 7,9-17). 
E noi cosa possiamo e dobbiamo cantare oggi? Qual è l’opera di Dio che oggi sconvolge la nostra storia? Questo aggiornamento sicuramente andrebbe fatto, dal momento che il nostro Dio non è solamente il Dio di ieri, ma è anche il Dio di oggi, domani, sempre.
Il mio canto perenne è di infinito ringraziamento per avermi voluto condurre nella sua salvezza attraverso il più umile dei suoi strumenti. La grandezza e l’onnipotenza del teologo è stata sconfitta e ricondotta a Dio per mezzo della donna più umile e più piccola del nostro tempo, che Dio ha scelto e chiamato per distruggere la mia arroganza e prepotenza del dotto e dello scienziato. 
Altri avranno le loro buone ragioni per intonare al Signore il loro canto nuovo. 
Alla signorina Rosa Costanzo il merito di aver voluto e saputo con pazienza, garbo, intelligenza, grande amore raccogliere questi canti dalla viva voce di quanti ogni giorno li intonavano per accompagnare la quotidiana liturgia della Chiesa.
Come è nulla una fede senza memoria. Così è anche vana una fede senza futuro, perché il nostro Dio è colui che viene per fare nuove tutte le cose.
Salga alla Beata Trinità un inno di lode, benedizione, ringraziamento attraverso il cuore purissimo della Vergine Maria, Madre della Redenzione, accompagnata dal coro celeste degli Angeli e dei Santi. 
Lamezia Terme 1 Gennaio 2012
Mons. Costantino Di Bruno 
Parroco di Maria Immacolata in San Pietro Lametino 


[bookmark: _Toc121850306]
PRESENTAZIONE

Sulla risurrezione di Gesù si sono scritti fiumi di parole e montagne di libri. Ma è stato detto veramente tutto? Personalmente sono convinto che ogni volta che si legge il Nuovo Testamento, lo Spirito del Signore, anche sulla risurrezione di Gesù ci conduce a tutta la verità. Il mistero è così alto, profondo, abissale, che mai potrà essere inglobato in una mente finita ed anche gli angeli del cielo sono di mente finita e pertanto ogni istante dell’eternità è trascorso da essi in adorazione e contemplazione di questo che è insieme umano e divino.
L’istante della risurrezione, pur essendo evento storico, verissimo atto che si è compiuto sulla nostra terra, non è stato registrato da nessun occhio umano. Esso è avvenuto quando ancora le donne non erano giunte al sepolcro. I soldati, posti a guardia della tomba, hanno assistito agli effetti contingenti, concomitanti con quell’atto,  quali il terremoto e il ribaltamento della grande pietra posta a sigillo, ma neanche loro sono stati spettatori del fatto in sé della risurrezione, cioè della trasformazione del corpo di carne di Gesù in corpo di spirito, luce: 
“Ed ecco, vi fu un gran terremoto. Un angelo del Signore, infatti, sceso dal cielo, si avvicinò, rotolò la pietra e si pose a sedere su di essa. Il suo aspetto era come folgore e il suo vestito bianco come neve. Per lo spavento che ebbero di lui, le guardie furono scosse e rimasero come morte” (Mt 28,2-4).
Sappiamo che poi esse si lasciarono corrompere dal sinedrio e sparsero voce che il corpo di Cristo Gesù era stato trafugato dai suoi discepoli:
 “Alcune guardie giunsero in città e annunciarono ai capi dei sacerdoti tutto quanto era accaduto. Questi allora si riunirono con gli anziani e, dopo essersi consultati, diedero una buona somma di denaro ai soldati, dicendo: «Dite così: “I suoi discepoli sono venuti di notte e l’hanno rubato, mentre noi dormivamo”. E se mai la cosa venisse all’orecchio del governatore, noi lo persuaderemo e vi libereremo da ogni preoccupazione». Quelli presero il denaro e fecero secondo le istruzioni ricevute. Così questo racconto si è divulgato fra i Giudei fino ad oggi” (Cfr. Mt 28,1-15). 
Sulla verità della risurrezione di Gesù è San Paolo che si esprime con grande energia. Prima afferma il fatto di essa e i suoi frutti: 
“Ora, se si annuncia che Cristo è risorto dai morti, come possono dire alcuni tra voi che non vi è risurrezione dei morti? Se non vi è risurrezione dei morti, neanche Cristo è risorto! Ma se Cristo non è risorto, vuota allora è la nostra predicazione, vuota anche la vostra fede. Noi, poi, risultiamo falsi testimoni di Dio, perché contro Dio abbiamo testimoniato che egli ha risuscitato il Cristo mentre di fatto non lo ha risuscitato, se è vero che i morti non risorgono. Se infatti i morti non risorgono, neanche Cristo è risorto; ma se Cristo non è risorto, vana è la vostra fede e voi siete ancora nei vostri peccati. Perciò anche quelli che sono morti in Cristo sono perduti. Se noi abbiamo avuto speranza in Cristo soltanto per questa vita, siamo da commiserare più di tutti gli uomini”.
“Ora, invece, Cristo è risorto dai morti, primizia di coloro che sono morti. Perché, se per mezzo di un uomo venne la morte, per mezzo di un uomo verrà anche la risurrezione dei morti. Come infatti in Adamo tutti muoiono, così in Cristo tutti riceveranno la vita. Ognuno però al suo posto: prima Cristo, che è la primizia; poi, alla sua venuta, quelli che sono di Cristo. Poi sarà la fine, quando egli consegnerà il regno a Dio Padre, dopo avere ridotto al nulla ogni Principato e ogni Potenza e Forza. È necessario infatti che egli regni finché non abbia posto tutti i nemici sotto i suoi piedi. L’ultimo nemico a essere annientato sarà la morte, perché ogni cosa ha posto sotto i suoi piedi. Però, quando dice che ogni cosa è stata sottoposta, è chiaro che si deve eccettuare Colui che gli ha sottomesso ogni cosa. E quando tutto gli sarà stato sottomesso, anch’egli, il Figlio, sarà sottomesso a Colui che gli ha sottomesso ogni cosa, perché Dio sia tutto in tutti” (1Cor 15,12-28). 
Poi ne indica anche le modalità non solo di quella di Cristo Gesù, ma anche della nostra: 
“Ma qualcuno dirà: «Come risorgono i morti? Con quale corpo verranno?». Stolto! Ciò che tu semini non prende vita, se prima non muore. Quanto a ciò che semini, non semini il corpo che nascerà, ma un semplice chicco di grano o di altro genere. E Dio gli dà un corpo come ha stabilito, e a ciascun seme il proprio corpo. Non tutti i corpi sono uguali: altro è quello degli uomini e altro quello degli animali; altro quello degli uccelli e altro quello dei pesci. Vi sono corpi celesti e corpi terrestri, ma altro è lo splendore dei corpi celesti, altro quello dei corpi terrestri. Altro è lo splendore del sole, altro lo splendore della luna e altro lo splendore delle stelle. Ogni stella infatti differisce da un’altra nello splendore. Così anche la risurrezione dei morti: è seminato nella corruzione, risorge nell’incorruttibilità; è seminato nella miseria, risorge nella gloria; è seminato nella debolezza, risorge nella potenza; è seminato corpo animale, risorge corpo spirituale”.
“Se c’è un corpo animale, vi è anche un corpo spirituale. Sta scritto infatti che il primo uomo, Adamo, divenne un essere vivente, ma l’ultimo Adamo divenne spirito datore di vita. Non vi fu prima il corpo spirituale, ma quello animale, e poi lo spirituale. Il primo uomo, tratto dalla terra, è fatto di terra; il secondo uomo viene dal cielo. Come è l’uomo terreno, così sono quelli di terra; e come è l’uomo celeste, così anche i celesti. E come eravamo simili all’uomo terreno, così saremo simili all’uomo celeste. Vi dico questo, o fratelli: carne e sangue non possono ereditare il regno di Dio, né ciò che si corrompe può ereditare l’incorruttibilità” (1Cor 15,35-50). 
Queste verità sono conosciute da tutti. Tutti ne parlano con ricche elaborazioni di concetti, argomentazioni, deduzioni. Tutto quanto era da dire sul sepolcro vuoto, sulle prove storiche della risurrezione di Gesù, è stato teologicamente e anche “semplicemente, religiosamente”, messo in luce.
Una verità sulla quale vorrei soffermarmi e che reputo degna di essere presentata è racchiusa in questa semplice domanda: “Chi è il Cristo Risorto?”.  A questo punto la prospettiva cambia. Il discorso si fa interessante, avvincente, esigente. 
La prima verità da affermare fin da subito è questa: Cristo è l’eterno vivente nella storia. Questa verità è solo sua, di nessun altro. Adamo, Noè, Abramo, Isacco, Giacobbe, Giuseppe, Mosè il grade,  Giosuè, Samuele, Davide, Elia, Isaia, Geremia, Ezechiele, Pietro, Paolo, Ignazio d’Antiochia, Francesco, Antonio, Tommaso, Giovanni Paolo II, sono morti. Tutti costoro non sono più nella nostra storia. Altri sono subentri. Altri sono succeduti. Altri sono diventati loro eredi. Di essi regna il ricordo, che ognuno trasforma secondo le esigenze del momento storico in cui si vive. 
Cristo è senza successori. È il Presente Invisibile, il Mediatore unico, il Sommo Sacerdote, l’Attualità della verità di Dio e dell’uomo, il Futuro dell’universo, Il Fondamento invisibile della sua Chiesa, il Salvatore dell’uomo, il Redentore dell’umanità, il Datore dello Spirito Santo, il Testimone fedele del Padre, il Crocifisso vivente, il Signore dei signori, il Giudice della storia,  Colui che ha in mano i sigilli di ogni vita, oggi, domani, ieri, sempre, nel tempo, nell’eternità. Questa verità è insegnata con grande semplicità dall’Apostolo Paolo:
“Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo Gesù: egli, pur essendo nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio  l’essere come Dio, ma svuotò se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile agli uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, umiliò se stesso facendosi obbediente fino alla morte e a una morte di croce. Per questo Dio lo esaltò e gli donò il nome che è al di sopra di ogni nome, perché nel nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra, e ogni lingua proclami: «Gesù Cristo è Signore!», a gloria di Dio Padre” (Fil 2,5-11). 
Quanto i Vangeli raccontano di Lui, non sono eventi compiutisi una volta per tutte. Quanto Cristo Gesù ha operato in modo visibile dopo la sua gloriosa risurrezione, lo compie ogni giorno nella sua invisibilità. Ogni giorno Gesù versa il suo Santo Spirito sulla Chiesa e ogni giorno dona la missione di salvezza al suo corpo mistico. Ogni giorno dona la sua pace.
“La sera di quel giorno, il primo della settimana, mentre erano chiuse le porte del luogo dove si trovavano i discepoli per timore dei Giudei, venne Gesù, stette in mezzo e disse loro: «Pace a voi!». Detto questo, mostrò loro le mani e il fianco. E i discepoli gioirono al vedere il Signore. Gesù disse loro di nuovo: «Pace a voi! Come il Padre ha mandato me, anche io mando voi». Detto questo, soffiò e disse loro: «Ricevete lo Spirito Santo. A coloro a cui perdonerete i peccati, saranno perdonati; a coloro a cui non perdonerete, non saranno perdonati»” (Gv 20,19-23). 
Non ieri, non una volta per sempre. Oggi Gesù è con la sua Chiesa. Oggi interviene. Oggi opera. Oggi salva. Oggi redime. Oggi rinnova. Oggi chiama i suoi missionari. 
“Saulo, spirando ancora minacce e stragi contro i discepoli del Signore, si presentò al sommo sacerdote e gli chiese lettere per le sinagoghe di Damasco, al fine di essere autorizzato a condurre in catene a Gerusalemme tutti quelli che avesse trovato, uomini e donne, appartenenti a questa Via. E avvenne che, mentre era in viaggio e stava per avvicinarsi a Damasco, all’improvviso lo avvolse una luce dal cielo e, cadendo a terra, udì una voce che gli diceva: «Saulo, Saulo, perché mi perséguiti?». Rispose: «Chi sei, o Signore?». Ed egli: «Io sono Gesù, che tu perséguiti! Ma tu àlzati ed entra nella città e ti sarà detto ciò che devi fare». Gli uomini che facevano il cammino con lui si erano fermati ammutoliti, sentendo la voce, ma non vedendo nessuno. Saulo allora si alzò da terra ma, aperti gli occhi, non vedeva nulla. Così, guidandolo per mano, lo condussero a Damasco. Per tre giorni rimase cieco e non prese né cibo né bevanda” (At 9,1-9). 
Se non vi fosse Cristo Gesù a prendersi cura della sua Chiesa, questa già da lungo tempo si sarebbe smarrita, confusa, persa nella falsità dell’uomo, così come avviene con tutte le confessioni che si sono distaccate dal fondamento visibile che è Pietro. 
Quanto Gesù fece con i discepoli di Emmaus, confusi, smarriti, senza speranza, persi nei loro pensieri senza verità, lo fa ogni giorno.
Ed ecco, in quello stesso giorno due di loro erano in cammino per un villaggio di nome Èmmaus, distante circa undici chilometri da Gerusalemme, e conversavano tra loro di tutto quello che era accaduto. Mentre conversavano e discutevano insieme, Gesù in persona si avvicinò e camminava con loro. Ma i loro occhi erano impediti a riconoscerlo. Ed egli disse loro: «Che cosa sono questi discorsi che state facendo tra voi lungo il cammino?». Si fermarono, col volto triste; uno di loro, di nome Clèopa, gli rispose: «Solo tu sei forestiero a Gerusalemme! Non sai ciò che vi è accaduto in questi giorni?». Domandò loro: «Che cosa?». Gli risposero: «Ciò che riguarda Gesù, il Nazareno, che fu profeta potente in opere e in parole, davanti a Dio e a tutto il popolo; come i capi dei sacerdoti e le nostre autorità lo hanno consegnato per farlo condannare a morte e lo hanno crocifisso. Noi speravamo che egli fosse colui che avrebbe liberato Israele; con tutto ciò, sono passati tre giorni da quando queste cose sono accadute. Ma alcune donne, delle nostre, ci hanno sconvolti; si sono recate al mattino alla tomba e, non avendo trovato il suo corpo, sono venute a dirci di aver avuto anche una visione di angeli, i quali affermano che egli è vivo. Alcuni dei nostri sono andati alla tomba e hanno trovato come avevano detto le donne, ma lui non l’hanno visto». Disse loro: «Stolti e lenti di cuore a credere in tutto ciò che hanno detto i profeti! Non bisognava che il Cristo patisse queste sofferenze per entrare nella sua gloria?». E, cominciando da Mosè e da tutti i profeti, spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui” (Lc 24,13-27). 
Chi scrive, lo attesta sulla sua pelle. Anche lui un tempo si era perso dietro i pensieri dell’alta teologia, della scienza delle cose di Dio. Come questi discepoli e come Saulo sulla via di Damasco, possedeva la conoscenza di tante cose, era però senza l’Autore di ogni scienza e conoscenza, il Mediatore di ogni sapienza e intelligenza, la Verità vivente, eterna, incarnata. Il Risorto, per vie misteriose, con potenza e prepotenza venne nella sua vita e la collocò nell’unica santa vivente parole e verità.
Chi conosce la storia della Chiesa sa che sempre così è avvenuto, sempre avverrà. Se il Risorto non viene nel Cenacolo della nostra storia e non apre la nostra mente alla conoscenza del suo mistero, i suoi discepoli cammineranno per vie umane, non divine. Tratteranno le cose di Dio con una visione distorta. Parleranno di Dio con cuore umano. Non con il cuore del Risorto, in pienezza di Spirito Santo.
“Poi disse: «Sono queste le parole che io vi dissi quando ero ancora con voi: bisogna che si compiano tutte le cose scritte su di me nella legge di Mosè, nei Profeti e nei Salmi». Allora aprì loro la mente per comprendere le Scritture e disse loro: «Così sta scritto: il Cristo patirà e risorgerà dai morti il terzo giorno, e nel suo nome saranno predicati a tutti i popoli la conversione e il perdono dei peccati, cominciando da Gerusalemme. Di questo voi siete testimoni. Ed ecco, io mando su di voi colui che il Padre mio ha promesso; ma voi restate in città, finché non siate rivestiti di potenza dall’alto»” (Lc 24,44-48). 
Svolgeranno una missione di salvezza terrena, ma non eterna, non divina, non soprannaturale, non celeste.  Si perderanno dietro le chiacchiere e le preoccupazioni della gente, perché non conoscono le preoccupazioni di Dio. La Chiesa mai dovrà vivere in un Cenacolo senza la presenza di Cristo Gesù. Senza il Risorto che apre la mente alla conoscenza delle Scritture,  si racconteranno fatti, si palerà di eventi, si prenderanno decisioni, ma sempre secondo il cuore dell’uomo. Mai secondo il cuore di Cristo.
Il Cristo Risorto è Colui che è divenuto così universale, attraverso la dimensione dello spirito, da poter essere singolarmente, personalmente, unicamente con ogni suo discepolo, in ogni parte del mondo, per tutti i luoghi e tutti i tempi, fino all’avvento dei cieli nuovi e della terra nuova.
Quando Gesù era sulla nostra terra, la verità del suo corpo di carne ne limitava la presenza. Se era a Gerusalemme, di certo non era a Nazaret e se si recava in un posto non era contemporaneamente in un altro posto. La verità della sua umanità raramente Lui l’ha superata attraverso il miracolo.
Oggi invece è tutto diverso. Gesù è tutto di ciascuno, senza alcuna divisione. La risurrezione gli dona la possibilità reale di essere in ogni suo discepolo, con ogni suo discepolo. Il suo cuore può essere di tutti, sempre, senza alcuna divisione. Questa verità è attestata anche dal mistero dell’Eucaristia. 
Gli undici discepoli, intanto, andarono in Galilea, sul monte che Gesù aveva loro indicato. Quando lo videro, si prostrarono. Essi però dubitarono. Gesù si avvicinò e disse loro: «A me è stato dato ogni potere in cielo e sulla terra. Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare tutto ciò che vi ho comandato. Ed ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo»” (Mt 28,16-20). 
Alla fine apparve anche agli Undici, mentre erano a tavola, e li rimproverò per la loro incredulità e durezza di cuore, perché non avevano creduto a quelli che lo avevano visto risorto. E disse loro: «Andate in tutto il mondo e proclamate il Vangelo a ogni creatura. Chi crederà e sarà battezzato sarà salvato, ma chi non crederà sarà condannato. Questi saranno i segni che accompagneranno quelli che credono: nel mio nome scacceranno demòni, parleranno lingue nuove, prenderanno in mano serpenti e, se berranno qualche veleno, non recherà loro danno; imporranno le mani ai malati e questi guariranno». Il Signore Gesù, dopo aver parlato con loro, fu elevato in cielo e sedette alla destra di Dio.  Allora essi partirono e predicarono dappertutto, mentre il Signore agiva insieme con loro e confermava la Parola con i segni che la accompagnavano. (Mc 16,14-20). 
In questo sacramento tutti ricevono il solo ed unico corpo risorto del Signore, uno e indivisibile, e tuttavia ognuno che lo riceve, lo accoglie per intero nel suo cuore e il cuore di Cristo Gesù può divenire, nella fede e nella grande carità, il suo proprio cuore, con il quale agire, pensare, decidere, vivere, compiere le opere di Dio, costruire il regno del Padre sulla nostra terra. 
Ogni qualvolta i discepoli, per loro grave colpa, ritornano nel Cenacolo dei loro pensieri umani, della perdita della fede, della caduta della speranza, del relativismo etico e veritativo, dello smarrimento nei pensieri dell’uomo, ecco che sempre Gesù prende in mano la barca della sua Chiesa e rimette il suo timone nella giusta direzione.
Quanto viene rivelato all’Apostolo Giovanni non è evento di ieri, del passato, di un tempo che mai più ritornerà. La storia ci attesta che è sempre così che avviene.
Rivelazione di Gesù Cristo, al quale Dio la consegnò per mostrare ai suoi servi le cose che dovranno accadere tra breve. Ed egli la manifestò, inviandola per mezzo del suo angelo al suo servo Giovanni, il quale attesta la parola di Dio e la testimonianza di Gesù Cristo, riferendo ciò che ha visto. Beato chi legge e beati coloro che ascoltano le parole di questa profezia e custodiscono le cose che vi sono scritte: il tempo infatti è vicino. Giovanni, alle sette Chiese che sono in Asia: grazia a voi e pace da Colui che è, che era e che viene, e dai sette spiriti che stanno davanti al suo trono, e da Gesù Cristo, il testimone fedele, il primogenito dei morti e il sovrano dei re della terra. A Colui che ci ama e ci ha liberati dai nostri peccati con il suo sangue, che ha fatto di noi un regno, sacerdoti per il suo Dio e Padre, a lui la gloria e la potenza nei secoli dei secoli. Amen. Ecco, viene con le nubi e ogni occhio lo vedrà, anche quelli che lo trafissero, e per lui tutte le tribù della terra si batteranno il petto. Sì, Amen!
Dice il Signore Dio: Io sono l’Alfa e l’Omèga, Colui che è, che era e che viene, l’Onnipotente! Io, Giovanni, vostro fratello e compagno nella tribolazione, nel regno e nella perseveranza in Gesù, mi trovavo nell’isola chiamata Patmos a causa della parola di Dio e della testimonianza di Gesù. Fui preso dallo Spirito nel giorno del Signore e udii dietro di me una voce potente, come di tromba, che diceva: «Quello che vedi, scrivilo in un libro e mandalo alle sette Chiese: a Èfeso, a Smirne, a Pèrgamo, a Tiàtira, a Sardi, a Filadèlfia e a Laodicèa». Mi voltai per vedere la voce che parlava con me, e appena voltato vidi sette candelabri d’oro e, in mezzo ai candelabri, uno simile a un Figlio d’uomo, con un abito lungo fino ai piedi e cinto al petto con una fascia d’oro. I capelli del suo capo erano candidi, simili a lana candida come neve. I suoi occhi erano come fiamma di fuoco. I piedi avevano l’aspetto del bronzo splendente, purificato nel crogiuolo. La sua voce era simile al fragore di grandi acque. Teneva nella sua destra sette stelle e dalla bocca usciva una spada affilata, a doppio taglio, e il suo volto era come il sole quando splende in tutta la sua forza. Appena lo vidi, caddi ai suoi piedi come morto. Ma egli, posando su di me la sua destra, disse: «Non temere! Io sono il Primo e l’Ultimo, e il Vivente. Ero morto, ma ora vivo per sempre e ho le chiavi della morte e degli inferi. Scrivi dunque le cose che hai visto, quelle presenti e quelle che devono accadere in seguito. Il senso nascosto delle sette stelle, che hai visto nella mia destra, e dei sette candelabri d’oro è questo: le sette stelle sono gli angeli delle sette Chiese, e i sette candelabri sono le sette Chiese” (Cfr. Ap. 1,1-20). 
Gesù non è nel Cielo. Non è un morto. Non è un assente.  Lui è il Presente, il Vivente, il Custode, il Difensore, il Riparatore, Colui che fa un vero esame di coscienza alla sua Chiesa, perché riprenda a brillare di luce divina e santa, della stessa luce che irradia il volto del suo Signore vivente.
A partire da questa prospettiva bisogna senz’altro rileggere non in chiave escatologica finale, bensì di una venuta sempre puntuale, precisa, nella nostra storia, quanto Giovanni scrive, sempre nella sua Apocalisse, o Rivelazione. 
E mi mostrò poi un fiume d’acqua viva, limpido come cristallo, che scaturiva dal trono di Dio e dell’Agnello. In mezzo alla piazza della città, e da una parte e dall’altra del fiume, si trova un albero di vita che dà frutti dodici volte all’anno, portando frutto ogni mese; le foglie dell’albero servono a guarire le nazioni. E non vi sarà più maledizione. Nella città vi sarà il trono di Dio e dell’Agnello: i suoi servi lo adoreranno; vedranno il suo volto e porteranno il suo nome sulla fronte. Non vi sarà più notte, e non avranno più bisogno di luce di lampada né di luce di sole, perché il Signore Dio li illuminerà. E regneranno nei secoli dei secoli. E mi disse: «Queste parole sono certe e vere. Il Signore, il Dio che ispira i profeti, ha mandato il suo angelo per mostrare ai suoi servi le cose che devono accadere tra breve. 7Ecco, io vengo presto. Beato chi custodisce le parole profetiche di questo libro».
Sono io, Giovanni, che ho visto e udito queste cose. E quando le ebbi udite e viste, mi prostrai in adorazione ai piedi dell’angelo che me le mostrava. Ma egli mi disse: «Guàrdati bene dal farlo! Io sono servo, con te e con i tuoi fratelli, i profeti, e con coloro che custodiscono le parole di questo libro. È Dio che devi adorare». E aggiunse: «Non mettere sotto sigillo le parole della profezia di questo libro, perché il tempo è vicino. Il malvagio continui pure a essere malvagio e l’impuro a essere impuro e il giusto continui a praticare la giustizia e il santo si santifichi ancora. Ecco, io vengo presto e ho con me il mio salario per rendere a ciascuno secondo le sue opere. Io sono l’Alfa e l’Omèga, il Primo e l’Ultimo, il Principio e la Fine. Beati coloro che lavano le loro vesti per avere diritto all’albero della vita e, attraverso le porte, entrare nella città. Fuori i cani, i maghi, gli immorali, gli omicidi, gli idolatri e chiunque ama e pratica la menzogna! Io, Gesù, ho mandato il mio angelo per testimoniare a voi queste cose riguardo alle Chiese. Io sono la radice e la stirpe di Davide, la stella radiosa del mattino». Lo Spirito e la sposa dicono: «Vieni!». E chi ascolta, ripeta: «Vieni!». Chi ha sete, venga; chi vuole, prenda gratuitamente l’acqua della vita. A chiunque ascolta le parole della profezia di questo libro io dichiaro: se qualcuno vi aggiunge qualcosa, Dio gli farà cadere addosso i flagelli descritti in questo libro; e se qualcuno toglierà qualcosa dalle parole di questo libro profetico, Dio lo priverà dell’albero della vita e della città santa, descritti in questo libro. Colui che attesta queste cose dice: «Sì, vengo presto!». Amen. Vieni, Signore Gesù. La grazia del Signore Gesù sia con tutti. (Ap 22,1-21). 
Potremmo continuare, esaminando una per una, tutte le pagine del Nuovo Testamento che rivelano il mistero del Risorto, del Vivente, dell’Agnello di Dio nelle cui mani è la chiave del libro della nostra storia.
Quanto esposto basta perché la mente si apra al mistero. Entra nella vita, chi diviene una sola vita con il Risorto. Rumane per sempre nella morte, chi si rifiuta di accoglierlo come la vita della propria vita.
Gesù è il Redentore, oggi, domani, sempre, dell’uomo. È Lui che oggi, domani, sempre, percorre le vie della nostra storia in cerca di cuori nei quali manifestare tutta la potenza della sua risurrezione.
È questo forse il mistero dei misteri. Dopo la sua risurrezione Gesù ha bisogno di un cuore umano nel quale abitare per opere operare la salvezza dei suoi fratelli.
Non però di un cuore umano naturale, animale, grezzo, di peccato, bensì di un cuore reso tutto spirituale dalla potenza dello Spirito Santo. Questo miracolo che compie la profezia di Dio nell’Antico Testamento, è il frutto perenne della sua risurrezione.
“Allora mi fu rivolta questa parola del Signore: «Figlio dell’uomo, gli abitanti di Gerusalemme vanno dicendo ai tuoi fratelli, ai deportati con te, a tutta la casa d’Israele: “Voi andate pure lontano dal Signore: a noi è stata data in possesso questa terra”. Di’ loro dunque: Dice il Signore Dio: Se li ho mandati lontano fra le nazioni, se li ho dispersi in terre straniere, nelle terre dove sono andati sarò per loro per poco tempo un santuario. Riferisci: Così dice il Signore Dio: Vi raccoglierò in mezzo alle genti e vi radunerò dalle terre in cui siete stati dispersi e vi darò la terra d’Israele. Essi vi entreranno e vi elimineranno tutti i suoi idoli e tutti i suoi abomini”.
“Darò loro un cuore nuovo, uno spirito nuovo metterò dentro di loro. Toglierò dal loro petto il cuore di pietra, darò loro un cuore di carne, perché seguano le mie leggi, osservino le mie norme e le mettano in pratica: saranno il mio popolo e io sarò il loro Dio. Ma su coloro che seguono con il cuore i loro idoli e i loro abomini farò ricadere la loro condotta». Oracolo del Signore Dio” (Ez 11,14-21).
[bookmark: OLE_LINK2]“Perciò annuncia alla casa d’Israele: Così dice il Signore Dio: Io agisco non per riguardo a voi, casa d’Israele, ma per amore del mio nome santo, che voi avete profanato fra le nazioni presso le quali siete giunti. Santificherò il mio nome grande, profanato fra le nazioni, profanato da voi in mezzo a loro. Allora le nazioni sapranno che io sono il Signore – oracolo del Signore Dio –, quando mostrerò la mia santità in voi davanti ai loro occhi”.
Vi prenderò dalle nazioni, vi radunerò da ogni terra e vi condurrò sul vostro suolo. Vi aspergerò con acqua pura e sarete purificati; io vi purificherò da tutte le vostre impurità e da tutti i vostri idoli, vi darò un cuore nuovo, metterò dentro di voi uno spirito nuovo, toglierò da voi il cuore di pietra e vi darò un cuore di carne. Porrò il mio spirito dentro di voi e vi farò vivere secondo le mie leggi e vi farò osservare e mettere in pratica le mie norme. Abiterete nella terra che io diedi ai vostri padri; voi sarete il mio popolo e io sarò il vostro Dio. Vi libererò da tutte le vostre impurità: chiamerò il grano e lo moltiplicherò e non vi manderò più la carestia. Moltiplicherò i frutti degli alberi e il prodotto dei campi, perché non soffriate più la vergogna della fame fra le nazioni. Vi ricorderete della vostra cattiva condotta e delle vostre azioni che non erano buone e proverete disgusto di voi stessi per le vostre iniquità e i vostri abomini. Non per riguardo a voi io agisco – oracolo del Signore Dio –, sappiatelo bene. Vergognatevi e arrossite della vostra condotta, o casa d’Israele. (Ez 36,22-32). 
Gesù oggi, da vero Risorto, vero Vivente, vera Vite, vero Buon Pastore, vero Pane, vero Sangue, vera Luce, dal suo vero Corpo versa il suo Santo Spirito in un cuore ed esso diviene spirituale, capace cioè di contenere il Cristo vivente che continua per esso, in esso, con esso, l’opera della Redenzione e Salvezza dell’umanità. 
Quando vi sono due cuori separati, distinti, lontani uno dall’altro, perché l’uomo, chiamato dal Risorto, non vuole essere il grembo verginale del suo Cristo, dal quale nuovamente venire nel mondo in forma mistica,  ma non meno reale di come lo è stato con la Beata Vergine Maria, allora Cristo non può operare la sua opera di salvezza e il mondo resta nelle tenebre.
Tutto il bene di redenzione e di salvezza che si compie nel mondo è solo e sempre il frutto del Risorto al quale è stato dato come grembo un cuore nuovo, anch’esso frutto della sua gloriosa risurrezione.
Al carissimo Don Nicola, che ha voluto darci la verità di questo altissimo mistero aggiornando le pagine di San Tommaso d’Acquino per renderle attuali per il nostro tempo e per l’uomo che vive oggi in una storia nella quale è quasi assente il Cristo Risorto, perché l’uomo ha voluto sostituirlo con la sua persona, il suo ministero, lo stesso suo sacerdozio e episcopato,  auguro che possa essere lui questo cuore verginale, casto, purissimo, dal quale Cristo Gesù diffonde se stesso come luce potentissima di salvezza e redenzione.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, oggi è alla ricerca di questi cuori. Non ne occorre uno e neanche due o tre, ne occorrono mille, diecimila, un milione, un miliardo, perché oggi la stessa fede nel Risorto è in pericolo, la sua unicità e singolarità sta cadendo nell’oblio.  Neanche per molti uomini di Chiesa Cristo è il solo Redentore, il solo Salvatore, il solo Vivente, il solo Mediatore, il solo Dio Incarnato. Di questo la Vergine Maria se ne addolora molto e vuole porvi rimedio, ma non sa proprio come fare a motivo della durezza del cuore cristiano. 
Sono certo che chi leggerà il Libro del carissimo Don Nicola capirà che il Risorto è la sola novità eterna della storia, è quella novità che fa sì che sia dichiarata non vera la parola del Qoelet, quando afferma che non vi è alcuna novità sulla nostra terra.
“Vanità delle vanità, dice Qoèlet, vanità delle vanità: tutto è vanità. Quale guadagno viene all’uomo per tutta la fatica con cui si affanna sotto il sole? Una generazione se ne va e un’altra arriva, ma la terra resta sempre la stessa. Il sole sorge, il sole tramonta e si affretta a tornare là dove rinasce. Il vento va verso sud e piega verso nord. Gira e va e sui suoi giri ritorna il vento. Tutti i fiumi scorrono verso il mare, eppure il mare non è mai pieno: al luogo dove i fiumi scorrono, continuano a scorrere. Tutte le parole si esauriscono e nessuno è in grado di esprimersi a fondo. Non si sazia l’occhio di guardare né l’orecchio è mai sazio di udire. Quel che è stato sarà e quel che si è fatto si rifarà; non c’è niente di nuovo sotto il sole. C’è forse qualcosa di cui si possa dire: «Ecco, questa è una novità»? Proprio questa è già avvenuta  nei secoli che ci hanno preceduto. Nessun ricordo resta degli antichi, ma neppure di coloro che saranno si conserverà memoria presso quelli che verranno in seguito” (Qo 1,2-11). 
Caro Qoelet, nuovo è Cristo e la sua risurrezione, nuova è la sua vita e la sua Parola, sempre, nuovo è il suo Santo Spirito e nuova la sua verità per tutti i giorni dell’eternità. . 
Cristo Risorto è la novità eterna, storica, che rende nuove tutte le cose. Senza questa verità, la storia sarebbe un lutto eterno e un buio etico e veritativo senza alcuna via d’uscita.
Auguro a tutti una lettura proficua e santa per il rinnovamento dell’intere esistenza.
Mons. Costantino Di Bruno
Assistente Ecclesiastico Centrale del Movimento Apostolico 
[bookmark: _GoBack][bookmark: _Toc121850307]
DOMANDE

Presentare la figura della signora Maria Marino non è facile, perché si tratta di una storia spirituale segnata da tracce di profonda interiorità che risalgano proprio dalla sua missione di ispiratrice e fondatrice del Movimento Apostolico.
Per questo ho voluto porre alcune domande a Mons. Costantino Di Bruno, Teologo e Assistente ecclesiastico centrale del Movimento Apostolico, per conoscere di più la storia di questa chiamata particolare del Signore rivolta ad una donna per “ricordare la Sua parola di salvezza al mondo che l’ha dimenticata”. 
D. Monsignore, può descrivere la personalità umana e spirituale della Signora Maria Marino dall’origine della sua chiamata sino ad oggi ? 
R. L’Ispiratrice – Fondatrice del Movimento Apostolico è persona semplice, piccola, vera bambina per il regno dei cieli. Non ama il chiasso, il frastuono attorno a sé. Possiamo applicare a lei ciò che nel Vangelo è detto di Giovanni il Battista:
«Nessuno può prendersi qualcosa se non gli è stata data dal cielo. Voi stessi mi siete testimoni che io ho detto: “Non sono io il Cristo”, ma: “Sono stato mandato avanti a lui”. Lo sposo è colui al quale appartiene la sposa; ma l’amico dello sposo, che è presente e l’ascolta, esulta di gioia alla voce dello sposo. Ora questa mia gioia è piena. Lui deve crescere; io, invece, diminuire». (Gv 3,27-30). 
“Se fossi io a testimoniare di me stesso, la mia testimonianza non sarebbe vera. C’è un altro che dà testimonianza di me, e so che la testimonianza che egli dà di me è vera. Voi avete inviato dei messaggeri a Giovanni ed egli ha dato testimonianza alla verità. Io non ricevo testimonianza da un uomo; ma vi dico queste cose perché siate salvati. Egli era la lampada che arde e risplende, e voi solo per un momento avete voluto rallegrarvi alla sua luce” (Gv 5,31-35). 
Ella è stata sempre donna che si è lasciata plasmare da Dio. Lo Spirito Santo l’ha presa e ne ha fatto un vero capolavoro nelle virtù della carità, misericordia, fedeltà, compassione, perseveranza, perdono, giustizia, fortezza, prudenza, saggezza, fede, speranza.
Gesù l’ha ricolmata di un grande amore per la sua Chiesa. Lei ha consegnato la vita al Signore per la conversione di quanti sono lontani da Dio.
In una sola parola: Lei è stata argilla, creta, altamente modellabile nelle mani dello Spirito Santo. La sua docilità è senza limiti. 
Lo Spirito Santo l’ha presa grezza nella sua umanità e ne ha fatto un capolavoro di bellezza spirituale, vero suo strumento per manifestare al vivo il Vangelo all’uomo del nostro tempo. Possiamo dire di Lei ciò che San Paolo dice di sé.
“Sono stato crocifisso con Cristo, e non vivo più io, ma Cristo vive in me. E questa vita, che io vivo nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me” (Gal 2,19-20). 
“O stolti Gàlati, chi vi ha incantati? Proprio voi, agli occhi dei quali fu rappresentato al vivo Gesù Cristo crocifisso!” (Gal 3,1). 
“Quanto a me invece non ci sia altro vanto che nella croce del Signore nostro Gesù Cristo, per mezzo della quale il mondo per me è stato crocifisso, come io per il mondo” (Gal 6,14).
D. Nella chiamata ha avuto la Marino dei segni particolari?
R.  All’inizio vi era qualche segno esterno. Ma lei è stata sempre schiva, riservata. Ha sempre voluto il silenzio attorno alla sua persona. Molti avrebbero voluto strumentalizzarla. Lei però ha sempre tenuto nascosto ciò che poteva essere nascosto. Ha chiesto al Signore di non avere segni esterni e il Signore l’ha esaudita.
Segno particolare dell’Ispiratrice – Fondatrice del Movimento Apostolico è la parola di Dio sulle sue labbra e nel suo cuore. 
Possiamo ben dire di questa sua parola ciò che insegna la lettera agli Ebrei:
“Infatti la parola di Dio è viva, efficace e più tagliente di ogni spada a doppio taglio; essa penetra fino al punto di divisione dell’anima e dello spirito, fino alle giunture e alle midolla, e discerne i sentimenti e i pensieri del cuore. Non vi è creatura che possa nascondersi davanti a Dio, ma tutto è nudo e scoperto agli occhi di colui al quale noi dobbiamo rendere conto (Eb 4,12-13). 
Segno particolare perenne è la sua grande sofferenza che va letta secondo lo spirito di verità contenuto nella parola di San Paolo ai Colossesi:
“Ora io sono lieto nelle sofferenze che sopporto per voi e do compimento a ciò che, dei patimenti di Cristo, manca nella mia carne, a favore del suo corpo che è la Chiesa. Di essa sono diventato ministro, secondo la missione affidatami da Dio verso di voi di portare a compimento la parola di Dio, il mistero nascosto da secoli e da generazioni, ma ora manifestato ai suoi santi. A loro Dio volle far conoscere la gloriosa ricchezza di questo mistero in mezzo alle genti: Cristo in voi, speranza della gloria. È lui infatti che noi annunciamo, ammonendo ogni uomo e istruendo ciascuno con ogni sapienza, per rendere ogni uomo perfetto in Cristo. Per questo mi affatico e lotto, con la forza che viene da lui e che agisce in me con potenza” (Col 1.24-29). 
D. Quale il rapporto di Maria Marino con la gerarchia ecclesiastica?
R.  È stato sempre un rapporto di confronto sincero, schietto, vero, di obbedienza umile e immediata nelle cose che riguardano Dio. Lei sempre ha vissuto con vero spirito paolino.
“Vi dichiaro, fratelli, che il Vangelo da me annunciato non segue un modello umano; infatti io non l’ho ricevuto né l’ho imparato da uomini, ma per rivelazione di Gesù Cristo. Quando Dio, che mi scelse fin dal seno di mia madre e mi chiamò con la sua grazia, si compiacque di rivelare in me il Figlio suo perché lo annunciassi in mezzo alle genti, subito, senza chiedere consiglio a nessuno, senza andare a Gerusalemme da coloro che erano apostoli prima di me, mi recai in Arabia e poi ritornai a Damasco.
In seguito, tre anni dopo, salii a Gerusalemme per andare a conoscere Cefa e rimasi presso di lui quindici giorni; degli apostoli non vidi nessun altro, se non Giacomo, il fratello del Signore. In ciò che vi scrivo – lo dico davanti a Dio – non mentisco. Quattordici anni dopo, andai di nuovo a Gerusalemme in compagnia di Bàrnaba, portando con me anche Tito: vi andai però in seguito a una rivelazione. Esposi loro il Vangelo che io annuncio tra le genti, ma lo esposi privatamente alle persone più autorevoli, per non correre o aver corso invano. Da parte dunque delle persone più autorevoli – quali fossero allora non m’interessa, perché Dio non guarda in faccia ad alcuno – quelle persone autorevoli a me non imposero nulla. Anzi, visto che a me era stato affidato il Vangelo per i non circoncisi, come a Pietro quello per i circoncisi – poiché colui che aveva agito in Pietro per farne un apostolo dei circoncisi aveva agito anche in me per le genti – e riconoscendo la grazia a me data, Giacomo, Cefa e Giovanni, ritenuti le colonne, diedero a me e a Bàrnaba la destra in segno di comunione, perché noi andassimo tra le genti e loro tra i circoncisi. i pregarono soltanto di ricordarci dei poveri, ed è quello che mi sono preoccupato di fare” (Gal 1,11-2,10). 
D. I contenuti salienti delle sue parole di esortazione sono di carattere cristocentrico, ecclesiale, vocazionale, ascetico, missionario, mariano ed escatologico. Hanno una reale attualizzazione nella storia di questo millennio? 
R. Rispondo con qualche frase delle sue parole di esortazione, cui aggiungo, quando è necessario,  qualche parola semplice di commento.
Va'... Salva... Converti..."
Va’… Ella va dove il Signore la manda. Non è Lei che decide cosa fare e chi salvare. Lei obbedisce alla voce del suo Signore. Dal primo giorno Lei ha fatto della sua vita una continua obbedienza, un continuo ascolto del suo Signore. Gesù le chiede ed lei obbedisce. Lui le parla e lei ascolta. Lui la manda e lei va. In questi trentatré anni nulla ha fatto per sua volontà. Tutto invece ha eseguito come comando del suo Signore. Poche anime hanno compreso questo suo mistero. Molti hanno pensato invece che tutto venisse da lei e non hanno conosciuto l’ora della salvezza che Dio aveva preparato per loro. Non solo hanno rifiutato la salvezza, la hanno anche accusato con accuse infamanti, dicendo ogni sorta di male contro di lei. In silenzio ha sempre offerto questa sofferenza per la conversione delle anime. 
Salva... Ella salva le anime che Gesù le fa vedere. Lui gliele indica con la sua luce e lei si avvicina ad esse. Lui le dona la parola e lei riferisce loro solo quanto Lui le dice. Anche questo mistero che l’avvolge non è stato compreso.  Molti avrebbero voluto governare la sua vita, porla sotto la loro obbedienza. Molti hanno cercato e cercano di sostituirsi alla voce e alla luce di Gesù. Molti avrebbero voluto farle da guida, maestri, esperti, consiglieri, saggi interpreti della volontà del suo Signore. Il Signore però la ha arricchita e la arricchisce con il suo Santo Spirito di fortezza e mai è caduta in queste tentazioni.  Nessun uomo ha mai governato la sua volontà.  Questa è stata sempre del suo Signore. Solo a Lui ha obbedito ed obbedisce. Solo Lui ha sempre ascoltato e ascolta. Solo la sua luce ha sempre seguito e segue.
Anche per questa sua volontà data esclusivamente al suo Dio e Signore, molti le hanno voltato le spalle, molti l’hanno calunniata, molti l’hanno tradita, molti l’hanno reputata ingiusta, parziale, non attenta alle loro necessità. Anche questa continua sofferenza giorno per giorno offre al Signore per la salvezza di qualche anima. Se solo una sola volta avesse obbedito agli uomini, avesse seguito il loro cuore, fosse caduta nella loro tentazione, avrebbe rinnegato il suo Signore e non sarebbe stata più strumento di salvezza nelle sue mani.
[bookmark: _Toc273440318]Converti… La conversione è nel dono della Parola di Gesù. Lei ha detto e dice sempre la Parola del Signore, non ha mai proferito parole sue. È questa la conversione: accogliere la Parola di Gesù nel cuore e viverla per tutti i giorni della vita.  Ella sceglie il silenzio, la preghiera, la solitudine, l’abbandono del mondo per dedicarsi all’ascolto del suo Signore. Nel chiasso, nel frastuono, nella confusione del cuore e della mente, Lui non può parlare. Se Lui non parla le anime non possono convertirsi, perché non ascoltano nessuna Parola di Gesù. Anche questo suo mistero il mondo non lo ha compreso, neanche coloro che le stavano vicino. La volevano nel loro chiasso, nel loro mondo, dove non è possibile ascoltare la voce di Gesù. Anche per questa sua scelta di ritirarsi dal mondo e di dedicarsi solo all’ascolto della voce di Gesù, fu accusata, calunniata, insultata, disprezzata.  
Riempi la Casa del Padre… 
Un giorno, mentre ero in preghiera, il Signore mi disse: “Maria, le anime che si convertono per mezzo della tua voce, devi donarle tutte alla Chiesa. Con esse devi riempire la casa del Padre mio”. 
Quando Gesù mi ha parlato mi ha detto: “Maria, riempi la Casa del Padre mio. Cibatevi del Corpo e del Sangue del Figlio dell’Altissimo, pentitevi e credete al Vangelo”. Se noi che siamo qui riusciamo veramente a convertirci al Vangelo di Nostro Signore Gesù Cristo, potremo cambiare il mondo. Non deve finire qui. Ora uscendo dalla porta non dimentichiamo. (18 Agosto 1997). Tornando a casa, cambiate la vostra vita... Andate a riempire la Casa del Padre. Così ebbe a dirmi Gesù: “Riempi la Casa del Padre mio”. Cibatevi del Corpo e del Sangue di Cristo Gesù che dà forza, vita, rigenera e dona la grazia. (15 Giugno 1998).
[bookmark: _Toc273440319]Nella Chiesa, con la Chiesa, per la Chiesa… 
Il Movimento Apostolico lavora nella Chiesa, con la Chiesa, per la Chiesa. La Chiesa è una, santa, cattolica, apostolica. Il Movimento Apostolico lavora nella Chiesa, con la Chiesa, per la Chiesa. (29 Settembre 2008). 
Il Movimento Apostolico è Chiesa. Deve lavorare nella Chiesa, con la Chiesa, per la Chiesa. Deve stare attento ai Documenti del Santo Padre e dei Vescovi (22 febbraio 2010). 
Nella Chiesa… In virtù del santo Battesimo ogni aderente del Movimento Apostolico è Corpo di Cristo, sua Chiesa, popolo di profetico, regale, sacerdotale.  Il Movimento Apostolico non può esistere se non come Chiesa, come Corpo di Cristo, come popolo della Nuova Alleanza. Non può esistere se non nella Chiesa, nel Corpo di Cristo, nel popolo della Nuova alleanza. Separandosi dal Corpo, non sarebbe più Corpo, non sarebbe Movimento Apostolico. Questa è la natura del Movimento Apostolico e questa la sua perenne verità. Fino alla consumazione dei secoli dovrà e potrà esistere solo così. Altre forme non sono sue. Mai gli potranno appartenere. Altre forme lo farebbero non più nella Chiesa e quindi non più Movimento Apostolico. 
Con la Chiesa… Essendo Chiesa, Corpo di Cristo Gesù, popolo profetico, regale, sacerdotale, il Movimento Apostolico non può vivere se non in unità, in comunione, in collaborazione e cooperazione con tutte le altre parti del Corpo, della Chiesa, del popolo. Esso è chiamato a vivere la perfetta comunione e sinergia dei carismi e dei ministeri. Esso dona grazia e verità, ma anche le riceve, secondo la misura della grazia e della verità delle altre parti del corpo. Non si tratta di una comunione solamente formale, bensì essenziale, vitale, costitutiva, di natura soprannaturale. Questo vuol dire che il Movimento Apostolico dovrà sempre lasciarsi nutrire dai carismi e dai ministeri di tutta la Chiesa.  Esso è chiamato ad attingere grazia e verità dallo specifico di ogni altro ministero e carisma. La sua vita è dal ministero del Papa, dei Vescovi, dei Sacerdoti, dei Diaconi, dei Religiosi, delle Religiose, dei Consacrati e Consacrate Laici, da ogni altro carisma che lo Spirito Santo elargisce alla sua Chiesa per il bene più grande di tutti.
Per la Chiesa… Il Corpo è uno, la Chiesa è una, il popolo è uno. Una è anche la sua finalità.  Non ci sono due finalità: una della Chiesa e l’altra del Movimento Apostolico. Ma una sola: quella della Chiesa è del Movimento Apostolico e quella del Movimento Apostolico è della Chiesa. Esso è interamente consacrato alla missione evangelizzatrice della Chiesa. Opera per la Chiesa, non per se stesso. Il Movimento Apostolico non può avere altre finalità se non quella della Chiesa ed essa è una sola: ricordare ed annunziare la Parola di Gesù per la conversione, la redenzione, la salvezza delle anime. Tutto ciò che il Movimento Apostolico opera deve avere come sua finalità la salvezza eterna delle anime. Le vie, le modalità, gli strumenti sono suoi propri. Gli appartengono. La finalità no. Essa è quella della Chiesa. Anche il dono è quello della Chiesa: la Parola di Gesù. Questa finalità e questo dono mai dovranno essere smarriti. Se si dovessero perdere, non saremmo più Movimento Apostolico. Abbiamo perso il fine del nostro esistere e del nostro operare.
[bookmark: _Toc273440320]Obbedienti per la fede alla Chiesa…  
Sii umile. Sii sottomessa. Sii obbediente per la fede, per la buona novella. (Meditare: Via, verità e vita, del 2 Dicembre 1984).  
Il 3 Novembre del 1979: “Voi siete Movimento Apostolico”. Questo Movimento Ecclesiale è obbediente per la fede al Santo Padre, ai Vescovi, ai Sacerdoti, e ai Documenti della Chiesa. Questo Movimento che Gesù ha voluto per innalzare la gloria al Padre... Per innalzare la gloria al Padre... Sì, per innalzare la Gloria al Padre ed è un Movimento che cammina con la Parola di Cristo, con la sua giustizia, con il suo amore, con la sua misericordia, con il suo perdono. (25 Agosto 1997). 
La Chiesa è una, santa, cattolica e apostolica. E tutti coloro che appartengono alla fede della Chiesa, devono essere così. Il Movimento Apostolico è Chiesa, è obbediente alla fede della Chiesa, al Santo Padre, ai suoi Documenti, ai Vescovi; collabora con i Sacerdoti, li aiuta nelle Parrocchie a lavorare nella vigna del Signore e non dà scandalo. Se una persona dà scandalo, non può appartenere al Regno di Dio. Il peccato spesso si compie, ma Gesù dice: “Va’ e non peccare più”. Gesù perdona... ma, non peccare più. (22 settembre 1997). 
Cosa è il Movimento Apostolico? È il ricordo della Parola, è lavorare nella Parrocchia collaborando in umiltà con il Parroco, pregare, essere obbediente per la fede alla Gerarchia della Chiesa. (26 aprile 1999). Il Movimento Apostolico, nella saggezza e nella Verità di Gesù, vuole essere specchio per ogni uomo; appartiene alla Chiesa; è obbediente per la fede al Santo Padre, ai Vescovi, collabora con i Sacerdoti; è attento ai Documenti del Magistero; è un Movimento ricco di fede. (28 agosto 2000). 
La Chiesa è una santa cattolica e apostolica. I doni dello Spirito Santo sono tanti. Ogni fedele laico deve lavorare secondo il proprio carisma, in collaborazione con il Parroco e obbediente alla Gerarchia della Chiesa: Papa, Vescovi, Sacerdoti. Il Movimento Apostolico è necessario nella Chiesa? Questo lo dobbiamo chiedere a Gesù, non a me. Se Lui lo ha voluto il 3 Novembre del 1979: “Voi, dice il Signore, siete Movimento Apostolico”, vuol dire che era necessario anche questo dono. Il Movimento Apostolico porta il ricordo e l’annunzio del Vangelo, catechesi assidua, permanente, sistematica. (10 febbraio 2003). 
Fede è adesione alla volontà di Dio, manifesta nella sua pienezza da Cristo Gesù e da Lui consegnata ai suoi Apostoli perché l’annunzino ad ogni uomo. Sono gli Apostoli i ministri della Parola. Sono loro che assieme ai Presbiteri, loro Collocatori nell’Ordine Episcopale, la devono fare risuonare integra e pura nella Chiesa e nel mondo. È questa l’obbedienza loro dovuta: accogliere da parte nostra la Parola di Dio integra e pura, la verità, la sana dottrina che loro sono chiamati a darci. Data loro questa obbedienza, la vita in questa obbedienza appartiene al singolo, che è mosso dallo Spirito Santo, da Lui spinto, perché la incarni nella sua storia personale. La Chiesa mi dona la volontà di Dio rivelata, la verità, la Parola, il Vangelo che devono incarnare. Lo Spirito Santo mi indica le vie concrete della storia, mi dice il dove, il quando, il come l’obbedienza alla verità va vissuta. Spetta al singolo incarnare la Parola. Spetta al singolo obbedire alla Chiesa e allo Spirito Santo. 
Non c’è obbedienza vera allo Spirito del Signore senza obbedienza vera alla Chiesa. Ma neanche ci potrà mai essere vera obbedienza alla Chiesa senza la vera obbedienza personale, storica, reale allo Spirito Santo del Signore. La singola persona deve vivere perennemente di due obbedienze: alla Chiesa per la fede e allo Spirito Santo per i suoi carismi e le sue mozioni attuali. 
Attesto dinanzi a Dio che l’Ispiratrice – Fondatrice ha sempre vissuto queste due obbedienze: alla Chiesa e allo Spirito Santo. Si è sempre confrontata con la Chiesa quando la comandavo lo Spirito Santo e si è sempre confrontata con lo Spirito Santo quando la comandava la Chiesa. In queste due obbedienze è vissuta e perennemente vive. In queste due obbedienze vuole che rimanga in eterno il Movimento Apostolico. Se una sola di queste due obbedienze dovesse venire meno, viene meno anche la verità e l’attualità del Movimento Apostolico. 
[bookmark: _Toc273440321]La missione evangelizzatrice…. 
Questa missione è la vita stessa del movimento Apostolico. Siamo stati chiamati per evangelizzare ogni uomo, il mondo intero. 
E questa è la missione del Movimento Apostolico: riempire la Casa del Padre, cibarsi del Corpo e del Sangue di Cristo, collaborare con il proprio Parroco in umiltà, proclamare la Verità ovunque, per terra e per mare, senza vanto, senza isteria, senza chiasso. Gesù vuole il silenzio, la santità. Se il Sacerdote è santo diventa specchio per il cristiano. E il popolo di Dio se vive nella santità converte il fratello. (9 Novembre 1998).   
Quando Gesù mi ha chiamato, non mi sono confrontata da sola. È stata la Chiesa nei suoi Pastori che mi ha detto: “Vada avanti!”. Sono ancora e sempre i Pastori della Chiesa, i Vescovi, che dicono, anche attraverso le aperture della Catechesi: “Andate avanti!”. E ci spronano a vivere la nostra missione evangelizzatrice e di formazione delle coscienze, nella Verità che la Chiesa insegna. Con gioia ed umiltà noi accettiamo il loro discernimento di fede e ci impegniamo a seguire le loro direttive. Ma non per questo dobbiamo farne un vanto. Nelle cose del Signore bisogna essere seri, caritatevoli, saggi, sapienti, con la sapienza di Dio, e camminare per Gesù e con Gesù nel cuore. (30 novembre 1998). 
La nostra missione non consiste, né mai potrà consistere nel puro ricordo e nel solo annunzio della Parola di Gesù. Essa consiste invece nella redenzione delle anime. Queste vanno redente. La redenzione avviene pagando un riscatto, offrendo la nostra vita in sacrificio per la loro salvezza. La Vergine Maria si è presentata a noi con un nome nuovo. In questo nome nuovo vi è tutta la nostra partecipazione attiva per la redenzione del mondo. La nostra missione consiste nella formazione di Cristo in ogni cuore. Chi può formare un cuore è solo un cuore formato. Noi formiamo Cristo nel nostro cuore e con il Cristo formato aiutiamo ogni altro uomo a formare Cristo nel suo cuore. Per fare quest’opera di vera formazione è necessario che siamo noi il modello vivente, il cuore vivente di Cristo Gesù, il cuore vivente della Madre sua. 
Possiamo fare questo se noi per primi siamo questo cuore vivo, splendente, perfetto, completo, santo. La nostra missione non la possiamo svolgere noi, ma uno solo: lo Spirito Santo in noi e attraverso di noi. Lui però non può agire per mezzo nostro se non è in noi. È in noi se noi siamo in Cristo. Siamo in Cristo se viviamo la sua Parola. Ecco allora come si vive la nostra missione evangelizzatrice: trasformando noi stessi in Parola vivente di Cristo Gesù allo stesso modo che Cristo Gesù è Parola vivente del Padre in mezzo a noi. Si vive anche sul modello della Vergine Maria, Madre della Redenzione: Lei è stata resa feconda dallo Spirito Santo nel suo corpo e nel suo spirito. Noi dobbiamo lasciarci perennemente fecondare nell’anima, nello spirito, nella parola, nel cuore, nei sentimenti, nella volontà.  Fecondati da Lui possiamo entrare nella casa del mondo per dare la Parola onnipotente di Dio che penetra nei cuori e li salva. La nostra missione richiede la nostra elevazione morale, dottrinale, ascetica. Richiede la nostra perfetta esemplarità. Dobbiamo essere cristiani veri se vogliamo formare cristiani altrettanto veri. È questo, quello della nostra formazione, un cammino che inizia e che mai finisce. 
[bookmark: _Toc273440322]In unità … Così dice il Signore: “Quando siete riuniti nel mio Nome, Io sono con voi”. Non bisogna avere dubbi; Lui è qui presente in mezzo a noi, insieme alla sua Mamma, agli Angeli e ai Santi. Dio Padre, Dio Figlio, Dio Spirito Santo ci guidino, ci diano la luce per la salvezza del mondo. Gesù vuole che noi ricordiamo la sua Parola, una Parola di umiltà, di amore, di salvezza, di riconciliazione, di unità. Una Parola che ci fa essere certi del suo grande amore, della sua grande luce. Egli ci illumina attraverso la sua luce. (13 ottobre 1997). 
La nostra missione esige e domanda che si lavori insieme, in unità sempre. L’unità deve essere con ogni membro del Corpo di Cristo Gesù.  Ma come si può raggiungere questa unità, quando non si ama, i cuori sono induriti, non si crede ai veri carismi, si seguono quelli apparenti, o falsi, si creano confusioni, si inventano forme nuove di religiosità, non si riconducono nel Vangelo quelle antiche, non si vogliono confronti di fede, non ci si chiede cosa veramente desidera e cerca il Signore dalle sue creature, che egli ha fatto a sua immagine, che ha redento con il Sangue del suo Figlio, il Verbo eterno, che si fece carne nel seno della Vergine Maria, venuto in mezzo a noi per redimerci, addossandosi i nostri peccati?
Battezzati tutti nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, siamo un solo popolo profetico, regale, sacerdotale. La stessa grazia dei sacramenti si riversa con abbondanza su di noi, ci cibiamo dell'unico Pane e dell'unico Calice che è il Corpo e il Sangue del Signore. Possiamo costruire l'unità sulla verità della fede; possiamo edificarci in un solo Corpo: con il cuore senza peccato, la coscienza retta, la volontà di cercare Dio nella Parola di Gesù e nell’ispirazione dello Spirito Santo, che è presente nella Chiesa per condurla verso la verità tutta intera. L'amore di Dio, dal quale ci dobbiamo lasciare conquistare, è capacità di dialogo, desiderio di confronto, lavoro incessante per proclamare la verità di nostro Signore Gesù Cristo. 
L'ascolto dello Spirito Santo ci libera dal seguire segni falsi, teorie erronee e nocive alla nostra anima e alla Chiesa tutta; ci insegna a camminare nell'amore, nella gioia, nella pace gli uni con gli altri con tanta umiltà, vivendo nell'unica volontà del Padre nostro. Nell'amore obbediente di Gesù ognuno di noi potrà dire: "Padre, sia fatta la tua volontà come in cielo, così in terra".  Lo Spirito Santo è uno, i carismi sono tanti e danno frutto se siamo uniti. Ognuno secondo le sue particolari responsabilità e doni si fa difensore della retta fede, in obbedienza ai Vescovi per la verità del Vangelo, collaborando con umiltà e carità con i Sacerdoti, con i Diaconi, lavorando nell'unica vigna, tutti a servizio dell'unico popolo di Dio. Il Signore ha voluto che la sua Chiesa fosse fondata sulla roccia che è Pietro, il Papa, infallibile per l'unità della fede e dell'amore di tutte le creature del Padre.
Lo Spirito Santo parla personalmente al cuore; lo Spirito Santo è uno, non può contraddirsi, non può dire altre verità; egli ricorda il Vangelo di nostro Signore Gesù Cristo. Il vero carisma è sempre manifestazione dell'amore misericordioso di Dio che molte volte e in diversi modi personalmente, attraverso l'opera della mediazione della Chiesa, interviene per ricondurre i suoi figli sulla retta via, perché ognuno ami il fratello come se stesso, secondo il comandamento nuovo lasciatoci da Cristo Gesù. 
L’unità che il Signore ci chiede deve essere tra: 
Sacerdote e Sacerdote: è una unità di verità, grazia, scienza, dottrina, confronto, comunione di doni e di carismi, di azione e di operazioni nell’unico ministero presbiterale. Il Sacerdote per essenza, natura, costituzione sacramentale, ufficio, ministero è l’uomo che deve creare l’unità. L’unità è il suo unico frutto. Se non crea unità, il suo essere prete è nella morte spirituale. Deve creare unità perché Lui è Sacerdote nell’unico e solo Sommo Sacerdote che è Cristo Gesù e lui è chiamato a rendere efficace nella storia quest’unico e solo Sacerdozio. Poiché il Sacerdozio è unico, egli non lo può vivere se non nell’unità con tutti gli altri presbiteri come lui. Ogni divisione, separazione, rottura di questa unità è morte del suo essere.  
Sacerdote e fedele laico: è una unità non solo gerarchica, cioè dal basso verso l’alto, ma anche dall’alto verso il basso. Il Sacerdote deve vedere il fedele laico come il suo stesso corpo, perché Corpo di Cristo Gesù. Lo deve vedere però in una visione teologica nuova: al sacerdote il mandato di ricolmarlo ogni giorno di grazia e di verità, allo Spirito Santo il compito di guidarlo sulla via della storia, per la sua redenzione e salvezza. Al Sacerdote il mandato di formarlo nella più alta conoscenza di Cristo Gesù. Allo Spirito Santo l’azione di condurlo Lui personalmente sulle strade del mondo, per portare in esso la luce e il sale della sua sapienza. 
Al Sacerdote il compito di risanare attraverso la grazie le ferite che il peccato hai inferto al fedele Laico, allo Spirito Santo il mandato di prenderlo e muoverlo dove Lui vuole perché compie l’opera per la quale il Padre dei cieli lo ha creato. Dipendenza e libertà sono i due cardini nei quali deve essere vissuta questa obbedienza. Dipendenza dalla grazia e dalla verità del Sacerdote, sempre. Libertà dal Sacerdote sempre per essere a totale disposizione dello Spirito Santo di Dio. 
Tra fedele laico e fedele laico: La comunione è nei carismi, nei ministeri non ordinati, nei progetti da realizzare, nelle attività da portare a compimento. L’unica finalità, che per noi è la missione evangelizzatrice, deve essere compiuta con l’azione o l’opera personale di ciascuno.  La specificità, la singolarità, la particolarità del carisma e del ministero deve essere data ed accolta. Mai vanificata. Mai cancellata. Mai soppressa. Mai mortificata. Mai disprezzata. Questa comunione si può realizzare però nella grande umiltà. Nell’umiltà ognuno sa e conosce la volontà di Dio su di lui e con grande disponibilità offre il suo dono. Sa anche cosa l’altro è chiamato a fare e si mette a sua disposizione perché l’unica finalità venga realizzata nel modo più santo, più vero, più giusto, più buono. 
Tra Movimenti, Associazioni, Gruppi Ecclesiali: Ognuna di queste realtà ecclesiali è portatrice di un carisma, di una particola missione, di una speciale attitudine. È come se ognuna di esse fosse specializzata in qualche cosa. Conoscersi è a fondamento di ogni vera comunione. Nella conoscenza ognuno sa chi è l’altro, sa chi è se stesso, sa cosa può fare e cosa non può fare lui, cosa può fare e cosa non possono fare gli altri. Per essi vale ciò che è detto per ogni singolo fedele laico. Nella grande umiltà si chiede e si offre, si chiede l’aiuto del carisma dell’altro, si mette a disposizione dell’altro il proprio carisma. Così la comunità cristiana non sciupa vanamente le sue energie. 
Tra Parrocchie e Parrocchie: Anche le parrocchie devono vivere di intensa e feconda comunione. Sono obbligate all’unità e alla comunione per due principi di fede: perché unico e solo corpo di Cristo Gesù. Perché il carisma, il dono, il ministero non si vive ad esclusivo servizio di un particolare territorio, ma a beneficio di tutta la Chiesa, di tutta l’umanità, del mondo intero. Se questi due principi di fede non verranno vissuti nella quotidianità, il lavoro nella vigna del Signore intristisce perché si fa mortificante abitudine. 
All’interno del Movimento:
Tra gli Assistenti Ecclesiastici: Gli Assistenti Ecclesiastici devono mettere a disposizione dell’intero Movimento Apostolico la loro scienza, santità, dottrina, alta moralità, forte esperienza, quotidiana crescita spirituale, forme e vie attraverso le quali loro sono a servizio del Movimento Apostolico nelle diverse realtà nelle quali sono stati chiamati a incarnare e a realizzare il loro ministero Sacerdotale. La comunione è conoscenza, interazione, partecipazione, comunicazione, indicazioni di successi e di fallimenti, difficoltà incontrate e superate o non superate. Senza questa intensa e totale comunione, il rischio è quello di creare cellule diverse di Movimento Apostolico, ma non il Movimento Apostolico. È questa una comunione che mai si deve affievolire, mai trascurare, mai ignorare, mai dare per scontata. 
Tra i Responsabili Diocesani e Parrocchiali: I Responsabili devono rendere partecipi gli altri responsabili del lavoro che si svolge nel territorio della loro responsabilità. Questo perché si trovino strategie comuni o diversificate per far crescere il Movimento Apostolico sia nelle Parrocchie che nelle Diocesi. Inoltre sono loro che dovrebbe assicurare la spinta missionaria del Movimento Apostolico, attraverso lo scambio di persone che aiutino la povertà di certi luoghi perché si trasformi in ricchezza spirituale e missionaria. Umiltà, disponibilità, spirito di servizio, abnegazione, capacità di sacrificio devono essere l’anima di ogni Responsabile. 
Tra le Segretarie: Le Segretarie devono creare unità e comunione lavorando perché il Movimento Apostolico sia sempre visto nella sua unità e non nelle infinte e molteplici cellule parrocchiali o diocesane. Devono essere di stimolo alla comunione tra tutti gli aderenti di un determinato territorio. La disgregazione, la separazione, la disunione è facile che ci sovrastino e ci consumino nella singolarità e individualismo. Sempre difficile invece è vincere questa tentazione e lavorare per l’unità e la comunione di tutto il Movimento Apostolico. 
Tra i Collaboratori: I Collaboratori sono la forza viva. Sono come le api operaie. È su di loro che grava tutto il peso del Movimento Apostolico. Sono loro che giorno dopo giorno devono creare la comunione, aggregandosi tra di loro e aggregando il mondo intero come Movimento Apostolico. Senza la loro unità e comunione, il Movimento Apostolico mai potrà crescere. Si arresterà, si fermerà, svanirà, non esisterà più. Vi sarà di esso solo un remoto ricordo. 
Tra tutti gli Aderenti: Gli Aderenti devono pensarsi parte di un unico corpo. Come unico corpo devono sempre operare, lavorare, pensare, relazionarsi, vedersi. Senza questa visione di fede è facile scivolare nell’isolamento, nelle amicizie particolari, nelle fratture, chiusure, allontanamento, distacco, separazione. Questa visione di fede è fonte di perenne novità per tutto il Movimento Apostolico. Nessuna persona viene esclusa. Ogni persona aggregata. Ogni persona aiutata ad esprimere tutta se stessa, secondo l’interiore mozione dello Spirito Santo di Dio. 
Tutte queste forze, messe in unità per formare un solo corpo, compiono una sola missione, vivono una sola vita: quella del Corpo di Cristo nella storia, nel mondo, nella Chiesa. 
Chi vuole creare questa unità e comunione deve impegnarsi ad una dura e sanguinosa lotta contro il peccato; ad una dura, impegnativa lotta per la conquista delle sante virtù. Senza le virtù, il vizio ci consuma e consuma in noi anche il Movimento Apostolico. Senza le virtù, ci abbandoniamo facilmente alle trasgressione anche dei Comandamenti in modo grave e siamo privati dello Spirito Santo di Dio, il Solo che è preposto alla creazione dell’unità e della comunione, il Solo che ci potrà fare vero Corpo di Gesù Signore. 
Quali virtù ci raccomanda il Signore?  
L’umiltà e la carità sono le virtù regine per ogni aderente del Movimento Apostolico. 
Lavorare con umiltà significa ogni giorno porsi in una obbedienza perfetta al Signore nostro Dio.  L’obbedienza deve essere diretta e indiretta. È diretta quando è Lui, il Signore, che personalmente guida e dirige la mia vita. So cosa Lui vuole da me e lo faccio con ascolto immediato. Oppure chiedo, Lui risponde, io eseguo.  La preghiera è via maestra per vivere questa obbedienza diretta. L’obbedienza è anche indiretta ed è il rispetto della volontà di Dio in ogni altro fratello.
Ogni uomo è portatore di una particolare volontà di Dio. Ogni uomo è un dono di Dio per l’umanità.  Sono umile, vivo in umiltà e lavoro, se accolgo l’altro come vero dono di Dio per me.  Sono umile se vivo in comunione, collaborazione, unità, cooperando al bene comune sia spirituale che fisico dell’umanità.  Sono umile se, come Cristo Gesù, offro la mia vita a Dio per il totale compimento della sua volontà. L’umiltà è obbedienza perfetta al Signore, che irrompe e chiede che solo la sua volontà sia fatta, sempre, per tutti i giorni della nostra vita. 
All’umiltà noi siamo chiamati ad aggiungere la carità, la virtù teologale, madre di una moltitudine di altre virtù, che sono sue figlie e formano attorno a lei una corona preziosa. Dio è Carità. Questo è il suo nome, questa la sua essenza, questa la sua natura. La natura di Dio è carità eterna, infinita, perenne. Dio è carità perché eterna volontà di solo bene. La sua natura è il bene eterno, divino. Questo suo Bene lo partecipa fuori di sé per creazione, per dono, per elargizione.
All’interno di Dio, la carità di Dio, è il suo Figlio Unigenito, Carità generata, non creata, Carità che è Persona come Dio è Persona, perché eterna come Dio è eterno, divina come Dio è divino, infinita come Dio è infinito.  Sempre all’interno di Dio, l’amore eterno che il Padre dona al Figlio per generazione e che il Figlio dona al Padre per filiazione, è lo Spirito Santo, Carità procedente, eterna, non generata, non creata. Carità divina, infinita. Carità che è la verità stessa di Dio.
Compresa la Carità come la natura stessa di Dio, come eterno ed infinito bene, come Carità Generante, Generata, Procedente, diviene semplice dire come si lavora con carità: portando la nostra natura nel bene assoluto, divenendo noi tutti bene assoluto, come partecipazione della stessa natura di bene che è Dio.
Riportata la nostra natura nel bene divino, divenendo ogni giorno partecipi della natura di bene di Dio, noi come Dio diamo la nostra natura di bene agli altri, diamo i beni che produce la nostra natura agli altri, senza mai conoscere il male. La norma, o regola per conoscere se la nostra natura è nel bene sono i Comandamenti. Chi osserva i Comandamenti mantiene la sua natura nel bene, non la porta nel male. I Comandamenti vanno osservati per intero, sempre, senza alcuna trasgressione, sia in materia grave che lieve. Se li trasgrediamo in materia grave, la nostra natura diviene natura di male e non può amare. Se li trasgrediamo in materia lieve, la nostra natura comincia ad insudiciarsi di male e il bene che fa non è limpido, splendido, pienamente vero, santo, giusto. La norma, o regola, che viviamo di carità, che diamo agli altri la nostra natura di bene sono le otto Beatitudini.  L’osservanza delle Beatitudini ci rivela il grado del nostro amore, l’ampiezza della nostra carità, la profondità del nostro dono. Lavorare con carità vuol dire allora porre la nostra vita di solo ed esclusivo bene a servizio dei nostri fratelli perché giungano alla fede. È porre la nostra natura di carità al servizio dell’evangelizzazione. È dare la nostra terrena esistenza alla missione di salvezza che ci è stata affidata.
In questa divina perfezione siamo noi chiamati a portare la nostra natura perché produca questi frutti di solo bene. La natura di male, cattiva, produrrà frutti di male, frutti cattivi. 
[bookmark: _Toc273440324]Nelle parrocchie…. 
Il Movimento Apostolico è chiamato a lavorare nelle Parrocchie. È questo un invito perenne, pressante. Possiamo dire che è la volontà stessa del Padre, del Figlio, dello Spirito Santo, della Vergine Maria. Leggiamo alcuni momenti di questo invito forte e persistente, insistente, ripetuto, forte. 
Vi saluto tutti nel Nome del Signore. Saluto tutti coloro che vengono da lontano, per formare il Movimento Apostolico nelle loro Diocesi e lavorare nelle Parrocchie in collaborazione e umiltà con i loro Parroci. Questo mi da tanta gioia: avete percepito che lo Spirito Santo si è manifestato, affinché nasca questo nuovo carisma nella Chiesa. (28 aprile 1997).
Siate forti, non vi fermate. Arricchite le Parrocchie. Se stasera c’è qualcuno che ancora non si è inserito nella Parrocchia, si inserisca, lavori. Date anche il tempo a Gesù, vi darà gioia. Però non lo date per mettervi al primo posto, datelo con umiltà, mettendovi all’ultimo posto: “Signore, voglio donarti la mia vita”. (19 maggio 1997)
La vostra presenza sia una presenza di inserimento nelle Parrocchie per aiutare i vostri Parroci, per aiutare Gesù, per ricordare la Buona Novella. (21 Luglio 1997).
Lavorare nelle Parrocchie vuol dire vivere la verità della Chiesa, che è una, santa, cattolica, apostolica. Il Movimento Apostolico è Chiesa. È Corpo di Cristo. Deve sempre operare come Corpo di Cristo, come Chiesa. La Parrocchia è il luogo teologico ed anche materiale dove la Chiesa incarna se stessa nella pienezza delle sue quattro note: unità, santità, cattolicità, apostolicità.  Si è nella Chiesa universale, se si è nella Chiesa particolare, locale, si è nella Chiesa locale, particolare, se si è nella Parrocchia.
È nella Parrocchia che la Chiesa locale viene quotidianamente edificata, generata, santificata, elevata, formata. È nella Parrocchia che il Movimento Apostolico deve vivere tutto il suo essere Chiesa di Dio e compiere la sua missione evangelizzatrice, di conversione e di salvezza delle anime. Alla Parrocchia deve dare il suo particolare carisma, perché per mezzo di esso, si riempia la Casa del Padre. Si deve inserire nella Parrocchia non però come un corpo estraneo, parallelo, bensì come vero corpo naturale, essenziale, vitale, come parte viva di questo corpo per dare ad esso tutta la vitalità che viene dal suo carisma. Quando questa verità sarà compresa da tutti i suoi aderenti, allora il Movimento Apostolico farà un salto di qualità nella sua vita. Sarà ciò che il Signore vuole che esso sia in seno alla Chiesa per essere lievito di conversione e di salvezza nel mondo.
L’appartenenza parrocchiale non necessariamente deve significare appartenenza territoriale. La parrocchia non è solo luogo materiale, ma anche teologico, vocazionale. Per motivi teologici, spirituali, missionari, di particolare vocazione, si può scegliere qualsiasi parrocchia di questo mondo e in essa portare il carisma del Movimento Apostolico, la sua vocazione e missione. Queste però sono scelte che la singola persona è chiamata a ponderare, pesare, lasciandosi sempre aiutare nel discernimento dal Padre spirituale. Fuori della Parrocchia non c’è Movimento Apostolico, perché fuori di essa non c’è Chiesa. Chi vuole essere Chiesa, deve vivere la legge fondamentale della Chiesa, deve vivere le sue note essenziali, fondamentali, divine.
[bookmark: _Toc273440325]Istruirsi per istruire … 
Perché è necessario istruirsi per istruire, non basta lasciarsi muovere e guidare giorno per giorno dello Spirito Santo? Non è forse Lui la sorgente eterna di ogni verità, sapienza, intelligenza, conoscenza? Non è forse Lui il Suggeritore perfetto di ogni parola santa? L’istruzione prima di tutto ci viene chiesta dallo stesso Spirito Santo per voce profetica.
Ognuno si salva per se stesso. L’altro lo dobbiamo accettare come un fratello in Cristo, quindi lo dobbiamo amare, chiunque esso sia. Non sta a noi giudicare. Dobbiamo camminare con Gesù nel cuore. “Mentendo, dice Gesù, diranno ogni sorta di male a causa del mio “Nome”. Io non mi sono fermata  dinanzi a bugie, a falsità, a menzogne, ma ardevo che la Voce del mio Signore, della Vergine Maria, andassero avanti. I Sacerdoti devono essere santi, perché il loro Ministero è santo. Ma anche il popolo di Dio deve essere santo, perché noi siamo popolo sacerdotale, popolo santo, popolo regale. Il popolo di Dio deve istruirsi, per istruire gli altri. (7 aprile 1997).
La voce del Santo Padre Giovanni Paolo II è verità. Egli, rivolgendosi a voi giovani, ha detto che siete la speranza della Chiesa. Il Signore vi chiama affinché andiate per il mondo a ricordare la Buona Novella. Prima però dovete istruirvi per istruire, dovete formarvi nella conoscenza della Parola del Vangelo, per poter catechizzare. (5 maggio 1997).
Dopo aver conosciuto la sua divina volontà su di noi, è giusto che ci chiediamo: perché Lui domanda, esige, insiste sulla necessità di istruirci al fine di poter istruire gli altri? Via immediata per conoscere la divina volontà è l’ispirazione straordinaria che fa di una persona un vero profeta del Dio vivente per manifestare agli uomini la sua volontà attuale. Profeta è uno solo. Ascoltatori sono molti. Profeta è uno solo. Le persone cui dare il Vangelo sono il mondo intero. Si ascolta la Parola della profezia, la si comprende, la si vive, la si annunzia.
Tra l’ascolto e la comprensione, tra la vita e l’evangelizzazione sorge lo spazio per l’istruzione. Quanto il Signore dice per bocca della profezia deve essere da noi conosciuto, armonizzato, inserito nella sua Santa Rivelazione e per questo necessita l’istruzione. Teologia e profezia devono camminare sempre assieme nel Movimento Apostolico. 
La profezia senza la teologia è sottoposto ad ogni umana, personale interpretazione e quindi vanificata nella sua verità. La teologia senza la profezia manca di attualità, di conoscenza della volontà di Dio per l’oggi della storia. Un buon profeta ha bisogno di un buon teologo e un buon teologo ha bisogno di un buon profeta. Un buon evangelizzatore ha bisogno di un buon profeta e di un buon teologo.
Esiste anche la via mediata della conoscenza della verità rivelata e questa via passa per lo studio della sana dottrina, della Parola, del Vangelo, della Scrittura.  Questa via non la si può percorrere da soli. Abbiamo bisogno di eccellenti maestri, che ci guidino e ci conducano, prendendoci per mano. Il Movimento Apostolico non è un insieme di missionari abbandonati ognuno a se stesso. È invece un corpo ben compaginato. Il Signore ha stabilito per esso la via della profezia e della teologia, la via dell’ispirazione e della formazione, la via della conoscenza immediata che deve lasciarsi necessariamente aiutare dalla via mediata.
Dove non c’è formazione non c’è crescita dottrinale, sapienziale, morale, ascetica. Dove non c’è crescita, non c’è neanche vera missione.  Lo Spirito Santo opera nella verità della Parola e del Vangelo. Opera nel dono della sana dottrina. Agisce nell’offerta all’uomo del Dio vero, conosciuto in ogni sua più piccola manifestazione, opera, parola.
Noi dobbiamo dare al mondo il vero Dio e questo dono diviene impossibile senza una vera, permanente, cercata, desiderata, bramata formazione. La formazione appartiene alla teologia e quando la teologia rimane muta, il buio veritativo, etico, morale, cade sul missionario del Vangelo e ogni sua opera è avvolta dalla vanità. L’entusiasmo, l’emozione, il sentimento, il calore di un momento non è evangelizzazione.  L’evangelizzazione ha bisogno di una solida verità, altrimenti nessun edificio spirituale si potrà mai innalzare.  Senza istruzione rischiamo di dare un Dio non vero alla gente e ogni Dio non vero dona una salvezza non vera. Più si spende in formazione e più ci si espande in missione. Meno si spende in formazione e più la missione viene rimpicciolita.
[bookmark: _Toc273440326]Le sentinelle del Vangelo… 
Raccomando ai Responsabili del Movimento di essere sentinelle, soldati di Cristo che regna, amare, collaborare con il proprio Parroco nell’umiltà e tanta carità. (6 settembre 1999). Il Movimento Apostolico vuole essere la luce del mondo, deve far sì che l’uomo si specchi in lui e diventi luce per l’altro. Se questo non accade è falso. Perché dice il Signore: “Voi siete Movimento Apostolico, le sentinelle, i soldati di Cristo che Regna”. Si deve essere verità, luce, amore, unione, concordia, operatori di pace, obbedienti per la fede alla Gerarchia della Chiesa, al Santo Padre, ai Vescovi, ai Sacerdoti, i quali devono essere santi, per guidare il popolo di Dio verso la santità e verso la terra promessa. (20 Settembre 1999). 
[bookmark: _Toc273440327]I gioielli di Gesù… 
Voi giovani, che siete i gioielli di Gesù, che siete nel Cuore di Gesù e di Maria, innamoratevi di Lui, mettetevelo nel vostro cuore, non vi abbandona, non vi lascerà soli. “Non vi lascerò orfani, ma lo Spirito Consolatore, lo Spirito Santo, che dimora in voi, dimorerà in voi nei secoli”. Voi giovani siete la speranza della Chiesa, la speranza di Gesù, siete molto importanti nel Cuore di Gesù e di Maria, non lasciatevi andare troppo nelle cose umane, fate conoscere Gesù agli altri. Stasera, domani, andate a trovare la vostra amica, il vostro amico, i vostri genitori se non sono qui: “Abbiamo trovato il Cristo, l’abbiamo messo nel cuore... vogliamo cambiare vita”. Perché se mettete Gesù nel cuore dovete cambiare vita. Non potete più fare quello che avete fatto fino ad oggi. Altrimenti l’altro, i genitori, non vi crederanno, diranno: ma quale Cristo ci vuoi fare conoscere!  Ma tu dirai: “Ti voglio fare conoscere Gesù Eucaristico, il Corpo e il Sangue di Cristo, della Salvezza del mondo”. (2 Giugno 1997).
[bookmark: _Toc273440328]La spiritualità del Movimento Apostolico … 
La spiritualità del Movimento Apostolico è una spiritualità Mariana. La Madre della Redenzione, nella sua fede, nella sua carità, nella sua speranza, nel dono che Ella ha fatto di Gesù Suo Figlio ai piedi della Croce, rimane per ognuno il modello da imitare, l’esempio cui sempre ispirarsi per vivere secondo i desideri di Dio Padre. Nella Madre Celeste il discepolo di Gesù deve attingere ogni grazia per la propria santificazione e la conversione dei cuori. Intensifichiamo pertanto il nostro amore verso di Lei ed Ella guiderà i nostri passi nella missione che ci ha affidato per la salvezza delle creature del Padre. Con Lei nel cuore e sulle labbra non si può essere afflitti. Se qualcosa va male, se si incontra qualche umiliazione, con Lei non si è mai soli. Assieme a Lei c’è sempre Cristo Signore, il Cielo tutto e ci riempirà di speranza, donandoci forza per vincere il male. Gesù chiama tutti, perché vuole tutti salvi. Con l’aiuto della Madre Sua, la Vergine Maria, possiamo rispondere “sì” al suo invito: “Va’, salva, converti…” e attuarlo con il dono della nostra vita. (Va’, salva, converti 06.02.2000).
Cosa significa vivere la fede nella spiritualità del Movimento Apostolico? Per vivere la fede devi conoscere il Vangelo, quindi devi istruirti: la fede nasce dall’ascolto della Parola del Signore, così come essa viene proposta dalla Chiesa. Per questo il Movimento Apostolico è chiamato ad aggiornarsi sui Documenti del Magistero del Papa e dei Vescovi, accogliendo con docilità e con amore il loro insegnamento, prestando obbedienza alla Dottrina della Chiesa. La spiritualità del Movimento Apostolico vuole che ci si inserisca nelle Parrocchie e si viva secondo la Volontà del Signore.  I giovani che vivono la spiritualità del Movimento Apostolico come devono fare la missione con gli altri giovani? Essere specchio per l’altro. Se la tua amica, il tuo amico vedono che tu sei cambiata, sei diversa con te stessa, con i genitori, con la società, con i compagni di scuola, con i professori, secondo dove vivi, allora non c’è bisogno neppure che parli. L’altro si chiederà: “Ma perché è cambiata? Perché è diversa da noi? Cosa è accaduto?”. Te lo chiederanno e tu dirai: “Vieni e vedi perché sono cambiata”. Che cosa è cambiato in te? L’amore di Gesù Cristo ha riempito il tuo cuore che ha tanto sofferto. (1 febbraio 1999).
[bookmark: _Toc273440329]Erede del Vangelo
Al Movimento Apostolico Gesù ha fatto dono della sua preziosa eredità: il Vangelo. Sono queste le parole della consegna: 
Qualche mese prima il Signore aveva detto a tutto il Movimento Apostolico: Noi siamo l’eredità del Vangelo. Gesù vuole che noi lo ricordiamo giorno e notte (5 Aprile 2010).
È una eredità che dobbiamo custodire nel cuore, trasformare in nostro pensiero, desiderio, volontà, far divenire nostra vita, nostra storia, nostra carne e nostro sangue.  Siamo chiamati a metterla a frutto al sommo delle nostre capacità. Noi la riceviamo come seme di vita eterna, dobbiamo trasmetterla al mondo intero come albero rigoglioso. Questa eredità non va sciupata, non va sotterrata, non va dilapidata, non va nascosta, non va lasciata in un angolo del nostro cuore.
Essa va data ogni giorno mostrandone la ricchezza attraverso la trasformazione della nostra vita. Così si vive questa eredità: ogni giorno nel Vangelo, ogni giorno secondo il Vangelo, ogni giorno per il Vangelo, ogni giorno con il Vangelo. 
[bookmark: _Toc273440330]Ero… e tu mi hai…
Il Signore vuole da tutto il suo popolo l’amore totale verso Dio Padre, Dio Figlio, Dio Spirito Santo. La sua Luce avvolgerà ogni creatura, per raggiungere, quando sarà la sua chiamata, il Padre dei Cieli. È una vita di passaggio..., una vita che, domani, quando si chiudono gli occhi, si ferma il cuore e si ferma il corpo, si va al cospetto di Dio. Lui ti chiederà: “Mi hai amato? Mi hai testimoniato? Avevo fame e mi hai dato da mangiare? Avevo sete e mi hai dato da bere? Ero nudo e mi hai vestito?”. Cosa risponderai?  “Non ti conoscevo Gesù”. E Lui ti dirà: “Stolto che sei, ero nei tuoi fratelli”. Meditate con rettitudine di coscienza, esaminando le vostre opere. (9 giugno 1997).
[bookmark: _Toc273440331]Innamorati di Gesù Eucaristia… 
L’Eucaristia per il Movimento Apostolico è la sorgente della sua santità, verità,  missione, comunione, unità. Per convincersene è sufficiente leggere e vivere il “Meditare” che viene riportato per intero. Non ha bisogno di alcun commento. 
EUCARISTIA… MISTERO DELLA FEDE

Gesù, 
Ti ringraziamo e Ti benediciamo
per la grande grazia che hai concesso alla Tua Chiesa
di cibarsi del Tuo Corpo e del Tuo Sangue 
con retta fede, 
tornando pentiti alla Casa del Padre.
Fin dal primo giorno in cui la Vergine Maria, 
Madre della Redenzione,
mi inviò a ricordare la Tua Parola,
sempre ci hai guidato a ricevere l’Eucaristia,
unica sorgente della nostra conformazione 
a Te, Crocifisso e Risorto, sacrificio d’amore, 
obbediente al Padre, per la salvezza dell’umanità. 
Beata Eucaristia, 
l’unico desiderio che ricolma e dona pace al cuore,
la sola Fonte che disseta l’anima,
il solo Corpo che nutre 
e sostiene i pellegrini verso il Regno,
il solo Sangue che dona la gioia di vivere per Te, 
mio Gesù.
Tutto è l’Eucaristia e tutto è in essa.
Chi la ama, 
ama secondo verità Dio, se stesso e i fratelli;
chi la riceve con fede 
conforma il suo essere all’essere di Cristo Gesù;
chi la vive con passione e amore,
fa della sua vita una passione di amore,
un sacrificio di salvezza per il mondo intero.
Beata Eucaristia, quanto Ti bramo, Ti amo, Ti adoro.
Saziandomi di Te, tutto il mio essere si sazia.
Con Te nel cuore, non cerco più nulla.
Ho tutto, perché ho Te, che sei il mio tutto.
Se il mondo percepisse appieno il Tuo mistero,
se comprendesse la grandezza di tanto dono,
se amasse questo Pane vivo disceso dal Cielo, 
la vita diverrebbe un Paradiso sulla terra.
Gesù, 
spesso si rimane sordi al Tuo dono di Grazia, 
al lieto Messaggio della buona Novella,
al Tuo richiamo d’Amore.
Si è ciechi alla Luce della Tua Verità, 
non si vede più la Tua Croce, 
non la si cerca, la si sfugge.
Si vuole vivere 
senza alcun riferimento alla legge morale.
Il cuore è di pietra, 
la coscienza è lassa,
la volontà si lascia trascinare dal male,
la tentazione trionfa, il peccato uccide.
Gesù, 
si va incontro alle parole vane dei falsi profeti,
lasciandosi deviare dalla Tua Verità, 
dal Tuo Vangelo.
La confusione e lo smarrimento 
portano alla strada larga 
e sempre più allontanano dalla strada stretta 
che conduce alla Salvezza.
Gesù,
il Vangelo è insegnato e fatto comprendere
come piace all’uomo che vuole accomodare
il Verbo che si fece carne 
nel seno della Vergine Maria.
È questo che mi addolora,
che mi trafigge il cuore,
creando in me 
fame e sete di verità sempre più grande
che si trasformano in missione di salvezza 
per il mondo intero.
I Sacramenti, segni efficaci 
della Tua grazia e della Tua misericordia,
opera dello Spirito Santo 
e del ministero della Chiesa,
sono confusi con tutti quei segni falsi, 
che servono solo per la gloria dell’uomo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione,
fa’ che ogni uomo inizi un vero cammino di conversione,
per testimoniare al mondo 
la potenza salvatrice della Parola di Gesù.
Fa’ che chi ha perso la fede la ritrovi,
chi non l’ha mai avuta, la cerchi, l’accolga, la viva;
chi ce l’ha già, cresca ogni giorno in essa 
producendo frutti di verità, di carità, di speranza.
Che il Santo Padre, i Vescovi, i Sacerdoti,
Religiosi e Religiose
brillino ogni giorno di luce evangelica,
di grazia di salvezza, 
di potenza di verità che redime.
Che il cristiano, discepolo del Regno,
con cuore semplice e puro, 
con spirito contrito e umiliato,
con volontà risoluta e forte, 
con coscienza retta, illuminata dallo Spirito Santo, 
torni al Logos Eterno, al Verbo della Vita,
alla la Luce vera che redime e santifica i cuori,
al Redentore del mondo che dona pace santa
a chi ascolta la Sua voce e vive i Suoi insegnamenti. 
Angeli e Santi intercedete per la Salvezza eterna.
(3 febbraio 2002)
[bookmark: _Toc273440332]Con il Santo Rosario… 
Cercate di riempire il vostro cuore di Cristo, della Luce che Dio dà ai cuori, di una Luce che risplenda nel mondo. Siate certi che non si è mai soli; non si è mai afflitti, e nei momenti più difficili della giornata si ricorre alla preghiera e pregando, il Signore viene in aiuto. Si recita poco il Santo Rosario, non si ha tempo. Eppure è lo scudo dei nostri cuori. (28 luglio 1997). 
Affidiamoci al nostro Angelo Custode, agli Angeli, ai Santi; imitiamoli e preghiamo molto la Vergine Maria con il Santo Rosario. Tutta la Chiesa è ricca di grazia perché ha l’arma e lo scudo, il Rosario e il Vangelo, la Parola di Gesù che deve essere una parola di amore, di vita eterna, di conversione. (26 gennaio 1998).
[bookmark: _Toc273440333]Ti farò pescatore di uomini…
Gesù vuole santi Sacerdoti, vuole che questi Sacerdoti guidino il popolo in cammino verso la terra promessa. Io faccio un altro invito stasera: “Se c’è in mezzo a voi un giovane che vuole ascoltare Gesù che dice: “Vieni, ti farò pescatore di uomini”... Non tema il mondo, vada incontro a Gesù. Avrà il Regno dei Cieli”. (31 marzo 1997).
Abbiamo dei santi Sacerdoti, perché il Sacerdote deve essere santo... Stasera invito voi giovani alla conversione al Sacerdozio e se in mezzo a voi c’è qualche cuore che vuole avvicinarsi a Cristo: “Vieni, ti farò pescatore di uomini”, non tornasse indietro. “Si, Signore - rispondi -, farò la tua Volontà.  Mi inebrierò di Te, mi farò soffocare dal Tuo Amore. Perché voglio essere Tuo”. E tu, con la tua santità, con la conversione del cuore, con il tuo esempio, porterai tante anime a Gesù. Se l’uomo non è convertito al suo Signore non può cambiare né se stesso, né il mondo. Il mondo cambia con l’amore, con la carità, con l’umiltà, con la giustizia. A volte ci si alza la mattina: “Oggi faccio questo, faccio quell’altro”, ma alla sera già una malattia, una sofferenza ti arriva alle spalle e non puoi fare più niente. E allora cosa ti resta da fare? Pregare: “Signore aiutami”. Perché delle malattie abbiamo paura tutti; anch’io ho paura, tanta paura. Però prego, mi abbraccio la croce di Gesù, e dico: “Gesù, sia fatta la tua volontà, aiutami”. (19 maggio 1997).
[bookmark: _Toc273440334]Con la santità del Sacerdote… 
Perseverate nella Casa del Signore, cibatevi del Corpo e del Sangue di Cristo; se c’è qualcuno che ancora non è riuscito a cambiare vita, che ci riesca, perché con Gesù vicino, con Gesù nel cuore, con la preghiera, si può fare tutto. E se qui in mezzo a voi c’è un giovane, che ha pensato, che pensa, che penserà di servire il Cristo come Sacerdote, non si scoraggi, lo faccia, si avvicini ad un Sacerdote, lo prenda come Padre Spirituale, si faccia seguire, perché la Chiesa ha bisogno di santi Sacerdoti, perché “la messe è molta e gli operai sono pochi”. Il Sacerdote deve essere molto corretto, molto fine, molto delicato; deve porgere bene i suoi discorsi; deve essere armonioso, perché i giovani vogliono questo dal santo Sacerdote, dal loro Parroco. (14 aprile 1997).
Quante cose grandi possono fare un santo Sacerdote ed il popolo di Dio che lo segue nella sua santità. Amatelo così tanto il Signore da rinnegare voi stessi, da prendere questa croce di salvezza e seguirlo. Prendetevi per mano con Lui e avrete la Vita Eterna. (2 giugno 1997).
Il popolo di Dio ha bisogno del santo Sacerdote, del Sacerdote che guida il popolo sulla via della Verità. E se tra di voi c’è qualche anima che dice: “Signore, voglio seguirti”, che lo faccia con gioia. Perché è la strada giusta, è la strada che porta alla Salvezza. (18 maggio 1998).
Ogni attimo si è tentati, ma le cose buone non vengono dalla tentazione. Bisogna confrontarsi con il Vangelo, scegliersi un santo Padre Spirituale, un santo Sacerdote, perché la santità del Sacerdote, oggi, nel mondo sana i cuori, sana le ferite. Dice Gesù: “Quando siete riuniti due o tre nel mio Nome, Io sono in mezzo a voi”. Non bisogna dubitare mai che in mezzo a noi c’è Gesù. Con la preghiera sei certo che Gesù è con te e capirai le cose buone e le cose cattive, ciò che viene da Dio e ciò che viene dalla tentazione. Il Santo Rosario con l’invocazione alla Vergine Maria, Madre della Redenzione, ti aiuterà a capire anche il peccato  che tenta il tuo cuore. (1 marzo 1999).
Voglio ricordare sempre che “la messe è molta e gli operai sono pochi”. Se in mezzo a voi c’è qualche giovane che vuole essere “pescatore di uomini”, per portarli a Dio, non si rammarichi di farsi Sacerdote, perché un santo Sacerdote salva la Chiesa. (14 agosto 2000).
Voi giovani, fate sempre la Volontà del Signore, prendendovi un santo Sacerdote come guida spirituale. Camminerete bene. (9 ottobre 2000).
[bookmark: _Toc273440335]Beato chi persevera sino alla fine… 
Iniziare non basta. Vivere la spiritualità del Movimento Apostolico solo per qualche giorno, qualche settimana, qualche mese, neanche questo è sufficiente. La perseveranza è ogni giorno sino alla fine. Si inizia, non si smette mai. Solo la morte potrà essere la fine della nostra missione evangelizzatrice.
Anche sulla perseveranza si offre un “Meditare”. La sua semplicità è chiarezza di verità. 
PERSEVERARE SEMPRE...
Nel cuore della notte 
tante lacrime 
bagnano il tuo viso. 
Le parole malvagie, 
le ingiurie, 
le menzogne, 
le falsità 
hanno nascosto 
a molte creature del Padre 
la via della salvezza. 
Ti stringi forte 
la corona benedetta; 
preghi la Vergine. 
Pensi al tuo Gesù, 
sputato, 
abbandonato, 
calunniato, 
annientato,  
trafitto 
dal peccato del mondo. 
Signore, 
mio Dio, 
perché tanta cattiveria, 
tanta cecità, 
tanta empietà, 
tante ingiustizie, 
tanta ribellione 
contro la tua profezia 
e contro la tua Parola? 
Preghi. 
Attendi e speri 
nel loro soccorso; 
aspetti la vita 
con il tuo Eterno Amore, 
con l'Agnello di Dio 
che ha dato tutto se stesso. 
Piena dell'amore 
del Figlio e della Madre, 
vai... 
Vai per la salvezza 
di quanti sono di buona volontà. 
Signore, 
liberaci dal male; 
Madre della Redenzione 
ottienici dal tuo Figlio Gesù 
di perseverare sempre. 
"Beati coloro 
che persevereranno 
sino alla fine; 
di essi è il Regno dei cieli".  (Meditare, 21.8.1988).

Ora si risponde direttamente alla domanda: I contenuti salienti delle sue parole di esortazione sono di carattere cristocentrico, ecclesiale, vocazionale, ascetico, missionario, mariano ed escatologico. Hanno una reale attualizzazione nella storia di questo millennio? 
I contenuti della “profezia” dell’Ispiratrice del Movimento Apostolico sono il Vangelo annunziato, vissuto, presentato nella sua verità, carità, speranza, fede, amore, giustizia, santità.
La reale attualizzazione spetta a noi donarla, allo stesso modo che l’ha donata l’Ispiratrice – Fondatrice del Movimento Apostolico.
Il Vangelo di Cristo Gesù, della Chiesa, il Cristo Gesù del Vangelo e della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica è stato non solo messo nel nostro cuore e sulla nostra bocca, ci è stato anche mostrato come esso va vissuto nella sua essenza più vera e più pura.
È il Vangelo il futuro di ogni società. Non però il Vangelo semplicemente detto in qualche frase. Bensì il Vangelo detto e vissuto per intero, tutto, sempre sotto la mozione dello Spirito Santo che deve condurci a tutta la verità di Cristo.
L’Ispiratrice – Fondatrice ci ha insegnato che il Vangelo oggi si può vivere. Noi dobbiamo attestare ogni giorno che esso è la nostra vita.
Se faremo questo, non solo in questo millennio, ma anche per i millenni che seguiranno il Vangelo sarà sempre la luce posta sul candelabro per illuminare tutti quelli che sono nella casa. 
D. Dalla sua esperienza pastorale e di teologo, ha visto delle conversioni reali e concrete grazie alla testimonianza della signora Maria Marino?
R. Rispondo con le parole di Paolo.
Rendo grazie a colui che mi ha reso forte, Cristo Gesù Signore nostro, perché mi ha giudicato degno di fiducia mettendo al suo servizio me, che prima ero un bestemmiatore, un persecutore e un violento. Ma mi è stata usata misericordia, perché agivo per ignoranza, lontano dalla fede, e così la grazia del Signore nostro ha sovrabbondato insieme alla fede e alla carità che è in Cristo Gesù. Questa parola è degna di fede e di essere accolta da tutti: Cristo Gesù è venuto nel mondo per salvare i peccatori, il primo dei quali sono io. Ma appunto per questo ho ottenuto misericordia, perché Cristo Gesù ha voluto in me, per primo, dimostrare tutta quanta la sua magnanimità, e io fossi di esempio a quelli che avrebbero creduto in lui per avere la vita eterna. Al Re dei secoli, incorruttibile, invisibile e unico Dio, onore e gloria nei secoli dei secoli. Amen. (1Tm 1,12-17).
Il primo convertito sono io. Non è la testimonianza che  converte. È la sua Parola piena di Spirito Santo. Quando essa parla, accade come per la prima predica di Pietro a Gerusalemme.
All’udire queste cose si sentirono trafiggere il cuore e dissero a Pietro e agli altri apostoli: «Che cosa dobbiamo fare, fratelli?». E Pietro disse loro: «Convertitevi e ciascuno di voi si faccia battezzare nel nome di Gesù Cristo, per il perdono dei vostri peccati, e riceverete il dono dello Spirito Santo. Per voi infatti è la promessa e per i vostri figli e per tutti quelli che sono lontani, quanti ne chiamerà il Signore Dio nostro». Con molte altre parole rendeva testimonianza e li esortava: «Salvatevi da questa generazione perversa!». Allora coloro che accolsero la sua parola furono battezzati e quel giorno furono aggiunte circa tremila persone (At 2,37-41). 
In Lei lo Spirito del Signore agisce con potenza e molte, veramente molte, sono le anime che sono tornate al Signore. Io non so se ho convertito una sola anima lungo tutto il mio ministero sacerdotale. So però che lo Spirito Santo che opera attraverso di Lei ha toccato molti cuori. 
Il mio Dio artificiale, costruito dall’uomo, fabbricato non con nobile metallo fuso, ma con pensieri e frasi della terra, dinanzi all’Ispiratrice – Fondatrice del Movimento Apostolico, dinanzi a questo vero messaggero del Dio vivente,  si è sbriciolato in un istante, più che la grande statua dalla testa d’oro e dai piedi di argilla di cui parla il Libro del Profeta Daniele. 
Se dinanzi a lei si è convertito il mio Dio artificiale, potrà convertirsi ogni altro Dio artificiale, di qualsiasi natura o materia sia esso fabbricato o fuso. 
D. Quale il suo messaggio di madre ai futuri protagonisti del domani?
R.  Ai futuri protagonisti del domani l’Ispiratrice – Fondatrice del Movimento Apostolico ha donato e dona un solo Messaggio: La vita vera è in Cristo Gesù, con Cristo, per Cristo, nella sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Cristo dona il Padre e lo Spirito Santo. Cristo consegna la Madre sua perché sia nostra vera Madre. Il nostro, il loro futuro è di essere vera famiglia di Dio dimorante nella casa del Vangelo. 
È nella vera fede il futuro di ogni uomo e la nostra fede è una Persona Cristo Signore. Se riusciremo a portare ogni uomo a Cristo Gesù, al vero Cristo, attraverso la Parola del Vangelo, vi sarà un futuro di vita eterna per il mondo.
Chiudo con il Vangelo secondo Giovanni:
Prima della festa di Pasqua Gesù, sapendo che era venuta la sua ora di passare da questo mondo al Padre, avendo amato i suoi che erano nel mondo, li amò fino alla fine. Durante la cena, quando il diavolo aveva già messo in cuore a Giuda, figlio di Simone Iscariota, di tradirlo, Gesù, sapendo che il Padre gli aveva dato tutto nelle mani e che era venuto da Dio e a Dio ritornava, si alzò da tavola, depose le vesti, prese un asciugamano e se lo cinse attorno alla vita. Poi versò dell’acqua nel catino e cominciò a lavare i piedi dei discepoli e ad asciugarli con l’asciugamano di cui si era cinto. Venne dunque da Simon Pietro e questi gli disse: «Signore, tu lavi i piedi a me?». Rispose Gesù: «Quello che io faccio, tu ora non lo capisci; lo capirai dopo». Gli disse Pietro: «Tu non mi laverai i piedi in eterno!». Gli rispose Gesù: «Se non ti laverò, non avrai parte con me». Gli disse Simon Pietro: «Signore, non solo i miei piedi, ma anche le mani e il capo!». Soggiunse Gesù: «Chi ha fatto il bagno, non ha bisogno di lavarsi se non i piedi ed è tutto puro; e voi siete puri, ma non tutti». Sapeva infatti chi lo tradiva; per questo disse: «Non tutti siete puri».
Quando ebbe lavato loro i piedi, riprese le sue vesti, sedette di nuovo e disse loro: «Capite quello che ho fatto per voi? Voi mi chiamate il Maestro e il Signore, e dite bene, perché lo sono. 14Se dunque io, il Signore e il Maestro, ho lavato i piedi a voi, anche voi dovete lavare i piedi gli uni agli altri. Vi ho dato un esempio, infatti, perché anche voi facciate come io ho fatto a voi. In verità, in verità io vi dico: un servo non è più grande del suo padrone, né un inviato è più grande di chi lo ha mandato. Sapendo queste cose, siete beati se le mettete in pratica (Gv 13,1-17). 
«Io sono la vite vera e il Padre mio è l’agricoltore. Ogni tralcio che in me non porta frutto, lo taglia, e ogni tralcio che porta frutto, lo pota perché porti più frutto. Voi siete già puri, a causa della parola che vi ho annunciato. Rimanete in me e io in voi. Come il tralcio non può portare frutto da se stesso se non rimane nella vite, così neanche voi se non rimanete in me. Io sono la vite, voi i tralci. Chi rimane in me, e io in lui, porta molto frutto, perché senza di me non potete far nulla. Chi non rimane in me viene gettato via come il tralcio e secca; poi lo raccolgono, lo gettano nel fuoco e lo bruciano. Se rimanete in me e le mie parole rimangono in voi, chiedete quello che volete e vi sarà fatto. In questo è glorificato il Padre mio: che portiate molto frutto e diventiate miei discepoli. 
Come il Padre ha amato me, anche io ho amato voi. Rimanete nel mio amore. Se osserverete i miei comandamenti, rimarrete nel mio amore, come io ho osservato i comandamenti del Padre mio e rimango nel suo amore. Vi ho detto queste cose perché la mia gioia sia in voi e la vostra gioia sia piena.
Questo è il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli altri come io ho amato voi. Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la sua vita per i propri amici. 14Voi siete miei amici, se fate ciò che io vi comando.5Non vi chiamo più servi, perché il servo non sa quello che fa il suo padrone; ma vi ho chiamato amici, perché tutto ciò che ho udito dal Padre mio l’ho fatto conoscere a voi. Non voi avete scelto me, ma io ho scelto voi e vi ho costituiti perché andiate e portiate frutto e il vostro frutto rimanga; perché tutto quello che chiederete al Padre nel mio nome, ve lo conceda. Questo vi comando: che vi amiate gli uni gli altri. (Gv 15,1-17), 
Il vero, il solo futuro del mondo è in questo amore che l’Ispiratrice – Fondatrice non solo ha insegnato con le parole, ma anche e soprattutto ha sempre vissuto, facendo della sua vita un atto di carità interminabile verso tutti, sempre. 
L’Ispiratrice – Fondatrice è la rappresentazione vivente, il “Musical” perfetto dei due Inni alla Carità cantati da San Paolo con la voce e con la vita. 
La carità non sia ipocrita: detestate il male, attaccatevi al bene; amatevi gli uni gli altri con affetto fraterno, gareggiate nello stimarvi a vicenda. Non siate pigri nel fare il bene, siate invece ferventi nello spirito; servite il Signore. Siate lieti nella speranza, costanti nella tribolazione, perseveranti nella preghiera. Condividete le necessità dei santi; siate premurosi nell’ospitalità.
Benedite coloro che vi perseguitano, benedite e non maledite. Rallegratevi con quelli che sono nella gioia; piangete con quelli che sono nel pianto. Abbiate i medesimi sentimenti gli uni verso gli altri; non nutrite desideri di grandezza; volgetevi piuttosto a ciò che è umile. Non stimatevi sapienti da voi stessi.
Non rendete a nessuno male per male. Cercate di compiere il bene davanti a tutti gli uomini. Se possibile, per quanto dipende da voi, vivete in pace con tutti. Non fatevi giustizia da voi stessi, carissimi, ma lasciate fare all’ira divina. Sta scritto infatti: Spetta a me fare giustizia, io darò a ciascuno il suo, dice il Signore. Al contrario, se il tuo nemico ha fame, dagli da mangiare; se ha sete, dagli da bere: facendo questo, infatti, accumulerai carboni ardenti sopra il suo capo. Non lasciarti vincere dal male, ma vinci il male con il bene (Rm 12,9-21). 
Se parlassi le lingue degli uomini e degli angeli, ma non avessi la carità, sarei come bronzo che rimbomba o come cimbalo che strepita.
E se avessi il dono della profezia, se conoscessi tutti i misteri e avessi tutta la conoscenza, se possedessi tanta fede da trasportare le montagne, ma non avessi la carità, non sarei nulla.
E se anche dessi in cibo tutti i miei beni e consegnassi il mio corpo per averne vanto, ma non avessi la carità, a nulla mi servirebbe.
La carità è magnanima, benevola è la carità; non è invidiosa, non si vanta, non si gonfia d’orgoglio, non manca di rispetto, non cerca il proprio interesse, non si adira, non tiene conto del male ricevuto, non gode dell’ingiustizia ma si rallegra della verità. Tutto scusa, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta (1Cor 13,1-7). 
Il Movimento Apostolico darà al mondo un futuro di redenzione e un presente autentico di salvezza se si impegnerà senza riserve a vivere questo stupendo “Musical” reale, quotidiano, alla carità.
È stato il “Musical” di Cristo cantato sulla croce. È il “Musical” dell’Ispiratrice – Fondatrice. Dovrà essere il “Musical” di tutto il Movimento Apostolico. Caritas omnia vincit.
 Mons. Costantino Di Bruno
Catanzaro 6 Agosto 2012
Festa della Trasfigurazione del Signore. 


[bookmark: _Toc121850308]
LA FAMIGLIA: VERITÀ DI CARTA O VERITÀ DI VITA?
Due riflessioni semplici sulla famiglia di Mons. Costantino Di Bruno

[bookmark: _Toc121850309]Prima riflessione
[bookmark: _Toc121850310]PER LA DONNA L’UOMO DIVIENE UOMO PER L’UOMO LA DONNA DIVIENE DONNA


IL PROGETTO ORIGINARIO DI DIO SULL’UOMO
Vi sono due modi di parlare della famiglia: secondo la fede e secondo la non fede. Quando si parla dalla non fede, ognuno adduce le ragioni del cuore, che sono tutte di volontà, desiderio, aspirazioni, esigenze che scaturiscono da una natura umana, che è corrotta in se stessa e incapace da sola di trovare la verità del suo stesso essere. Queste ragioni umane sono molteplici. Ognuno sostiene le proprie, partendo dalle sue filosofie, psicologie, culture, retaggi, o anche dalla sua formazione famigliare e sociale. 
Spesso la socialità corrompe anche i costumi più autentici e oscura la moralità più connaturale all’uomo. Sodoma era città corrotta. Le figlie di Lot a contatto con quella mentalità divennero incestuose. Manca in queste ragioni il riferimento al Creatore e al Signore dell’uomo. 
Poi Lot partì da Soar e andò ad abitare sulla montagna con le sue due figlie, perché temeva di restare a Soar, e si stabilì in una caverna con le sue due figlie. Ora la maggiore disse alla più piccola: «Nostro padre è vecchio e non c’è nessuno in questo territorio per unirsi a noi, come avviene dappertutto. Vieni, facciamo bere del vino a nostro padre e poi corichiamoci con lui, così daremo vita a una discendenza da nostro padre». Quella notte fecero bere del vino al loro padre e la maggiore andò a coricarsi con il padre; ma egli non se ne accorse, né quando lei si coricò né quando lei si alzò. All’indomani la maggiore disse alla più piccola: «Ecco, ieri io mi sono coricata con nostro padre: facciamogli bere del vino anche questa notte e va’ tu a coricarti con lui; così daremo vita a una discendenza da nostro padre». Anche quella notte fecero bere del vino al loro padre e la più piccola andò a coricarsi con lui; ma egli non se ne accorse, né quando lei si coricò né quando lei si alzò. Così le due figlie di Lot rimasero incinte del loro padre. La maggiore partorì un figlio e lo chiamò Moab. Costui è il padre dei Moabiti, che esistono ancora oggi. Anche la più piccola partorì un figlio e lo chiamò «Figlio del mio popolo». Costui è il padre degli Ammoniti, che esistono ancora oggi (Gen 19,30-38). 
La logica è sempre la stessa. Il figlio deve essere ottenuto ad ogni costo. Incesto, utero in affitto,  fecondazione eterologa, ricorso anche alla clonazione, molteplici altre vie e forme, attraverso le quali non si sa più chi è padre e chi è madre. È sempre il desiderio di avere un figlio che detta l’azione, che stabilisce la moralità. Non è invece la moralità che governa il desiderio, facendo di esso un olocausto al Signore, in segno di obbedienza eterna al suo volere, quando esso non può essere realizzato rispettando la volontà del nostro Creatore e Dio.
Il Libro della Sapienza insegna che quando Dio viene escluso, vengono negate anche le ragioni della verità. Senza queste ragioni, il cuore si inabissa in un baratro senza luce, dal quale difficilmente si verrà fuori.
Non fu loro sufficiente errare nella conoscenza di Dio, ma, vivendo nella grande guerra dell’ignoranza, a mali tanto grandi danno il nome di pace. Celebrando riti di iniziazione infanticidi o misteri occulti o banchetti orgiastici secondo strane usanze, non conservano puri né la vita né il matrimonio, ma uno uccide l’altro a tradimento o l’affligge con l’adulterio. Tutto vi è mescolato: sangue e omicidio, furto e inganno, corruzione, slealtà, tumulto, spergiuro, sconcerto dei buoni, dimenticanza dei favori, corruzione di anime, perversione sessuale, disordini nei matrimoni, adulterio e impudicizia. L’adorazione di idoli innominabili è principio, causa e culmine di ogni male. Infatti coloro che sono idolatri vanno fuori di sé nelle orge o profetizzano cose false o vivono da iniqui o spergiurano con facilità (Sap 14,22-28). 
Di queste ragioni del cuore non vogliamo interessarci.  Inseguirle è perdita di tempo, oltre che peccato contro l’intelligenza e la sapienza. San Paolo le dichiara il frutto del soffocamento della verità nell’ingiustizia.
Io infatti non mi vergogno del Vangelo, perché è potenza di Dio per la salvezza di chiunque crede, del Giudeo, prima, come del Greco. In esso infatti si rivela la giustizia di Dio, da fede a fede, come sta scritto: Il giusto per fede vivrà.
Infatti l’ira di Dio si rivela dal cielo contro ogni empietà e ogni ingiustizia di uomini che soffocano la verità nell’ingiustizia, poiché ciò che di Dio si può conoscere è loro manifesto; Dio stesso lo ha manifestato a loro. Infatti le sue perfezioni invisibili, ossia la sua eterna potenza e divinità, vengono contemplate e comprese dalla creazione del mondo attraverso le opere da lui compiute. Essi dunque non hanno alcun motivo di scusa perché, pur avendo conosciuto Dio, non lo hanno glorificato né ringraziato come Dio, ma si sono perduti nei loro vani ragionamenti e la loro mente ottusa si è ottenebrata. Mentre si dichiaravano sapienti, sono diventati stolti e hanno scambiato la gloria del Dio incorruttibile con un’immagine e una figura di uomo corruttibile, di uccelli, di quadrupedi e di rettili.
Perciò Dio li ha abbandonati all’impurità secondo i desideri del loro cuore, tanto da disonorare fra loro i propri corpi, perché hanno scambiato la verità di Dio con la menzogna e hanno adorato e servito le creature anziché il Creatore, che è benedetto nei secoli. Amen.
Per questo Dio li ha abbandonati a passioni infami; infatti, le loro femmine hanno cambiato i rapporti naturali in quelli contro natura. Similmente anche i maschi, lasciando il rapporto naturale con la femmina, si sono accesi di desiderio gli uni per gli altri, commettendo atti ignominiosi maschi con maschi, ricevendo così in se stessi la retribuzione dovuta al loro traviamento. E poiché non ritennero di dover conoscere Dio adeguatamente, Dio li ha abbandonati alla loro intelligenza depravata ed essi hanno commesso azioni indegne: sono colmi di ogni ingiustizia, di malvagità, di cupidigia, di malizia; pieni d’invidia, di omicidio, di lite, di frode, di malignità; diffamatori, maldicenti, nemici di Dio, arroganti, superbi, presuntuosi, ingegnosi nel male, ribelli ai genitori, insensati, sleali, senza cuore, senza misericordia. E, pur conoscendo il giudizio di Dio, che cioè gli autori di tali cose meritano la morte, non solo le commettono, ma anche approvano chi le fa (Rm 1,16-32). 
A noi interessa una cosa sola: presentare il progetto di Dio sulla famiglia, il solo  degno del suo uomo. Infatti c’è un uomo che vuole essere suo e un uomo che non vuole essere suo, pur essendo suo per natura. Se non vuole essere suo, Dio nulla potrà fare. Potrà morire anche per Lui sulla croce, ma questi rimarrà sempre sordo, chiuso ad ogni suo richiamo di amore. Il peccato rende sempre più di pietra il suo cuore e dal cuore di pietra trae le ragioni con le quali sostiene, difende, combatte, manifesta il suo orgoglio, contro la verità del suo stesso corpo che non è da se stesso, ma discende direttamente da Dio attraverso l’atto della sua creazione. 
Leggendo con saggezza la Scrittura appare subito con ogni evidenza che Dio non crea l’uomo allo stesso modo degli altri esseri animati o inanimati. Gli altri esseri vengono creati senza alcun legame. 
Dio disse: «Le acque brulichino di esseri viventi e uccelli volino sopra la terra, davanti al firmamento del cielo». Dio creò i grandi mostri marini e tutti gli esseri viventi che guizzano e brulicano nelle acque, secondo la loro specie, e tutti gli uccelli alati, secondo la loro specie. Dio vide che era cosa buona. Dio li benedisse: «Siate fecondi e moltiplicatevi e riempite le acque dei mari; gli uccelli si moltiplichino sulla terra». E fu sera e fu mattina: quinto giorno. Dio disse: «La terra produca esseri viventi secondo la loro specie: bestiame, rettili e animali selvatici, secondo la loro specie». E così avvenne. Dio fece gli animali selvatici, secondo la loro specie, il bestiame, secondo la propria specie, e tutti i rettili del suolo, secondo la loro specie. Dio vide che era cosa buona (Gen 1,20-25). 
Quando il Signore vuole creare l’uomo, si consulta, parla al plurale. Questa sua ultima creatura non viene solo dalla sua parola. Vi è qualcosa di più. Questa creatura è fatta. È fatta però in un modo speciale.
Dio disse: «Facciamo l’uomo a nostra immagine, secondo la nostra somiglianza: dòmini sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo, sul bestiame, su tutti gli animali selvatici e su tutti i rettili che strisciano sulla terra». E Dio creò l’uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò: maschio e femmina li creò.  Dio li benedisse e Dio disse loro: «Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra e soggiogatela, dominate sui pesci del mare e  sugli uccelli del cielo e su ogni essere vivente che striscia sulla terra» (Gen 1,26-28). 
La prima verità ci manifesta che Dio, al plurale, ha un desiderio: fare qualcosa di totalmente nuovo, diverso sostanzialmente da quanto già aveva creato, da tutto l’universo visibile e invisibile. Lui è fatto a sua immagine e somiglianza. Tutte le altre cose portano un riflesso della sua divina, eterna, sapiente, onnipotente essenza. L’uomo porta in sé l’immagine e la somiglianza del suo Creatore. L’uomo è la perfetta visibilità del suo Signore, di Colui che lo ha fatto. Questa immagine e somiglianza gli è data perché Dio lo pone al vertice della sua creazione, perché la governi, la diriga, la oriente sempre al bene più grande. È un compito dato all’uomo al momento stesso del suo venire alla luce. Per questo Dio lo ha creato, per questo esiste, per mostrare visibilmente ad ogni essere le verità eterna del suo Creatore.
Quest’uomo fatto da Dio, da Lui creato è però maschio e femmina, è uomo e donna. Nella volontà di Dio è uno e due insieme. È due che attraverso la manifestazione della propria volontà deve divenire una cosa sola, un solo corpo, una sola vita. Divenendo una sola vita, raggiunge la verità del suo essere, perché diviene creatore di vita come Dio è vita. 
Come Dio dona la vita all’uomo, consultandosi, così l’uomo sempre dovrà dare vita ad un altro uomo, consultandosi, divenendo con l’altra una sola carne, dopo essere divenuti per volontà un solo corpo, un “solo uomo”, così come è uscito dalla mani del suo Creatore. 
È questo il matrimonio: la volontà dei due di divenire un “solo uomo”, come alle origini. È come operare il processo inverso della creazione. All’inizio è creato l’uno che di manifesta e si rivela come due. Ora da i due che si rivelano e si manifestano nella loro identità singolare si deve creare l’uno. Si manifesta la volontà di essere un “solo uomo”, Dio l’accoglie e la sigillata in modo indissolubile, irreversibile, per sempre. 
Il secondo capitolo della Genesi ci aiuta a comprende meglio questa realtà del “solo uomo”. Il racconto diviene ancora più carico di divina verità attraverso la sua stessa drammatizzazione. 
Nel giorno in cui il Signore Dio fece la terra e il cielo nessun cespuglio campestre era sulla terra, nessuna erba campestre era spuntata, perché il Signore Dio non aveva fatto piovere sulla terra e non c’era uomo che lavorasse il suolo, ma una polla d’acqua sgorgava dalla terra e irrigava tutto il suolo. Allora il Signore Dio plasmò l’uomo con polvere del suolo e soffiò nelle sue narici un alito di vita e l’uomo divenne un essere vivente. Il Signore Dio prese l’uomo e lo pose nel giardino di Eden, perché lo coltivasse e lo custodisse. Il Signore Dio diede questo comando all’uomo: «Tu potrai mangiare di tutti gli alberi del giardino, ma dell’albero della conoscenza del bene e del male non devi mangiare, perché, nel giorno in cui tu ne mangerai, certamente dovrai morire».
E il Signore Dio disse: «Non è bene che l’uomo sia solo: voglio fargli un aiuto che gli corrisponda». Allora il Signore Dio plasmò dal suolo ogni sorta di animali selvatici e tutti gli uccelli del cielo e li condusse all’uomo, per vedere come li avrebbe chiamati: in qualunque modo l’uomo avesse chiamato ognuno degli esseri viventi, quello doveva essere il suo nome. Così l’uomo impose nomi a tutto il bestiame, a tutti gli uccelli del cielo e a tutti gli animali selvatici, ma per l’uomo non trovò un aiuto che gli corrispondesse. Allora il Signore Dio fece scendere un torpore sull’uomo, che si addormentò; gli tolse una delle costole e richiuse la carne al suo posto. Il Signore Dio formò con la costola, che aveva tolta all’uomo, una donna e la condusse all’uomo. Allora l’uomo disse: «Questa volta è osso dalle mie ossa, carne dalla mia carne. La si chiamerà donna, perché dall’uomo è stata tolta». Per questo l’uomo lascerà suo padre e sua madre e si unirà a sua moglie, e i due saranno un’unica carne. Ora tutti e due erano nudi, l’uomo e sua moglie, e non provavano vergogna (Cfr. Gen 2,4-25). 
In questo secondo racconto notiamo che l’uomo è solo. La sua è però solitudine ontologica. Ogni essere vivente porta in sé la vita. Fatto dal Dio che è la vita, dona vita. Produce secondo la sua specie. Nel suo piccolo esprime e manifesta la più pura essenza del suo Creatore e Signore: la vita. Dio è vita eterna. Vita senza principio, vita senza fine. Se Dio è vita, potrà mai essere ad immagine di Dio un uomo senza la capacità naturale di essere vita al pari del suo Dio, sempre però come partecipazione di questa essenza divina a lui conferita per grande elargizione di misericordia dal suo Dio? Questa è la solitudine ontologica dell’uomo. Possiede una natura capace solo di dare il nome agli animali. Con gli animali non può dare vita. Per questo in tutta la creazione che lui governa e domina non trova un aiuto a lui corrispondente.
Dio non vuole uno ad immagine di sé, a somiglianza della sua vita eterna, non capace di dare vita. Gli crea l’aiuto a lui corrispondente. Non lo crea però come ha creato lui, impastando la polvere del suolo. Lo trae dalla sua stessa vita. Gli toglie una costola, con essa forma la donna, la presenta all’uomo, il quale in lei riconosce se stesso, la vede come osso dalla sue  ossa, come carne dalla sua carne. La chiama donna, perché dall’uomo essa è stata tolta. La donna tratta dall’uomo è la prima vita data dall’uomo, secondo la volontà di Dio, per sua opera. È data all’uomo la donna, perché l’uomo sia sempre uomo datore di vita. 
Anche la donna, che è fatta ad immagine della vita eterna di Dio, mai sarà vera donna, datrice di vita senza l’uomo, con il quale dovrà divenire una sola carne. Il testo sacro lo dice con ferma chiarezza: “Per questo l’uomo lascerà suo padre e sua madre e si unirà a sua moglie, e i due saranno un’unica carne”. Saranno una carne indivisibile, inseparabile. Saranno una sola carne che non potrà divenire “sola carne” con nessun’altra carne, né carne di uomo, né carne di donna. Il matrimonio monogamico tra un solo uomo e una sola donna, stabile, indissolubile, fedele è la verità ontologica dell’uomo. Non è un frutto di cultura, di tradizione, di elaborazione di pensiero umano. Questo matrimonio scaturisce dal cuore di Dio.
Questo matrimonio è a vera immagine di Dio, del Dio Trinità, nella sua creazione. È a vera somiglianza del Dio eterno, che nell’eternità, nel suo seno, genera il Figlio. Dal suo seno, per opera di Dio, Adamo genera la donna, non da se stesso, ma per opera di Dio. Dalla comunione dell’uomo e della donna nasce l’altra vita, la vita si propaga sulla terra. Anche in Dio, dall’amore eterno del Padre e del Figlio, procede lo Spirito Santo. Ma qui siamo nel cuore del mistero trinitario, ad immagine del quale l’uomo è stato voluto dal suo Dio, il solo che è vita eterna e concede all’uomo di essere anche lui padre di vita in comunione indissolubile con la propria moglie, rendendola madre di vita.

PATERNITÀ E MATERNITÀ SPIRITUALE
È anche opportuno notare che nella nuova creazione, Dio procede questa volta al contrario. Prima crea la donna. La crea immacolata, piena di grazia, fa di Lei il suo tabernacolo vivente. Poi da Lei, dal suo seno, per opera dello Spirito Santo, fa nascere il suo Divin Figlio, in una relazione questa volta non di uomo – donna, bensì di Madre e Figlio. 
Come Madre e Figlio possono essere ad immagine e somiglianza di Dio se da questa relazione sublime non potrà nascere la vita? La vita fisica non è la sola vita che l’uomo è chiamato a dare. Questa coppia particolare, non composta di uomo e di donna, bensì di Madre e di Figlio, riceve da Dio un altro compito, un altro grande ministero. Per essa, per il Figlio e per la Madre, dovranno essere fatti figli di Dio tutti i figli dell’uomo.  
La Madre, più che Abramo, offre al Padre il Figlio. Per l’olocausto offerto dal Figlio per la Madre, Dio dona al Figlio e alla Madre, la grazia della generazione. Don al Figlio la grazia di coprire con l’ombra dello Spirito Santo sempre la Madre, in modo che dal suo seno mistico, nelle acque del Battesimo, mediante la fede, vengano generati a Dio i suoi nuovi figli di adozione. Gesù dona alla Madre questa spirituale, universale, maternità dalla croce, consegnandole il primo figlio, il discepolo che Lui amava. 
Stavano presso la croce di Gesù sua madre, la sorella di sua madre, Maria madre di Clèopa e Maria di Màgdala. Gesù allora, vedendo la madre e accanto a lei il discepolo che egli amava, disse alla madre: «Donna, ecco tuo figlio!». Poi disse al discepolo: «Ecco tua madre!». E da quell’ora il discepolo l’accolse con sé (Gv 19,25-27). 
Qui siamo in un mistero altissimo, confermato dallo stesso Cristo Gesù ai discepoli, quando annunzia loro che vi è una relazione nuova che permette di dare la vita. 
Gli dissero i suoi discepoli: «Se questa è la situazione dell’uomo rispetto alla donna, non conviene sposarsi». Egli rispose loro: «Non tutti capiscono questa parola, ma solo coloro ai quali è stato concesso. Infatti vi sono eunuchi che sono nati così dal grembo della madre, e ve ne sono altri che sono stati resi tali dagli uomini, e ve ne sono altri ancora che si sono resi tali per il regno dei cieli. Chi può capire, capisca» (Mt 19,10-12). 
È la relazione indissolubile tra Madre e Discepolo. Questa paternità spirituale supera di gran lunga la paternità e maternità naturale. Questa paternità e maternità spirituale fonda il celibato per il regno. È però un celibato fisico. Non è un celibato spirituale, perché spiritualmente, nella relazione Madre – Figlio si dovranno generare, per opera dello Spirito Santo, tutti i figli di adozione del Padre nostro celeste. Questa verità viene ricordata solo come inciso. Ora è giusto che ritorniamo al tema della famiglia, nella quale l’uomo diviene uomo ad immagine di Dio e la donna diviene donna ad immagine di Dio.

DA MALACHIA A CRISTO GESÙ
Il profeta Malachia ammonisce i figli di Israele. Dio odia il ripudio. Odia la distruzione della famiglia monogamica e indissolubile. Odia che l’uomo distrugga il suo stesso soffio vitale.
Un’altra cosa fate ancora: voi coprite di lacrime, di pianti e di sospiri l’altare del Signore, perché egli non guarda all’offerta né l’accetta con benevolenza dalle vostre mani. E chiedete: «Perché?». Perché il Signore è testimone fra te e la donna della tua giovinezza, che hai tradito, mentre era la tua compagna, la donna legata a te da un patto. Non fece egli un essere solo dotato di carne e soffio vitale? Che cosa cerca quest’unico essere, se non prole da parte di Dio? Custodite dunque il vostro soffio vitale e nessuno tradisca la donna della sua giovinezza. Perché io detesto il ripudio, dice il Signore, Dio d’Israele, e chi copre d’iniquità la propria veste, dice il Signore degli eserciti. Custodite dunque il vostro soffio vitale e non siate infedeli (Mal 2,13-16). 
Gesù conferma la verità del progetto di Dio sulla coppia, riportando il matrimonio monogamico, indissolubile, fedele, al progetto del Padre, unico e solo suo progetto. Il Padre altri progetti non conosce, non vuole conoscerne. Non gli appartengono. Sono dell’uomo, corrotto nella mente e nel cuore, non vengono dal suo cuore purissimo. L’uomo non può dividere ciò che Dio ha congiunto. 
Allora gli si avvicinarono alcuni farisei per metterlo alla prova e gli chiesero: «È lecito a un uomo ripudiare la propria moglie per qualsiasi motivo?». Egli rispose: «Non avete letto che il Creatore da principio li fece maschio e femmina e disse: Per questo l’uomo lascerà il padre e la madre e si unirà a sua moglie e i due diventeranno una sola carne? Così non sono più due, ma una sola carne. Dunque l’uomo non divida quello che Dio ha congiunto». Gli domandarono: «Perché allora Mosè ha ordinato di darle l’atto di ripudio e di ripudiarla?». Rispose loro: «Per la durezza del vostro cuore Mosè vi ha permesso di ripudiare le vostre mogli; all’inizio però non fu così. Ma io vi dico: chiunque ripudia la propria moglie, se non in caso di unione illegittima, e ne sposa un’altra, commette adulterio» (Mt 19,3-9). 
Non solo l’adulterio fisico è escluso dalla volontà del Padre, ma anche l’adulterio spirituale, del cuore, della mente, della fantasia. Anche questo adulterio mai dovrà essere commesso dal discepolo del Signore.
Avete inteso che fu detto: Non commetterai adulterio. Ma io vi dico: chiunque guarda una donna per desiderarla, ha già commesso adulterio con lei nel proprio cuore.
Se il tuo occhio destro ti è motivo di scandalo, cavalo e gettalo via da te: ti conviene infatti perdere una delle tue membra, piuttosto che tutto il tuo corpo venga gettato nella Geènna. E se la tua mano destra ti è motivo di scandalo, tagliala e gettala via da te: ti conviene infatti perdere una delle tue membra, piuttosto che tutto il tuo corpo vada a finire nella Geènna.
Fu pure detto: “Chi ripudia la propria moglie, le dia l’atto del ripudio”. Ma io vi dico: chiunque ripudia la propria moglie, eccetto il caso di unione illegittima, la espone all’adulterio, e chiunque sposa una ripudiata, commette adulterio (Mt 5,27-32). 
Questo matrimonio monogamico, indissolubile, fedele, aperto alla vita, Gesù ha elevato alla dignità di sacramento. Lo ha corredato di una particolare grazia. È la grazia che dovrà conservarlo nella sua purissima verità. Per questa grazia esso può essere monogamico, indissolubile, fedele, aperto alla vita. Per questa grazia l’uomo e la donna si santificheranno attraverso questa via.  L’amore vicendevole nelle alterne vicissitudini è la strada della loro santificazione, la via che li condurrà alla beatitudine eterna.

VERITÀ DI CARTA VERITÀ DI VITA
Se osserviamo bene la realtà noi spesso ci troviamo dinanzi ad una verità di carta. La Scrittura è verità di carta. Il Vangelo è verità di carta. Omelie, prediche, catechismo, la stessa teologia nel suo complesso sono di carta. Anche il cristiano è di carta. Se il cristiano è di carta, anche la famiglia non può essere che di carta. I corsi prematrimoniali sono di carta ed ogni altro ammaestramento è solo di carta.
Quando ci si accinge a celebrare un matrimonio si preparano le carte. La carta attesta che colui che sta per divenire una sola carne, è un cristiano. La carta lo attesta. Ma colui che è attestato dalla carta non sa cosa significhi essere cristiano. Si attesta che la persona è conformata pienamente a Cristo. È un altro Cristo. È un Cristo vivente. Ecco chi è Cristo secondo San Paolo:
Nel timore di Cristo, siate sottomessi gli uni agli altri: le mogli lo siano ai loro mariti, come al Signore; il marito infatti è capo della moglie, così come Cristo è capo della Chiesa, lui che è salvatore del corpo. E come la Chiesa è sottomessa a Cristo, così anche le mogli lo siano ai loro mariti in tutto.  E voi, mariti, amate le vostre mogli, come anche Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei, per renderla santa, purificandola con il lavacro dell’acqua mediante la parola, e per presentare a se stesso la Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o alcunché di simile, ma santa e immacolata. Così anche i mariti hanno il dovere di amare le mogli come il proprio corpo: chi ama la propria moglie, ama se stesso. Nessuno infatti ha mai odiato la propria carne, anzi la nutre e la cura, come anche Cristo fa con la Chiesa, poiché siamo membra del suo corpo. Per questo l’uomo lascerà il padre e la madre e si unirà a sua moglie e i due diventeranno una sola carne. Questo mistero è grande: io lo dico in riferimento a Cristo e alla Chiesa! Così anche voi: ciascuno da parte sua ami la propria moglie come se stesso, e la moglie sia rispettosa verso il marito (Ef 5,21-33). 
L’altra carta attesta che il cristiano è stato anche cresimato, è pieno di Spirito Santo. Lo attesta la carta. 
Si certifica che il soggetto che intende celebrare il matrimonio è perennemente mosso, guidato, spinto dallo Spirito Santo. L’insegnamento di San Paolo ci illumina:
Vi dico dunque: camminate secondo lo Spirito e non sarete portati a soddisfare il desiderio della carne. La carne infatti ha desideri contrari allo Spirito e lo Spirito ha desideri contrari alla carne; queste cose si oppongono a vicenda, sicché voi non fate quello che vorreste. Ma se vi lasciate guidare dallo Spirito, non siete sotto la Legge. Del resto sono ben note le opere della carne: fornicazione, impurità, dissolutezza, idolatria, stregonerie, inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, invidie, ubriachezze, orge e cose del genere. Riguardo a queste cose vi preavviso, come già ho detto: chi le compie non erediterà il regno di Dio. Il frutto dello Spirito invece è amore, gioia, pace, magnanimità, benevolenza, bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé; contro queste cose non c’è Legge. Quelli che sono di Cristo Gesù hanno crocifisso la carne con le sue passioni e i suoi desideri. Perciò se viviamo dello Spirito, camminiamo anche secondo lo Spirito. Non cerchiamo la vanagloria, provocandoci e invidiandoci gli uni gli altri (Gal 5,16-26). 
Nel matrimonio cristiano, essendo i due soggetti l’uno responsabile dell’altro, l’uno la vita dell’altro, l’uno dalla vita dell’altro, è necessario che la nuova vita ricevuta nel Battesimo e nella Cresima cresca senza alcuna interruzione. Ma essa esiste al momento della celebrazione?
Se il cristiano è un cristiano di carta, anche il matrimonio che celebra sarà di carta. Infatti le carte sono perfette, nulla manca. I registri attestano che tutto è stato fatto secondo le regole della carta. Poi è il fallimento, lo sfacelo, il divorzio, l’adulterio, la frantumazione del progetto di Dio. Perché.  
La vita nuova cresce nella Chiesa se vengono osservate particolari regole. Essa cresce e si sviluppa: ascoltando la Parola, frequentando con assiduità l’Eucaristia, accostandosi spesso al sacramento della Confessione, immergendosi nella preghiera, lasciandosi confortare perennemente dalla verità e dalla grazia di Cristo Signore. Nel distacco dalla Chiesa, il soggetto muore. Morto il soggetto, muore anche il matrimonio. Questa morte è attestata dalle infinite crisi che poi portano al divorzio. 
La Chiesa ha perso la sua capacità di insegnamento perché tutto in essa è divenuto di carta. Essendo il Vangelo di carta,  quelli che lo insegnano, lo insegnano dalla carta. Si è ministri della Parola dalla carta,  si formano cristiani di carta. Si celebrano sacramenti di carta. Si dona grazia di carta. Si forma ad una moralità di carta. Tutto sta divenendo di carta. Finché insegniamo dalla carta, il mondo mai potrà scoprire la bellezza di Cristo, perché anche Cristo oggi è divenuto un Cristo di carta, che ci parla di un Dio di carta, di uno Spirito Santo di carta.
Un Cristo di carta non attrae nessuno. Vedere oggi il Cristo Crocifisso che si immola per la salvezza del suo matrimonio, attrae, dona luce alla vita. 
Sant’Agostino conoscendo il cristianesimo dalla carta, dal Vangelo di carta, dalla Scrittura di carta, dal Cristo di carta, ebbe paura di farsi cristiano. Temeva che anche lui sarebbe divenuto cristiano di carta, vescovo di carta, maestro di carta, ministro della Parola dalla carta. Poi però osservò e vide i cristiani di carne, di sangue, vide in loro il Cristo Crocifisso, il Cristo vivente, il Cristo vero Testimone del Padre. Vide in essi non cristiani di carta, ma cristiani di vita e disse quelle parole che lo convinsero a lasciarsi battezzare: “Se essi non sono cristiani di carta, anch’io possono essere cristiano e vescovo non di carta”.
Dalla parte ove avevo rivolto il viso, pur temendo a passarvi, mi si svelava la casta maestà della Continenza, limpida, sorridente senza lascivia, invitante con verecondia a raggiungerla senza esitare, protese le pie mani verso di me per ricevermi e stringermi, ricolme di una frotta di buoni esempi: fanciulli e fanciulle in gran numero, moltitudini di giovani e gente d’ogni età, e vedove gravi e vergini canute. E in tutte queste anime la continenza, dico, non era affatto sterile, bensì madre feconda di figli: i gaudi ottenuti dallo sposo, da te, Signore. Con un sorriso sulle labbra, che era di derisione e incoraggiamento insieme, sembrava dire: "Non potrai fare anche tu ciò che fecero questi giovani, queste donne? E gli uni e le altre ne hanno il potere in se medesimi o nel Signore Dio loro? Il Signore Dio loro mi diede ad essi. Perché ti reggi, e non ti reggi, su di te? Gettati in lui senza timore. Non si tirerà indietro per farti cadere. Gettati tranquillo, egli ti accoglierà e ti guarirà". Io arrossivo troppo, udendo ancora i sussurri delle frivolezze; ero sospeso nell’esitazione, mentre la Continenza riprendeva, quasi, a parlare: "Chiudi le orecchie al richiamo della tua carne immonda sulla terra per mortificarla. Le voluttà che ti descrive sono difformi dalla legge del Signore Dio tuo". Questa disputa avveniva nel mio cuore, era di me stesso contro me stesso solo. Alipio, immobile al mio fianco, attendeva in silenzio l’esito della mia insolita agitazione.
Così parlavo e piangevo nell’amarezza sconfinata del mio cuore affranto. A un tratto dalla casa vicina mi giunge una voce, come di fanciullo o fanciulla, non so, che diceva cantando e ripetendo più volte: "Prendi e leggi, prendi e leggi". Mutai d’aspetto all’istante e cominciai a riflettere con la massima cura se fosse una cantilena usata in qualche gioco di ragazzi, ma non ricordavo affatto di averla udita da nessuna parte. Arginata la piena delle lacrime, mi alzai. L’unica interpretazione possibile era per me che si trattasse di un comando divino ad aprire il libro e a leggere il primo verso che vi avrei trovato. Avevo sentito dire di Antonio che ricevette un monito dal Vangelo, sopraggiungendo per caso mentre si leggeva: "Va’, vendi tutte le cose che hai, dàlle ai poveri e avrai un tesoro nei cieli, e vieni, seguimi". Egli lo interpretò come un oracolo indirizzato a se stesso e immediatamente si rivolse a te. Così tornai concitato al luogo dove stava seduto Alipio e dove avevo lasciato il libro dell’Apostolo all’atto di alzarmi. Lo afferrai, lo aprii e lessi tacito il primo versetto su cui mi caddero gli occhi. Diceva: "Non nelle crapule e nelle ebbrezze, non negli amplessi e nelle impudicizie, non nelle contese e nelle invidie, ma rivestitevi del Signore Gesù Cristo né assecondate la carne nelle sue concupiscenze". Non volli leggere oltre, né mi occorreva. Appena terminata infatti la lettura di questa frase, una luce, quasi, di certezza penetrò nel mio cuore e tutte le tenebre del dubbio si dissiparono.
Chiuso il libro, tenendovi all’interno il dito o forse un altro segno, già rasserenato in volto, rivelai ad Alipio l’accaduto. Ma egli mi rivelò allo stesso modo ciò che a mia insaputa accadeva in lui. Chiese di vedere il testo che avevo letto. Glielo porsi, e portò gli occhi anche oltre il punto ove mi ero arrestato io, ignaro del seguito. Il seguito diceva: "E accogliete chi è debole nella fede". Lo riferì a se stesso, e me lo disse. In ogni caso l’ammonimento rafforzò dentro di lui una decisione e un proposito onesto, pienamente conforme alla sua condotta, che l’aveva portato già da tempo ben lontano da me e più innanzi sulla via del bene. Senza turbamento o esitazione si unì a me. Immediatamente ci rechiamo da mia madre e le riveliamo la decisione presa: ne gioisce; le raccontiamo lo svolgimento dei fatti: esulta e trionfa. E cominciò a benedirti perché puoi fare più di quanto chiediamo e comprendiamo. Vedeva che le avevi concesso a mio riguardo molto più di quanto ti aveva chiesto con tutti i suoi gemiti e le sue lacrime pietose. Infatti mi rivolgesti a te così appieno, che non cercavo più né moglie né avanzamenti in questo secolo, stando ritto ormai su quel regolo della fede, ove mi avevi mostrato a lei tanti anni prima nel corso di una rivelazione; e mutasti il suo duolo in gaudio molto più abbondante dei suoi desideri, molto più prezioso e puro di quello atteso dai nipoti della mia carne” (Cfr. Confessioni, Libro 8, 21-30). 
Se Agostino non avesse visto, o meglio se la casta Continenza non avesse potuto mostrargli quell’esercito di uomini, donne, fanciulli, fanciulle, vedove, mogli, mariti, dal Vangelo non di carta, ma di vita, mai Lui avrebbe fatto il passo. Mai sarebbe divenuto discepolo di Gesù.
È questo il compito quotidiano della Chiesa. Da Chiesa di carta, Chiesa dei libri, Chiesa della dottrina, Chiesa dei documenti, Chiesa della carta del Vangelo e del Vangelo di carta, deve divenire Chiesa di vita, Chiesa che possa mostrare la bellezza del Vangelo nella sua carne.
Questa Chiesa di vita deve generare, allevare, formare figli di vita. È il suo ministero, il suo mandato, la missione che Gesù le ha affidato. Generando questi figli, formandoli, educandoli, di certo il matrimonio non sarà più di carta, ma di vita. Sarà quel sacramento di vita che rinnoverà l’universo.
Il mondo è stanco dei nostri ragionamenti, argomentazioni, dottrine di carta. Vuole vedere il Vangelo di vita scritto sulla carne di ogni discepoli di Gesù.
Gesù non venne nel mondo portando il Dio della carta della Scrittura Antica. Portò invece il Dio vivo, vero, ricco di grazia e di verità. 
Questo suo Dio attraeva, perché capace di dare vera vita ad ogni uomo. Questo Dio il mondo vuole vedere, sentire, toccare. Questo Dio dobbiamo portare, donare, attraverso il nostro corpo, la nostra vita.
La Vergine Maria, Madre della vita, ci aiuti a far nascere per noi la Chiesa della vita, in modo che essa generi figli di vita per trasformare in vita la loro morte.
Angeli e Santi ci sostengano in questo cammino stupendo che va dalla carta alla vita, dalla lettera allo Spirito, dal registro all’esistenza nuova, dal matrimonio di carta al matrimonio di vita. 

[bookmark: _Toc121850311]Seconda riflessione
[bookmark: _Toc121850312]Quali itinerari per accompagnare  la famiglia nella comunità


ASCOLTERÒ COSA DICE IL SIGNORE
L’uomo non è da se stesso. È da Dio. Non è da Dio solo per creazione. Nel senso che è stato fatto, posto in essere. Ora è lui che si fa, ma secondo la sua volontà. 
Non è questa la natura dell’uomo. L’uomo è vita dalla vita di Dio. Può vivere solo in Dio, con Lui, per Lui, attingendo vita perennemente in Dio. 
Se non attinge vita in Dio entra in un processo di morte, disgregazione di sé. Da se stesso l’uomo non può darsi la vita. Lui non è vita. 
Dio dona vita all’uomo attraverso la Parola, che è per lui vero comandamento, vero obbligo. Chi ascolta e mette in pratica la Parola, vive. Chi esce da essa è nella morte. 
Creda o non creda, voglia o non voglia, sia cosciente o incosciente, senza ascolto mai vi potrà essere vita. La Parola è la via perenne della vita. 
È questo il nostro statuto perenne. Ma chi crede in esso? Chi oggi vive con questa verità nel suo cuore e nel suo spirito? Chi l’accoglie come verità della sua vita?
Ecco allora il grido del Salmo: ascolterò cosa dice il Signore (Sal 85 (84), 1-13). 

Cosa dice il Signore o le regole di Dio dell’Antico Testamento
In questa nostra brevissima meditazione su cosa dice il Signore, rifletteremo su quattro momenti o verità essenziali che si intrecciano o si intersecano tra di esse. 
PRIMA VERITÀ: chi devo sposare secondo la volontà di Dio? 
SECONDA VERITÀ: quali barriere Dio ha posto per la salvaguardia della vita del matrimonio una volta che esso stato celebrato?
TERZA VERITÀ: quali sono i limiti imposti da Dio alla concupiscenza della natura umana che dopo il peccato è divenuta ossessiva e incontrollabile?
QUARTA VERITÀ: Quali aiuti di grazia e di misericordia il Signore ha messo a disposizione dell’uomo perché il suo corpo fosse santo, puro, immacolato?
Procedendo con ordine, meditando e riflettendo su ciascuna verità, ci limiteremo alle cose più essenziali, indispensabili.

PRIMA VERITÀ: chi devo sposare secondo la volontà di Dio? 
La prima regola che appare nella Scrittura si trova nel Capitolo Ventiquattro della Genesi e è valida per ogni tempo.
Essa vuole che l’unità tra un uomo e una donna non sia solamente del corpo, ma anche dello spirito e dell’anima (Cfr. Gen 24,1-67).
Si sposa l’uomo, non il suo corpo. Il corpo non può esistere senza l’anima e lo spirito. 
Anima e spirito che si sposano devono avere la stessa fede, la stessa grazia, la stessa verità, lo stesso vero Dio, la stessa parola di Dio, lo stesso Vangelo, la stessa santità.
Spesso si sposa il corpo, non l’uomo. Lo spirito non si sposa e neanche l’anima perché manca in essi Dio, la sua grazia, la sua verità, la sua santità.
Questo matrimonio non può durare. Fondare un matrimonio sul solo corpo è follia. 
Il solo corpo stanca. Del solo corpo ci si stanca. Si va alla ricerca di altri corpi. Non di uno solo, ma di molti. Il matrimonio fallisce.
La coppia non solo è chiamata da Dio a trasmettere la vita, ma anche la fede. Essa dare vita all’anima e allo spirito. 
Dovendo dare vita non solo al corpo, ma anche all’anima e allo spirito, è chiamata ad un lavoro ininterrotto. È una fatica che mai finisce. 
Questa verità è tutta contenuta nel Capitolo 26 della Genesi. 
Quando Esaù ebbe quarant’anni, prese in moglie Giuditta, figlia di Beerì l’Ittita, e Basmat, figlia di Elon l’Ittita. Esse furono causa d’intima amarezza per Isacco e per Rebecca (Gen 26,34-35). 
Rebecca con un atto di inganno, frutto di grande sapienza, priva Esaù, suo primogenito, della benedizione a lui riservata, e fa sì che venga data a Giacobbe. 
Esaù si era reso indegno, avendo sposato delle donne che non vivevano la sua stessa fede, non credevano nel suo stesso Dio (Cfr. Gen 27,1-46) 
Quale garanzia avrebbe potuto dare una donna al proprio figlio chiamato da Dio a portare nel mondo la sua benedizione, se essa stessa era senza la verità di Dio?
Anche Giacobbe priva della benedizione Ruben, resosi colpevole di grande immoralità e quindi indegno di riceverla. 
Anche Simeone e Levi vengono privati per ragione di indegnità, anche se le loro colpe sono ben diverse da quelle di Ruben. 
La benedizione viene conferita al quarto genito che è Giuda (Cfr. Gen 49,1-7).  
Stessa fede, stesso Vangelo, stessa verità, stessa grazia, stessa santità, moralità alta, sono essenziali per la costituzione di una coppia.
Non ci si sposa con un corpo, ma con la persona che è anima, spirito, corpo. Questa regola oggi è disattesa. Ci si sposa come se anima e spirito non esistessero. 
Quale garanzia si può avere per la stabilità di una matrimonio? Essa è fondata sul nulla, sulla fragilità di un corpo, che si scioglie come neve al sole. 
Dinanzi ad un corpo più attraente, il corpo meno attraente viene abbandonato. È nella logica del peccato e noi sappiamo che questa logica è irresistibile.
La nostra tematica è: “Quali itinerari per accompagnare la famiglia nella comunità”. Ma esiste la comunità? 
Anche se dovesse esistere, vi è in essa unità di fede, speranza, carità? Le eresie e le falsità più grande oggi non sorgono forse da coloro che vivono attorno all’altare?
Quanto nelle nostre comunità vi è di individualismo e di personalismo nella verità e quanto invece vi è di oggettivo?
Quanto è fondato sui pensieri e sulla volontà dell’uomo e quanto invece sui pensieri e sulla volontà di Dio?
Nelle nostre comunità vi è vero ascolto del Signore? Esse ascoltano ciò che dice il Signore, oppure si ascoltano gli uomini tra di loro? 
Ognuno forse non parla a se stesso, ignorando cosa l’altro dice, perché nelle parole proferite manca lo Spirito Santo, il solo Portatore nei cuori della vera Parola di Dio?
Urge interrogarsi. Ma anche tra noi qui presenti, chi è disposto ad ascoltare cosa dice il Signore? A molti di noi il Signore ha parlato direttamente per via profetica.
Cosa ne abbiamo fatto della sua voce? Quale uso della sua Parola è venuto fuori? Non l’abbiamo forse relegata in qualche ripostiglio del nostro cuore? 
Gesù e la Madre sua non ci hanno forse detto che tutto è dall’ascolto di cosa dice il Signore e che noi tutti siamo stati costituiti messaggeri della sua vera Parola?
“Il mondo ha dimenticato la Parola del Figlio mio. La volete ricordare? Andate, salvate, convertite”. Crediamo noi che la rinascita della famiglia è dal dono della Parola?
La Parola fa vera la persona. La persona fatta vera, fa vera ogni cosa e anche il matrimonio viene fatto vero. 
Se la persona non viene fatta vera, si può mai sperare che essa possa fare vero il suo matrimonio? Dall’impuro, dal falso, dal menzognero nasce impurità, falsità, menzogna. 

SECONDA VERITÀ: quali barriere Dio ha posto per la salvaguardia della vita del matrimonio una volta celebrato?
Le barriere poste da Dio sono essenzialmente tre e vengono dai Comandamenti. Esse sono costituite, dal Nono, dal Sesto, dal Quarto Comandamento. 
Dio pronunciò tutte queste parole: «Io sono il Signore, tuo Dio, che ti ho fatto uscire dalla terra d’Egitto, dalla condizione servile:  Non avrai altri dèi di fronte a me. 
Onora tuo padre e tua madre, perché si prolunghino i tuoi giorni nel paese che il Signore, tuo Dio, ti dà.
Non commetterai adulterio.
Non desidererai la casa del tuo prossimo. Non desidererai la moglie del tuo prossimo, né il suo schiavo né la sua schiava, né il suo bue né il suo asino, né alcuna cosa che appartenga al tuo prossimo» (Cfr. Es 20,1-17).
Va detto e ricordato che questi tre Comandamenti, assieme agli altri sette, sganciati dal  contesto in cui sono stati dati, rimangono solo delle norme, delle regole.
Se invece li poniamo nel loro vero contesto, essi sono a fondamento di un patto tra Dio e il popolo. Sono il principio basilare su cui si costruisce l’Alleanza (Cfr. Es 20,1-17). 
Dio si impegna ad essere vita sociale, politica, familiare, economica, materiale, spirituale. Si obbliga ad essere protezione, custodia, salvezza, liberazione. 
Dio sempre coprirà il suo popolo con la sua più larga e completa benedizione. Lo farà grande, numeroso, fecondo, pieno di ogni vita.
Il popolo deve però impegnarsi solo ad ascoltare quello che Lui gli dice sia attraverso le due tavole della Legge, sia attraverso le altre Parole che farà giungere al suo cuore. 
I tre Comandamenti sono a custodia del matrimonio, gli altri sette a custodia dell’uomo. Se l’uomo esce dall’Alleanza, anche il suo matrimonio si rovina.
Si esce dall’alleanza anche attraverso la trasgressione di un solo Comandamento, di una sola Parola di Dio non ascoltata.
O l’uomo sta piantato nelle due tavole della Legge o non vi potrà mai essere vita per lui. Il matrimonio va tolto dall’angusta visione che possa stare per se stesso. 
Esso fa parte di un insieme. L’insieme è dato da un popolo. L’uomo vive in un popolo. L’insieme è dato dalla Legge che governa tutto il popolo.
La donna dell’altro va rispettata perché è popolo del Signore. Perché è proprietà di Dio attraverso il patto dell’Alleanza. Il non rispetto è violazione del patto.
Prendersi la donna degli altri è insulto al Signore, così come il non rispetto degli altri comandamenti. L’obbligo non è tra uomo e donna, è con il Signore.
Vi è una dimensione soprannaturale che sempre va considerata. I Comandamenti sono di Dio. Su di essi si è stabilito il patto con Dio. A Dio si è promessa obbedienza.
Questa dimensione del patto, dell’Alleanza oggi non esiste più. Eppure tutto il Vangelo è Alleanza, l’Eucaristia è Alleanza, le beatitudini sono Alleanza.
Sono impegno con il Signore. Tu rispetti il Signore, il Signore rispetterà te. Lui ti rispetterà ricolmandoti di vita. Se però tu non lo rispetti, lui non potrà rispettarti.
Manca il fondamento del rispetto che sono le due tavole della Legge, è il Vangelo, è la sua Parola, sulla quale il patto di rispetto reciproco è stato stabilito.
Quanti sono gli assertori della sola misericordia di Dio sono i più grandi nemici dell’uomo, sono i suoi assassini e i suoi carnefici.
Costoro condannano l’uomo alla morte, perché affermano contro Dio, un bene che Dio mai potrà donare perché l’uomo si è posto fuori del patto.
Ora meditiamo un momento. Interroghiamo le nostre coscienze. Esaminiamo il nostro spirito. Leggiamo per un istante la nostra vita.
Chi di noi crede nel patto dell’alleanza? Chi di noi vive la sua vita sul fondamento di questo patto che è il Vangelo? Chi di noi riceve l’Eucaristia come nuova alleanza?
L’alleanza non è su un comandamento. Non è su una parola. È su tutto il Vangelo, su tutta la Parola, su tutta la verità cui ogni giorno conduce lo Spirito del Signore.
Il matrimonio è parte integrande dell’alleanza, ma esso da solo non è l’alleanza. Il vero problema non è allora quello di costruire matrimoni cristiani.
Questo problema è conseguenza, non è fine. Il fine è uno solo: costruire la comunità del Signore, attraverso la costruzione dell’uomo del Signore.
L’uomo del Signore e solo Lui farà il matrimonio secondo il Signore. Per cui il nostro impegno è quello di fare noi stessi uomini del Signore.
Questo però è impossibile se non si costruisce l’uomo nuovo, l’uomo cristico, l’uomo evangelico, l’uomo spirituale.
Si potrà mai costruire quest’uomo se vive lontano dalle sette sorgenti della grazia che sono i sacramenti? 
Anche qui, il discorso è unitario. I sacramenti sono sette e tutte e sette vanno vissuti come un unico e solo sacramento.
Non si può celebrare il matrimonio sacramento e poi tralasciare gli altri sei sacramenti come se non ci appartenessero.
Il matrimonio è un punto, non è la linea della salvezza. Se il punto non viene inserito nella linea settenaria, non dona salvezza. È un sacramento inefficace. 
Il matrimonio è vero, il sacramento è senza frutti. Anche se viene celebrato in Chiesa, fuori del contesto dell’alleanza, mai potrà produrre i suoi frutti di grazia. Manca il cristiano che lo celebra.
Come si può constatare il vero problema è l’unità dei Comandamenti, l’unità della grazia, l’unità della parola, l’unità del popolo.
È in questa molteplice unità che si può realizzare il matrimonio sia nella sua celebrazione che nella sua vita.
Se l’unità è spezzata, il matrimonio è già spezzato ancor prima di essere posto in vita. È celebrato fuori dell’unità. È un punto. Non è la linea della salvezza.
È proprio questa visione globale, unitaria, che oggi manca all’uomo. Questa visione manca all’uomo perché manca agli uomini che sono chiamati a dargliela.
Chi di noi vive in questa unità? Chi crede in essa come sola verità? Chi è inserito nella linea della salvezza anche come unità di grazia e di verità?
Sono domande alle quale urge che ognuno si dia una risposta. Nessuno però speri né pensi che si possa salvare il matrimonio fuori di questa unità di grazia e di verità.

TERZA VERITÀ: quali sono i limiti imposti da Dio alla concupiscenza della natura umana che dopo il peccato è divenuta ossessiva e incontrollabile?
C’è la concupiscenza, c’è il peccato. Vi sono però dei limiti che non possono essere oltrepassati. Per la durezza del proprio cuore Mosè ha concesso il divorzio.
Dio però non ha mai permesso che certi limiti venissero superati. Alla fedeltà coniugale non vi sono deroghe. È consentito il divorzio. Ma non l’infedeltà. 
Il peccato ha un limite insuperabile. Oltre il quale Dio interviene pesantemente. Anche perché è Lui che deve vigilare sull’osservanza del patto sancito con il suo popolo.
Tutta questa tematica è trattata nel Libro del Levitico (Cfr. Lev 18,1-30; 19,1-37; 20.1-27).
Nell’Antico Testamento sempre il Signore ha chiuso un occhio sulla poligamia. Mai però lo ha chiuso sull’adulterio. 
Davide può avere anche diecimila mogli. Mai però dovrà essere adultero. Lui lo è stato. Si è fatto anche omicida per nascondere il suo adulterio e non di un solo uomo (Cfr. 2Sam 11,1-27; 2Sam 12,1-15).  
Il Signore interviene pesantemente e lava la colpa di Davide con una punizione esemplare. Anche il re dovrà ricordarsi in eterno che certi limiti non vanno superati. 
Davide, dopo che il profeta Natan gli rivelò il suo grave insulto contro il Signore, si pentì amaramente e chiese perdono al suo Dio.
Quale è la grandezza di questo canto di pentimento e di implorazione di pietà? Essa è nella richiesta a Dio della creazione di un cuore nuovo. 
Davide sa che senza questa creazione, l’uomo è trascinato a oltrepassare i limiti del peccato e sempre insulterà il Dio dell’Alleanza (Cfr. Sal 51 (50). 1-21). 
La preghiera di Davide è stata accolta e per mezzo del profeta Ezechiele il Signore promette di dare all’uomo questo cuore nuovo (Ez 11, 19;18, 31, 36, 26). 
La Nuova Alleanza è nel dono di questo cuore nuovo. Ritorna ancora una volta l’unità che deve regnare tra il punto di grazia che è il matrimonio e l’intera linea della grazia.
L’intera linea è data dal settenario sacramentale, dall’unità in Cristo di ogni battezzato, dall’essere l’altro corpo di Cristo. Il Corpo di Cristo è santo in ogni suo membro. 
Sul non commettere adulterio è tutta incentrata l’educazione del padre verso il figlio nel Libro dei Proverbi. Il padre non raccomanda altro al figlio.
L’adulterio è visto come un incamminarsi verso la morte. Nulla è più deleterio e più letale per il figlio della donna che appartiene ad un altro (Pr 2,11-22; 7,4-27). 
Il figlio se vorrà essere felice dovrà gustare solo l’acqua della sua cisterna. Di essa dovrà gioire e inebriarsi ogni giorno (Pr 5,15-21). 
Anche in Ezechiele il Signore interviene pesantemente per combattere la piaga dell’adulterio che affligge il suo popolo e distrugge la famiglia (Ez 33,25-29). 
In Malachia anche il divorzio viene definitivamente dichiarato cosa empia, contraria alla verità e alla dignità dell’uomo (Ml 2,13-16). 
Il matrimonio fa di un uomo e di una donna un solo soffio di vita. Rompere il matrimonio con il divorzio è uccidere il proprio soffio vitale. È morire alla propria umanità. 

Cosa dice il Signore o le regole di Dio del Nuovo Testamento 
Nel Nuovo Testamento Gesù ribadisce la Legge del Padre suo. Vi aggiunge però una verità che l’Antico Testamento non aveva osato affermare.
Sappiamo che l’Antico Testamento consentiva il divorzio, ma non l’adulterio, cioè l’andare con un’altra donna mentre vigeva il primo o anche il secondo matrimonio.
Il divorzio ancora non era considerato come adulterio. Invece Gesù estende anche al divorzio e alle successive nozze la legge del Padre suo sull’adulterio. 
Nel Nuovo Testamento ogni separazione con successivo matrimonio è adulterio, è limite invalicabile. È un male nel quale mai si dovrà giungere (Mt 5,20-32; 19.3-12). 
Ora è giusto che ci dedichiamo all’ultima verità indicata come via di soluzione del quesito che è proprio l’oggetto della tematica su cui stiamo riflettendo.

QUARTA VERITÀ: Quali aiuti di grazia e di misericordia il Signore ha messo a disposizione dell’uomo perché il suo corpo fosse santo, puro, immacolato?

IL PRIMO DONO DI GRAZIA viene dalla correzione di colui che infrange le regole poste da Dio e ristabilite con maggiore energia di verità da Cristo Signore.
La correzione va fatta. Quando si va ben oltre il limite del male bisogna andare anche ben oltre le semplici ammonizioni o esortazioni (1Cor 5,1-3). 
Urgono misure forti che possono giungere non solo all’impedimento che si possa ricevere il sacramento dell’eucaristia, ma anche alla rottura della comunione fisica.
IL SECONDO DONO DI GRAZIA è l’annunzio della verità del cristiano. Lui è corpo di Cristo. Ora il corpo di Cristo è santo e santo deve essere il corpo del cristiano.
Essendo però il cristiano corpo di Cristo, lui non può prendere il corpo di Cristo è farne un corpo di peccato. Sarebbe questo un vero abominio, una nefandezza.
Fare di Cristo un prostituto, una prostituta, un adultero, un’adultera è cosa gravissima. Non è più solo l’uomo che pecca. È Cristo che si fa strumento di peccato.
È Dio che in Cristo si costringe a peccare. Basterebbe solo questa verità del corpo di Cristo per obbligare il cristiano è tenersi lontano da qualsiasi peccato (1Cor 6,15-20). 
IL TERZO DONO DI GRAZIA è l’esemplarità di Cristo, cui il cristiano in Cristo, è obbligato a tendere. Gesù per la sua Chiesa diede la sua vita, versò il suo sangue.
L’uomo per la sua sposa deve anche lui versare il suo sangue e la sposa per il suo uomo. Sia l’uomo che la donna sono chiamati ad essere ad immagine di Gesù.
È questo il sacramento dell’amore: la crocifissione vicendevole perché l’altro sia reso vero corpo di Cristo, vera immagine di Lui, vero splendore di carità (Ef 5,21-33). . 
San Pietro, ribadisce la stessa dottrina, anche se con parole differenti (1Pt 3.1-7). 
IL QUARTO DONO DI GRAZIA è dato dall’impegno del battezzato di essere cristiano autentico in ogni cosa: nella dottrina, nella verità, nella grazia, nell’annunzio.
Il cristiano è impegnato a vivere come un buon soldato di Cristo Gesù e per questo gli è chiesto di indossare l’armatura spirituale (Ef 6,10-20). 
Vivendo come un buon soldato di Cristo Signore, il discepolo di Gesù mostrerà al mondo intero come si realizza la vita del Maestro nel suo corpo.
L’esemplarità perfetta, la perfetta imitazione di Gesù Signore, è il dono più bello che un uomo, una donna possa fare alla comunità dei credenti e al mondo. 

Verità rivelata e suo annunzio
Ora è giusto che ci chiediamo: come trasformare queste verità in annunzio? Quali itinerari si devono perseguire? Chi li deve indicare? 
Vi è un’applicazione unitaria oppure essa è lasciata alla saggezza, intelligenza, sapienza del Signore e allo Spirito Santo che lo muove?
In questo contesto ci limitiamo ad indicare solo quattro principi operativi. Ognuno saprà di certo aggiungerne altri. Nessuno è voce unica dello Spirito del Signore.
Ognuno invece che vive in grazia di Dio può essere trasformato dallo Spirito Santo in suo voce per tracciare sentieri di vita per i suoi fratelli e prima di tutto per se stesso.

PRIMO PRINCIPIO: L’unità della Legge, della volontà di Dio, della Parola
Questo primo principio ci insegna che la Parola di Dio è una. Tra il Padre e Cristo Gesù una sola Parola. Tra Cristo e la Chiesa una sola Parola. 
Ma anche tra la Chiesa e ogni suo figlio deve regnare una sola Parola. Oggi invece ognuno si presenta con la sua Parola, la sua Legge, il suo Comandamento.
I Dieci Comandamenti sono un solo Comandamento. Se il primo viene disatteso tutti verranno disattesi. Se uno non viene osservato, gli altri non verranno osservati. 
Tutto il Discorso della Montagna è un solo Comandamento, una sola Legge, una sola Parola. Esso va preso e vissuto nel suo insieme. 
Nessuno pensi di poter vivere la verità del matrimonio, se poi trascura le altre parole. La Parola è una e indivisibile. Chi divide la Parola, distrugge e annulla la Parola. 

SECONDO PRINCIPIO: L’unità della grazia
Il settenario della grazia è un solo sacramento di grazia. Una è la fonte, una è la grazia, anche se è data attraverso sette specifici canali.
Il cristiano è tale se beve a tutti e sette i canali. Nessuno speri di dissetarsi con un solo canale. Questa è stoltezza. 
Il cristiano battezzato senza essere cresimato rimane un bambino, un non adulto nelle cose di Dio. Un cresimato se tralascia la confessione, è un adulto morto alla grazia.
Chi non si accosta all’Eucaristia arresta la sua crescita spirituale. Non crescendo, decresce e finisce nella morte. Si potrà mai vivere il matrimonio da morti spirituali?
Senza la vita che viene dal sacramento del battesimo, della cresima, della penitenza, dell’Eucaristia mai si potrà vivere santamente il matrimonio e nessun altro impegno.

TERZO PRINCIPIO: L’unità del corpo di Cristo
Il battezzato è divenuto corpo di Cristo. Il cresimato tempio vivo dello Spirito Santo e lo Spirito Santo è il suo tempio divino. Si potrà mai usare il Tempio divino per il peccato?
Ci si potrà mai servire del corpo di Cristo come corpo di prostituta, prostituto, adultero, adultera e per altri abomini e nefandezze?
La verità del nuovo essere del cristiano lo obbliga ad agire di conseguenza. Ma il cristiano oggi conosce qual è la sua verità?
San Leone Magno grida al cristiano, invitandolo a conoscere la sua dignità, quella che Cristo e lo Spirito gli hanno dato. È la sua celebre omelia della notte di Natale.

QUARTO PRINCIPIO: L’unità dell’armatura del cristiano.
San Paolo vede il cristiano come un soldato. Come un buon soldato anche lui deve indossare una solida, robusta, completa armatura.
Se un solo pezzo di essa gli viene a mancare, non è più utile per la guerra. Il nemico sempre lo può sconfiggere. Gli mancano un pezzo o di offesa o di difesa.
I pezzi dell’armatura del cristiano sono ben noti. Non passano mai di moda.
Se non indossiamo questa armatura in ogni suo pezzo, la battaglia è persa. Neanche possiamo iniziare il combattimento. Il nemico ci abbatterà.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ci aiutino a vivere il Vangelo per essere nel mondo veri testimoni di esso. 
La nostra perfetta esemplarità è l’itinerario più bello che possiamo indicare a quanti vogliono entrare nella Legge di Dio e in essa vivere per tutti i giorni della loro vita.


[bookmark: _Toc121850313]
PREFAZIONE

“La kenosi di Unus de Trinitate. Cristo dal Padre nello Spirito: come è in cielo così in terra. Una proposta di cristologia kenotica”,  è tema che racchiude in sé tutto il mistero di Dio e dell’uomo.
Quando Dio creò l’uomo, lo fece a sua immagine e somiglianza. Essere ad immagine del suo Signore lo costituiva in qualche modo “signore, creatore, onnipotente”. Il fine da realizzare era altissimo. Lui era chiamato a vivere da vero dio creato. È come se Dio – parlo per assurdo - volendo conoscere se stesso, dovesse guardarsi nello specchio, nel quale contemplarsi per assaporarsi. D’altronde la Scrittura Santa sempre vede la creazione come lo specchio che riflette la grandezza di Dio. Se un minuscolo insetto manifesta tutta la sapienza e l’onnipotenza del suo Artefice divino, infinitamente di più l’uomo mostra la gloria del suo Signore. Ecco la verità dell’uomo: essere nel mondo il rivelatore della gloria del solo Dio veramente Onnipotente. Si guarda l’uomo e si vede la divina magnificenza. Era questo il disegno o il progetto originario sulla creatura fatta ad immagine e somiglianza del suo Creatore. 
Con nostra somma sciagura, l’uomo non ascoltò il suo Dio, non diede obbedienza al suo comando di vita. Non volle rimanere specchio. Tentato da Satana, volle essere come Dio, Dio lui stesso. Somma stoltezza e insipienza! Come può un essere creato divenire Dio, se Dio è eterno? Se l’uomo è stato fatto, mai potrà essere Dio. Gli manca l’eternità, la non origine, il non inizio. Nella nostra fede, Dio è uno nella natura. Non vi sono tre nature divine. Se vi fossero, avremmo tre Dei separati, distinti, aventi ognuno una sua identità e personalità. Ma non vi sarebbe né il Padre né il Figlio né lo Spirito Santo. La realtà è ben diversa. Il Figlio è generato dal Padre. Ma non è fuori del Padre. È nel Padre. Sussiste nella sola ed unica sostanza eterna e divina. Lo Spirito Santo procede dal Padre e dal Figlio. Lui è l’Amore eterno che dal Padre si versa interamente nel Figlio e dal Figlio ritorna interamente nel Padre, in un movimento eterno di luce generatrice della luce del Figlio eterno.
Essendosi dichiarato Dio, l’uomo si è fatto essere per la morte e non più per la vita. È la catastrofe dalle conseguenze eterne. Dalla morte non può tornare nella sua verità di origine. Rimane essere eternamente condannato alla morte. Nella sua grande misericordia, il Padre ha pensato una via per farlo tornare nuovamente in vita. Essa costa però la morte dello stesso Dio. Per salvare l’uomo, chiede al Figlio che si faccia carne, assuma in sé “questo dio per la morte” e lo trasformi in Lui, con Lui, per Lui, in essere per la vita. Potrà fare questo, se assumerà tutti i peccati dell’uomo e le pene dovute ad essi e li espierà nel suo corpo. Il Padre, per il suo amore eterno giurato all’uomo, chiede al Figlio il sacrificio di sé, il totale annientamento del suo corpo sotto i pesanti flagelli del peccato e della morte. Il Figlio, per il suo amore eterno giurato al Padre e sempre per la sua obbedienza eterna alla divina volontà – è questa la sola modalità di vivere come Figlio del Padre – ne accoglie il desiderio e la volontà, assume la nostra natura umana nel seno purissimo della Vergine Maria, si fa vero uomo, rimanendo purissimo Dio e Figlio Eterno del Padre, e nel suo corpo compie la redenzione dell’umanità.
Fin qui potrebbe essere tutto divinamente stupendo e meraviglioso. Il Figlio di Dio discende dal cielo, si fa carne, nella carne espia il peccato e le sue pene. Il Padre perdona la sua creatura e tutto ritorna come prima. L’uomo pecca, Dio paga per lui. Si viene catapultati nello stato iniziale, anzi in uno ancora più mirabile, altissimo, come se nulla fosse accaduto. Troppo bello, troppo comodo, ma poco divino! Questa non è la verità della nostra purissima fede. La verità è ben altra. Noi non siamo salvati dalla kenosi di Gesù Signore. La sua kenosi ci ha aperto ogni porta, ci ha ottenuto ogni grazia per entrare noi nella salvezza. Il Padre ha cambiato programma. Mentre nella prima creazione Dio aveva dato se stesso all’uomo come esempio da imitare, per essere l’uomo da Lui creato vero uomo. Purtroppo l’uomo guardò Satana, la creatura ribelle, e volle farsi ribelle come lui. Ora il Padre ha dato all’uomo un’altra immagine e un’altra somiglianza che lui deve realizzare, se vuole raggiungere la salvezza, che è il ritorno in una verità ancora più grande ed eccelsa, che deve governare tutta la vita nel tempo, se si vuole raggiungere l’eternità beata. Questa immagine è Cristo Crocifisso.
Ma chi è Cristo Crocifisso? È il Servo del Signore che ha preso su di sé tutte le croci dell’umanità. Chi è l’uomo chiamato alla salvezza? Colui che è pronto a prendere su di sé la croce della sua umanità e le croci di ogni altra umanità e camminare verso il Golgota, cioè verso il dono totale della sua vita a Dio, in sacrificio e in offerta per operare la sua redenzione in Cristo, vivendo in Lui, con Lui, per Lui, come suo vero corpo. Viene predicato Cristo Crocifisso, si chiede ad ogni uomo se vuole divenire come Lui per avere la salvezza. Chi accoglie l’offerta, si lascia battezzare. Viene fatto corpo di Cristo, nascendo da acqua e da Spirito Santo. Si incammina fin da subito sotto il peso della croce, vissuta però interamente in pienezza di amore e di obbedienza come Gesù Signore, del quale è corpo. A poco a poco si trasforma in vera immagine di Gesù, perché diviene vero strumento di espiazione dei peccati del mondo, sacrificio di santificazione della sua vita e di quella dei suoi fratelli. Questo cammino è ininterrotto. Deve durare per tutti i giorni della sua vita sulla terra. 
Chi è allora il discepolo di Gesù? Colui che, tenendo sempre fissi gli occhi su Gesù Cristo Crocifisso, suo modello eterno da realizzare, ogni giorno è impegnato a trasferire sulla “tela” del suo corpo un tratto della bellezza di amore, verità, giustizia, obbedienza di Cristo Signore. Come potrà fare questo? Agendo così come ha agito il suo Modello perfetto. Gesù nell’eternità e nel tempo, da vero Dio, senza la carne e da vero Dio, nella carne, è sempre nella comunione di verità con il cuore del Padre. Pensiamo per un istante che lo Spirito Santo sia il cuore del Padre. Parlo per immagine umana. Lo Spirito Santo, cuore del Padre, si colloca nel cuore del Figlio e dona al Figlio tutto l’amore del Padre. Supponiamo, sempre parlando per immagine umana, che lo Spirito Santo sia il cuore del Figlio. Lo Spirito Santo dal Figlio si colloca nel cuore del Padre e dona al Padre tutto il suo amore di ascolto e di obbedienza per il compimento della sua volontà. È questo il grande mistero divino della comunione dello Spirito Santo nel seno della Beata Trinità. È Lui che fa sì che il cuore del Padre sia il cuore del Figlio e il cuore del Figlio sia il cuore del Padre. 
Il Figlio si fa carne. Assume un cuore umano. Lo Spirito Santo dal cuore del Padre e dal cuore del Verbo eterno si colloca nel cuore del Figlio Incarnato e fa del cuore del Verbo Eterno e del cuore di carne del Figlio un solo principio di amore, obbedienza, verità, giustizia, servizio al Padre. Divenendo uomo, anche a Lui si presenta Satana e lo tenta perché si faccia Dio senza il Dio che lo genera dall’eternità per l’eternità, senza inizio e senza fine. Scelga di essere luce senza la Luce eterna. Decida di costituirsi  verità senza la verità dalla quale è il suo principio eterno nel quale sempre deve rimanere, anche come vero uomo, se vuole essere luce, vita, verità. Gesù non si distacca dal Padre. Satana lo tenta in ogni modo. Giobbe è stato aggredito da lui con una piaga che ha avvolto tutto il suo corpo. Gesù è stato attaccato nell’anima, nello spirito, nel corpo, con ogni umiliazione, ogni insulto e ingiuria, con la piena negazione e alterazione della sua verità. Non sapendo più come combatterlo, Satana dispone che venga inchiodato sulla Croce. Sperava che dalla croce si sarebbe ribellato, disobbedendo al Padre che gli aveva chiesto di resistere alla tentazione fino alla morte di croce. Gesù ha potuto vincere ogni violenta tentazione di Satana, perché il cuore del Padre era nel cuore del Figlio Dio e il cuore del Figlio Dio nel cuore del Figlio vero uomo. Guidato dallo Spirito, Gesù ha perseverato fino all’ultimo nella piena obbedienza al Padre e per quella obbedienza noi tutti siamo messi in grado di potere accedere alla salvezza promessa all’uomo in virtù di questa morte.
Ma Satana non ha finito la sua tentazione. Con sempre più sofisticata astuzia e scaltrezza, seduce il cristiano, che ha accolto di essere vera immagine di Gesù Crocifisso ed essere in Lui, per Lui, con Lui, vera offerta e vero sacrificio di salvezza per sé e per tutti i suoi fratelli. Lo tenta perché si faccia cristiano senza croce, cioè cristiano senza alcuna obbedienza al Padre celeste, distaccandosi da Cristo e dallo Spirito e vivendo un cristianesimo incolore, insapore, amorfo, senza alcuna relazione con il Crocifisso. Come Cristo è stato sempre tentato a farsi Dio senza Dio, così il cristiano è tentato a farsi cristiano senza Cristo, fuori di Lui, percorrendo vie che sono senza la perfetta obbedienza alla volontà del Padre. Poiché la volontà del Padre è tutta contenuta nella Parola di Gesù, che altro non è che la sua vita trasformata in Parola, oggi Satana ha operato, con stratagemma infernale, una sostituzione. Ha messo nel cuore dei discepoli di Gesù un principio di rovina eterna. Anziché falsificare la Parola, donandole significati parziali, o porgergli semplici frasi, sganciate dal loro contesto, così come ha fatto con Cristo Gesù, ha sostituito per intero la Parola del Signore, la sola via per camminare dietro Cristo, portando ognuno la propria croce e quella dell’umanità.
In cosa consiste questo stratagemma? Nel chiedere al cristiano di farsi come Cristo. Lo tenta perché lui elegga il suo cuore come perfetto specchio della volontà del Padre senza alcun riferimento alla Scrittura. Cristo può agire senza alcun riferimento alla Parola scritta, perché è Lui la Parola eterna del Padre, nello Spirito Santo. Tutta la vita di Gesù Signore è compimento della volontà del Padre, in ogni istante, momento, azione, pensiero, decisione, opera. Il cristiano deve essere eternamente nella volontà di Cristo, letta a Lui dallo Spirito Santo e sempre dallo Spirito guidato anche nell’obbedienza ad essa. Separandosi il cristiano dalla Parola, all’istante si separa dallo Spirito Santo, la sua volontà diviene principio di azione. Non è però volontà rivolta al compimento della volontà del suo Signore, ma orientata invece a dare vita alla volontà di Satana. La kenosi dell’obbedienza più non si compie e il cristiano ritorna nuovamente nella sua carne. Diviene tralcio secco della vera vite che è Gesù Signore e dal Padre viene tagliato per essere gettato nel fuoco. Dobbiamo affermare che oggi sono molti i cristiani che sono caduti in questa tentazione e ognuno che cade ne trascina fuori un altro terzo di quelli che ancora credono che solo nella perfetta obbedienza alla Parola di Gesù, letta a noi e interpretata dallo Spirito Santo, si possa compiere la vera kenosi per la redenzione e la salvezza eterna dell’uomo.
Ogni discepolo di Gesù deve operare, avendo anche tutto il mondo cristiano contrario, la scelta della vera kenosi. Cristo Signore scelse la kenosi, lasciandosi crocifiggere dal mondo religioso e civile del suo tempo. La religione divenne per Lui la più ostinata e feroce tentatrice. Mentre il mondo pagano lo ignorava, il mondo religioso lo opprimeva con ogni angheria. Così deve dirsi del discepolo di Gesù. Lui è chiamato a scegliere la kenosi dell’obbedienza alla Parola, nonostante tutta la sua religione si stia trasformando da religione della Parola di Dio, in religione della volontà di Dio, trasportando ogni cosa dall’oggettività della Parola alla soggettività di una volontà di Dio data a lui personalmente, contro la sua stessa Parola. Questa volontà presunta e immaginata, ma non reale, è giustificatrice di ogni trasgressione, peccato, violazione e  trasformazione della Legge divina. Se la kenosi di Cristo non diviene kenosi del cristiano non c’è alcuna salvezza. Gesù non ha salvato l’uomo. Gli ha aperto i tesori della sua grazia, della sua verità, della sua giustizia, della sua santità e del suo Santo Spirito perché l'uomo, nutrendosene senza alcuna interruzione, giunga alla perfetta imitazione del suo Maestro e Signore, facendosi e costruendosi ad immagine della sua croce.
Ma oggi, nel mondo cristiano, c’è ancora spazio per vivere la croce che viene a noi da ogni sacramento? C’è luogo perché il cristiano porti la croce da vero figlio di Dio, vero testimone del Crocifisso, vero corpo di Cristo, chiamato al sacrificio per espiare i peccati del mondo, vero ministro della Parola, vero apostolo del Signore, vero unico corpo di vita e di salvezza nel sacramento del matrimonio? C’è possibilità nel mondo cristiano di glorificare nuovamente la croce, piantandola nel cuore di ogni discepolo di Gesù? Dalla visione del mondo cristiano, così come appare, e dai discorsi che si fanno in esso, sembra che ormai anche per Cristo non ci sia più spazio. Non si vuole guardare verso Cristo Crocifisso. Anzi ci si appella a Cristo secondo suggerimenti di Satana e non certo dello Spirito Santo, dal momento che si pensa a Cristo come un puro elargitore di misericordia, o come uno che dona compimento ai desideri del cuore, siano essi di bene e anche di male, purché il male del cuore dell’uno non disturbi il male del cuore dell’altro. 
Ecco cosa urge oggi alla Chiesa: invertire il suo cammino con vera e profonda conversione e iniziare a piantare la vera croce di Gesù, l’Umiliato e il Trafitto per amore, nel cuore di ogni suo figlio. È sulla croce che tutti i problemi dell’uomo si risolvono, perché è su di essa che si muore al peccato e si risuscita a vita nuova. Tutti i problemi dell’uomo sono di peccato. Nascono dalla carne non sottomessa a Dio e allo Spirito Santo. Poiché sulla croce di Cristo, nel suo cuore, matura e fruttifica l’uomo nuovo, spirituale, secondo lo Spirito di verità, trasformato nella sua stessa natura fisica, quest’uomo nuovo non solo non crea problema agli altri, lui stesso diviene modello ed esempio dei frutti di pace, verità, giustizia, carità, amore che si producono dall’albero della croce. Gesù, da questo albero, non produsse come frutto eterno il sangue e l’acqua della nostra salvezza? Non dice la profezia che dove giungono queste acque tutto ciò che è secco ritorna in vita e il deserto si trasforma in giardino e ogni albero produce i suoi frutti ogni mese?
Grande è il mistero della kenosi. È il solo mistero dal quale nasce la vera vita, ad una condizione: che il cristiano si ricordi che la salvezza regna se lui giorno per giorno, mosso e guidato dallo Spirito Santo, realizza il mistero della croce di Cristo nel suo corpo, nella sua anima, nel suo spirito. All’inizio della storia con il Satana di eri l’uomo ha voluto farsi dio senza Dio. La sua vocazione era di essere ad immagine di Dio con Dio. Se il cristiano sceglie, con il Satana di oggi, di essere discepolo senza Cristo, senza Spirito Santo, senza croce, rifiutandosi di realizzare il mistero della vera immagine di Cristo Crocifisso nel suo corpo, per la terra non ci sarà alcuna redenzione soggettiva. Manca il continuatore della vera salvezza di Cristo, perché è assente il cristiano che si fa obbediente a Cristo fino alla morte di croce.
Mi accorgo solo ora che questa mia non è stata per nulla una presentazione, ma un inseguimento di qualche pensiero su Gesù Signore e sul mistero della sua croce. Non è per nulla facile controllare la mente, quando ci si pone anche per un solo istante dinanzi a Gesù Crocifisso. San Giovanni Apostolo, contemplando il Crocifisso appena morto ancora inchiodato, e ciò che gli venne fatto dai soldati, in un istante vedeva compiersi la profezia di Ezechiele dell’acqua che sgorga dal lato destro del tempio per vivificare tutta la terra. Trovava piena attuazione anche la profezia dell’Esodo sulle ossa e sul sangue dell’agnello che salva ogni uomo dalla morte eterna e dona la forza per portare avanti il cammino per la realizzazione della vera nuova immagine che il Padre ha predisposto per noi, perché le diano la vita nella sua interezza. Gustava anche la profezia di Zaccaria. Cristo, il Figlio Unigenito, è dato dal Padre dalla croce al mondo, perché per la fede in Lui, che è il Crocifisso per amore, ogni nuovo si disponga a divenire anche lui un crocifisso nel Crocifisso per la salvezza dei suoi fratelli.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, che ha accompagnato il Figlio suo fin sul Golgota, divenendo con Lui, essendo martire nell’anima secondo la profezia del Vecchio Simeone, un solo sacrificio e olocausto di amore, offerto a Dio per la redenzione del mondo, ci aiuti a liberarci da ogni tentazione che ci vuole non più crocifissi in Cristo. Sia Lei a incamminare  ogni discepolo di Gesù sulla via della perfetta conformazione al Cristo Crocifisso. Angeli e Santi non permettano che ci distacchiamo dal legno della croce, inseguendo chimere e fantasie di morte.
Costantino Di Bruno 



[bookmark: _Toc121850314]
PRODROMI SULLE VIRTÙ TEOLOGALI
[bookmark: _Toc121850315]DELLA FEDE, DELLA CARITÀ, DELLA SPERANZA

Sulle virtù teologali, prese sia nella loro unità che una per una, secondo la loro particolare natura o essenza, sono stati consumati fiumi di inchiostro e chilometri e chilometri di carta. Pensare di aggiungere qualcosa a quanto già detto e scritto, sarebbe pura follia, perché presunzione della mente e superbia del cuore. Tuttavia, poiché mi è stato chiesto un pensiero semplice, come prodromo ad un trattato scientifico su queste virtù, per un motivo di gentile e cortese carità, esporrò solo qualche piccola idea o pensiero senza nessuna pretesa scientifica, nella speranza che non procuri alcun nocumento ad un libro portato avanti con grande rigore accademico. 
Mi chiedo: Cosa è per me la fede? Mi rispondo che la fede è adesione della mente e del cuore ad una parola puntuale, precisa, esatta, alla quale è chiesto di consegnare la propria vita con una obbedienza perfetta. Ecco allora la prima verità in ordine alla fede: senza la Parola cu obbedire non esiste la fede. Fede infatti non è un pensiero vero, meno vero, falso, meno falso, erroneo su Dio. È prima di ogni cosa obbedienza alla Parola che Dio ha fatto giungere al mio orecchio. Fides ex auditu. La fede dall’ascolto. La fede dalla predicazione. La fede dall’annuncio della Parola. Non si annuncia la Parola, muore la fede. Manca l’oggetto dell’obbedienza. 
Oggi, ai nostri giorni, non solo si vuole una fede senza la Parola, si vuole addirittura una fede contro la Parola. La nostra spesso è una fede nel desiderio e nel pensiero dell’uomo, che sovente è pensiero e desiderio di trasgressione, vera disobbedienza. È come se il cristiano camminasse con due parole: la Parola di Dio da leggere solo in un contesto liturgico, come residuo storico di ciò che è stato il cristianesimo, e una parola che l’uomo si dona di volta in volta. Tra la Parola scritta, codificata, consegnata, tramandata cui va l’obbedienza e la nostra parola o pensiero, si procede su due rette parallele, e per di più in senso opposto e contrario senza alcun contatto. 
Si comprende che parlare di fede diviene per me assai difficile, se non impossibile. Potrebbe anche essere falsa la mia concezione della fede ancorata con convinzione invincibile alla Parola scritta, sempre però da comprendere e da Leggere nella sapienza attuale dello Spirito Santo. Potrebbe essere vera la cognizione che oggi si ha di essa e cioè inseguimento del proprio cuore e ascolto della propria mente. La storia però ci mette in crisi. Dio mai farà sua una sola parola dell’uomo. Se Dio non colma di vita la nostra parola, questa sarà sempre parola di morte. Mentre sappiamo che la sua Parola, sola la sua Parola. è colma, anzi stracolma, traboccante di ogni vita.
Basta dare uno sguardo alla nostra storia e sapremo che vera è solo la Parola di Dio. La nostra è falsa perché non genera alcuna vita, ma solo morte. Ogni giorno l’uomo cerca vita nella sua parola. Purtroppo dobbiamo confessare che è in tutto simile a quell’uomo che assetato pensa di dissetarsi bevendo l’acqua del mare. Non sa, misero lui, che più beve e più avrà sete. Così è l’uomo di oggi. Vuole trovare vita nell’acqua melmosa da lui inventata, mentre abbandona la sorgente dell’acqua viva che gli offre gratuitamente il Signore. La storia ogni giorno ci mette dinanzi alla nostra stoltezza e insipienza. Ci rivela che non c’è vita, mai ce ne sarà, per chi abbandona la Parola.
La Parola – altra necessaria sua essenza o natura - non ci dice solo cosa dobbiamo fare. Ci dice anche Chi ci parla. Di Lui ci rivela ogni cosa. Fede è anche obbedienza della mente alla verità da Lui rivelata su se stesso, sull’uomo, sulle cose, sul presente, sul futuro, sull’eternità, sul tempo, sull’anima, sullo spirito, sul corpo, sull’uso di ogni cosa e sulla loro origine. Anche questa obbedienza della mente alla verità contenuta nella Parola sta venendo meno. Oggi è il pensiero dell’uomo e la sua fantasia che si dipinge il suo Dio e Signore, il suo Redentore e Salvatore, il suo paradiso e la sua vita eterna. Siamo senza più riferimenti oggettivi alla verità contenuta nella Parola.
Senza l’obbedienza alla verità contenuta nella Parola, Dio non è più Dio, Cristo Gesù non è più Cristo Gesù, lo Spirito Santo non è più lo Spirito Santo, la Madre di Dio non è più la Madre di Dio, la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica non è più la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, il papa non è più papa, i vescovo non sono più vescovi, i presbiteri non sono più presbiteri, ma neanche il cristiano è più cristiano, perché i sacramenti non sono più sacramenti e a nulla serve la loro celebrazione. Senza la Parola, l’uomo non è più uomo. È un animale come tutti gli altri e oggi anche meno che gli animali, perché lo si sta riducendo ad una macchina da rottamare.
Senza la Parola, il vero Dio non è più il vero Dio e il non vero Dio è elevato alla dignità di vero Dio. Il Vangelo vero non più il vero Vangelo e il non Vangelo è fatto assurgere a vero Vangelo. La vera salvezza è dichiarata non vera salvezza e la falsa salvezza viene proclamata e intronizzata come vera salvezza. Tutto ciò che rivela la vera trascendenza viene abolito e al suo posto viene installata l’immanenza. Abolita la Parola della fede, sia come obbedienza della volontà che obbedienza della mente, del cristianesimo rimangono solo frantumi. I figli d’Israele piangevano perché Gerusalemme era stata ridotta ad un cumulo di macerie. Noi neanche piangiamo.
Stiamo assistendo alla più grande distruzione della verità della nostra fede e come dice il profeta, noi sdraiati sulle nostre poltrone, canterelliamo i nostri canti di stoltezza e grande insipienza. Ma della rovina della verità nessuno sembra più interessarsi, anzi spesso si gioca a chi distrugge e frantuma di più. Ecco allora che si sente dire che dinanzi alla verità di Dio ogni tendenza sessuale è santa e buona, compresa naturalmente la pedofilia, il peccato impuro contro natura, il divorzio, l’utero in affitto, la maternità surrogata e l’inseminazione eterologa, il matrimonio tra gli stessi sessi, le coppie di fatto. Il nostro padre Aristotele ci dice che il tutto comprende le parti.
E la speranza cosa è per me? Niente. Solo l’attesa che ogni Parola di Dio si compia. Poiché la Parola del Signore è di due specie: assoluta e condizionata, l’assoluta si compirà sempre anche senza che io l’attenda. La condizionata si compirà se adempio le clausole che il Signore ha posto nella sua Parola. “Se ne mangi, muori”. Hai adempiuto la condizioni, di certo la morte seguirà. Infatti prima Adamo è morto nel suo spirito, nel suo cuore, nella sua luce, nei suoi occhi. Poi è morto anche nel suo corpo, che è tornato in polvere così come gli era stato annunziato. Infallibilmente ogni Parola di Dio si è compiuta, si compie, si compirà. Parola e speranza sono una cosa sola. 
Abacuc si lamenta contro Dio perché l’empio ingoia il giusto e Lui se ne sta spettatore nel suo cielo. La Parola non tarda a farsi sentire: “Perisce colui che non ha l’animo retto, mentre il giusto vivrà per la sua fede”, Tu, uomo giusto, non temere se l’empio ti ingoia. Se lo fa. è perché ti è necessario. Dio vuole manifestare attraverso di te la sua gloria. Cristo Gesù non è stato ingoiato dall’empio? Non è stato forse crocifisso? Non è stato posto nel sepolcro? Tutto questo era necessario perché Dio manifestasse per mezzo di Lui tutta la sua gloria, la sua onnipotenza, la sua eterna verità. Cristo Gesù fu accreditato proprio dalla sua gloriosa risurrezione. Per questo era necessaria la morte.
Essendo dichiarata morta la Parola, anche la vera speranza è morta. È morta la fedeltà di Dio ad ogni sua Parola. Tutti coloro che predicano la sola misericordia di Dio, senza alcun riferimento alla Parola, non sono tutti carnefici e necrofori della speranza? Quanti dichiarano che l’inferno è vuoto, non sono artefici di distruzione di ogni giustizia contenuta nella Parola del Signore? Costoro non dichiarano Cristo Gesù mentitore e ingannatore dell’uomo. Non fanno di Lui il vero diavolo, costituendo il diavolo il vero Cristo di Dio oggi? Quello che più fa male al cuore e all’intelligenza è vedere questo sfacelo e tutti avvolti da un torpore di morte, da un sonno pestifero di fitte tenebre.
È necessario che la speranza venga risuscitata. Poiché essa è figlia della Parola del Signore, urge prima risuscitare nei cuori la Parola nella sua duplice natura: di obbedienza della mente alla verità in essa contenuta e di obbedienza della volontà ad ogni suo comando. Essendo scomparse dalla mente e dal cuore queste due verità della Parola, nessuna speranza potrà essere risuscitata. Sarebbe voler raccogliere frutti da un albero secco. Prima si deve dare vita all’albero e solo dopo si potranno raccogliere i suoi frutti. Quando muore la speranza, tutto muore nell’uomo. Si giunge anche al peccato contro lo Spirito Santo che è la disperazione della salvezza.
Chi deve risuscitare la Parola nella mente, nei cuori, nella volontà, è il ministro della Parola. A lui il Signore ha affidato il ministero della vita. Per lui la Parola di Dio vive nei cuori e per Lui muore. Per lui viene risuscitata e per lui si celebra anche il suo funerale. Oggi è come se il ministro della Parola avesse abdicato a questo suo mandato. È il segno che egli stesso è caduto dalla fede nella Parola. Se la Parola muore nel suo cuore e nella sua mente, morirà anche dal cuore e dalla mente nelle quali lui è chiamato ad impiantarla. San Paolo affermava che lui non è responsabile per coloro che si perdono. Lui ha sempre dato tutta la Parola di Dio a tutti. Mai è venuto meno.
Nella Scrittura Santa troviamo due affermazioni che vanno meditate. Il Signore dichiara il sacerdote responsabile di tutti i mali sociali, morali, politici, pubblici e privati del suo popolo. Sono il frutto della perdita della conoscenza di Dio nel suo cuore e di conseguenza del mancato annunzia della Parola secondo la sua purissima verità. Un popolo langue perché il sacerdote si era venduto al potere politico. Altro rimprovero è quello della parzialità nell’annunzio della Parola. A uno si dice, ad un altro non si dice. Ad uno si dice una parte e ad un altro la si tace. Pessimo servizio reso alla Parola che causa la morte di ogni speranza nei cuori. Responsabilità eterna del ministro!
Quando un uomo passa dinanzi ad un ministro della Parola, passa dinanzi a lui la vita eterna e la morte eterna, passano il paradiso e l’inferno. Per scaricarsi di questa tremenda responsabilità cosa ha fatto il ministro? Ha cancellato la morte eterna dalla Parola e l’Inferno della rivelazione. Al suo posto ha collocato una misericordia di Dio che non trova riscontro in nessuna Parola del Signore. Anche perché la misericordia è il frutto della fedeltà di Dio alla sua Parola, la quale è di morte eterna e di vita eterna. Lui può aprire le porte della speranza o chiuderle per sempre. Gesù rimprovera agli scribi che essi usano le chiavi della scienza per chiudere le porte della salvezza.
La responsabilità del ministro della Parola è personalissima. Se tutto il mondo  dovesse cancellare tutta la Parola del Signore, lui deve rimanere fedele ad essa. Lui sempre dovrebbe dire: “Amico, il mondo pensa così. Dice quanto Dio mai ha detto. Dio invece ti dice questo, solo questo. Io te lo riporto con fedeltà. Ora tu medita, rifletti, prega, chiedi aiuto a Colui nel quale credi, perché ti faccia operare la giusta scelta. Sappi però che io ho scelto di rimanere nella sua Parola. Da questo momento sono innocente dinanzi a Dio se tu sceglierai la parola del mondo”. L’onestà del ministro della Parola domani attesterà per Lui. La disonestà lo condannerà per l’eternità.
Il ministro della Parola è il solo vero creatore della fede. Creando la vera fede crea di conseguenza la vera speranza. Creando la speranza, fa scorrere nuovamente la vita nel cuore dell’umanità. Lui, ad imitazione degli antichi profeti, deve gridare al mondo la fedeltà di Dio ad ogni sua Parola, promessa, giuramento, oracolo. Lui deve alzare la sua voce e dire al mondo che Cristo Gesù non lascerà incompiuta neanche una sillaba di quanto da Lui è stato proferito. La sua Parola è la sua vita. Come è vera la sua vita, così è vera la sua Parola. Se il ministro viene meno in questa sua missione, il popolo sarà come un naufrago in un oceano sconfinato senza alcuna zattera di salvataggio. 
Qual è infine la mia idea di carità? Anche la carità è semplice da definire e da specificare. Nella Scrittura Santa si distingue la giustizia e la carità. La giustizia è ciò che dobbiamo dare all’altro perché è dell’altro. Se è suo, non è nostro. Se è dell’altro è giusto che sia dell’altro. La giustizia è rigorosamente rivelata nei Dieci Comandamenti dell’alleanza. In essi è detto ciò che è di Dio e ciò che è dell’uomo. A Dio sempre va dato ciò che è di Dio. all’uomo va dato ciò che è dell’uomo. Non è l’uomo che decide ciò che è giusto. Chi decide è Dio. Chi legifera è solo il Signore, il Creatore dell’uomo. All’uomo non è dato il potere di decidere ciò che è giusto e ciò che è ingiusto.
Quando si esce dai Diedi Comandamenti della Legge non c’è più giustizia. Non essendoci giustizia, neanche vi potrà essere carità. Non si fa l’elemosina con il provento del furto o della delinquenza. Così non si ama una donna fuori del matrimonio legittimamente celebrato. Non c’è giustizia secondo Dio. Così neanche si ama dicendo falsa testimonianza, calunnie, menzogne ai danni del prossimo. Prima va osservata tutta la giustizia in modo perfetto. Un idolatra, un negromante. uno che si consegna alla superstizione non può amare. Neanche può amare la persona che sottrae a Dio il suo giorno. Prima si dona a Dio quel che è di Dio e puoi si può amare.
Posta nel cuore la Legge della giustizia, il Signore ha anche stabilito la Legge della misericordia o della sua carità. Anche verso la carità, nulla viene dal cuore dell’uomo. Tutto deve venire dal cuore di Dio. Se quanto è stato stabilito dal cuore di Dio per amare secondo verità e giustizia non viene osservato, mai si potrà divenire persone dalla vera carità. L’opera buona in sé non è carità. Essa prima di tutto va fondata sulla giustizia e poi sulla santità di Dio. E qui si apre un mondo. La carità è obbedienza. Non solo ai beni materiali ricevuti, ma anche ai beni spirituali. Chi è stato incaricato da Dio a dare i beni spirituali, non può dedicarsi ai beni materiali. Diventa disobbedienza.
Nella disobbedienza non c’è mai carità. Puoi essere filantropia o altro, ma non carità, perché la carità è salvezza dell’anima, dello spirito, del corpo dell’uomo. La carità è salvezza di tutto l’uomo non solo nel tempo ma anche nell’eternità. A che serve che io, ministro della Parola, doni un pezzo di pane ad un povero, se poi lascio che persica nell’inferno, perché ho omesso di dargli i beni spirituali, per i quali sono stato incaricato dal mio Dio e Signore? Una verità che oggi non si annunzia circa la carità è che essa è tremendamente carità ministeriale. È carità di purissima obbedienza al ministero ricevuto, alla vocazione e alla missione che grava sulle nostre spalle.
La carità ministeriale vuole che il papa ami da papa, il vescovo da vescovo, il presbitero da presbitero, il diacono da diacono, il cresimato da cresimato, il battezzato da battezzato, il ricco da ricco, il povero da povero, il padre da padre, la madre da madre, il professore da professore, lo scienziato da scienziato, il politico da politico, sempre però in obbedienza al mandato ricevuto da Dio, da Cristo Gesù, dallo Spirito Santo. Oggi è questa carità ministeriale che fa difetto. Si dice che un giorno un re andò a confessarsi. Disse al sacerdote tutti i suoi peccati. Alla fine il sacerdote gli disse: “Finora ai confessato i peccati della tua persona. Ora confessa i peccati del re”.
La carità ministeriale è purissima obbedienza al comando ricevuto, in relazione al ministero che ci è stato conferito, a servizio dei doni di Parola e di grazia e di Spirito Santo, di verità e di giustizia, di ricchezza o di povertà che ci sono stati assegnati. Ognuno ponga bene attenzione. Nessuno potrà vivere la carità ministeriale se non vive la giustizia essenziale stabilita da Dio nella sua Parola. Senza una perfetta vita nella giustizia, lo Spirito si ritira da noi e noi siamo abbandonati a noi stessi. È verità eterna. Lo Spirito abita in colui che dimora nella Legge di Cristo, nei Comandamenti di Dio. Dai Comandamenti lui guida e muove perché ognuno viva la carità del suo ministero.
Altra verità che va considerata quando si parla della carità ministeriale vuole che chi pecca contro la carità ministeriale, non pecchi solo contro la virtù della carità, pecca anche contro la giustizia. Si è sottratto all’obbedienza al suo Signore e Dio. Non ha vissuto la carità secondo la più pura legge della fede. Nell’ingiustizia si diviene rei dinanzi a Dio. Non si è obbedito alla sua santa volontà. È quanto dice Paolo ai Corinti: “Guai a me se non predico il Vangelo”. Tradotto significa: se mi astengo dal predicare il Vangelo secondo le regole dello Spirito Santo e la grazia che mi è stata affidata, nessuna corona di giustizia vi sarà per me quando sarà giudicato da Dio.
Oggi spesso si assiste ad uno stravolgimento planetario circa la carità ministeriale: il sole vuole farsi luna. La luna vorrebbe trasformarsi in sole, la pioggia in vento, il vento in pioggia, l’animale in uomo e l’uomo in animale. Tutto questo è impossibile, perché la verità, la missione, il ministero di ogni cosa creata viene direttamente da Dio. Così dicasi della carità ministeriale. Nessuno può abbandonare il suo ministero. Lo può anche abbandonare. Ma sappia che non ama secondo Dio e poiché solo la carità ministeriale vissuta secondo Dio, la sua carità né salva e né redime. Questa verità è giusto che sia nella mente e nel cuore di ogni persona nella Chiesa e nel mondo.
Purtroppo dobbiamo denunciare che oggi si sta creando una mentalità atea, perché senza alcuna obbedienza né al Signore e né alla verità che Lui ha posto in ogni persona, in ogni ministero, in ogni realtà da Lui voluta e posta in essere. O riportiamo noi stessi nel cuore di Cristo per rivestirci della sua verità, alla luce della quale vedremo la verità di noi stessi e di ogni altra persona e realtà esistente, oppure saremo condannati a parlare in eterno dalla falsità e dalla menzogna. Ma serve a qualcosa parlare falsamente della speranza, della carità, della fede? Ma oggi non si sta parlando dalla falsità di Dio e di Cristo Gesù e anche dalla falsità della Chiesa?
Questo vedo dalla Parola di Dio della fede, della speranza, della carità e secondo questa visione dalla Parola ho parlato. Non chiedo ad alcuno che abbia questa stessa visione o che la faccia sua. È cosa però buona, per giustizia di carità ministeriale, manifestarla perché chi vuole possa almeno considerarla come ipotesi o modalità esistente nella Scrittura Santa. La Madre di Dio, anche Lei oggi tanto compromessa nella sua verità, aiuti ogni cuore a trovare la verità secondo Dio della fede, della speranza, della carità. È in questa triplice verità la vita dell’uomo nel tempo e nell’eternità. Servire la verità è il grande compito del ministro della Parola.
(Sac. Costantino Di Bruno)


[bookmark: _Toc121850316]
RIFLESSIONE PRELIMINARE


Il mistero della “divinizzazione” dell’uomo è il vero frutto dell’incarnazione del Verbo.  Non è però un frutto fuori di Cristo, ma si ottiene per Cristo, si compie in Cristo, si vive con Cristo, con il quale, attraverso il sacramento del Battesimo si diviene per generazione dallo Spirito Santo, figli del Padre nel Figlio suo unigenito ed eredi della vita eterna. Tutto ciò che è Cristo, lo è anche il cristiano, tutto ciò che è del Figlio, lo è anche di ogni altro figlio adottivo del Padre. La partecipazione alla vita di Cristo, nel suo corpo, per mezzo dello Spirito Santo, non è fatto statico, ma dinamico, di progresso, ma anche di regresso, di cammino di fede in fede e di verità in verità, ma anche regresso, che potrebbe giungere alla definitiva rottura con Cristo, con il peccato contro lo Spirito Santo, e la conseguente esclusione dal Regno eterno e dalla sua beatitudine. Secondo un antico adagio ascetico: non progredire è regredire. O si va avanti o si torna indietro. Se il cristiano regredisce, l’umanità intera regredisce. 

PER CRISTO
Sia l’Antico Testamento che il Nuovo sono portatori di una verità. La creazione e tutti i beni che sono in essa, la redenzione e ogni grazia, verità, conoscenza, vita, lo Spirito Santo, ogni altro bene che da Dio discende sulla nostra terra, avviene solo per Cristo Gesù, Costituito dal Padre Mediatore Unico Universale. Nulla avviene se non per mezzo di Lui. Nulla discende dal Cielo se non per Lui. Nulla sale a Cielo se non per Lui. Se questa prima verità viene esclusa, si può chiudere il Libro Sacro e classificarlo nelle nostre biblioteche nel reparto delle favole. Senza questa verità, Dio, Cristo Gesù, lo Spirito Santo, la Rivelazione, la Grazia, la Verità, la Giustizia, la Vita Eterna, lo stesso Inferno vanno classificati come stupende favole, solo favole e nulla più. Sono favole non solo di illusione, ma anche di martirio, se si pensa che per affermare la verità di Cristo Signore, milioni e milioni di uomini, donne, bambini sono stati crocifissi, decapitati, sgozzati, arsi vivi, dati alle belve, consegnati ad ogni tortura, immolati sull’altare della malvagità e della cattiveria dei loro fratelli. 
I martiri tutto hanno vissuto con amore e per amore, ricevendo da Cristo Signore ogni forza, anzi la stessa forza di Dio, per poter morire senza odio nel cuore, ma amando i nemici e pregando per i persecutori. Nessuno possiede questa forza divina, se non gli viene data dallo Spirito Santo per Cristo Signore. È questa la prima vera divinizzazione. La virtù, la forza, la fermezza, la fedeltà di Cristo nella sua passione per crocifissione, dallo Spirito Santo, per Cristo, viene data ad ogni suo discepolo. Non solo per resistere nel martirio e viverlo nella più alta santità, ma anche per conservare ognuno il proprio corpo nella piena obbedienza e fedeltà alla Parola del Padre, per rimanere perennemente fedeli alla Nuova Legge della vita che chiede il rinnegamento di se stessi in una obbedienza fino alla morte di croce. Se per Cristo non siamo resi nuove creature, non possiamo vivere di fedeltà al Signore. La carne produce secondo la carne. Lo Spirito produce secondo lo Spirito.
Per Cristo si diviene esseri spirituali e si produce ogni frutto spirituale. Quando un uomo non produce frutti spirituali, è il segno che Cristo Gesù non è più il suo Mediatore in ogni cosa. Ci si distacca da Cristo e si diviene come i tralci tagliati dalla vera vite. Si secca e si è buoni solo per il fuoco. Urge però precisare che per Cristo non sono solo i bene di Dio che vengono dati all’uomo. È il Padre Celeste che viene donato e lo Spirito Santo. L’uomo diviene casa, tabernacolo, dimora del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo. Tutta la Beata Trinità dal cielo sposta la sua dimora del cuore dell’uomo e si compie un duplice mistero: tutto l’uomo dimora in tutto Dio e tutto Dio dimora in tutto l’uomo. È in questa abitazione reciproca che su può parlare di divinizzazione, non però nel senso di cambiamento di natura, da natura umana a natura divina. Questo non è possibile, mai sarà possibile. La natura divina è eterna e increata. La natura umana è creata, mai potrà essere eterna. La natura divina è nella sua essenza Luce, Amore, Giustizia, Pace, Fedeltà, Dono, Vita, Verità, Benedizione, Santità. 
Quando si mette il ferro nel fuoco, il ferro rimane ferro e il fuoco resta fuoco. Il ferro non si trasforma in fuoco né il fuoco in ferro. Il fero però acquisisce tutte le caratteristiche del fuoco. Quando il cristiano, per Cristo, viene immerso nella Beata Trinità, tutte le virtù della divina essenza divengono dell’uomo. Abitando l’uomo per Cristo in Dio e per Cristo dimorando Dio nell’uomo, l’uomo diviene luce, amore, giustizia, pace, fedeltà, dono, vita, verità, benedizione, santità. Non appena il ferro esce dal fuoco, ritorna a prendere le sue qualità di ferro, smettendo di possedere le qualità del fuoco. Così dicasi del cristiano. Non appena esce dalla divina abitazione, perché ha deciso che Cristo non debba più essere il suo Mediatore, all’istante diviene tenebra, odio, ingiustizia, contrasto, lite, guerra, sopraffazione, divisione, separazione, infedeltà, egoismo, morte, falsità, maledizione, peccato, istinto senza dominio, concupiscenza senza controllo. La carne torna a riprendersi la sua natura.

IN CRISTO
Se tutto avvenisse solo per Cristo, Cristo potrebbe essere paragonato ad un albero. Abbiamo bisogno di un frutto, si va dall’albero, si coglie il frutto, si lascia l’albero, si ritorna da dove si era venuti. Poi se ancora si avrà necessità dei suoi frutti, si ritorna nuovamente, ma sempre noi rimanendo noi e l’albero rimanendo albero. Nulla di tutto questo. L’assunzione di ogni qualità e virtù divina, compresa la sua onnipotenza che agisce in noi per la fede – ed è questa la vera divinizzazione dell’uomo – può avvenire solo in Cristo, dimorando noi in Lui, divenendo suo vero corpo, rimanendo per tutti i nostri giorni in Lui, senza mai più uscire da Lui. Quando per il peccato si diviene tralci secchi, improduttivi, si è secchi e improduttivi perché abbiamo perso le qualità divine. O ritorniamo con immediatezza nel corpo di Cristo, attraverso il sacramento della penitenza, oppure saremo schiavi della nostra carne, prigionieri del peccato.
Essere in Cristo non è solo per i cristiani. La vocazione a formare il corpo di Cristo è per ogni uomo. Formare il corpo di Cristo non è una appendice della missione evangelizzatrice. È invece sua vera essenza. Verità e Grazia, Parola e Sacramento, Conversione e Incorporazione in Cristo devono essere una cosa sola. Chi vuole distruggere la Chiesa – e solo i suoi figli la possono distruggere – devono fare una cosa sola: separare la Parola dalla grazia e la grazia dalla Parola. Oggi siamo riusciti in tutte e due le cose. Siamo riusciti a distruggere la Chiesa, perché stiamo allontanando i suoi figli sia dalla Parola che dalla Grazia, sia dalla Conversione che dall’Incorporazione. Se il cristiano ha perso le caratteristiche della sua divinizzazione, questa perdita è dovuta alla sua separazione da Cristo. Non si coltiva più l’incorporazione in Lui. Addirittura si dice che Cristo neanche più serve e neanche la Chiesa. Poiché la vera ecclesiologia nasce dalla vera cristologia e così anche l’antropologia e l’evangelizzazione, smarrita la vera cristologia tutto si smarrisce e tutto si perde. È la confusione antropologica, ecclesiologia, missionaria. 
Urge una evangelizzazione di unità di Cristo Gesù e Dio Padre, di Cristo Gesù e lo Spirito Santo, di Cristo Gesù e la Chiesa, della Chiesa e ogni fedele in Cristo, della grazia e della verità, di Parola e vita, di predicazione e testimonianza. Se l’evangelizzazione non è operata dal cristiano divinizzato nella sua natura, essa sarà sempre vana. La natura si ricompone nel Corpo Cristo, lasciandola colmare dell’amore che viene dal cuore del Padre, della grazia che sgorga dal costato squarciato di Cristo Signore, della luce e della verità che provengono dallo Spirito Santo. Come può oggi il cristiano operare questa evangelizzazione di unità, se da più parti viene negata la mediazione universale di Cristo e la necessità di essere nel suo corpo per divenire partecipi della potenza, virtù, forza del Signore nostro Dio? Se ormai Cristo neanche più è pensato come la via perché l’uomo possa essere trasformato in nuova creatura?
È necessario che Cristo venga “installato” come unico programma in ogni uomo – non ne esistono altri – perché lui “funzioni” al sommo delle divine potenzialità che sono messe a sua disposizione. Finché si lascerà l’uomo senza il suo programma di vera vita, verità, luce, carità, fede, speranza, perdono, giustizia, santità, nessuno speri che un solo uomo possa vivere da vero uomo. Sarà sempre quell’uomo consumato e divorato dalla carne. Mai potrà da se stesso elevarsi alle vette della sua umanità che è perennemente creata da Cristo Gesù, per opera del suo Santo Spirito. Fuori del corpo di Cristo, Dio non opera e neanche lo Spirito Santo. Se Dio e lo Spirito Santo operano fuori del corpo, è sempre per formare il corpo di Cristo. Se oggi ci si vergogna non solo di dire che tutto è in Cristo che si compie, in più si aggiunge che Cristo non è necessario, si comprende bene lo stato miserevole nel quale versa la nostra umanità. O rimettiamo il corpo di Cristo al centro della Chiesa e del mondo, oppure costruiremo una Chiesa ricca di vanità e mondanità e lasceremo il mondo inabissarsi nella sua morte. Fuori del corpo di Cristo è il nulla nella verità e nella grazia. 

CON CRISTO 
Per Cristo tutto avviene e si compie. In Cristo tutto si vive e si realizza. Con Cristo è modalità di essenza, sostanza e non di accidente. È modalità necessaria, vitale, perché il Padre celeste nella sua eterna sapienza ha stabilito che ogni membro del corpo di Cristo sia portatore per ogni altro membro di una sua particolare luce, verità, grazia, benedizione. Ognuno vive ricevendo dagli altri membri quanto gli manca e dona agli altri quanto manca loro. Se un solo membro non vive la missione ricevuta dal Padre, in Cristo, per lo Spirito Santo, tutto il corpo entra nella sofferenza. Se un Papa non vive santamente il suo carisma di guida sicura della Chiesa per assisterla con la potenza della verità, della luce, della sana dottrina, distinguendo il bene e il male, il vero e il falso, il giusto e l’ingiusto, ciò che viene da Dio e ciò che viene all’uomo, tutto il corpo soffre, giace nella confusione. Così dicasi del Vescovo per la sua diocesi, del Parroco per la sua Parrocchia, del padre per la sua famiglia, di ogni altra persona in ordine alla sua specifica responsabilità di luce e di verità. La Chiesa vive di una moltitudine di doni e ministeri. Più si rimane nel corpo di Cristo, più si cresce nella divinizzazione, più vi è questo interscambio che tutti arricchisce e tutti pone nella giusta condizione di svolgere bene, in armonia e sinergia, il proprio ministero, la propria missione, la propria opera. 
Nel corpo di Cristo non vi sono mansioni più grandi e mansioni più piccole. Vi è una missione universale per ogni membro. Ecco perché la vera divinizzazione può avvenire solo con Cristo, nella comunione con gli altri membri. Un maestro di teologia può anche consumare i suoi occhi nello studio della Scrittura, della Tradizione, del Magistero, dei grandi e piccoli Teologi del passato e del presente, se però un Papa, un Vescovo, un Parroco si escludono dalla comunione e smettono di aggiornare la loro mente, a nulla serve il loro sacrificio quotidiano. Ma anche tutto il Vangelo perde il suo fascino se una sola persona nella Chiesa lo straforma e lo modifica, volendo compiacere al mondo. Se il Vescovo ha il carisma certo della verità della salvezza, se il Papa gode dell’infallibilità quando parla ex cathedra di fede e di morale, il profeta è voce attuale di Dio nella sua Chiesa. Se il profeta non viene ascoltato, la verità che si annunzia è incapace di produrre frutti di salvezza, manca la vivificazione di essa affidata dallo Spirito Santo ai suoi profeti. Dio ha disposto che ogni più piccola cellula del corpo di Cristo sia salvezza per tutto il corpo. Può anche rivelarsi o essere elemento di intossicazione per tutto il corpo. È intossicante ogni cellula che ha arrestato il suo processo di divinizzazione.
Questo processo di intossicazione di innesca già con il peccato veniale. L’intossicazione diviene letale con il peccato mortale. Se nel corpo di Cristo vivono molte cellule con il peccato mortale, per esso diviene quasi impossibile operare la santificazione del mondo. Per questo motivo un tempo veniva insegnata la triplice via o cammino necessario per portare a perfezione la divinizzazione della nostra natura. La prima tappa era l’abolizione dal corpo del peccato mortale. Una comunità dove i suoi membri vivono nel peccato mortale non hanno alcuna speranza di trasformare la storia. Si vive nella carne, vengono operati frutti secondo la carne. La seconda tappa era l’eliminazione del peccato veniale. Di esso non deve rimanere traccia nel corpo dell’uomo. Anche i più piccoli pensieri appena fugaci dalla mente, devono scomparire. Una comunità libera anche dalla più piccole imperfezioni inizia a manifestare la bellezza della natura divina operante in essa. I frutti cominciano ad essere tutti secondo lo Spirito del Signore. La terza tappa era l’unione con Cristo fino a formare con Lui un solo cuore. Sappiamo che San Paolo era riuscito in questa terza tappa. Lui stesso afferma che non è più lui che vive. In lui vive Cristo. Tutta la sua vita, vissuta con il cuore di Cristo, è stata data a Lui come strumento di redenzione. 
Oggi, se si constata nella Chiesa poca o scarsa divinizzazione, cioè è dovuto al fatto che sono molti i suoi figli che hanno stipulato un armistizio con il peccato. Esso può abitare indisturbato nel corpo di Cristo. Perché l’altro neanche senta il disagio di questo armistizio, si concede persino di potersi accostare ai sacramenti, senza neppure la volontà remota, per accidente, per sbaglio, di abbandonare il peccato dal corpo di Cristo. Questa triste realtà ci rivela che è obbligo di ciascun membro portare a compimento l’opera della sua divinizzazione, di trasformare il suo cuore in cuore di Cristo e il cuore di Cristo in suo cuore, nel quale abita il cuore del Padre e dello Spirito Santo. O il cristiano si riveste di tutte le virtù della natura divina, portandole al sommo della loro potenzialità che è infinita, oppure condanna il corpo di Cristo ad ogni impossibilità di redenzione e della salvezza. Come Cristo Gesù portò al sommo della perfezione la sua crescita in sapienza e grazia, così ogni suo discepolo è obbligato a imitarlo in questa crescita ininterrotta. Più si cresce in divinizzazione e più la carne perde il suo potere di morte. Meno si cresce e più la carne si riprende ciò che è suo. Il fallimento della pastorale è tutto nella mancata, interrotta, appena abbozzata divinizzazione. Senza la nostra vera divinizzazione, la Chiesa non ha futuro e il mondo viene privato della luce e della verità. Sulla terra trionferanno le tenebre. 

DA CRISTO 
Alla fine del suo Libro, il profeta Ezechiele narra una visione singolare. Dopo la minuziosa descrizione del Nuovo Tempio del Signore, vede che dal lato destro della Casa di Dio scaturiva una sorgente d’acqua. Il fiume era singolare, poiché senza alcun affluente. Come usciva dal tempio così sarebbe dovuto rimanere, con la stessa quantità di acqua, anzi andando sempre più rimpicciolendosi. Invece questo fiume opera al contrario di qualsiasi altro fiume della terra. Più le acque avanzano sulla terra e più si ingrossano, fino a divenire un fiume navigabile. Dal lato destro del tempio le acque giungono fino al Mar Morto e lo vivificano. Tutti gli alberi lungo il terrente producono un frutto per ogni mese. Le foglie servono da medicina. L’Apostolo Giovanni vede il compimento di questa profezia in Cristo Gesù Crocifisso che giace morto sulla croce. Dal suo costato, squarciato dalla spada, sgorgano acqua e sangue. Viene fuori lo Spirito Santo e la grazia dei sacramenti che devono dare vita a tutta la terra. Il corpo di Cristo è uno. È necessario allora aggiungere alla verità che riguarda la persona di Cristo, che è vero Dio e vero uomo, anche la verità attinente alla Chiesa, che è vero corpo di Cristo. Dobbiamo per questo aggiunge alla vera cristologia la perfetta ecclesiologia. Cristo senza la Chiesa è vite senza tralci e senza frutto. 
Poiché la Chiesa è vero corpo di Cristo, vero sacramento della sua redenzione e salvezza, vero tempio di Dio, vera dimora dello Spirito Santo, dal suo corpo sempre dovrà uscire l’acqua e il sangue della salvezza. La Chiesa in sé è realtà mistica. La concretezza, la storicità è data ad essa da ogni suo figlio, che è in tutto simile al tralcio per la vite. Se il tralcio non fa sgorgare da esso il grappolo e poi non lo riempie di gustoso succo, mai vi potrà essere il vino per il sangue eucaristico di Cristo Signore. Così anche se il singolo cristiano non mette ogni cura a coltivare la sua divinizzazione in Cristo, con Cristo, per Cristo, rimane solo un legno secco dal quale mai potrà sgorgare l’acqua e il sangue della salvezza. La Chiesa nei suoi pastori vive di un duplice essenziale ministero: la sollecitudine di amore e verità perché ogni suo figlio divenga vero corpo di Cristo attraverso un vero cammino di ascesi verso la sua cristificazione o divinizzazione o spiritualizzazione e una missione all’esterno per fare bello e ricco il corpo di Cristo attraverso l’aggiunta di nuovi membri. Senza una vera crescita in spiritualità all’interno, possiamo anche girare la terra e il mare, ma faremo solo figli della perdizione. Prima di mandarlo nei crocicchi e per le siepi, gli Apostoli e i Presbiteri hanno il gravissimo obbligo di formare il cristiano come vero corpo di Cristo. Da vero corpo di Cristo sgorgherà dal suo seno o dal costato del suo cuore l’acqua che converte e il sangue che santifica e rende cristiformi. Se la Chiesa manda i suoi figli da pagani, mai per essi si potrà fare un solo cristiano. Il pagano genera pagani.

AD IMMAGINE DI MARIA
Il Padre celeste, volendo che dal seno della Vergine Maria nascesse al mondo, come vero uomo e vero Dio, il suo Figlio Unigenito, iniziò con la sua perfetta divinizzazione, realizzata in Lei in previsione dei meriti di Cristo Signore. La fece santa, immacolata, piena di grazia, la colmò di Spirito Santo e la adornò di ogni virtù. La sostenne con la sua costante presenza perché crescesse di grazia in grazia, verità in verità, santità in santità. Da questa Donna divinizzata al sommo delle umane possibilità, il Padre fece sgorgare il Figlio suo per opera dello Spirito Santo. In Lei, nel suo seno divinizzato, il Figlio Unigenito del Padre si fece carne. Assunse da Lei una carne divinizzata, purissima, senza peccato. Oggi come ieri, Cristo Gesù ha bisogno di un corpo perché possa nascere ed essere donato ad ogni uomo. Non ha bisogno però di un corpo di peccato, ma di un corpo, uno spirito, un’anima divinizzata. La vera cristologia diviene vera ecclesiologia, la vera ecclesiologia non può non divenire vera antropologia, l’antropologia della divinizzazione dell’uomo nella Chiesa, in Cristo, per opera della Chiesa e dello Spirito Santo. È nella mancata divinizzazione che la missione evangelizzatrice fallisce ed nell’assenza di cristiani cristificati che il processo di crescita della Chiesa si ferma. Se il cristiano non diviene cristiano, non c’è futuro di vero sviluppo per la Chiesa, ma neanche vi potrà essere futuro di salvezza per il mondo. 
La verità patristica della divinizzazione dell’uomo ha bisogno di essere annunziata al cristiano di oggi non solo come dottrina antica, solo per conoscere il pensiero degli uomini di Dio del passato. Va insegnata come vera via perché la Chiesa in ogni suo figlio conosca qual è la sua vocazione e sostenuto e confortato dallo Spirito Santo, che è nel suo seno, ponga mano perché ognuno metta ogni impegno per dare forma divina alla sua essenza sia fisica che spirituale. Per questo ringrazio e benedico il Signore per il sudore teologico versato in questo libro e dal quale, ne sono certo, ogni cristiano potrà conoscere qual è la sua vocazione e mettere ogni impegno perchè le sia data perfetto compimento in Cristo, per Cristo, con Cristo, per la salvezza e redenzione del mondo. Prendere coscienza di questa verità e darle realizzazione è divenuto ormai non più procrastinabile. La salvezza del mondo è dalla divinizzazione del corpo di Cristo. 
Sac. Costantino Di Bruno 



[bookmark: _Toc121850317]
PENSIERO INTRODUTTIVO SEMPLICE

Quando il Signore Dio creò l’uomo sulla terra, gli affidò il governo della casa della vita, della famiglia, della terra con delle Leggi ben precise sia prima del peccato che dopo. Quando Iniziò il lungo cammino per la creazione della nova umanità in Cristo suo Figlio, per opera dello Spirito Santo, scrisse sulle due tavole di pietra i Dieci Comandamenti, che sono lo Statuto universale per il governo della casa del popolo in ogni suo particolare. Ogni relazione con Dio, con gli uomini, con gli animali, con la terra, con il tempo, è posta nelle Dieci Parole. 
Se l’uomo vuole governare la casa della sua anima, del suo spirito, del suo corpo, deve rimanere in eterno in questa Legge immortale. Se esce da essa, non si governa più. Neanche può governare altre cose secondo verità e giustizia. Se le governerà, lo potrà fare nella falsità e nell’ingiustizia, dalle tenebre e non dalla luce. I danni che si provocano sono incalcolabili. Non solo in ragione dell’uomo, ma soprattutto in ragione di Dio. Lui, essendo la vita della sua creazione, questa non è più serva dell’uomo, perché essa è serva solo dell’uomo nella Legge. 
I profeti sempre gridano al popolo questa verità, oggi non confessata più da alcuno, neanche da coloro che si dicono cattolici ferventi e praticanti. Nessuno vuole credere che è il Signore la sorgente di ogni benedizione e che se il Signore ritira la grazia a causa della disobbedienza dell’uomo alla sua Legge, non c’è più né prosperità e né benessere. Ma in una società secolarizzata, paganizzata, che vive di professione di ateismo, che è la nuova vera religione, dire queste cose è fuori luogo e fuori tempo. Eppure tutta la storia è con il nostro Dio.
Tanto per intenderci. Quanto costa all’uomo oggi la superstizione e quanto denaro si spende per essa? Quante persone si sono ridotte al lastrico per essere andati dietro negromanti, cartomanti, maghi, astrologi, indovini, aruspici, pitonesse, chiaroveggenti e cose del genere? Quanti danni produce in chiave economica la violazione del quarti, del quinto, del sesto Comandamento? Un divorzio quanto costa in termini economici? Non parliamo poi del settimo e dell’ottavo Comandamento. La loro violazione produce disastri mondiali. 
Non parliamo poi del nono e del decimo Comandamento. I desideri che infestano la mente dell’uomo sono così numerosi da portare alla perenne insoddisfazione. Oggi tutto si vuole. Tutto si bramo. Tutto si desidera. Non potendo possedere ci si consegna ad ogni genere di delinquenza. Per desiderio da appagare si uccide, si inganna, si dicono false testimonianze, si commette qualsiasi misfatto. Sappiamo che per il racket, il pizzo, la tangente e cose del genere si distruggono vite umane. I ritardi nello sviluppo sono allungati all’infinito. 
Che dire poi dei sette vizi capitali: superbia, avarizia, lussuria, ira,  gola, invidia,  accidia, Ognuno di questi vizi provoca disastri economici smisurati. Nessun pensa quanto costa in termini di economia il vizio della gola. Essa genera ogni sorta di malattia, a volte guaribile a volta inguaribile. Se poi a questi vizi aggiungiamo la stoltezza di chi si consegna alla droga, di qualsiasi tipo, allora qui entriamo nella distruzione della stessa persona umana. Vale la stessa cosa per l’alcool, per il fumo e ogni uso e abuso di sostanze nocive.
Perché questo riferimento ai Comandamenti e ai vizi? Perché la vera economia inizia e non può essere altrimenti con il portare ognuno di noi se stesso nella Legge santa dei Comandamenti e nell’abbandono dei vizi con l’acquisizione delle virtù. Un uomo virtuoso è una benedizione per l’intera comunità. Attira su di essa la grazia del Signore. Per esso si diffonde la vita. Basta leggere nel Libro dei Proverbi l’elogio della donna virtuoso (Pr 31,10-31) e si scoprirà come una sola donna è capace di gestire una economia di mercato e di dare lavoro a molta gente. 
Non parliamo poi del disastro economico che produce una Scuola mal funzionante, frequentata per un diploma e non per acquisire la scienza, necessaria domani per governare con essa la casa degli uomini. Se alla cattiva scienza, si aggiunge l’avidità per il denaro, allora i ponti crollano, le strade franano, i palizzi bruciano, la città è un vero disastro. Pessima scienza, avidità sempre affamato di denaro, e si comprende perché tante cose non funzionano. Tutti si lamentano di tutti, ma nessuno pensa che è lui la causa dei disastri economici.
Questi disastri non riguardano solo la materia, le cose, il corpo dell’uomo, ma anche il suo spirito. Il frutto è sempre uno e lo stesso: la non possibilità di poter ognuno governare se stesso. Ma noi siamo come i coccodrilli. Prima mangiamo il peccato, il vizio, la stoltezza, e poi piangiamo sui danni che essi producono. Si vuole salvare la terra. Si parte dalle cose. Non dall’uomo.  Si vogliono salvare le istituzioni. Si parte dalla Leggi. Mai dall’uomo. Si vuole una società onesta e giusta. Si dettano regola. Non si pensa mai che tutto è nell’uomo.
Ritengo che oggi bisognerebbe meditare sulla chiusura del Libro del Qoelet: “Temi Dio e osserva i suoi comandamenti, perché qui sta tutto l’uomo”. Senza il timore del Signore, e l’osservanza dei suoi Comandamenti, possiamo anche scrivere migliaia e migliaia di libri di etica economica ogni giorno, ma tutto rimane lettera morta. L’uomo è la legge di tutte le cose e finché la Legge esterna non diviene Legge interna, si lavora invano e per nulla. Ma chi può trasportare la Legge esterna per farla divenire Legge interna? Solo lo Spirito Santo.
E qui entra in campo con “prepotenza” la Chiesa. O essa riprende in mano il duro lavoro di “concepire, generare, partorire” lo Spirito Santo dal suo seno, cioè dal cuore di ogni suo figlio, o mai la Legge esterna diventerà Legge interna, cioè natura dell’uomo. È solo lo Spirito Santo la sorgente della vera etica economica. I Santi sono stati i più grandi creatori di etica nel mondo. Ancora oggi attorno ad essi fioriscono economie che abbracciamo molti settori della vita. Molte città vivono dei frutti della santità di questo o di quell’altro uomo. 
Essendo l’economia vero governo di tutta la vita, essa non può essere se non umana, se è umana può essere economia morale ed anche economia immorale. San Giovanni Paolo II parlava di strutture di peccato, quando Lui scrisse la sua Enciclica Economica Sollecitudo Rei Socialis. La struttura di peccato è l’accordo volontario o coatto di molti uomini la cui attività è solo di economia immorale. Se l’uomo è santo la sua economia sarà santa, se è pio sarà di pietà e di misericordia, se è cattivo sarà di cattiveria e malvagità.
Se poi mettiamo in luce il fine dell’economia, allora sapremo che esso non è solo il bene comune, che è fatto si somma giustizia, ma anche di infinita carità. Ad esempio la carità è il perdono del male ricevuto. Il rancore, l’odio, la vendetta giungo ad abbattere casati potenti. Queste cose succhiano denaro e vite umane. Sono un vero disastro per la sana economia di una comunità. Questo spiega perché il Signore punta sempre tutto sull’uomo. L’inizio della vera economia è una potente conversione alla sua volontà, nell’ascolto della sua voce. 
Il fine è anche soprannaturale. Con la gestione secondo verità, giustizia, carità, noi ci apriamo le porte per il regno dei cieli. Esso è dato a chi avrà usate saggiamente i beni della terra, facendone un uso secondo la volontà di Dio e non la propria. La carità, la pietà, la compassione, l’elemosina sono essenza della morale economica. Pensare ad una economia vera senza la carità, la compassione, la pietà, la misericordia, ci pone fuori di ogni discorso cristiano, evangelico della legge divina del governo delle cose. 
Essendo il fine dell’uomo la visione beatifica nel Paradiso, anche il fine ultimo dell’economia dovrà essere il raggiungimento della beatitudine eterna. A nulla è servito al ricco cattivo mangiare e bere lautamente e vestire con raffinatezza. La sua economia sulla terra non previde l’economia dell’eternità e finì miseramente in una casa di fuoco per l’eternità. Si può credere al Vangelo. Si può non credere. Quando poi saremo anche noi nella casa del fuoco eterno, allora comprenderemo l’uso stolto, insipiente, immorale della nostra economia, ma sarà tardi.
Ma questo è il compito dei figli della Chiesa mostrare che essi vivono da uomini dalla vera economia, fatta di giustizia, verità, carità, compassione, pietà, elemosina, con il duplice fine: governare la propria e l’altrui vita nel vero bene, condurre la propria e l’altrui vita nel regno eterno di Dio. Un pezzo di pane donato ti apre le porte del cielo. Economia moralmente perfetta in ogni fine. Un pezzo di pane negato ti apre le porte della perdizione eterna. Economia moralmente peccaminosa, pessima, stolta, insipiente. 
Al Professore Nicola Rotundo auguro che il suo ministero di luce svolto in favore di una sana e santa economica presbiterale apra la mente e il cuore di ogni suo allievo. Domani saranno essi i più grandi economisti della terra. Essa insegneranno nel rispetto dei Comandamenti, delle Beatitudini, delle Virtù, per il rispetto del suo duplice fine: il bene comune sulla terra, il bene eterno del cielo. Mai una economia potrà dirsi morale se non viene fondata su queste molteplici verità. Mai però potrà essere vissuta se lo Spirito Santo non porta la Legge esterna nei cuori.
Sac. Costantino Di Bruno


[bookmark: _Toc121850318]
VOCE A LATERE
La mia vuole essere solo una voce accanto al Testo, una voce che si aggiunge alle tante voci raccolte in questo Libro e che rivelano dove risiede l’inganno dal quale nasce la frode. La frode infatti è inganno. Si prende ciò che è dell’altro in maniera subdola, nascosta, invisibile. Nessuno se ne accorge, nessuno vede, neanche c’è il sospetto che stiamo per essere privati di ciò che ci appartiene. Quante sono allora le frodi? Quanti sono le menti ingannatrici. Ma anche quante sono le cose che ci appartengono e delle quali possiamo venire privati. Non esiste la frode. Esistono le frodi, ognuna delle quali si riveste di una sua particolare modalità differente a seconda della mente che la pone in atto. È questo il motivo per cui esse sono sempre nuove, in ogni campo del nostro esistere storico, in ogni luogo. Per difendersi da esse non basta la prudenza e neanche la saggezza, la lungimiranza e l’accortezza. Tutti possiamo essere vittime.
Il primo frodato è il Padre nostro celeste. Con astuzia, con inganno, con falsa scienza, falsa antropologia, falsa immaginazione, false ipotesi, è stato privato della sua creazione. Sottratta la creazione a Dio, anche l’uomo gli è stato sottratto. Questa frode oggi è giunta alla distruzione della stessa natura umana. Con sottili sofismi prima si è dichiarata non naturale la differenza di genere. Oggi stiamo giungendo alla negazione anche della differenza di specie. Sottraendo la creazione al suo Autore, anche il fine è stato tolto. Perché esiste l’uomo sulla terra? Perché il matrimonio può essere solo tra uomo e donna? Perché il creato va rispettato? Perché l’uomo è obbligato ad un comportamento morale degno della sua razionalità? Ma se l’uomo è frutto del caso, anche le sue azioni sono il frutto del caso. Non c’è fine eterno da raggiungere. Non c’è vita da rispettare. La vita è vita finché è autosufficiente – si dice oggi –. Poi non è più vita. 
Potremmo continuare con un elenco senza fine nel mettere in luce i danni che questo inganno ha prodotto, sta producendo, produrrà in senso all’umanità. Basta osservare cosa sta avvenendo con i grandi Soloni del nostro tempo. Sono tutti intenti a negare a Dio ogni diritto sull’uomo. È l’uomo oggi il Signore dell’uomo. Non però ogni persona signore di se stessa. Ma un gruppo di persone, le quali impongono i loro letali pensieri per la nostra umanità come legge di progresso, civiltà, vero umanesimo. Un esempio di inganno. Si afferma il diritto della madre all’autodeterminazione del suo corpo, si nega il diritto al bambino concepito di poter giungere alla nascita per avere una vita tutta sua.  Si sostiene che è diritto dell’uomo divenire padre. Ma si nega al bambino di avere il suo vero padre, la sua vera madre, coloro che gli hanno dato il sangue e la vita. Questo è sangue del mio sangue, vita della mia vita, carne della mia carne. In questo campo le frodi sempre nuove e sofisticate. 
Di cose simili oggi neanche più è possibile serbare un elenco che sia aggiornato. Si nega il diritto a Cristo Gesù di essere il solo Figlio Generato dal Padre prima di tutti i secoli, quando nulla esisteva, quando solo Dio esisteva e Dio esisteva nel suo mistero eterno di unità e di trinità, unità della sola natura divina, trinità delle persone che sono il Padre e il Figlio e lo Spirito Santo. Questa frode è proprio della religione cristiana. In nome dell’amore verso l’uomo e del rispetto verso di esso si toglie ogni rispetto a Cristo Gesù. Lo si priva della sua verità divina e umana. Non lo si vuole il solo Figlio Unigenito del Padre. Non lo si vuole il solo Dio Incarnato. Non lo si vuole il solo Redentore, Salvatore. Non lo si vuole il solo, l’unico Mediatore universale tra il Padre e l’intero universo. Neanche si vuole sentire che tutto è stato fatto per Lui in vista di Lui. Nemmeno si può dire che Lui è il sono nome nel quale è stabilito che noi siamo salvati, redenti, giustificati. Di Lui nulla si vuole, perché non si vuole Lui. 
Quali sono i frutti letali di questa frode universale, portata avanti in nome del rispetto verso l’uomo? I danni sono infiniti. Basta evidenziarne solamente uno. Si condanna l’uomo ad essere oggi consumato dal peccato, dal vizio, dalla concupiscenza, dall’odio verso i suoi fratelli, dalla cupidigia, dall’avarizia, da ogni forma di delinquenza, da ogni iniquità, cattiveria, malvagità. Si fa dell’uomo un lupo per l’altro l’uomo, secondo l’adagio di un filosofo dei secoli scorsi. Ma questo sarebbe un nulla. In più se ne fa un incamminato verso la morte eterna. Tutto il Vangelo, tutta la fede cristiana, tutta la sana moralità hanno un solo scopo: far sì che l’uomo possa incamminarsi sulla via della sua beatitudine eterna. A che giova se l’uomo guadagna tutto il mondo se poi perde la sua anima? Cosa potrà dare l’uomo in cambio della sua anima? Ma noi in nome del rispetto dell’uomo – è questo l’inganno – lo condanniamo alla morte eterna.
Si nega il diritto dello Spirito Santo. Anche quando alcune menti illustri oggi parlano della nostra fede, della fede cristiana, non osano parlare più né del Padre, né del Figlio, né dello Spirito Santo. Parlano di un Dio senza volto, perché senza voce, senza Legge, senza verità, senza giustizia, senza vita eterna. Volto del Padre è Cristo Signore. Lui è anche sua voce. Verità del Padre è lo Spirito Santo. Lui è la sua Sapienza eterna. Qual è l’opera che oggi lo Spirito Santo deve compiere? Quella di trasformare la carne di peccato in carne di vita eterna, da carne di vizio in carne di virtù, da carne che cammina verso la perdizione eterna in carne che avanza verso la beatitudine che mai avrà fine. Da carne che brancola nelle tenebre in carne che viene avvolta dalla luce più splendente del Padre, che è Gesù Signore. Da carne che si consuma e muore nel suo egoismo in carne che fa della carità la sua stessa vita fino al dono totale di sé.
Lo Spirito Santo è per noi lo Spirito della gioia, pace, comunione, unità, concordia, verità, sapienza, intelletto, consiglio, fortezza, scienza, pietà, timore del Signore, dominio di sé, governo di ogni istinto e moto disordinato della nostra carne. Privando noi lo Spirito della stessa sua esistenza, abbiamo innalzato la nostra carne a Dio dell’uomo. Oggi è la carne che detta le sue regole di concupiscenza, immoralità, impurità, ogni disordine morale e spirituale, sociale, politico, culturale, scientifico, tecnologico. Perché si priva lo Spirito Santo della sua santità tutta da riversare sull’umanità? Perché si dice, con inganno, che l’uomo è uomo se non è soggetto a nessuna entità sopra di lui, fuori da lui. L’uomo è da se stesso, per se stesso. Ma questo è solo inganno che nasce dalla mente corrotta dal peccato. Un tempo questi pensieri non appartenevano al mondo della vera fede. Oggi anche la vera fede è inquinata da essi.
Si nega alla Chiesa oggi il diritto di predicare ad ogni uomo la Parola, il Vangelo, perché possa uscire dal suo stato miserevole nel quale l’umanità è stata posta a causa della prima trasgressione. Questo inganno in nome di chi è portato avanti? In nome di Dio. Si badi bene. Ci si guarda dal dire che il Dio di cui si parla è il Padre del Signore nostro Gesù Cristo, è il Padre che nell’unità dello Spirito Santo vive con Gesù Signore il mistero della comunione eterna. Si pone anche ogni cautela perché possa essere fatto un qualche riferimento alla Rivelazione, al Vangelo. Né all’Antico e né al Nuovo Testamento. Chi oggi dona queste leggi di non redenzione, non salvezza, non giustificazione, non passaggio dalle tenebre alla luce è Dio. Dio ha deciso che tutte le religioni sono vie di salvezza. Dio ha deciso che non c’è bisogno di Vangelo. Dio ha deciso che non c’è bisogno né del Padre, né del Figlio, né dello Spirito Santo.
Dio ha deciso che non c’è più bisogno della Chiesa che è l’unica e la sola mediatrice visibile del Mediatore invisibile che è Gesù Signore. È questa la vera frode. In nome di Dio si priva Dio di tutto ciò che è del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo. Si priva la Chiesa della sua grazia e verità. Si priva l’uomo del mistero della salvezza. Poi però siamo preoccupati che la terra stia andando in malora, distrutta dal peccato dell’uomo. Si vuole che l’uomo abbondi in ogni peccato. Poi però non si vogliono i frutti di esso. Anche questo è inganno e menzogna grande, che è madre di ogni altra frode e ogni altro inganno che sorgono tra gli uomini. La cosa che spaventa è questa: tutte le leggi degli uomini sono rivolte a difendere le frodi nelle cose. Nessuna difenderà mai le frodi nello spirito, nella verità, nell’eternità, le frodi contro il Padre, il Figlio, lo Spirito Santo, la Chiesa, la verità divina, eterna, immortale dell’uomo. 
Non solo questi diritti non vengono difesi, sono tutti dichiarati nulli con satanica scaltrezza, abilità, inganno, menzogna, grande arroganza, superbia, prepotenza spirituale. Non mi resta che chiedere al Padre nostro che sia Lui a difendere i suoi diritti, per mezzo del Figlio, per opera dello Spirito Santo, per la mediazione della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Chiedo alla Madre di Dio, Angeli, Santi che facciano di ogni uomo un vero difensore della verità del nostro Dio secondo la pienezza del suo mistero. Al presbitero Don Massimo Amelio auguro che possa continuare a scrivere altri testi per la difesa della verità di Dio dalla quale è la verità dell’uomo. Difendere la verità di Dio è obbligo per ogni discepolo di Gesù e in special modo per ogni Presbitero della Chiesa di Cristo Signore. È la missione dalla quale scaturisce la verità di ogni altra missione. Lavorare dalla falsità e dall’inganno è solo servizio al principe delle tenebre. È la frode, madre di ogni altra frode.
Mons. Costantino Di Bruno

[bookmark: _Toc121850319]
GESÙ, IL DIFFERENTE

Gesù è il Differente Eterno, Soprannaturale, Divino e Umano. È il Differente da tutto ciò che è esistito, esiste, esisterà sulla terra e nei cieli. È il Differente nella Parola, nell’Insegnamento, nel Comando, È il Differente per Redenzione, Giustificazione, Salvezza, Mediazione, Rivelazione, Vita eterna, Verità, Grazia, Luce, Risurrezione. È il Differente da ogni Profeta, Re, Sacerdote venuti prima di Lui nel Popolo del Signore. È Il Differente da Mosè, Elia, Eliseo, Isaia, Geremia, Ezechiele, Daniele, Giovanni il Battista. È il Differente nella Preghiera. È il Differente sulla Croce e nella Risurrezione. È il Differente nel Tempo e nelle Eternità. È differente nella Gloria e nella Signoria. È il Differente per Cuore, Mente, Pensieri. È il Differente perché Lui è. Gli altri non sono. È il Differente per Natura e per Missione. La Differenza è la sua Essenza e Natura . 
Che l’uomo non creda nella verità di Cristo Gesù è realtà. La fede dipende dall’accoglienza della Parola annunziata, predicata, insegnata. Ma che non creda il cristiano, pone seri problemi. Manca di coerenza tra ciò che dice di essere e ciò che professa. Che poi il cristiano stesso rinneghi Cristo Gesù, attesta che vi è stato in lui un regresso dalla luce nelle tenebre, dalla verità nella falsità, dalla giustizia nell’ingiustizia, dalla sapienza nella stoltezza. Se a questo regresso aggiunge anche la collaborazione con ogni forza contraria a Cristo per la sua cancellazione dalla storia e da ogni vita, allora si è passati nel tradimento. Sempre è tradimento quando si consegna Gesù a quanti lo vogliono crocifiggere, toglierlo di mezzo. Se infine gli stessi cristiani sono i crocifissori di Gesù, allora si è volontà diabolica e satanica.
Gesù non è paragonabile con nessuna realtà esistente. Non esiste un Angelo che possa mettersi alla pari con Lui. Gesù dell’Angelo è il Creatore e il Signore, così come è il Creatore e il Signore di ogni uomo. Lui è il solo generato Dio prima di tutti i secoli. Lui è il solo Figlio Unigenito del Padre che si è fatto carne. Lui non è un uomo che si è fatto Dio. Di questi uomini la terra è stata e sarà sempre piena. Lui invece è il solo vero Dio che si è fatto vero uomo e in eterno vive come vero Dio e vero uomo. Come ogni uomo è stato da Lui creato per volontà del Padre, nello Spirito Santo, così ogni uomo dovrà essere da Lui redento e giustificato per volontà del Padre, nello Spirito, non però fuori di Lui, ma per Lui, con Lui, in Lui, divenendo suo vero corpo, sua verità vita, per essere manifestazione della sua vera vita in mezzo ai suoi fratelli.
Gesù è il Necessario eterno dell’umanità. È il Necessario infinitamente più che l’ossigeno, l’acqua, il pane. Più che il sole e le stelle. Più che il mare e le piante. Più che gli alberi e gli animali. Più che ogni altra creatura che è stata data all’uomo per alimentare la sua vita. Quando ci si separa da questo Necessario eterno, si sta male. Lo spirito è senza luce, la mente senza verità, il cuore senza amore, l’anima senza vita. Il corpo avverte questa mancanza e terribilmente soffre. Cerca la vita dove essa mai potrà trovarsi perché solo Cristo Gesù è la vita dell’uomo. Si compie quella parola data da Dio a Geremia: “Il mio popolo ha abbandonato me, sorgente di acqua viva e va ad a dissetarsi presso cisterne screpolate che contengono solo fango”. È Cristo la sorgente dell’acqua che zampilla di vita eterna. Ma l’uomo preferisce le cisterne di fango.
Si compie anche l’altra parola, data da Dio ancora a Geremia: “Io vi posto in una terra da giardino. Voi avete abbandonato me e avete fatto della mia terra un deserto”. Sempre l’uomo farà della terra un deserto, se non accoglie Cristo Gesù, il solo che dona l’acqua che trasforma il deserto in giardino e fa degli alberi secchi delle piante che danno il frutto ogni mese. È oltremodo grande il mistero di Cristo Gesù. Peccato che i discepoli del Signore oggi ne hanno fatto uno alla pari, uno simile ad ogni altro uomo. E così il Crocifisso e il pirata sono la stessa cosa. La Santità e la Verità incarnata e il peccatore, il falso, il bugiardo, il menzognero sono la stessa cosa. Il Dio Risorto e chi giace nella morte sono la stessa cosa. Terrorista, delinquente, omicida dei suoi fratelli e Colui che ha dato la vita per redimere l’uomo sono la stessa cosa. 
Il cristiano per onestà intellettuale, per rispetto a milioni e milioni di martiri e di confessori della verità di Cristo, deve astenersi da tali aberrazioni. Non può dire che sono la stessa cosa i martiri di Cristo che sono stati privati della vita facendo solo il bene e i carnefici dell’umanità che privano la vita agli altri facendo il male e in più giustificandolo in nome di una verità inesistente. Il male è eternamente male. Il bene è eternamente bene. Gesù passò sulla terra operando solo il bene. Mai ha conosciuto il male, neanche in un suo pensiero recondito. Lui passò beneficando tutti coloro che erano afflitti da ogni infermità, malattia e sofferenza. A tutti ha offerto la sua vita eterna. Tutti ha aiutato perché accogliessero la sua luce. Anche da Crocifisso ha operato solo il bene, donando a tutto il suo perdono e chiedendo per essi perdono al Padre.
Tutto potrà domani divenire inutile all’uomo. Questo mai potrà dirsi di Cristo. Si toglie Gesù dalla vita di un uomo, se ne fa una macchina di peccato e di morte. Una macchina che sa solo distruggere la verità, spegnere la luce, oscurare la carità, nascondere la vera misericordia. Se ne fa una macchina capace di dichiarare verità anche le più mostruose falsità. Anche i genocidi da questa macchina di peccato sono dichiarati progresso e civiltà. Se l’uomo da macchina per la morte vuole divenire persona per la vita deve accogliere Cristo, che è la sorgente eterna della sua vita. La storia lo attesta. Sempre chi ha accolto Gesù e si è lasciato guidare da Lui, camminando di fede in fede e di verità in verità, è divenuto per i suoi fratelli un costruttore di vita. Quanti lo hanno rifiutato sono rimasti nelle tenebre della morte.
Urge una immediata convinzione nello Spirito Santo. Gesù non è un uomo come tutti gli altri uomini e neanche un Dio come tutti gli altri dèi che vengono adorati in questo mondo. Gesù è il solo dono del Padre, cioè del Creatore e Signore di tutto l’universo visibile e invisibile, del cielo e della terra, delle cose e dell’uomo, per mezzo del quale l’umanità, che è nella morte, può ritornare nella vita, dal peccato può passare alla grazia, dalle tenebre dalla luce, dalla perdizione alla salvezza. Gesù è il solo che può strappare l’uomo, ogni uomo, dalla schiavitù e ricondurlo nella vera libertà. Chi vuole ritornare ad essere vita, luce, grazia, verità, giustizia, santità, amore, misericordia, speranza, perdono, pace, riconciliazione, non solo deve credere in Cristo, ma deve anche divenire con Lui un solo mistero, una cosa sola, un solo corpo. 
Tutto viene da Lui e per Lui. Tutto si vive in Lui e con Lui. In Lui e con Lui significa nel suo corpo che è la Chiesa. È questa la vera fede: smettere di essere da noi e iniziare ad essere di Cristo, in Lui, con Lui, per il ministero di grazia e verità della Chiesa. È questa la vera fede: passare in Cristo, con Lui, per Lui, da una vita senza senso, priva di vero significato, colma di vanità, stoltezza e insipienza, consumata dalla futilità, dal nulla e da ciò che non dura e non vale, ad una vita intessuta di fede, speranza, carità: virtù che ci fanno veramente liberi di vivere dalla potenza dell’amore del Padre, dalla forza risanatrice e rigeneratrice della grazia di Cristo, dalla luce e dalla verità dello Spirito Santo. Che ogni uomo della terra possa vivere questa purissima verità del suo Signore, Salvatore, Redentore. Ogni vita vissuta nella luce di Cristo è vita che crea speranza in molti altri cuori. È vita che fa la differenza da ogni altra vita vissuta da chi non possiede la vera fede nel suo Signore e Cristo. La Madre di Dio ottenga a tutti di entrare in questa verità, senza mai distaccarsi dall’Autore di ogni vita. 

Sac. Costantino Di Bruno
[bookmark: _Toc96200426][bookmark: _Toc121850320]
 Gerarchia per generazione

Nella fede e nella sana dottrina della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, la gerarchica nasce per generazione. Dove non c’è “generazione” non c’è gerarchia vera. Senza generazione ogni gerarchia o è artificiale o è solamente legale. Ma queste due vie non appartengono alla nostra fede.
Proviamo ad entrare in questo abissale mistero. Nell’oggi dell’eternità, che è un oggi senza tempo, il Padre genera il Figlio nello Spirito Santo. Il Figlio per generazione eterna è dal Padre. È eternamente dal Padre, sempre nella comunione di verità, luce, amore, giustizia, santità dello Spirito Santo. Come Lui vive questa divina ed eterna gerarchia per generazione? Essendo sempre rivolto verso il Padre, in ascolto della sua volontà. Il Figlio vive per fare la volontà del Padre. Anche nella sua incarnazione vive per fare la volontà del Padre. Sappiamo che Lui fa la volontà del Padre fino alla morte e alla morte di croce. In questa obbedienza nessuna creatura mai ha avuto il sopravvento. Lui ha vinto tutte le tentazioni. Nessuna lo ha vinto. Lui è l’Obbediente eterno.
Il Figlio fattosi obbediente al Padre nello Spirito Santo fino alla morte, risuscita dal sepolcro. Il Padre lo riveste di luce immortale. Anche il suo corpo viene trasformato in luce. Cosa fa il Figlio Risorto? Genera nello Spirito Santo i suoi Apostoli, costituendoli sua luce, suo cuore, sua verità, sua giustizia, suo amore, sua vita, datori del suo Spirito Santo ad ogni uomo. Potranno vivere questa loro generazione nello Spirito Santo come vera vita di Cristo Gesù nel mondo, se saranno sempre rivolti verso Cristo Gesù, anche loro con una obbedienza che va fino alla morte e alla morte di croce. Se l’Apostolo del Signore non guarda senza alcuna interruzione verso Cristo Gesù allo stesso modo che Gesù guarda verso il Padre senza alcuna interruzione, la sua opera è vana.
Perché la sua opera è vana? I sacramenti da lui celebrati non agiscono in virtù dell’ex opere operato e non invece per l’ex opere operantis? La sua opera è vana, perché prima della celebrazione dei sacramenti, occorre che lui effonda nei cuori lo Spirito della conversione che è lo Spirito di adesione alla Parola di Cristo Gesù. Se non è obbediente a Cristo come Cristo è obbediente al Padre, lo Spirito Santo a poco a poco si spegne e la parola che lui proferisce, non essendo Parola colmata di Spirito Santo, anche se entra nell’orecchio di chi ascolta non giunge fino al cuore, non lo trafigge come la Parola di Pietro, ricolma di Spirito Santo trafisse i cuori dei suoi uditori (cfr. At 2,37). Il cuore rimane freddo e torna alle sue quotidiane occupazioni come se nulla avesse ascoltato. Può anche amministrare i sacramenti, ma se il cuore è di pietra, il sacramento rischia la vanità. 
L’Apostolo del Signore genera nello Spirito Santo il Presbitero. Anche il Presbitero, generato dall’Apostolo di Cristo, deve sempre essere rivolto verso l’Apostolo di Cristo, prestando a Lui una obbedienza fino alla morte di croce. Se il Presbitero possiede nel suo cuore la vera legge della gerarchia per generazione, lui vivrà l’obbedienza indipendentemente dal fatto che il suo Apostolo viva o non viva la sua obbedienza a Cristo Gesù. Se invece è privo di questo mistero nel suo cuore, penserà che la gerarchia è solo di origine legale o artificiale e si comporterà dinanzi ad essa come si comporta dinanzi ad ogni altra legge. Mi va di osservarla, la osservo. Non mi va di osservarla, la trasgredisco. Osservarla o non osservala è solo una questione superficiale.
Non si tratta invece di una questione superficiale, ma di una vera questione essenziale, potremmo dire di ontologia cristica ed ecclesiale. Se oggi occorre una riforma da operare nella Chiesa, essa è una sola: scrivere il vero mistero della Chiesa in ogni cuore. Questo mistero da scrivere riguarda il Papa che è il Pastore di tutta la Chiesa ed è il custode dotato del carisma dell’infallibilità nell’annuncio della verità di Cristo Signore, dalla quale è la verità del Padre e dello Spirito Santo, dell’universo visibile e invisibile, del tempo e dell’eternità, della salvezza ma anche della perdizione. 
Questo mistero riguarda il Successore degli Apostoli, che è il Vescovo, che della Chiesa locale è il fondamento visibile della sua unità in Cristo e della sua verità che sempre deve essere la verità di Cristo Signore. Questo mistero riguarda il Presbitero che nella Parrocchia anche lui è il fondamento visibile dell’unità della sua comunità in Cristo e nell’Apostolo, che è il Vescovo, e per mezzo dell’Apostolo unità con il Papa. Riguarda anche il Diacono, il Cresimato, il Battezzato. Riguarda tutti i membri del corpo di Cristo che hanno ricevuto dallo Spirito Santo un particolare carisma, una specifica missione, una singolare e personale consacrazione o conformazione sacramentale a Cristo Signore. Se riusciremo a fare questa riforma dottrinale, dare cioè il mistero della Chiesa ad ogni figlio della Chiesa, allora veramente la Chiesa sarà Luce delle genti e Sale delle nazioni. Se il mistero ci sfugge, faremo della Chiesa una struttura come mille altre strutture, struttura legale, ma non divina.
Ecco la vera struttura divina che è lo stesso mistero della Chiesa: Il Padre opera per il Figlio nello Spirito Santo. Il Figlio opera per gli Apostoli nello Spirito Santo. Gli Apostoli operano per i Presbiteri nello Spirito Santo. I Presbiteri operano per i fedeli laici nello Spirito Santo. Tutto il corpo di Cristo, fondato su Pietro e sugli Apostoli, può operare se perennemente rimane fondato su Cristo e per Cristo sul Padre, nello Spirito Santo. È questo il mistero che non è sottoposto a discernimento della nostra umana intelligenza e razionalità. Oggi purtroppo ogni scienza psicologica, ogni antropologia, finanche la sana e santa agiografia viene scomodata per ridurre ad un fatto umano, fatto legale, superficiale questo mistero divino. 
Anche a questo mistero va applicata la dossologia dell’Apostolo Paolo: “O profondità della ricchezza, della sapienza e della conoscenza di Dio! Quanto insondabili sono i suoi giudizi e inaccessibili le sue vie! Infatti, chi mai ha conosciuto il pensiero del Signore? O chi mai è stato suo consigliere? O chi gli ha dato qualcosa per primo tanto da riceverne il contraccambio? Poiché da lui, per mezzo di lui e per lui sono tutte le cose. A lui la gloria nei secoli. Amen” (Rm 11,33-36). La verità e la grazia di ogni opera nella Chiesa sgorgano se questo mistero è vissuto nella sua purezza di verità e bellezza di dottrina. Se questo mistero viene letto dal pensiero dell’uomo, allora il canale della grazia e della verità si interrompe, i cuori rimangono di pietra e le menti di ferro. 
Nel rispetto di questo mistero divino, chi è allora il Successore dell’Apostolo nella Chiesa del Dio vivente, Chiesa una, santa, cattolica, apostolica? In cosa consiste la sua missione? La sua missione è quella di illuminare ogni cuore con la verità e la luce che vengono dal cuore di Cristo Gesù. Lui attinge la verità e la luce dal cuore di Cristo Signore e la dona ad ogni figlio della comunità. La dona anche ad ogni altro uomo, affinché anche lui possa divenire parte del corpo di Cristo che è la Chiesa. Non solo l’Apostolo è verità e luce di Cristo; con la sua vita mostra ad ogni uomo come si vive nella verità e nella luce. Davanti alla Parola dell’Apostolo tutte le altre parole devono inginocchiarsi e mettersi in adorazione. Le altre dovranno essere rinnegate.
Tutte le altre parole devono essere considerate mai proferite. Questa è la vera regola della fede che si vive nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Questa legge vale anche per il Presbitero. Il Presbitero attinge la luce e la verità non solo dal cuore di Cristo, con il quale forma un solo cuore, la deve attingere anche dal cuore dell’Apostolo del Signore con il quale deve formare un solo cuore. Cuore di Cristo Gesù, cuore dell’Apostolo del Signore, cuore del Presbitero devono essere un solo cuore. 
Sono pertanto tutti in grande errore coloro che oggi insegnano la via diretta. In cosa consiste questa via diretta? Nel saltare la via della mediazione. Si attinge da Dio senza attingere in Cristo. Via errata. Via non percorribile. Si attinge in Cristo senza attingere nell’Apostolo. Via errata. Via non percorribile. Si attinge nella Scrittura, senza attingere nell’Apostolo. Via errata. Via non percorribile. Si attinge nel Presbitero, rinnegando l’Apostolo. Via errata. Via non percorribile. 
Un Presbitero mai si deve prestare a questo gioco. Un Presbitero mai si deve costituire cuore di giustizia e di verità senza il cuore dell’Apostolo del Signore. Se il Presbitero si costituisce cuore autonomo, introduce nella comunità dei figli di Dio un principio di morte che toglie la pace, perché toglie la vera vita nella comunità. Questo principio vale anche per tutti coloro che sono stati colmati dallo Spirito Santo di un carisma straordinario. Anche questi carismi sono soggetti alla legge della gerarchia, che non è legge di dispotismo, ma è legge di vita, legge di servizio, legge di discernimento e di attestazione che è lo Spirito ad agire. E lo Spirito è sempre Spirito della Chiesa. 
Un carisma mai potrà essere esercitato se non nella verità e santità della comunione gerarchica con i Pastori. Mai queste persone potranno sentirsi con la coscienza a posto perché esse attingono verità e luce in Cristo Gesù o nello Spirito Santo. Mai potranno sentirsi con la coscienza a posto perché uno o più Presbiteri sono dalla loro parte e le sostengono. Potrebbero avere dalla loro parte tutti i Presbiteri del mondo, ma se non divengono un solo cuore con il cuore dell’Apostolo, anche loro percorrono una via di errore. 
Nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica il cuore del Padre e il cuore di Cristo sono un solo cuore nello Spirito Santo. In questa Chiesa il cuore di Cristo e il cuore dell’Apostolo sono un solo cuore nello Spirito Santo.
In questa Chiesa il cuore dell’Apostolo e il cuore del Presbitero sono chiamati a formare un solo cuore nello Spirito Santo. Sempre in questa Chiesa il cuore di ogni discepolo di Gesù deve formare un solo cuore con il Presbitero, nel cui cuore vive il cuore dell’Apostolo, nel cui cuore vive il cuore di Cristo Gesù, nel cui cuore vive il cuore del Padre, nello Spirito Santo. Questa è la nostra gerarchia, la soprannaturale gerarchia, fuori dalla quale non vi è nessun dono né di luce e né di verità. Come si potrà comprendere, per vivere questo mistero veramente, realmente, occorre il rinnegamento di noi stessi, rinnegamento della nostra mente, del nostro cuore, della nostra sapienza, intelligenza e dottrina. La tentazione, mai come oggi, vuole che rinneghiamo il mistero. 
Volendo offrire ancora una parola di luce, in questo mistero della gerarchia per generazione chi è il Presbitero nella Chiesa di Dio, nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica? Qual è la sua missione? Cosa il Signore ha fatto di lui? Qual è il suo ministero nel mondo? Cosa sempre dovrà fare? Cosa mai non dovrà fare? Secondo il cuore purissimo del Padre dal quale ogni gerarchia procede, il Presbitero è voce di Cristo Signore. È presenza dello Spirito Santo. È verità del Padre. È luce del Vangelo. È grazia che redime e salva. È Cristo che ama. È via attraverso cui Cristo viene all’uomo e l’uomo va a Cristo. È l’edificatore del vero regno di Dio in mezzo agli uomini. È colui che ha consacrato a Cristo Gesù mente, cuore, volontà, anima, corpo. È colui che si è espropriato di sé per essere di Cristo. Chi è ancora il Presbitero nella Chiesa e nel mondo? È colui che deve mostrare la bellezza del Vangelo di Gesù Signore ad ogni uomo. Come si mostra la bellezza del Vangelo ad ogni uomo? Prima di tutto mostrando ad ogni uomo la bellezza della sua vita intessuta di Vangelo. Ma se la sua vita dovrà essere intessuta tutta di Vangelo, la prima sua bellezza dovrà essere quella di un servizio incondizionato al Vangelo. Il Presbitero dovrà essere solo servo del Vangelo, ma non di un suo vangelo, ma del Vangelo dello Spirito Santo. Dinanzi al Vangelo non esiste parentela, non esiste amicizia, non esiste compagnia, non esiste associazione di alcuna natura. 
Dinanzi al Vangelo esiste solo il Vangelo. Ogni altro legame dinanzi al Vangelo dovrà essere dichiarato inesistente, se esso nuoce al Vangelo. Quando dinanzi al Vangelo esiste altro che non sia il Vangelo, è in questo istante che il Vangelo viene tradito, rinnegato, dichiarato morto nel nostro cuore. È in questo istante che ci si serve del Vangelo, ma non si serve il Vangelo, la verità, la luce, la bellezza del Vangelo. È in questo istante che il Vangelo viene ridotto a menzogna. Ma se si riduce a menzogna il Vangelo, potrà rimanere sulla terra una qualche verità che non venga ridotta a menzogna? Quando il Vangelo diviene menzogna, tutto diviene menzogna. Anche la verità storica è dichiarata menzogna. 
C’è verità storica più grande della risurrezione di Gesù Signore? Eppure scribi e farisei pagarono i soldati perché negassero questa verità, dicendo che mentre essi dormivano, i discepoli avevano portato via il corpo di Gesù. Oggi si pagano molti cuori per dire e scrivere menzogne e falsità con una manciata di misera, effimera, gloria umana. Oggi si pagano molti cuori per predicare e insegnare menzogne e falsità partendo proprio dalla negazione della verità storica. Chi nega la verità del Vangelo sempre negherà la verità della storia. Chi nega la verità della storia mai potrà schierarsi per la verità del Vangelo. Infatti da tutti costoro il Vangelo è travisato, trasformato, ridotto a una favola anche nelle verità della salvezza eterna. 
Se ancora mi chiedo: quanto è necessario un Presbitero alla Chiesa e al mondo? La risposta, sempre attinta dal cuore del Padre, così come esso è rivelato nella Scrittura Santa, non è meno sorprendente: Il Presbitero è necessario all’umanità più che il sole alla terra e alla Chiesa più che l’acqua all’uomo, più del pane di cui ci si nutre e più dell’aria che respiriamo. È più necessario di ogni altra cosa esistente sulla terra e nei cieli. Dal cuore del Vangelo questo è il Presbitero e questa la sua necessità. E tuttavia – ed è questa la sua fragilità – il Presbitero, se cade nella tentazione, da ministro del Cielo, si fa servo della falsità, della menzogna, dell’inganno. Se cade in tentazione, da via verso la salvezza diviene via verso la perdizione. Da ministro della luce si fa ministro delle tenebre. 
Dio ha posto la luce, la verità, la vita del suo popolo nelle mani dei suoi Presbiteri. Un Buon Presbitero è grazia di Dio e sempre questa grazia va chiesta al Signore. Tutto il corpo di Cristo deve implorare questa grazia. Se questa è la missione del Presbitero, lui può essere solo servo della verità di Cristo Signore, servo della verità dello Spirito Santo, servo della verità di ogni uomo, servo della verità del tempo e dell’eternità, servo della verità del singolo e di tutto il corpo di Cristo. Se il Presbitero è servo della verità, non potrà essere schiavo della menzogna, della falsità, dell’inganno. Se diviene schiavo della menzogna, le tenebre invadono la Chiesa e anche il mondo. Lui è il servo della verità. La verità è divina, eterna, storica, naturale, soprannaturale, rivelata, dedotta, argomentata, dinamica, definita, dogmatica, fuori di noi, in noi, personale, comunitaria. Quando si diviene stolti, insipienti, vani dinanzi alla verità della storia, sempre si diverrà stolti, insipienti, vani dinanzi alla verità divina, rivelata, dogmatica. Una verità sul Presbitero ancora va però detta: Il Presbitero è questa grandezza divina solo se rimane in eterno vero corpo presbiterale legato agli altri Presbiteri dalla comunione dello Spirito Santo secondo purissima carità e perfetta verità. Tutto questo potrà avvenire se rimane legato al suo Vescovo con un legame di purissima comunione gerarchica e di obbedienza come a Cristo Signore.
In una visione di relazioni secondo il mondo ci si può anche chiedere se è cosa buona o non buona obbedire al proprio Vescovo. In una visione soprannaturale, evangelica, celeste, la questione neanche si pone. Per assurdo, se il Presbitero non volesse obbedire al suo Vescovo, dovrebbe obbedire sempre al Vangelo e il Vangelo non è quello che il Presbitero si scrive, ma quello che il Vescovo gli dona. Anche il Presbitero è persona che sempre deve ricevere il Vangelo, sempre deve ricevere Cristo, sempre deve ricevere la verità. Ma anche questa è una proposizione di natura soprannaturale. Essa è senza valore se la propria visione è solo pagana, mondana, naturale. Sarà visione anche dall’idolatria e spesso dall’immoralità. Ma il Presbitero che parla per visione pagana, mondana, naturale, rinnega il suo stesso essere che per natura sacramentale è dal suo Vescovo. San Paolo vede in vera visione di Spirito Santo l’altissimo ministero degli Apostoli di Gesù Signore. Ma vede anche in vera visione di Spirito Santo la pochezza e la fragilità del vaso di creta nel quale il Signore ha posto questo altissimo mistero. Leggiamo le sue parole: “Noi però abbiamo questo tesoro in vasi di creta, affinché appaia che questa straordinaria potenza appartiene a Dio, e non viene da noi” (2Cor 4,7). 
In questo vaso di creta, in verità fragilissimo, Dio versa tutto il suo tesoro. Versa tutto se stesso con la divina ed eterna carità. Versa Cristo Gesù, obbedienza crocifissa. Versa Cristo sacrificio, olocausto di espiazione per i peccati del mondo. Versa lo Spirito Santo, Comunione eterna, Principio eterno di ogni comunione che si crea tra l’uomo e Dio e tra uomo e uomo. Questo vaso di creta, che è l’Apostolo del Signore, contiene un così grande tesoro non solo per trasformare se stesso in carità del Padre, in olocausto e sacrificio di espiazione, in principio di comunione degli uomini con Dio e con se stessi. Sempre l’Apostolo del Signore contiene nel suo vaso di creta questo tesoro divino, perché con esso arricchisca il mondo intero. Ma il mondo intero ogni giorno impegna tutte le sue energie per ridurre in frantumi questo vaso dal contenuto così alto. L’infinitamente potente nell’infintamente fragile. C’è un combattimento duro, aspro, fino all’ultima goccia di sangue. Questo combattimento mira a distruggere anima, cuore, mente, pensieri, sentimenti, volontà, tutto l’uomo interiore. È questa la prima persecuzione. Per raggiungere l’annientamento del cuore e dell’anima, si passa anche alla violenza fisica. Potrà mai la fragile creta perseverare sino alla fine senza che si rompa e il suo tesoro vada sciupato? 
L’Apostolo Paolo ci testimonia con la sua vita che la creta mai si frantumerà se sempre sarà rivestita di una particolare armatura. Questa armatura va sempre indossata, non in una parte soltanto. Ma ogni suo pezzo. Indossare un solo pezzo ci espone ad essere feriti a morte. Un solo pezzo indossato espone il fragile vaso a rottura. “Per il resto, rafforzatevi nel Signore e nel vigore della sua potenza. Indossate l’armatura di Dio per poter resistere alle insidie del diavolo. La nostra battaglia infatti non è contro la carne e il sangue, ma contro i Principati e le Potenze, contro i dominatori di questo mondo tenebroso, contro gli spiriti del male che abitano nelle regioni celesti. Prendete dunque l’armatura di Dio, perché possiate resistere nel giorno cattivo e restare saldi dopo aver superato tutte le prove. State saldi, dunque: attorno ai fianchi, la verità; indosso, la corazza della giustizia; i piedi, calzati e pronti a propagare il vangelo della pace. Afferrate sempre lo scudo della fede, con il quale potrete spegnere tutte le frecce infuocate del Maligno; prendete anche l’elmo della salvezza e la spada dello Spirito, che è la parola di Dio” (Ef 6,10-18). 
Se il Presbitero sarà sempre in questa armatura, mai la persecuzione lo abbatterà. Lo potrà crocifiggere e torturare con ogni tortura, mai però sarà vinto. Senza questa armatura la creta sempre si spezzerà e la missione del Presbitero non potrà essere più portata a compimento. Andare in battaglia senza armatura significa esporsi a sicura morte. Ma questa è grande stoltezza e insipienza. Ai nostri giorni urge ridare alla Chiesa il mistero del Presbitero, oggi così maltrattato, bistrattato, umiliato, perché ridotto a mistero senza verità e di conseguenza senza alcuna dignità. Ma se il Presbitero è mistero senza verità, anche il cristiano è mistero senza verità, la comunità è mistero senza verità. O si ridona al mistero del Presbitero la sua divina verità o la Chiesa tutta sarà mistero senza verità. È questa oggi la vera crisi del Vangelo. Esso è stato consegnato nelle mani di ogni cristiano il quale se ne serve secondo i capricci del suo cuore. Ma questo accade perché il Presbitero è stato dichiarato inutile al Vangelo e alla verità. Dichiarando inutile il Presbitero, anche il Vescovo viene dichiarato inutile. Anche il Papa viene dichiarato inutile. Il Presbitero è più che il punto di appoggio per la leva. Più che la ruota per il carro. 
Sul suo mistero il mondo si innalza verso Cristo. Privato del suo mistero il mondo si inabissa nel suo ateismo e nella sua idolatria, coinvolgendo anche la Chiesa. Quando il cristiano ritornerà nella verità del Presbitero e quando lo stesso Presbitero si riapproprierà del suo mistero, allora e solo allora si uscirà da questo mondo di caligine spirituale che ci avvolge. Se la sua luce non brilla, Chiesa ed umanità rimarranno nelle tenebre. Chiedo alla Vergine Maria che interceda presso lo Spirito Santo perché il mistero del Figlio suo, nel quale e dal quale è il mistero del Presbitero, brilli di luce sempre più splendente. Solo così si potrà dare al Presbitero ciò che è del Presbitero per la salvezza di ogni uomo di buona volontà. È la sola via santa per l’edificazione del corpo di Cristo.

[bookmark: _Toc121850321]
IL PRINCIPIO DELLA SANA ESCATOLOGIA
[bookmark: _Toc121850322]La vera escatologia via della vera antropologia
Di Costantino Di Bruno

Il principio della sana o vera escatologia, sul quale essa interamente si fonda, resta immodificabile, immutabile in eterno. Possiamo così enunciarlo: “L’immediatamente dopo di ogni uomo, sia per il tempo che per l’eternità, è il frutto dell’obbedienza o della disobbedienza alla Parola del Signore”. Appena creato l’uomo riceve dal suo Creatore, Signore e Dio un comando: «Tu potrai mangiare di tutti gli alberi del giardino, ma dell’albero della conoscenza del bene e del male non devi mangiare, perché, nel giorno in cui tu ne mangerai, certamente dovrai morire» (Gen 2,16-17). Poiché questo comando è del Creatore e Signore dell’uomo, necessariamente dovrà essere Parola vera. Poiché Parola vera, essa infallibilmente si compie. 
È questa la fede: credere che ogni Parola di Dio è vera e si compie sempre. Per convincerci che essa è vera non occorrono secoli. Basta osservare la storia. Finché l’uomo non ha mangiato dell’albero della conoscenza del bene e del male è rimasto in vita. Finché ha obbedito al comandamento ricevuto, l’uomo è stato nella sua integrità di corpo, anima e spirito. Ha sperimentato che la Parola del suo Signore e Creatore è vera. Non vi era alcuna necessità di passare per la disobbedienza o la trasgressione del comando per provare, con la sua storia di morte, la purissima verità della Parola del suo Signore e Dio. 
Quando si cade nell’abisso della morte, l’uomo non può ritornare nella vita di sua volontà o con le sue forze. Nell’abisso della morte è caduto e in esso vi rimane per sempre. Perché ritorni nella vita che ha perduto, occorre una nuova opera creatrice del suo Dio, Creatore, Signore. Si ritorna in vita per nuova creazione. Anche questa è verità che mai va dimenticata. Anche questo è principio immutabile, immodificabile della sana escatologia: «Allora il Signore Dio disse al serpente: “Poiché hai fatto questo, maledetto tu fra tutto il bestiame e fra tutti gli animali selvatici! Sul tuo ventre camminerai e polvere mangerai per tutti i giorni della tua vita. Io porrò inimicizia fra te e la donna, fra la tua stirpe e la sua stirpe: questa ti schiaccerà la testa e tu le insidierai il calcagno”» (Gen 3,14-15). Con queste parole nasce la vera speranza. Un giorno dal suo Signore l’uomo sarà liberato da questo abisso di morte. 
 Nell’Antica Alleanza il futuro di benedizione dell’uomo è posto dal Signore, che ora è anche il suo Liberatore e Redentore, nell’obbedienza alla sua Legge, che è messa a fondamento del Patto da Lui stipulato con il suo popolo. Nell’obbedienza è la vita, nella disobbedienza è la morte. Nell’osservanza del Patto è la benedizione, nella trasgressione è la maledizione. Leggiamo quanto il Signore stesso annuncia al suo popolo per mezzo di Mosè: «Vedi, io pongo oggi davanti a te la vita e il bene, la morte e il male. Oggi, perciò, io ti comando di amare il Signore, tuo Dio, di camminare per le sue vie, di osservare i suoi comandi, le sue leggi e le sue norme, perché tu viva e ti moltiplichi e il Signore, tuo Dio, ti benedica nella terra in cui tu stai per entrare per prenderne possesso. Ma se il tuo cuore si volge indietro e se tu non ascolti e ti lasci trascinare a prostrarti davanti ad altri dèi e a servirli, oggi io vi dichiaro che certo perirete, che non avrete vita lunga nel paese in cui state per entrare per prenderne possesso, attraversando il Giordano. Prendo oggi a testimoni contro di voi il cielo e la terra: io ti ho posto davanti la vita e la morte, la benedizione e la maledizione. Scegli dunque la vita, perché viva tu e la tua discendenza, amando il Signore, tuo Dio, obbedendo alla sua voce e tenendoti unito a lui, poiché è lui la tua vita e la tua longevità, per poter così abitare nel paese che il Signore ha giurato di dare ai tuoi padri, Abramo, Isacco e Giacobbe» (Dt 30,15-20). 
Tutta la “pastorale” del Dio Liberatore dell’uomo, per l’intero arco dell’Antico Testamento, è fondata su questo principio della sana escatologia: attraverso la storia ogni giorno il Signore conduce il suo popolo alla fede nella sua Parola. In essa è il “dopo” di vita. Senza di essa, il “dopo” è sempre di morte: «Abbiate cura di mettere in pratica tutti i comandi che oggi vi do, perché viviate, diveniate numerosi ed entriate in possesso della terra che il Signore ha giurato di dare ai vostri padri. Ricòrdati di tutto il cammino che il Signore, tuo Dio, ti ha fatto percorrere in questi quarant’anni nel deserto, per umiliarti e metterti alla prova, per sapere quello che avevi nel cuore, se tu avresti osservato o no i suoi comandi. Egli dunque ti ha umiliato, ti ha fatto provare la fame, poi ti ha nutrito di manna, che tu non conoscevi e che i tuoi padri non avevano mai conosciuto, per farti capire che l’uomo non vive soltanto di pane, ma che l’uomo vive di quanto esce dalla bocca del Signore. Il tuo mantello non ti si è logorato addosso e il tuo piede non si è gonfiato durante questi quarant’anni. Riconosci dunque in cuor tuo che, come un uomo corregge il figlio, così il Signore, tuo Dio, corregge te» (Dt 8,1-5).  Fu con la fede in questa Parola del Padre suo che Gesù vinse la prima tentazione nel deserto: «Il tentatore gli si avvicinò e gli disse: “Se tu sei Figlio di Dio, di’ che queste pietre diventino pane”. Ma egli rispose: “Sta scritto: Non di solo pane vivrà l’uomo, ma di ogni parola che esce dalla bocca di Dio”» (Mt 4,3-4). 
Anche il “dopo” di Cristo Gesù sia per il tempo che per l’eternità – essendo Lui vero e perfetto uomo, oltre che vero e perfetto Dio: Il vero Dio è nel perfetto uomo e il vero uomo è nel perfetto Dio, in una sola Persona, la Persona Eterna del Figlio Unigenito del Padre – sarà il frutto della sua obbedienza o disobbedienza alla Parola. Sappiamo che Gesù si fece obbediente al Padre fino alla morte e ad una morte di croce. Così l’Apostolo Paolo: «Egli, pur essendo nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio l’essere come Dio, ma svuotò se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile agli uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, umiliò se stesso facendosi obbediente fino alla morte e a una morte di croce» (Fil 2,6-8).
Urge anche affermare subito, sempre sul fondamento della Scrittura Santa, che l’obbedienza o la disobbedienza alla Parola non producono un frutto di vita o di morte solo per quanti credono in essa e vi obbediscono e per quanti non credono in essa e disobbediscono. L’obbedienza produce un frutto di vita per tutta l’umanità e tutta la creazione, la disobbedienza un frutto di morte per l’intero genere umano e per tutto l’universo visibile. Chi obbedisce è un datore di vita al mondo. Chi disobbedisce è un creatore di morte per tutti i suoi fratelli. 
Questa verità è così mirabilmente rivelata dall’Apostolo Paolo: «Quindi, come a causa di un solo uomo il peccato è entrato nel mondo e, con il peccato, la morte, e così in tutti gli uomini si è propagata la morte, poiché tutti hanno peccato… Ma il dono di grazia non è come la caduta: se infatti per la caduta di uno solo tutti morirono, molto di più la grazia di Dio e il dono concesso in grazia del solo uomo Gesù Cristo si sono riversati in abbondanza su tutti. E nel caso del dono non è come nel caso di quel solo che ha peccato: il giudizio infatti viene da uno solo, ed è per la condanna, il dono di grazia invece da molte cadute, ed è per la giustificazione. Infatti se per la caduta di uno solo la morte ha regnato a causa di quel solo uomo, molto di più quelli che ricevono l’abbondanza della grazia e del dono della giustizia regneranno nella vita per mezzo del solo Gesù Cristo» (Cfr. Rm 5,12-21). 
Anche la creazione soffre a causa delle trasgressioni dell’uomo: «L’ardente aspettativa della creazione, infatti, è protesa verso la rivelazione dei figli di Dio. La creazione infatti è stata sottoposta alla caducità – non per sua volontà, ma per volontà di colui che l’ha sottoposta – nella speranza che anche la stessa creazione sarà liberata dalla schiavitù della corruzione per entrare nella libertà della gloria dei figli di Dio. Sappiamo infatti che tutta insieme la creazione geme e soffre le doglie del parto fino ad oggi» (Rm 8,19-22). 
Questo mistero oggi è avvolto di un grande silenzio omertoso. Di questo silenzio siamo noi tutti responsabili dinanzi al Signore. È il peccato che trasforma in un deserto il giardino creato da Dio per l’uomo: «Io vi ho condotti in una terra che è un giardino, perché ne mangiaste i frutti e i prodotti, ma voi, appena entrati, avete contaminato la mia terra e avete reso una vergogna la mia eredità» (Ger 2,7). Ecco perché il nostro silenzio è omertoso. Vorremmo la sana ecologia, senza la sana escatologia. La sana ecologia è il frutto della sana escatologia.
Così l’obbedienza di Cristo Gesù viene annunciata nella Lettera agli Ebrei: «Nei giorni della sua vita terrena egli offrì preghiere e suppliche, con forti grida e lacrime, a Dio che poteva salvarlo da morte e, per il suo pieno abbandono a lui, venne esaudito. Pur essendo Figlio, imparò l’obbedienza da ciò che patì e, reso perfetto, divenne causa di salvezza eterna per tutti coloro che gli obbediscono, essendo stato proclamato da Dio sommo sacerdote secondo l’ordine di Melchìsedek» (Eb 5,7-10). 
E ancora: «È impossibile infatti che il sangue di tori e di capri elimini i peccati. Per questo, entrando nel mondo, Cristo dice: Tu non hai voluto né sacrificio né offerta, un corpo invece mi hai preparato. Non hai gradito né olocausti né sacrifici per il peccato. Allora ho detto: «Ecco, io vengo – poiché di me sta scritto nel rotolo del libro – per fare, o Dio, la tua volontà». Dopo aver detto: Tu non hai voluto e non hai gradito né sacrifici né offerte, né olocausti né sacrifici per il peccato, cose che vengono offerte secondo la Legge, soggiunge: Ecco, io vengo a fare la tua volontà. Così egli abolisce il primo sacrificio per costituire quello nuovo. Mediante quella volontà siamo stati santificati per mezzo dell’offerta del corpo di Gesù Cristo, una volta per sempre» (Eb 10,6-10).
Per l’offerta del corpo di Cristo in una obbedienza fino alla morte di croce, il “dopo” di salvezza è offerto ad ogni uomo. Questa offerta ora deve continuare attraverso il dono al Padre del corpo di Cristo che è la Chiesa. Chi è causa di salvezza e di redenzione per i suoi fratelli? Chi in Cristo, per Cristo, con Cristo, offre al Padre la sua vita. Ecco la vera pastorale cristiana: insegnare ad ogni discepolo di Gesù, mostrandolo in ogni particolare circostanza della storia, come si offre la propria vita al Padre per la redenzione e la salvezza di ogni uomo. È questa la pastorale vera e la si insegna con la propria vita. 
Tutte le altre pastorali sono vanità. Sono un inutile inseguire il vento. Anzi tutte le altre sono un partorire vento, secondo la profezia di Isaia: «Signore, nella tribolazione ti hanno cercato; a te hanno gridato nella prova, che è la tua correzione per loro. Come una donna incinta che sta per partorire si contorce e grida nei dolori, così siamo stati noi di fronte a te, Signore. Abbiamo concepito, abbiamo sentito i dolori quasi dovessimo partorire: era solo vento; non abbiamo portato salvezza alla terra e non sono nati abitanti nel mondo» (Is 26,16-18).
 Da quanto finora detto, è cosa giusta, santa, vera confermare ancora una volta che la vita sia nel tempo che nell’eternità è il frutto dell’obbedienza dell’uomo ad ogni Parola rivolta all’uomo dal suo Signore e Dio. Mentre la morte nel tempo e nell’eternità è anch’essa il frutto della disobbedienza dell’uomo ad ogni Parola che è uscita dalla bocca di Dio. Non solo nel tempo, ma anche nell’eternità. Non solo nell’eternità, ma anche nel tempo. 
Ecco cosa rivela a noi il Libro del Siracide sul dopo: «Non fare il male, perché il male non ti prenda. Stai lontano dall’iniquità ed essa si allontanerà da te. Figlio, non seminare nei solchi dell’ingiustizia per non raccoglierne sette volte tanto. Non ti impigliare due volte nel peccato, perché neppure di uno resterai impunito. Non dire: “Egli guarderà all’abbondanza dei miei doni, e quando farò l’offerta al Dio altissimo, egli l’accetterà”. Non ricorrere mai alla menzogna: è un’abitudine che non porta alcun bene. Non unirti alla moltitudine dei peccatori, ricòrdati che la collera divina non tarderà. Umìliati profondamente, perché castigo dell’empio sono fuoco e vermi. In tutte le tue opere ricòrdati della tua fine e non cadrai mai nel peccato» (Cfr. Sir 7,1-36).
La Rivelazione è perennemente confermata dalla storia. Essa sempre pone dinanzi ai nostri occhi i frutti di vita nell’obbedienza e i frutti di morte nella disobbedienza. Ma noi siamo troppo ciechi per vederli. Anche l’eternità di morte e di vita come frutto della nostra obbedienza e della nostra disobbedienza è confermata dalla storia, non però direttamente, ma indirettamente. Eccone la ragione. Essendo la Parola di Dio una, mai separabile e mai divisibile, il suo perfetto compimento nel tempo attesta anche il suo perfetto compimento nell’eternità. Pertanto la storia si ergerà contro di noi nel giorno del giudizio e ci condannerà. Non abbiamo voluto ascoltare il suo grido.
È la storia che ci dice che il nostro Dio vive di purissima e incondizionata obbedienza ad ogni Parola da Lui proferita, annunciata, detta, giurata, profetizzata. Essa ci dice anche che mai il Signore nostro Dio ha disobbedito ad una sola Parola uscita dalla sua bocca. Se avesse disobbedito, non sarebbe Dio. Direbbe una parola che rimarrebbe solo parola. Invece la storia testimonia che la divina Parola sempre crea ciò che dice, sempre compie ciò che promette. Possono passare anche secoli o miliardi di anni, ma essa sempre si compie nella storia. Se si compie nella storia, si compie anche nell’eternità. E tuttavia la verità del compimento eterno non si fonda esclusivamente sulla storia, si fonda invece sulla stessa verità di Dio e della sua Parola rivelata. 
Noi oggi invece proprio questo affermiamo, insegniamo, gridiamo: che Dio ha rinunciato all’obbedienza alla sua Parola. Diciamo anche che quanto Dio ha detto nella Scrittura Santa era solo per i tempi di ieri. Oggi Dio, il nostro Dio, ha cambiato la sua Parola. Sua Parola è divenuta la parola degli uomini negatrice di ogni Parola detta fino ad oggi dal Signore e confermata dallo Spirito Santo in due mila anni di Tradizione e di cammino della vera fede nel tempo. Così rivela la Lettera agli Ebrei: «Se, infatti, la parola trasmessa per mezzo degli angeli si è dimostrata salda, e ogni trasgressione e disobbedienza ha ricevuto giusta punizione, come potremo noi scampare se avremo trascurato una salvezza così grande? Essa cominciò a essere annunciata dal Signore, e fu confermata a noi da coloro che l’avevano ascoltata, mentre Dio ne dava testimonianza con segni e prodigi e miracoli d’ogni genere e doni dello Spirito Santo, distribuiti secondo la sua volontà» (Eb 2,2-4).
Sciogliendo noi la fede da ogni vincolo con la Parola di Dio, sciogliamo l’uomo da ogni obbligo verso la Parola del Signore. Un uomo senza nessun obbligo verso la Parola diviene libero da ogni legame religioso. Libero dall’essere discepolo di Gesù. Libero dall’aderire alla Chiesa. Libero dall’osservare i comandamenti. Libero da ogni vincolo di verità e di morale. Questa libertà viene contraddetta dai frutti che produciamo. Infatti ogni frutto che produciamo svincolati dall’obbedienza alla Parola non è di vita. È invece di morte. È di distruzione della nostra stessa umanità. La falsa escatologia – ed è quella che scioglie l’uomo dall’obbedienza alla Parola – produce anche un altro danno gravissimo. Vogliamo non gustare i frutti di morte, ma combattiamo con ogni scaltrezza diabolica perché venga lasciato in vita l’albero che li produce.  Non si vogliono i frutti della disobbedienza – che stanno provocando la morte dell’umanità e della terra – ma si lotta aspramente perché lo scioglimento dalla Parola sia pieno, senza neanche lasciare un trattino. Coltiviamo l’albero della morte. Poi piangiamo sui i frutti che esso produce. 
Questa è la stoltezza di chi ha deciso che Dio non esiste e che alla Parola del Signore non va data alcuna obbedienza. Siamo giunti ancora oltre: stiamo combattendo perché anche la natura creata da Dio a sua immagine venga sciolta da ogni vincolo dal suo Creatore e Signore. Si sta lottando perché la natura sia liberata anche dalla sua verità di natura. Quando questo albero di morte poi produrrà i suoi amari frutti, l’uomo dovrà mangiarli tutti. Nessuno si illuda. La falsa escatologia produce danni irreversibili per l’intera umanità. Li produce nel tempo e anche nell’eternità. Siamo tutti avvisati. Il ritorno nella sana escatologia è urgente. Non possiamo più procrastinarlo. La vita è solo dalla sana escatologia. La morte è dalla falsa e insana escatologia.
Solo ritornando alla sana escatologica possiamo insegnare ad ogni figlio di Adamo – e tutti indistintamente sono figli di Adamo – la via della vera antropologia. È vera antropologia divenire figli adottivi del Padre, in Cristo Gesù, per opera dello Spirito Santo e per il ministero di verità e di grazia della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Se su questa via della sana antropologia non si entra ed essa non si percorre sino alla fine, mai potrà esistere il vero uomo. Non esiste perché si è fuori dalla sola via a noi data perché possiamo raggiungere la perfezione della verità di creazione distrutta dal peccato di Adamo e da ogni altro peccato personale degli uomini e ridata a noi dal Padre, in Cristo, in modo ancora più mirabile. Mirabile è stata la creazione. Ancora più mirabile è la nostra redenzione, perché ancora più mirabile è la nostra nuova nascita da acqua e da Spirito Santo, frutto però della fede in Cristo Gesù. 
Se vengono espropriati della loro purissima verità gli Agenti necessari per la creazione della vera antropologia e quindi per la creazione della vera escatologia – questi Agenti sono il Padre che ci dona Cristo, Cristo che ci dona lo Spirito Santo, lo Spirito Santo che ci conforma a Cristo, la Chiesa che ci dona la grazia e la verità di Cristo Gesù, nello Spirito Santo e da Lui sempre presa per mano e condotta a tutta la verità – si deve subito affermare che anche per il cristiano è divenuto impossibile percorrere la vera via della vera antropologia e quindi è divenuto anche impossibile formare la sua vita sulla vera escatologia. 
Senza questi Agenti mai ci sarà per un solo uomo il dopo senza peccato, il dopo di rigenerazione e di rinnovamento nello Spirito Santo: «Anche noi un tempo eravamo insensati, disobbedienti, corrotti, schiavi di ogni sorta di passioni e di piaceri, vivendo nella malvagità e nell’invidia, odiosi e odiandoci a vicenda. Ma quando apparvero la bontà di Dio, salvatore nostro, e il suo amore per gli uomini, egli ci ha salvati, non per opere giuste da noi compiute, ma per la sua misericordia, con un’acqua che rigenera e rinnova nello Spirito Santo, che Dio ha effuso su di noi in abbondanza per mezzo di Gesù Cristo, salvatore nostro, affinché, giustificati per la sua grazia, diventassimo, nella speranza, eredi della vita eterna. Questa parola è degna di fede e perciò voglio che tu insista su queste cose, perché coloro che credono a Dio si sforzino di distinguersi nel fare il bene. Queste cose sono buone e utili agli uomini» (Tt 3,3-8). Questo dopo di grazia e di verità solo lo Spirito Santo può realizzarlo per ogni uomo. 
Se ormai siamo tutti condannati a sentire un “vangelo nuovo” o come dice l’Apostolo Paolo: “un vangelo diverso”, diviene per tutti impossibile percorrere la via della vera antropologia. È il vero Vangelo, letto e compreso nello Spirito Santo, che ci rivela la via della vera antropologia. Ogni vangelo falso e ogni falso vangelo sempre indicherà vie di falsa antropologia e di conseguenza vie di falsa escatologia.
 In cosa consiste questo “nuovo vangelo o vangelo diverso”? Esso consiste nella cancellazione dalla nostra fede di ogni purissima verità a noi rivelata dallo Spirito Santo per mezzo dei suoi agiografi sia dell’Antico che del Nuovo Testamento. Ma anche della verità a cui Lui ci ha condotto per due mila anni di cammino della vita della Chiesa. Ormai la Tradizione è divenuta un peso, un fardello, un giogo dal quale ci si deve liberare al fine di sciogliere il cristiano da tutto ciò che obbligo morale. La verità rivelata non può essere più predicata, perché essendo oggettiva e non soggettiva, obbliga a credere in essa e di conseguenza ad agire conformemente ad essa. 
Oggi si vuole una morale senza la verità. Ma una morale senza la verità mai potrà essere morale secondo la realtà oggettiva sia della creazione che della redenzione dell’uomo. È questo che oggi si vuole: un uomo senza realtà oggettiva né di creazione e né di redenzione. Si vuole un uomo libero di farsi a suo proprio gusto. Libero di autodeterminarsi. Libero di crearsi secondo la concupiscenza o la superbia del momento. È un’ora, questa, assai triste della nostra storia. Abbiamo smarrito la nostra identità perché abbiamo smarrito l’identità del nostro Dio, del nostro Cristo Gesù, del nostro Spirito Santo, della nostra Chiesa. Un Dio senza identità, un Cristo senza identità, uno Spirito Santo senza identità, una Chiesa senza identità, sempre partoriranno un uomo senza identità, un uomo privo della verità o identità sia di creazione che di redenzione. 
Un uomo privo della sua vera identità è anche un uomo senza la sua vera umanità. È questo l’uomo che oggi si vuole: un uomo non uomo. La via della sana antropologia a questo serve: fare del non uomo un vero uomo. Fare di un uomo senza alcuna identità un uomo con la purissima identità di Cristo Gesù, attraverso la sua perfetta conformazione a Lui. Se vogliamo dare all’uomo la sua realtà di natura, di creazione, di redenzione, se gli vogliamo dare la sua perfetta identità ad immagine di Cristo Gesù, dobbiamo riportare nella storia il Padre di Cristo Gesù, Cristo Gesù Figlio Unigenito del Padre fattosi carne per la nostra salvezza, lo Spirito Santo che deve condurci a tutta la verità e la verità per noi è solo Cristo Gesù, la Chiesa sacramento di Cristo, attraverso cui agiscono e Padre e Figlio e Spirito Santo per creare nell’uomo la sua vera identità e purissima verità sia di creazione che di redenzione. 
Chi nella Chiesa deve fare questo prima di tutto sono gli Apostoli del Signore. Nella comunione gerarchica con essi sono i presbiteri, i diaconi, ogni cresimato e battezzato, ognuno secondo la misura di grazia e i carismi e le missioni a lui conferiti. Ognuno per la sua parte è responsabile di far tornare e il Padre e il Figlio e lo Spirito Santo. Ognuno è responsabile di far risuonare il vero Vangelo secondo la sana dottrina e il deposito della fede in questo mondo senza più alcuna identità, perché privo di ogni verità. Anche se tutto il corpo di Cristo rinunciasse a questa responsabilità, la salvezza viene a tutto il corpo anche da un solo suo membro che vive con responsabilità la sua missione, la sua vocazione, il suo carisma. Verità mai da dimenticare. Verità però che richiede l’assenso della nostra fede.
Oggi noi, figli della Chiesa del Dio vivente, non stiamo donando al mondo un falso Dio, una falsa salvezza, una falsa fratellanza, una falsa luce, una falsa speranza, una falsa teologia, una falsa antropologia, una falsa morale e di conseguenza una falsa escatologia? Tutta questa falsità con la quale nutriamo menti e cuori non stanno creando una falsa società? Questo accade perché noi non abbiamo bisogno di dogmi. Il dogma è la verità definita, codificata, fissata per oggi e per sempre, perché la verità di ieri è verità di oggi. La storia ci sta smentendo ogni giorno. Anche la creazione ci sta accusando di grande tradimento. Ma noi continuiamo nella nostra totale cecità, perché non abbiamo più Colui che è il Solo che potrà darci la vista dello spirito e dell’anima: Cristo Gesù nostro Signore, il solo Nome nel quale è stabilito che possiamo essere salvati.
Ora chiediamoci: qual è l’ultimissimo (novissimum) dopo per ogni uomo?  L’ultimissimo dopo per ogni uomo, cristiano e non cristiano, sono morte, giudizio, inferno, paradiso. Nel Vangelo spesse volte Gesù ci chiede di essere sempre pronti a lasciare il tempo per entrare nell’eternità. Perché ripetutamente Lui ci dona questo avvertimento? Perché la morte potrebbe venire in ogni istante, in ogni luogo e condizione. Tra il tempo e l’eternità il filo è sottilissimo. Un minuto prima si è nel tempo e un attimo dopo nell’eternità. Non domani. Non oggi. Ma in questo istante potrebbe venire la morte. La storia ogni giorno ci mette dinanzi a questa verità e nessuno la potrà mai smentire. Quando si dice pace e sicurezza è allora che viene la morte e ci fa oltrepassare la barriera del tempo. È allora che ci presenteremo dinanzi al Signore per essere sottoposti al suo giudizio, che è eterno e inappellabile. L’anima vede se stessa e sa dove dovrà dirigersi per l’eternità.
Se moriamo da iniqui, ribelli, empi, peccatori, sacrìleghi, profanatori, parricidi, matricidi, assassini, fornicatori, sodomiti, mercanti di uomini, bugiardi, spergiuri, e cose del genere o in tutto ciò che è contrario alla sana dottrina, per noi non ci sarà posto in Paradiso. L’eternità dell’inferno secondo il pensiero dell’uomo non si addice alla misericordia del nostro Dio che è anche nostro Padre. Questo è un pensiero che né trova né mai potrà trovare il suo fondamento nella Scrittura Santa. L’eternità della perdizione è essenza della rivelazione. Se l’inferno non fosse eterno, tutta l’antropologia biblica dovrebbe essere modificata. Non solo l’antropologia, ma tutta la cristologia, assieme alla teologia e ad ogni ramo della verità rivelata, compresa anche tutta l’ecclesiologia. Dovremmo dichiarare nulla la Rivelazione. Non una parte di essa, ma tutta. È quanto oggi sta accadendo. 
Avendo noi proclamato sia la non eternità dell’inferno e sia la sua non esistenza, abbiamo innalzato a fondamento della nostra fede un altro Dio, un altro Cristo, un altro Spirito Santo, un’altra Chiesa. Il nostro Dio non è più quello che si è rivelato in duemila anni di Storia Sacra. Non è il Dio dei Martiri e dei Confessori della fede nei moltissimi anni di Rivelazione, Tradizione, Magistero. Non è il Dio così come è stato annunziato dai profeti, da Cristo Gesù, dagli Apostoli.
Neanche Cristo Gesù è il Cristo voluto dal Padre per la remissione dei peccati e per la creazione della nuova creatura. Non parliamo poi dello Spirito Santo, mandato dal Padre per Cristo, per trasformarci in verità in Cristo, per farci rivestire Cristo per vivere in Cristo, con Lui, per Lui. Neanche la Chiesa è la Chiesa pensata, voluta, fatta da Cristo Gesù, nello Spirito Santo: Luce del mondo, Sale della terra, portatrice presso ogni popolo e nazione del Vangelo della vita, rigeneratrice di persone nuove per opera dello Spirito Santo nei sacramenti della salvezza. Dichiarare la non esistenza dell’inferno o la sua non eternità, è dire all’uomo che i suoi atti non hanno più conseguenze eterne e universali. Mentre un solo atto dell’uomo può distruggere il mondo, ma anche condurre una moltitudine di persone nella perdizione eterna.
Una verità oggi va affermata: il cristiano chiamato a costruire sulla terra l’uomo secondo Dio, è tutto impegnato a costruire un uomo secondo se stesso, un uomo non uomo. Questo sta accadendo perché si è costruito un Dio non secondo Dio e un Cristo che non è più il Cristo di Dio. Neanche lo Spirito Santo è più lo Spirito del Signore. È invece uno spirito pensato dall’uomo e da Lui costruito. Da questa tempesta devastatrice è colpita anche la Chiesa. Essa non è più strumento di vera salvezza per la predicazione e la conversione delle Genti a Cristo. Se la Chiesa non fa il vero uomo, nessuno lo potrà fare. Il vero uomo fa vera ogni cosa. Il falso uomo rende falsa anche la più santa delle verità. Infatti il falso uomo oggi ha fatto falso il vero Dio, falso il vero Cristo, falso il vero Spirito Santo, falsa la vera Chiesa.
Fare oggi l’uomo vero è impossibile se prima non si fa vero il vero Dio, vero il vero Cristo, vero il vero Spirito Santo, vera la vera Chiesa. È questo il lavoro che ogni giorno il cristiano deve svolgere: impegnare se stesso a fare vero Dio il vero Dio, vero Cristo il vero Cristo Gesù, vero Spirito Santo il vero Spirito, vera Chiesa la vera Chiesa. Poiché il vero Dio lo può fare vero solo il vero discepolo di Cristo Gesù, dobbiamo chiedere allo Spirito Santo che faccia ogni giorno veri noi perché noi possiamo fare veri il vero Dio, il vero Cristo Signore, il vero Spirito Santo, la vera Chiesa perché si faccia vero l’uomo. Il non vero uomo senza o contro Cristo Gesù, vivendo di falsità trasformata e predicata come potente verità, nulla percepisce del suo vero mistero e stoltamente si incammina verso la perdizione eterna. È questa la vera escatologia che urge ai nostri tempi: non fare il domani di verità, ma farlo oggi, a partire da questo istante. È da questa escatologia che inizia il vero cammino dell’uomo verso la sua vera umanità. 
Possiamo applicare a quest’uomo quanto il Libro del Proverbi dice sulla donna straniera: «Figlio mio, custodisci le mie parole e fa’ tesoro dei miei precetti. Osserva i miei precetti e vivrai, il mio insegnamento sia come la pupilla dei tuoi occhi. Légali alle tue dita, scrivili sulla tavola del tuo cuore. Di’ alla sapienza: “Tu sei mia sorella”, e chiama amica l’intelligenza, perché ti protegga dalla donna straniera, dalla sconosciuta che ha parole seducenti. Mentre dalla finestra della mia casa stavo osservando dietro le inferriate, ecco, io vidi dei giovani inesperti, e tra loro scorsi un adolescente dissennato. Passava per la piazza, rasente all’angolo, e s’incamminava verso la casa di lei, all’imbrunire, al declinare del giorno, all’apparire della notte e del buio. Ed ecco, gli si fa incontro una donna in vesti di prostituta, che intende sedurlo. Ella è irrequieta e insolente, non sa tenere i piedi in casa sua. 
Ora è per la strada, ora per le piazze, ad ogni angolo sta in agguato. Lo afferra, lo bacia e con sfacciataggine gli dice: “Dovevo offrire sacrifici di comunione: oggi ho sciolto i miei voti; per questo sono uscita incontro a te desiderosa di vederti, e ti ho trovato. Ho messo coperte soffici sul mio letto, lenzuola ricamate di lino d’Egitto; ho profumato il mio giaciglio di mirra, di àloe e di cinnamòmo. Vieni, inebriamoci d’amore fino al mattino, godiamoci insieme amorosi piaceri, poiché mio marito non è in casa, è partito per un lungo viaggio, ha portato con sé il sacchetto del denaro, tornerà a casa il giorno del plenilunio”. Lo lusinga con tante moine, lo seduce con labbra allettanti; egli incauto la segue, come un bue condotto al macello, come cervo adescato con un laccio, finché una freccia non gli trafigge il fegato, come un uccello che si precipita nella rete e non sa che la sua vita è in pericolo» (Pr 7,1-23). Questa donna straniera oggi è il falso Dio che sta conquistando i cuori dei discepoli di Cristo preparandoli per il macello dell’inferno.
Questo falso Dio sta seducendo il mondo intero. Urge che il cristiano non cada in tentazione. Se lui cade, tutta la Chiesa sarà trascinata nella falsità e nella menzogna. Tutta la Chiesa servirà un falso Dio, un falso Cristo, un falso Spirito Santo, una falsa Chiesa. Il tempo è dato all’uomo perché porti la sua vita nella più pura escatologia, così da poter essere trovato irreprensibile dinanzi al Signore suo Dio, nel giorno del giudizio, che potrebbe essere anche oggi, in questo istante. 
Poiché oggi abbiamo noi abolito sia il giudizio che l’inferno, cade tutta la Parola del Signore. Cadono l’Antico Testamento, l’Apostolo Paolo, la Parola di Cristo Gesù, tutta la Scrittura Santa, compresa la bimillenaria Tradizione della Chiesa e il suo Magistero. Tutto cade. Non rimane più alcuna verità oggettiva. Tutto oggi sta divenendo soggettivo. Verità è ciò che l’uomo vuole. Così l’aborto è verità. Il divorzio è verità. L’omosessualità è verità. La trasgressione di ogni comandamento è verità. Dall’uomo tutto è trasformato in verità. Se questa trasformazione la facesse in suo nome, non sarebbe così grave. La si potrebbe contestare e contrastare con la Parola della Scrittura. Invece tutto è trasformato in verità in nome di Dio, in nome della Scrittura, in nome di Cristo, in nome dello Spirito e della Chiesa. Con sottile e diabolica astuzia si insinua nelle menti e nei cuori la temporaneità della Parola del Signore. Oggi si insegna che essa è stata detta per un tempo e non per tutti i tempi. È stata data per ieri e non per oggi. Oggi occorre una parola per oggi. Domani per domani. Se è parola per il momento, ogni momento dovrà avere la sua parola. 
Anticamente era il Signore che suscitava i profeti, oggi è lo stesso cristiano che si fa profeta e in nome di Dio dice quale dovrà essere la parola del momento. Poiché ogni cristiano può costituirsi profeta del Padre o di Cristo Gesù, muore la Parola unica che deve guidare i nostri passi verso un dopo sempre nuovo in Cristo Gesù. Sorgono e nascono le molte parole per il momento. È questa la confusione nella quale oggi è precipitata la cristianità. Ogni suo figlio si è fatto profeta di Cristo Gesù. 
In sintesi, ecco la parola della modernità: Non c’è alcun giudizio di Dio. Non c’è nessuno inferno. Non esiste la giustizia di Dio. C’è solo la sua misericordia. Non esiste il peccato. Non esiste il male. Neanche Satana esiste. Non c’è obbedienza ai Comandamenti. Non serve nessuna obbedienza. Ognuno ha il diritto di determinare la sua vita. A nessuno dovrà essere insegnata la verità della salvezza. Tutti possono vivere seguendo il loro cuore. Tutto è amore. Queste sono solo alcune delle attuali profezie per la modernità. Tutto è rigorosamente affermato in nome di Dio, di Cristo, dello Spirito Santo, della Chiesa.
Tutto oggi è frutto della volontà e della personale profezia. Poiché la vera fede è di ogni singola persona, ognuno può scegliere se rimanere fermo e risoluto nella Parola eterna di Dio e di Gesù, nella verità eterna dello Spirito Santo, oppure lasciarsi anche lui governare dalle attuali parole frutto della nostra modernità. Possiamo ritornare alla Parola eterna del nostro Dio, del nostro Cristo, del nostro Spirito Santo o siamo condannati alla parola delle attuali profezie sataniche e infernali? Chi vuole può tornare in ogni momento. Dio è sempre pronto ad accogliere chi vuole camminare con lui.
La scelta è personale, del singolo. Ognuno con Simon Pietro dovrebbe dire, mentre tutti seguono le attuali false profezie: “Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna. E noi abbiamo conosciuto e crediamo che tu sei il Santo di Dio, il nostro Messia”. Oggi per la modernità dire ad un uomo “convertiti e credi nel Vangelo”, è grave offesa per la religione che lui professa. Tutte le religioni sono uguali. A nulla serve essere Chiesa. A nulla giova credere in ogni verità rivelata. Alla fine l’escatologia è per tutti uguale. Tutti saremo in paradiso. 
Chi nega l’inferno, apre all’uomo tutte le porte del peccato, del male, della trasgressione, della malignità e malvagità, della cattiveria e superbia, dell’arroganza e della sopraffazione. Fa della terra un vero inferno. I dannati ci avvisano. Ci rivelano la stoltezza e insipienza delle loro scelte. Sono essi che ci chiedono di ritornare sulla via della saggezza e dell’intelligenza. Il male genera un male eterno. Se il dannato vuole la salvezza, perché noi vogliamo la perdizione? È duro constatare che mentre i dannati (Cfr. Sap 5,1-14; Lc 16,19-31) ci chiedono di porre ogni attenzione per la nostra salvezza eterna, noi condanniamo i nostri fratelli alla perdizione, giustificando il loro male e dichiarandolo ininfluente in ordine alla loro morte eterna.
La sana escatologia conduce ad una forte conversione, anzi una altissima conversione ascetica e mistagogica. Essa obbliga il cristiano a camminare di fede in fede, di verità in verità, di carità in carità, fino a essere perfetto nell’amore come è perfetto il Padre nostro celeste. Ma oggi ci si accontenta di una morale bassa, inesistente. La sana escatologia spinge il cristiano, condotto per mano dallo Spirito e dalla Chiesa, perché giunga alla piena conformazione a Cristo, nella vita e nella morte, per essere conforme a Lui nella gloriosa risurrezione. Queste due conversioni – ascetica e mistagogica – possono essere il frutto solo della sana, vera escatologia. 
Il cristiano deve vivere con una visione soprannaturale che nasce dalla Parola della Rivelazione. A questa visione si deve saldamente ancorare. Oggi è proprio questa visione soprannaturale che è morta in molti cuori. Il cristiano deve fissare lo sguardo non sulle cose visibili, ma su quelle invisibili. Qual è la ragione per cui lui deve guardare tutto dalle cose invisibili? Le cose visibili sono di un momento. Quelle invisibili invece sono eterne. Significa: tutte le sofferenze, tutte le tribolazioni durano un istante. La gloria che queste cose producono dura per l’eternità, non verrà mai meno. La passione di Cristo Gesù sulla nostra terra durò per circa trentatré anni. Ricevette la sua perfezione nella sofferenza sulla croce. Trentatré anni sono nulla in rapporto alla gloria eterna con la quale lui è stato rivestito dal Padre suo. Questa visione soprannaturale è giusto che oggi venga rimessa nel cuore di ogni discepolo di Gesù.  
In conclusione, sempre va separata l’escatologia vera dall’escatologia falsa. È escatologia falsa quella che insegna la reincarnazione. Si nasce una volta sola. Si muore una volta sola. È falsa ogni escatologia che dichiara che tutti domani saranno accolti nel Paradiso. La Parola rivelata insegna che la via verso il Paradiso è stretta e angusta ed è la via dell’obbedienza al Vangelo di Cristo Gesù. Non si conoscono altre vie. È falsa ogni escatologia che dona il premio eterno a tutti coloro che compiono atti di terrorismo o di altra criminalità. Dal terrore inflitto agli uomini si passa al terrore eterno inflitto a noi che pratichiamo il male. Ogni danno arrecato ai fratelli è danno arrecato a Dio. Non c’è né benedizione e né vita eterna. 
Tutti leggono il racconto di Gesù sul giudizio finale. Lo separano però dalla sua verità evangelica completa. Va subito detto che questo racconto è contenuto nel Capitolo XXV del Vangelo secondo Matteo. Prima vi sono ben XXIV Capitoli che sono la chiave ermeneutica ed esegetica di esso. Lo stesso racconto del giudizio finale è immediatamente preceduto da due parabole che sono essenza e sostanza del giudizio dell’ultimo giorno. È pessima escatologia ridurre il Vangelo a questo solo racconto.
Qualcuno potrebbe obiettare: Ma tutto questo non è pessimo fondamentalismo? Non è tradizionalismo di cattivo gusto? Si risponde che è sufficiente leggere un solo rigo della Scrittura Santa e si dovranno dichiarare fondamentalisti e tradizionalisti tutti gli Agiografi, tutti i Padri della Chiesa, tutti i grandi Dottori della teologia, tutti i Martiri e tutti i Confessori della fede. Lo stesso Cristo Gesù va dichiarato fondamentalista e tradizionalista. Ascoltiamo solo alcune delle sue parole tratte dal Vangelo secondo Matteo: «Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno compimento. In verità io vi dico: finché non siano passati il cielo e la terra, non passerà un solo iota o un solo trattino della Legge, senza che tutto sia avvenuto. Chi dunque trasgredirà uno solo di questi minimi precetti e insegnerà agli altri a fare altrettanto, sarà considerato minimo nel regno dei cieli. Chi invece li osserverà e li insegnerà, sarà considerato grande nel regno dei cieli. Io vi dico infatti: se la vostra giustizia non supererà quella degli scribi e dei farisei, non entrerete nel regno dei cieli» (Mt 5,17-20).
«Entrate per la porta stretta, perché larga è la porta e spaziosa la via che conduce alla perdizione, e molti sono quelli che vi entrano. Quanto stretta è la porta e angusta la via che conduce alla vita, e pochi sono quelli che la trovano! Non chiunque mi dice: “Signore, Signore”, entrerà nel regno dei cieli, ma colui che fa la volontà del Padre mio che è nei cieli. In quel giorno molti mi diranno: “Signore, Signore, non abbiamo forse profetato nel tuo nome? E nel tuo nome non abbiamo forse scacciato demòni? E nel tuo nome non abbiamo forse compiuto molti prodigi?”. 
Ma allora io dichiarerò loro: “Non vi ho mai conosciuti. Allontanatevi da me, voi che operate l’iniquità!”. Perciò chiunque ascolta queste mie parole e le mette in pratica, sarà simile a un uomo saggio, che ha costruito la sua casa sulla roccia. Cadde la pioggia, strariparono i fiumi, soffiarono i venti e si abbatterono su quella casa, ma essa non cadde, perché era fondata sulla roccia. Chiunque ascolta queste mie parole e non le mette in pratica, sarà simile a un uomo stolto, che ha costruito la sua casa sulla sabbia. Cadde la pioggia, strariparono i fiumi, soffiarono i venti e si abbatterono su quella casa, ed essa cadde e la sua rovina fu grande» (Mt 7,13-14. 21-27).
Qualche altro potrebbe anche affermare che tutta questa è teologia superficiale, perché non scende nelle profondità della Parola e della sana dottrina. Ragionare, riflettere, pensare, argomentare mai potrà significare che si debba rinnegare una sola Parola di Cristo Signore. Tutta l’attività della mente umana è vera se parte da una verità evidente per trarre delle verità meno evidenti. Non è mai attività di mente sana quella che serve a negare le verità evidenti per affermare le falsità del proprio cuore in nome di Dio, di Cristo Gesù, dello Spirito Santo, della Chiesa, della Scrittura. Oggi la profonda teologia, la teologia scientifica, a questo serve: a negare ogni verità rivelata, anche le più evidenti. 
Questa teologia scientifica oggi non nega il mistero della Beata Trinità con la creazione del Dio unico? Non distrugge il mistero della Chiesa con la elevazione di ogni religione a vera sorgente di salvezza? Non abbatte tutto il mistero dell’uomo con la dichiarazione di non relazione tra il tempo e l’eternità? È giusto allora affermare che è preferibile l’annuncio del Vangelo senza alcuna glossa, ma compreso e vissuto nello Spirito Santo e nella sua sapienza, anziché una glossa senza Vangelo, annunciata, insegnata, sviscerata con grande sapienza diabolica. 
Ecco perché è preferibile una teologia superficiale che adora i divini misteri che lo Spirito Santo ha rivelato agli uomini, contenuti tutti nel deposito della nostra santissima fede, e non invece una teologia scientifica, dalla sapienza diabolica, che dichiara falso ogni mistero e non vuole con satanica ostinazione che il mistero entri nella nostra storia per illuminarla di celeste verità. 
La Madre di Dio ci aiuti a ridare all’uomo la vera escatologia. Solo così lui troverà la sua vera antropologia. Sarà per lui la vera salvezza, la vera redenzione, la vera gioia eterna nel regno del nostro Dio. 

[bookmark: _Toc121850323]

CRISTO GESÙ 
[bookmark: _Toc121850324]IL NECESSARIO ETERNO E UNIVERSALE
BREVE RIFLESSIONE

Lo Spirito Santo, attraverso le Scritture Profetiche del Nuovo Testamento, rivela che l’unità di tutta la creazione può e deve compiersi solo in Cristo, con Cristo, per Cristo. Ogni essere chiamato all’esistenza dal suo Creatore e Signore si compone di miliardi di atomi e di molecole. Questi miliardi di atomi e di molecole trovano la loro unità nell’essere stati chiamati all’esistenza da Dio per un fine ben preciso da realizzare. Tutto l’universo poi si compone di miliardi e miliardi di esseri. Dove trovano tutti questi esseri la loro unità perché diano compimento al fine scritto in essi dal loro Signore? Nella sapienza, nella luce, nella verità del Verbo per mezzo del quale essi sono stati creati. Così dicasi di ogni singolo uomo e di tutta l’umanità. Ogni singolo uomo trova la sua unità e il fine da portare a realizzazione e a compimento anche lui nella sapienza, nella verità, nella luce, nella vita, nella grazia che è del Verbo e che per il Verbo è stata a lui partecipata per creazione. Ma anche tutto il genere umano trova la sua unità e il suo fine sempre è solo nella sapienza, nella luce, nella verità del Verbo e con il Verbo, per opera del quale esso è venuto e viene all’esistenza.
Se si toglie Cristo dall’universo sia visibile che invisibile, esso perde la sua unità ed anche il fine per cui è stato creato. Così dicasi anche dell’umanità. Se essa si separa da Cristo, si disgrega in se stessa perché si priva della sapienza, verità, luce di Cristo, nel quale e con il quale sempre dovrà esistere. Mentre l’universo inanimato obbedisce a Cristo per una legge scritta in ogni atomo e molecola del suo essere, l’uomo deve obbedire a Cristo attraverso l’ascolto della Parola che gli manifesta non solo la luce, la sapienza, la vita, ma anche il fine della sua esistenza. Questa va vissuta sempre perché il fine di essa venga raggiunto. Non appena infatti l’uomo è stato creato da Dio a sua immagine e somiglianza, subito il suo Creatore gli ha manifestato il fine per cui è stato fatto e questo fine è essenza del suo essere. Fine ed essenza nell’uomo sono una stessa cosa. Se il fine non viene raggiunto per disobbedienza al comando ricevuto, l’essenza non vive, è nella morte. Tentato e sedotto dal serpente l’uomo ha voluto farsi dalla sua volontà. Non solo non si è fatto, in più è precipitato nella morte ed è stato avvolto dalla stoltezza e dalle tenebre. 
Il Libro del Siracide così rivela la creazione dell’uomo: “Il Signore creò l’uomo dalla terra e ad essa di nuovo lo fece tornare. Egli assegnò loro giorni contati e un tempo definito, dando loro potere su quanto essa contiene. Li rivestì di una forza pari alla sua e a sua immagine li formò. In ogni vivente infuse il timore dell’uomo, perché dominasse sulle bestie e sugli uccelli. Ricevettero l’uso delle cinque opere del Signore, come sesta fu concessa loro in dono la ragione e come settima la parola, interprete delle sue opere. Discernimento, lingua, occhi, orecchi e cuore diede loro per pensare. Li riempì di scienza e d’intelligenza e mostrò loro sia il bene che il male. Pose il timore di sé nei loro cuori, per mostrare loro la grandezza delle sue opere, e permise loro di gloriarsi nei secoli delle sue meraviglie. Loderanno il suo santo nome per narrare la grandezza delle sue opere. Pose davanti a loro la scienza e diede loro in eredità la legge della vita, affinché riconoscessero che sono mortali coloro che ora esistono. Stabilì con loro un’alleanza eterna e fece loro conoscere i suoi decreti. I loro occhi videro la grandezza della sua gloria, i loro orecchi sentirono la sua voce maestosa. Disse loro: «Guardatevi da ogni ingiustizia!» e a ciascuno ordinò di prendersi cura del prossimo” (Sir 17,1-14). Mirabile e perfetta rivelazione!
Nel passaggio per disobbedienza dalla luce, dalla vita, dalla sapienza alle tenebre, alla morte, alla stoltezza, l’uomo si è frantumato nella sua unità. Persa l’unità nel suo essere, egli non potrà più realizzare il fine per cui è stato creato. Si è separato in modo irreversibile dal suo Creatore e dalla creazione. Tutta l’umanità in Adamo è stata frantumata nella sua unità in modo irreversibile. L’uomo non è nelle condizioni di ricomporsi in unità e neanche l’umanità intera è nelle condizioni di ricomporsi in unità. Il Padre celeste ha deciso con Decreto eterno e universale che il suo Verbo, Colui per mezzo del quale l’uomo è stato creato, fosse anche Colui per mezzo del quale l’uomo ritornasse nella sua unità. Non solo. Il Padre ha deciso sempre con Decreto eterno e universale che l’unità dell’uomo con ogni altro uomo si compisse non solo per mezzo di Cristo, ma in Lui e con Lui. Come? Divenendo ogni uomo corpo di Cristo, vita della sua vita, carne della sua carne, sangue del suo sangue, cuore del suo cuore, volontà della sua volontà, sapienza della sua sapienza, verità e luce della sua verità e della sua luce. Tutto questo si realizza in Cristo, per Cristo, con Cristo, mediante la fede in Cristo e l’opera ininterrotta dello Spirito Santo, il quale ha la missione di conformare ogni uomo, attraverso i sacramenti che la Chiesa celebra, a Cristo, per essere vita della sua vita. Questo è il Decreto eterno e universale del Padre, del Creatore e del Signore dell’uomo: “Ogni uomo deve ricomporsi in unità divenendo parte del corpo di Cristo, vivendo la vita di Cristo nel suo corpo. Vivendo la vita nel proprio corpo, ognuno deve chiamare ogni altro uomo perché si lasci formare corpo di Cristo per divenire ed essere parte del corpo di Cristo, corpo del suo corpo”. Se questo Decreto eterno e universale del Padre viene disatteso, disprezzato, ignorato, manomesso, alterato, trasformato, nessuna unità potrà mai compiersi.
Noi possiamo anche proporre per la ri-creazione e realizzazione dell’unità del singolo uomo e dello stesso genere umano “decreti da noi pensati, immaginati, ideati, elaborati con la sapienza che viene dalla carne”. Rimangono però sempre progetti sulla carta. Nessun progetto, che prescinde dal Decreto eterno e universale del nostro Dio, Signore, Creatore e Padre, si potrà mai realizzare. Se si potesse realizzare, il Decreto eterno e universale del Padre sarebbe ininfluente, non necessario, non obbligatorio per ogni uomo e per tutti gli uomini. Neanche sarebbe necessario per l’intera creazione. Invece lo Spirito Santo rivela per bocca degli Apostoli di Cristo Gesù e di ogni altro suo Agiografo, che il Decreto eterno e universale del Padre è immodificabile in eterno. A nessun uomo e neanche agli Angeli del cielo è dato di dichiarare nullo quanto il Padre ha stabilito nella sua divina ed eterna benevolenza. Questo significa che se noi dichiarassimo nullo il Decreto eterno e universale del Padre, condanneremmo la creazione, l’uomo e l’umanità intera ad una frammentazione dalla quale non c’è ritorno. Ogni frammentazione è morte. Non si raggiunge il fine. Mai lo si potrà raggiungere. Senza Cristo l’uomo rimane frantumato in eterno. Ogni frantumazione non produce vita, ma morte. Ecco fin dove può giungere la morte nella frantumazione: “Infatti l’ira di Dio si rivela dal cielo contro ogni empietà e ogni ingiustizia di uomini che soffocano la verità nell’ingiustizia, poiché ciò che di Dio si può conoscere è loro manifesto; Dio stesso lo ha manifestato a loro. Infatti le sue perfezioni invisibili, ossia la sua eterna potenza e divinità, vengono contemplate e comprese dalla creazione del mondo attraverso le opere da lui compiute. Essi dunque non hanno alcun motivo di scusa perché, pur avendo conosciuto Dio, non lo hanno glorificato né ringraziato come Dio, ma si sono perduti nei loro vani ragionamenti e la loro mente ottusa si è ottenebrata. Mentre si dichiaravano sapienti, sono diventati stolti e hanno scambiato la gloria del Dio incorruttibile con un’immagine e una figura di uomo corruttibile, di uccelli, di quadrupedi e di rettili. Perciò Dio li ha abbandonati all’impurità secondo i desideri del loro cuore, tanto da disonorare fra loro i propri corpi, perché hanno scambiato la verità di Dio con la menzogna e hanno adorato e servito le creature anziché il Creatore, che è benedetto nei secoli. Amen. Per questo Dio li ha abbandonati a passioni infami; infatti, le loro femmine hanno cambiato i rapporti naturali in quelli contro natura. Similmente anche i maschi, lasciando il rapporto naturale con la femmina, si sono accesi di desiderio gli uni per gli altri, commettendo atti ignominiosi maschi con maschi, ricevendo così in se stessi la retribuzione dovuta al loro traviamento. E poiché non ritennero di dover conoscere Dio adeguatamente, Dio li ha abbandonati alla loro intelligenza depravata ed essi hanno commesso azioni indegne: sono colmi di ogni ingiustizia, di malvagità, di cupidigia, di malizia; pieni d’invidia, di omicidio, di lite, di frode, di malignità; diffamatori, maldicenti, nemici di Dio, arroganti, superbi, presuntuosi, ingegnosi nel male, ribelli ai genitori, insensati, sleali, senza cuore, senza misericordia. E, pur conoscendo il giudizio di Dio, che cioè gli autori di tali cose meritano la morte, non solo le commettono, ma anche approvano chi le fa (Rm 1,18-32). Quadro assai fosco, non però solo di ieri, ma di oggi, di domani, di sempre. Questo sa produrre l’uomo frantumato. Oggi però tutto questo quadro per legge degli uomini viene dichiarato amore, dignità, diritto, elevazione della persona umana. Secondo la Rivelazione nella quale noi crediamo con fede risoluta e ferma, questa legge degli uomini è ingiusta e iniqua, perché eleva il male morale a diritto per ogni uomo. Ciò però non significa che noi abbiamo licenza per disprezzare gli uomini che fanno della legge degli uomini il loro vessillo, prostrandosi in adorazione come fosse il loro nuovo Dio. Il cristiano è colui che nulla disprezza, ma per tutti offre la sua vita perché chi vuole possa convertirsi e lasciarsi ricreare dallo Spirito Santo nella sua unità di origine, anzi in una unità ancora più grande. Il cristiano mai potrà approvare una legge degli uomini che disprezza ed oltraggia la Legge del Signore, Dio, Creatore, Salvatore e Padre di ogni uomo. 
Questa è però la nostra fede. Questo quadro assai fosco ci ammonisce: nessuno pensi che nella frammentazione dell’uomo gli elementi disgregati vivano l’uno accanto all’alto come le molecole della farina assieme alle altre molecole nello stesso sacco. Se questo fosse possibile, avremmo una umanità che giace nella morte, nelle tenebre, nella stoltezza, ma in modo sereno. Si è nello stesso otre e in esso si rimane. Invece nulla di tutto questo. Nell’otre dell’uomo ogni molecola si erge contro ogni altra molecola per divorarla. Nell’otre dell’umanità l’uomo si erge contro l’uomo, i popoli contro i popoli, le nazioni contro le nazioni. Possiamo ben dire che l’otre nel quale l’umanità si è calata è fatto di fornicazione, impurità, dissolutezza, idolatria, stregonerie, inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, invidie, ubriachezze. La storia ogni giorno ci mostra che noi tutti siamo in questo otre. Noi invece pensiamo, stoltamente, da ciechi nello spirito, che siano sufficienti le nostre leggi, le nostre filosofie, le nostre antropologie, le nostre scienze umane e naturali perché nell’otre vengano modificate le molecole degli uomini e dei popoli. Se le nostre leggi potessero cambiare l’istinto di peccato dell’uomo anche in una milionesima parte, allora Cristo Gesù non sarebbe in modo assoluto il Necessario eterno e universale.  Una parte dell’uomo si sottrarrebbe alla sua grazia, luce, verità, giustizia, parola, santità. Senza Cristo, senza la sua grazia, senza la sua verità, senza la sua mediazione neanche un atomo dell’uomo si potrà mai ricomporre in unità. 
Ogni giorno la storia altro non fa che parlarci dei nostri fallimenti. Ma ognuno di noi però pensa che sia stato l’altro a sbagliare strategia, scienza, legge da scrivere, modalità da applicare. Poi saliamo noi al posto di comando e neanche allora ci accorgiamo che il mare è in tempesta e che noi non abbiamo alcuna possibilità di calmarlo. Il mare si calma se ci gettiamo noi in un grande oceano di umiltà e ricollochiamo Cristo Gesù al suo posto, che è quello di essere il solo nome nel quale è stabilito dell’eternità che noi possiamo uscire da questo otre di morte per entrare nel suo corpo e divenire vita della sua vita, luce della sua luce, verità della sua verità, pace della sua pace, cuore del suo cuore. Finché l’uomo resterà nell’otre della carne, sempre per lui si compiranno le parole che l’apostolo Paolo dice su se stesso, ma come persona nella quale è racchiusa tutta l’umanità: “Sappiamo infatti che la Legge è spirituale, mentre io sono carnale, venduto come schiavo del peccato. Non riesco a capire ciò che faccio: infatti io faccio non quello che voglio, ma quello che detesto. Ora, se faccio quello che non voglio, riconosco che la Legge è buona; quindi non sono più io a farlo, ma il peccato che abita in me. Io so infatti che in me, cioè nella mia carne, non abita il bene: in me c’è il desiderio del bene, ma non la capacità di attuarlo; infatti io non compio il bene che voglio, ma il male che non voglio. Ora, se faccio quello che non voglio, non sono più io a farlo, ma il peccato che abita in me. Dunque io trovo in me questa legge: quando voglio fare il bene, il male è accanto a me. Infatti nel mio intimo acconsento alla legge di Dio, ma nelle mie membra vedo un’altra legge, che combatte contro la legge della mia ragione e mi rende schiavo della legge del peccato, che è nelle mie membra. Me infelice! Chi mi libererà da questo corpo di morte? Siano rese grazie a Dio per mezzo di Gesù Cristo nostro Signore! Io dunque, con la mia ragione, servo la legge di Dio, con la mia carne invece la legge del peccato (Rm 7,14-25). In questo testo è racchiuso tutto il dramma dell’umanità che giace nell’otre della carne. Dall’otre della carne solo uno ci può liberare: lo Spirito Santo. Lui però ci libera per la nostra fede in Cristo Gesù. Ecco perché Cristo necessariamente dovrà essere predicato a tutti coloro che sono nell’otre della carne, affinché chi vuole, accolga la parola della predicazione, che è la Parola di Cristo, creda in Cristo, si converta a Lui, si lasci battezzare. Nascendo da acqua e da Spirito Santo, viene inserito nel corpo di Cristo e diviene suo corpo, sua vita, sua verità, sua luce, sua giustizia, sua misericordia, sua pace.
Un testo dell’Apostolo Paolo ci aiuta a comprendere perché la predicazione della Parola di Cristo è necessaria per credere in Cristo e ottenere la salvezza: “Se con la tua bocca proclamerai: «Gesù è il Signore!», e con il tuo cuore crederai che Dio lo ha risuscitato dai morti, sarai salvo. Con il cuore infatti si crede per ottenere la giustizia, e con la bocca si fa la professione di fede per avere la salvezza. Dice infatti la Scrittura: Chiunque crede in lui non sarà deluso. Poiché non c’è distinzione fra Giudeo e Greco, dato che lui stesso è il Signore di tutti, ricco verso tutti quelli che lo invocano. Infatti: Chiunque invocherà il nome del Signore sarà salvato. Ora, come invocheranno colui nel quale non hanno creduto? Come crederanno in colui del quale non hanno sentito parlare? Come ne sentiranno parlare senza qualcuno che lo annunci? E come lo annunceranno, se non sono stati inviati? Come sta scritto: Quanto sono belli i piedi di coloro che recano un lieto annuncio di bene! Ma non tutti hanno obbedito al Vangelo. Lo dice Isaia: Signore, chi ha creduto dopo averci ascoltato? Dunque, la fede viene dall’ascolto e l’ascolto riguarda la parola di Cristo (Rm 10,9-17). 
È cosa giusta allora chiedersi: quanto noi crediamo che è necessario divenire corpo di Cristo e crescere in esso se vogliamo liberarci dall’otre della carne nella quale l’umanità giace ammassata facendoci guerra gli uni gli altri? Quanto noi confessiamo che solo il corpo di Cristo è il luogo della pace, della vita, della comunione, della concordia, della giustizia, della verità, della luce? Quanto noi amiamo gli uomini da indicare loro questa via necessaria, assoluta, universale, eterna, indispensabile per raggiungere la vera salvezza? Ma prima ancora: quanto noi crediamo in Cristo per obbedire ad ogni Parola di Cristo Gesù? Infatti la missione non è lasciata alla volontà di ogni membro del corpo di Cristo. La missione si compie per obbedienza ad un preciso comando che Cristo Gesù dona ai Dodici: «A me è stato dato ogni potere in cielo e sulla terra. Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare tutto ciò che vi ho comandato. Ed ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,18-20). Ecco cosa comanda Cristo Gesù ai Dodici: che vadano e facciano discepoli tutti i popoli. La loro missione non è solo quella di far conoscere il Vangelo a tutte le genti. Questa da sola non è missione evangelizzatrice. Missione evangelizzatrice è andare e fare discepoli tutti i popoli. Dove i discepoli non vengono fatti, la missione non è missione secondo Cristo Gesù. Cosa ancora dovranno fare i Dodici? Devono battezzare nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo quanti si convertono al Vangelo. Il nome è uno. Le persone divine sono tre: Padre e Figlio e Spirito Santo. Il Dio che è il Padre di Cristo Gesù è il Dio che vive un mistero eterno di unità e di comunione. L’unità è nella sola natura. La comunione è nelle tre persone divine. Questo mistero è essenza della fede in Cristo. Dove questo mistero non viene annunciato non c’è il cristiano. Dove non si battezza nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo neanche lì c’è il cristiano. 
Non solo i Dodici devono fare discepoli tutti i popoli, non solo devono battezzare nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, devono anche insegnare ad ogni battezzato ad osservare ciò che Lui, Cristo Gesù, ha comandato. Cosa ha comandato Gesù? Ha comandato di vivere tutto il Vangelo, tutto la sua Parola. Come Lui ha mostrato ai Dodici come si vive il Vangelo, così anche i Dodici devono insegnare ai discepoli da essi fatti come si vive il Vangelo. Con la Parola lo annunciano, con la vita mostrano come esso va vissuto. Questo Gesù comanda ai Dodici. Questo i Dodici dovranno fare. Se essi non fanno quanto Cristo Gesù ha loro comandato, di certo non sono nel comando del Signore. Non lo sono perché non vivono la missione che è stata loro consegnata. Per questo sono stati costituiti e mandati. Questo dovranno fare fino al giorno della Parusia. 
È in Cristo che ogni unità si forma, cresce, giunge alla perfezione. In Cristo si compone l’unità dell’uomo con se stesso, dell’uomo con l’uomo, dell’uomo con la creazione, perché si ricompone la verità dell’uomo con il suo Signore, Creatore, Dio. Si ricompone l’unità dei popoli con i popoli e delle nazioni con le nazioni; l’unità dell’Antico e del Nuovo Testamento; l’unità della Rivelazione, della Tradizione, del Magistero; l’unità della verità con la morale e della morale con la verità; l’unità di ogni Parola di Dio con ogni Parola di Dio; l’unità di ogni scienza, filosofia, antropologia; l’unità tra fede creduta, fede vissuta, fede pregata: l’unità di tutto l’universo in una sola lode e in un solo inno di benedizione e di rendimento di grazia: «Santo, santo, santo il Signore Dio, l’Onnipotente, Colui che era, che è e che viene! Tu sei degno, o Signore e Dio nostro, di ricevere la gloria, l’onore e la potenza, perché tu hai creato tutte le cose, per la tua volontà esistevano e furono create. Tu sei degno di prendere il libro e di aprirne i sigilli, perché sei stato immolato e hai riscattato per Dio, con il tuo sangue, uomini di ogni tribù, lingua, popolo e nazione, e hai fatto di loro, per il nostro Dio, un regno e sacerdoti, e regneranno sopra la terra. L’Agnello, che è stato immolato, è degno di ricevere potenza e ricchezza, sapienza e forza, onore, gloria e benedizione. A Colui che siede sul trono e all’Agnello lode, onore, gloria e potenza, nei secoli dei secoli» (Ap 4,1-5,14).  Solo nell’unità ritrovata in Cristo, per Cristo, con Cristo, per opera dello Spirito Santo e la mediazione di grazia, verità, luce, giustizia, santità della Chiesa, tutte le creature canteranno in eterno questo inno di lode, benedizione, gloria, ringraziamento, esaltazione del nostro Dio e Signore. Solo in Cristo Gesù, per Lui, con Lui, il Necessario eterno e universale, si ricompone l’unità di tutti i linguaggi dell’umanità, degli Angeli e dell’intera creazione. La Madre di Gesù ci aiuti con la sua materna intercessione perché Cristo Signore sia confessato come il solo Necessario eterno e universale dell’umanità e della creazione sia visibile che invisibile, non solo per il tempo, ma anche per l’eternità, per oggi e per sempre: “Iesus Christus heri et hodie ipse et in saecula” (Eb 13,8). 
Costantino di Bruno



[bookmark: _Toc121850325]CRISTO GESÙ: IL SOLO CODICE ONTICO DELL’UOMO

[bookmark: _Toc121850326]Appunti semplici di antropologia cristologica


[bookmark: _Toc121850327]Premessa
È verità immortale, universale, perenne. L’uomo non si è fatto. Mai si potrà fare da sé. Neanche è il frutto di un evoluzionismo cieco. La materia mai potrà produrre un’anima razionale, spirituale, immortale. L’uomo però non è solo fatto dal Signore, dal Dio che è il Creatore di tutte le cose visibili e invisibili. È anche colui che sempre dovrà essere conservato in vita dal suo Dio, Creatore, Signore, attingendo da Lui l’alito della vita allo stesso modo che un albero attinge l’alito della sua vita vegetale dal terreno, dal sole, dall’aria, dall’acqua. L’uomo, essendo materia, attinge la materia della terra. Essendo spirito, attinge la vita per il suo spirito solo dal suo Creatore e Signore. 
Le modalità per attingere la vita non sono scritte dall’uomo, sono invece stabilite con legge eterna, legge di creazione, dal suo Signore, Creatore, Dio. Nella sua superbia l’uomo ha voluto sottrarsi alle leggi stabilite da Dio per lui. Si è posto su un cammino di morte. Da se stesso mai più potrà ritornare nella vita ricevuta dal suo Dio e Signore. Gli occorre una nuova creazione. Questa nuova creazione è dono di Dio, ma costa la vita al suo Figlio Unigenito. Neanche la vita del suo Figlio unigenito basta. È necessario che il dono di Dio venga annunciato, accolto secondo le leggi dettate da Dio per l’accoglienza, e ancora che il dono venga vissuto secondo le leggi anche esse scritte da Dio. Dono, leggi, vita del dono sono e rimangono in eterno una cosa sola. La vera umanità è perenne creazione del suo Creatore, Signore, Dio. Eco ora nei particolari qualche scintilla di questo divino mistero creato, che è il mistero-uomo. 

[bookmark: _Toc121850328]Polvere impastata e alito divino
L’uomo, fatto da Dio a sua immagine e somiglianza, è creatura impastata con un duplice codice ontico. È creta o polvere del suolo senza alito di vita. Questo è il primo vuoto ontico. Dio spira nelle sue narici e l’uomo diviene un essere vivente. L’uomo è vuoto ontico perché l’alito della vita che riceve da Dio al momento stesso del suo concepimento – e da questo istante che diviene persona umana – necessita di attingere ogni nutrimento in Dio per vivere. Se Dio non diviene il suo perenne nutrimento, l’alito della vita cade nella morte spirituale e non è più capace di condurre l’uomo verso il compimento perfetto della sua umanità. 
È verità di fede – la Chiesa ha condannato il traducianesimo –: l’anima viene creata direttamente da Dio al momento del concepimento. I genitori donano “la polvere del suolo”, non donano l’alito della vita. Esso è dato direttamente da Dio per immediata creazione e vive ricevendo sempre dal Signore la sua vita. 
Oggi, avendo l’uomo dichiarato guerra al suo Signore, Dio e Creatore, ha deciso con questa sua dichiarazione di fare dell’umanità una distesa di cenere che dichiara guerra ad ogni altra cenere. Sempre la cenere non alimentata dall’alito divino che discende direttamente dal suo Creatore e Signore, si trasforma in cenere di superbia, avarizia, lussuria, ira, gola, invidia, accidia, concupiscenza, immoralità, delinquenza, cattiveria, malvagità, diviene cenere capace di qualsiasi delitto, qualsiasi abominio, qualsiasi nefandezza. 
Oggi questa cenere sta giungendo a dichiarare diritto ogni frutto di male che l’umanità produce, perché priva dell’alito della vita, che è o addormentato o assopito o nella morte perché non più alimentato direttamente nel suo Creatore e Signore. Tutta la confusione morale e antropologica che oggi sta devastando l’umanità è il frutto di questa non alimentazione del suo soffio vitale nel Signore per una scelta voluta e imposta dall’uomo che giunge a negare la stessa esistenza del vero Dio. Questo alito di vita una volta caduto nella morte, potrà ritornare nell’uomo come purissimo dono di Dio solo nell’osservanza delle leggi che il Signore ha scritto sia per avere di nuovo il dono e sia per far vivere il dono ricevuto perché porti molto frutto. 

[bookmark: _Toc121850329]Unità indissolubile di maschio e di femmina
Vi è un secondo codice che va messo in luce. Nel Capitolo secondo della Genesi, dopo che Dio ha creato l’uomo, lo vede in un vuoto ontico che avvolge tutto il suo essere. È il vuoto che non permette all’uomo, creato per dare la vita, di dare la sua vita. Chi è in questo vuoto ontico è proprio lui, l’uomo, che è stato creato per generare la vita, concepire la vita, far crescere la vita. 
Questo vuoto ontico il Signore lo annulla attraverso la creazione della donna. Ma anche la donna è creata nel suo vuoto ontico. Se l’uomo e la donna vogliono vincere questo loro vuoto di creazione, vuoto del loro essere, devono fare dei loro due soffi di vita, un solo soffio. Chi deve creare dei due soffi un solo soffio di vita, ancora una volta è il Signore. L’uomo e la donna possono decidere di rimanere nel loro vuoto ontico o di natura per tutta la vita. Ma non possono decidere di separare il solo alito di vita creato dal loro Dio e Signore, nel momento stesso in cui manifestano a Lui la volontà di divenire un solo soffio di vita. La creazione del Signore è sempre irreversibile, allo stesso modo che è irreversibile la nuova creazione che avviene in Cristo e si vive con Cristo e per Cristo, nuova creazione che è particolare per ogni sacramento che si riceve. 
Ora due puntualizzazioni si impongono. 
Il primo vuoto ontico o di natura della singola persona umana non viene annullato dalla decisione di abbandonare il Signore. L’alito personale della vita va sempre alimentato attingendo vita nel vero Dio, nel vero Signore, nel vero Creatore dell’uomo. Oggi l’uomo è senza alito di vita perché ha deciso di non volere il Signore come suo principio di vita. Ha deciso di farsi da se stesso. Da se stesso l’uomo si può fare solo essere per la morte, che dona morte ad ogni altro essere creato da Dio. Mai senza il vero Dio l’uomo potrà farsi alito di vita per dare vita. 
Il secondo vuoto ontico, quello della natura incapace di generare vita fisica, non può essere vinto e superato, creando un solo alito di vita da un uomo con un altro uomo e da una donna con un’altra donna. Prima di tutto Dio non creerà mai un alito di vita tra due uomini e tra due donne. Donna con donna sono e rimangono sempre vuoto ontico e così dicasi uomo con uomo. Questo solo alito di vita uomo con uomo e donna con donna non appartiene alla creazione fatta da Dio. Se non appartiene alla creazione, Dio neanche lo potrà creare. Se lo creasse, introdurrebbe nella creazione la più grande falsità e la più grande menzogna. Introdurrebbe il più grande dei disordini. Farebbe dell’uomo un essere per la morte, mentre Lui lo ha creato un essere per la vita. 
In secondo luogo anche se lo creasse – questa possibilità non esiste perché è più che impossibilità metafisica – due uomini non potrebbero concepire e neanche due donne lo potrebbero. Solo l’uomo con la donna e la donna con l’uomo possono concepire e solo la donna può gestire e partorire. Se Dio tra due uomini e tra due donne non può creare il solo alito per impossibilità di natura o per impossibilità ontica, lo potrà mai creare questo solo alito di vita un pubblico funzionario? Mai. Lo potrà creare un ministro del Signore? Mai. Solo Dio può creare il solo alito di vita e lui lo crea solo tra una donna e un uomo, indissolubilmente uniti in un solo corpo e in una sola vita. 
Perché allora tu, ministro dell’Altissimo, inganni i tuoi fratelli benedicendo un alito di vita inesistente? La tua benedizione è grande simulazione. Tu sai che Dio non può benedire. Sai che mai benedirà l’inesistente e tu in suo nome benedici ciò che mai potrà esistere. Puoi benedire nel tuo nome se vuoi, mai nel nome del Signore, e mai facendo il segno della croce. Se fai il segno della croce, ti servi di essa per dare energia e prepotenza al peccato, al disordine ontico, alla disobbedienza alla volontà del tuo Signore. Il segno di croce che tu fai, è la croce di Cristo Gesù, è la croce dell’Agnello immolato che toglie il peccato del mondo. Con questa simulazione esponi il segno della croce a grande sacrilegio. 

[bookmark: _Toc121850330]La morte dei due codici ontici
Questa mirabile creatura che porta nella sua natura l’immagine e la somiglianza con il suo Dio, che è quasi un Dio creato e sempre da creare dal suo Dio e Signore, ha voluto non rimanere un Dio creato e sempre da essere creato dal suo Dio e Signore. Ha voluto, lasciandosi sedurre dal principe della menzogna e dell’inganno, essere come Dio, ma senza essere fatto dal suo Dio, ma facendosi da se stesso Dio. Rotto il legame vitale con Dio, con Colui che lo ho fatto quasi un Dio creato, è precipitato nella morte che è separazione e dissolvimento della mirabile unità di cenere e di alito di vita. Non solo. Anche l’alito di vita si è dissolto nei suoi componenti, ognuno dei quali cammina per suo conto. Poiché la vita di ogni elemento del soffio vitale è dalla vita degli altri, agendo ognuno per se stesso, agisce, ma senza la sua verità. Non può agire se non nella falsità e nella menzogna. Essendosi fatto un falso Dio, tutto ciò che lui farà, sarà il frutto di questa falsità ontica. 
La natura falsa mai potrà produrre frutti di verità, frutti di vita nel rispetto della legge della vita data dal Signore Dio. Ecco allora il primo grido della falsità ontica, prima dell’Incarnazione del Verbo della vita e dopo l’Incarnazione, nella non conoscenza di essa. La falsità ontica, cioè l’uomo, prima dell’Incarnazione del Verbo del Padre, deve chiedere perennemente al suo Dio che gli dia sempre un poco di alito di vita per poter almeno non produrre frutti di morte. È questa la grazia sempre da chiedere con grido accorato. Dio sempre ascolterà questo grido e sempre darà all’uomo quel poco di alito di vita necessario per non sprofondare nel male. Se l’uomo persevera nella sua superbia di volere essere lui Dio senza Dio, facendosi lui stesso i suoi Dèi da adorare, sempre secondo la sua volontà, si sprofonderà sempre più in un abisso di morte, creatrice di ogni disordine veritativo e morale, spirituale e materiale. Per conoscere questi frutti di morte è sufficiente leggere qualche brano della Divina Rivelazione. Essa (Cfr. ad esempio Sap cc. XIII –XIV; Rm cc. I-II) ci dona la perfetta fotografia e anche radiografia di quest’uomo che si è fatto Dio ed ha elevato la sua mente a legge di vita. Mai una mente che è nella morte potrà scrivere una legge di vita. È metafisicamente impossibile come è metafisicamente impossibile che la morte da se stessa generi la vita. Dalla morte nasce la morte. Dalla vita nasce la vita.
Se oggi lo Spirito Santo venisse e facesse la radiografia dell’odierna umanità, da essa apparirebbe che il male si sta moltiplicando all’infinito. Oggi l’uomo ha deciso di elevare il codice della morte a codice di vita, il codice dell’immoralità a codice di perfetta moralità, il codice del peccato a codice di grazia, il codice del vuoto e della nullità ontica a codice di perfezione dell’uomo. Oggi l’uomo ha deciso di essere Dio non come Dio, Dio non con Dèi da adorare, anche se fatti da lui. Oggi l’uomo ha deciso di essere il solo Dio dell’uomo. Poiché ogni uomo ha deciso di essere Dio di se stesso e anche degli altri, esso è condannato a vivere in una guerra di morte spirituale, sociale, politica, morale, economica, antropologica, ecologica. Questa guerra mai potrà finire per leggi di menti morte. Potrà essere diminuita ma solo da coloro che da questa guerra si lasceranno crocifiggere perché decisi a rimanere nella Legge scritta per essi dal loro Dio, Signore, Creatore. Ma oggi le menti di morte pensano che i loro pensieri di morte possano abolire il codice della morte. Questo codice di morte potrà essere cancellato solo dal Signore Dio, infondendo nell’uomo nuovamente il codice della vita.
Con la decisione dell’uomo di farsi Dio e, oggi, Dio creatore e signore di se stesso, anche l’altro codice, quella della sua solitudine ontica che è stato colmato da Dio con la creazione della donna, è stato rotto, frantumato. Per legge eterna questo vuoto ontico può essere colmato solo con il ritorno dell’uomo nella volontà del suo Signore. L’uomo si compie nella donna. La donna si compie nell’uomo. Non ci sono altre leggi scritte dal Signore. 
Con la sua dichiarazione di essere come Dio, uguale a Lui, senza di Lui, l’uomo è ritornato nella sua solitudine di origine, nel suo vuoto di solitudine prima della creazione della donna. Con una differenza. Prima era vuoto ontico nella vita. Dopo si è fatto vuoto ontico nella morte. Dalla morte come pensa oggi l’uomo di risolvere il suo vuoto ontico? Attraverso l’abolizione di ogni Legge del Signore: Legge scritta nella natura, Legge della razionalità, Legge del discernimento, Legge della sana analogia, Legge della coscienza, Legge della deduzione e dell’argomentazione, Legge della lettura della storia. Ecco oggi come l’uomo pensa di superare il suo vuoto ontico: uomo con uomo, uomo con bambini e con bambine, padre con figlia, fratello con sorella e sorella con fratello, donna con donna, donna con bambini, donna con figlio, uomo con più donne, donna con più uomini, orge di ogni genere, scambio dell’uomo e della donna all’interno di più coppie. 
Poiché tutto questo disordine sessuale e morale non colma il vuoto ontico, l’uomo e la donna hanno bisogno sempre più di nuove trasgressioni, nuovi disordini sessuali e per questo oggi giorno sono come condannati da questo vuoto ontico di morte a immergersi sempre più nella morte. Il disordine accresce il vuoto e accresce l’immoralità all’infinito. Mentre si accresce l’immoralità si accresce anche il vuoto. È un abisso che scava un altro abisso. L’abisso del vuoto scava l’abisso dell’immoralità, l’abisso dell’immoralità scava un abisso più profondo del vuoto ontico di morte. Oggi questi abissi stanno raggiungendo profondità inaudite, impensabili qualche anno addietro. L’uomo è questo: un creatore di vuoto ontico creatore a sua volta di immoralità così grande da non potersi neanche più descrivere.

[bookmark: _Toc121850331]Il codice divino eterno
Il Padre celeste nel suo decreto eterno ha stabilito come unico e solo vero codice ontico per ogni uomo il suo Verbo eterno, il suo Figlio Unigenito. Per Lui ha creato l’universo. Per lui ha creato l’uomo. Lui è la Sapienza eterna di tutto ciò che è esiste. Ogni essere da Lui creato porta l’impronta della sua Sapienza. Dell’uomo la Sapienza eterna o il Verbo eterno è luce e vita. La Sapienza e la vita che è Cristo Gesù, ogni uomo senza alcuna interruzione, senza alcuna sosta deve chiederle a Dio, che è il suo Creatore e Signore, se vuole vivere, allo stesso modo che deve attingere aria se vuole respirare per conservare la sua vita fisica del corpo. Questo unico e solo codice ontico ogni uomo è chiamato a rispettare. In questo codice realizzarsi. In questo codice ontico immergersi senza mai uscire da esso. 
Quando l’uomo esce da questo codice ontico e vi esce con ogni trasgressione della Legge del Signore, che stabilisce il retto e perfetto uso della sua umanità, l’uomo precipita nella morte. Morte dell’anima che diviene all’istante morte dello spirito che lentamente si consuma anche come morte fisica. Spesso la morte fisica è istantanea alla stessa trasgressione della Legge che sempre regola l’uso del codice ontico. Essendo questo codice ontico oggettivo e universale, nessuno lo potrà disattendere. La storia sempre certifica che ogni disattesa del codice ontico soprannaturale genera morte. Genera morte anche se lo si disattende involontariamente. Certo, non c’è il peccato quando lo si disattende involontariamente, c’è pero sempre una conseguenza di morte e a volte morte fisica negli altri e anche in chi non pone attenzione perché esso venga sempre rispettato in ogni sua parte.

[bookmark: _Toc121850332]Per Cristo in vista di Cristo
Questo codice ontico universale e oggettivo è rivelato in tutto il suo splendore e magnificenza, bellezza e perfezione nel Nuovo Testamento. Nell’Antico Testamento è nascosto nelle parole della Legge, della Profezia, dei Salmi. Nel Nuovo tutto viene messo in pienissima luce. Ogni cosa e anche l’uomo è stato creato per Cristo in vista di Cristo. Il Padre, Dio, ha stabilito con decreto eterno di creare ogni cosa per mezzo del suo Verbo Eterno, per mezzo del suo Figlio Unigenito, facendone a Lui dono. È questo il codice ontico soprannaturale, divino, immutabile, dell’uomo: essere sempre da Cristo Gesù per essere sempre di Cristo Gesù. Se non è da Cristo per non volontà e per non accoglienza della sua vita, mai potrà essere di Cristo. Se non è di Cristo, mai potrà essere di se stesso. L’uomo è di se stesso secondo verità se è di Cristo secondo verità. Se non è di Cristo secondo verità, mai potrà essere di se stesso secondo verità. Potrà essere di se stesso ma dalla falsità. Se è dalla falsità per se stesso, sarà per la falsità per ogni uomo e per l’intera creazione. 
Se oggi il cristiano afferma e sostiene che non c’è più bisogno di Cristo perché l’uomo sia se stesso, altro non fa che dichiarare nullo il decreto eterno del Padre, Dio. Significa dichiarare non più necessario all’uomo il suo unico e solo codice ontico che è Cristo Gesù. Significa sottrare a Cristo Gesù ciò che è suo. Significa anche condannare l’uomo ad una falsità di morte che poi si consumerà nella morte eterna. Significa infine che il cristiano ha rinnegato se stesso, si è spogliato della sua missione che è solo una: condurre ogni uomo a Cristo perché lo rivesta nuovamente del suo codice ontico perché la sua vita ritorni ad essere vita veramente umana. 
C’è un solo uomo oggi sulla terra che possa attestare che la vita dell’uomo sia vita veramente umana? Se lo attesta è un cieco e un miope, è uno che ha smarrito l’uso della sua più elementare razionalità e del più semplice discernimento nella separazione del bene dal male. Se lo afferma allora per lui vita umana è quella che si vive in ogni disordine morale e spirituale. Vita umana è la schiavitù del potente esercitata sui deboli, del ricco sui poveri, della scienza sulla non scienza, della guerra sulla pace, di ogni ingiustizia sulla giustizia, della cattiveria e della malvagità, della prepotenza e della superbia che disprezza ogni dignità dell’uomo. Di certo non è vita umana quella vita che viene depressa, disprezzata, violentata, uccisa, perseguitata. Neanche è vita umana quella vita che neppure può confessare la sua vera fede, perché crocifissa dalla non fede.  
Avendo oggi il mondo perso il suo codice ontico, si è condannato alla più grande disumanità. La colpa di questa universale disumanità è del cristiano che non solo non annuncia più il codice ontico dell’uomo, ha anche stabilito che esso non debba avere più valore e questo lo ha fatto in nome dell’amore verso l’uomo. Si è giunti a tanto perché il cristiano oggi è obbligato a giustificare la perdita nella sua natura del codice ontico. Avendolo rinnegato per la sua vita, è obbligato a rinnegarlo per ogni altra vita. Sarebbe un assurdo razionale distruggere il codice ontico per sé e poi predicarlo come obbligatorio per gli altri uomini. È questo oggi il disegno perverso del cristiano: dichiarare non necessario e non obbligatorio per l’uomo accogliere il suo codice ontico, perché deve giustificare la sua volontà di non accoglienza. Questa è vera perversione, azione veramente diabolica. 
Tutte le battaglie che oggi i cristiani stanno combattendo per abolire la moralità evangelica e tutta la moralità biblica, trovano la loro motivazione in questa loro volontà di non essere più soggetti al rispetto del codice ontico. Come camuffare questa loro satanica volontà? La camuffano dichiarando velatamente e ipocritamente non obbligatorio per nessun altro uomo questo unico e solo codice ontico dato a noi per la nostra vera vita e per l’edificazione sulla terra della nostra vera umanità. Camuffamento veramente perfetto! Così il cristiano, chiamato ad essere luce del mondo, si è trasformato in portatore delle più fitte tenebre. Le tenebre che oggi sparge il cristiano nel mondo non sono per nulla paragonabili alle tenebre sparse dal mondo stesso. Veramente è grande oggi la tenebra del cristiano, perché è tenebra finalizzata a creare ogni tenebra e anche a giustificare ogni tenebra al fine di giustificare le sue tenebre. Vestendosi con la lana dell’amicizia e del rispetto per ogni uomo, il cristiano si rivela essere il nemico più crudele e spietato, perché condanna l’uomo a rimanere nella morte oggi e a consumare domani nella morte eterna tutta la sua vita. La crudeltà dei criminali di questo mondo riguarda il corpo e il tempo. La crudeltà del cristiano riguarda anima e corpo per l’eternità che è senza fine. 

[bookmark: _Toc121850333]La nuova creazione in Cristo, con Cristo, per Cristo
La nuova creazione, che è opera del Padre, per mezzo di Cristo Gesù e del suo Santo Spirito, si compie in Cristo, si vive con Cristo e per Cristo. Padre, Figlio e Spirito Santo non possono operare la nuova creazione senza la triplice opera affidata da Cristo Gesù ai suoi Apostoli e in comunione gerarchica con loro, ad ogni altro membro del suo corpo, ad ognuno secondo il suo ministero e il suo particolare carisma. Questa triplice opera consiste nel fare discepoli tutti i popoli, predicando il Vangelo di Cristo Gesù, nella retta e santa amministrazione dei sacramenti, la cui porta per ogni altro sacramento è il battesimo, nell’insegnare fedelmente, senza nulla aggiungere e nulla togliere, il Vangelo così come Cristo Gesù lo ha insegnato in ogni purezza di verità, dottrina, santità. 
È questo il decreto che riguarda il codice ontico soprannaturale e divino, che è insieme codice ontico cristologico, pneumatologico ed ecclesiologico. Questo decreto non è soggetto ad umana interpretazione. Nessun discepolo di Gesù lo potrà mai abrogare, cancellare, alterare, modificare, trasformare. Nessuno mai dovrà aggiungere ad esso e nessuno potrà mai togliere ad esso. È nell’osservanza di questo codice ontico divino ed eterno, cristologico e pneumatologico, ecclesiale e soteriologico che si compie l’unità nell’uomo. Questa unità si compie nel genere umano tra tutti gli uomini che diventano corpo di Cristo per sacramento. 
Questa unità va poi conservata e fatta crescere per tutta la loro vita, vivendo come vero corpo di Cristo attraverso la stessa obbedienza che fu di Gesù Signore sulla nostra terra. È nel corpo di Cristo che si vive la nuova creazione. Pensare di creare la nuova creazione escludendo Cristo e il suo corpo, è inganno di Satana per la rovina di tutti gli uomini. La natura umana non diviene nuova per legge degli uomini o per loro volontà. Diviene nuova solo se rispetta il codice ontico soprannaturale dato da Dio per la salvezza della sua creatura. Purtroppo oggi nella Chiesa del Dio vivente molti sono i discepoli di Cristo Gesù che lavorano da nemici di Cristo. Chi lavora da nemico di Cristo lavorerà sempre da nemico dell’uomo. Un amore per l’uomo contro il decreto eterno del Padre è solo ipocrisia, menzogna, inganno. Chi uccide Cristo dal mistero della fede, sempre ucciderà l’uomo. 
Lo Spirito Santo crea unità, unione, comunione, riunificazione, ricomposizione, quando noi siamo con Cristo una sola cosa. Siamo una cosa sola, quando cresciamo in Lui fino alla perfetta conformazione a Lui. Giungiamo alla perfetta conformazione a Lui, quando come Lui e in Lui, per Lui e con Lui ci annientiamo, facendoci obbedienti a Lui come Lui si è fatto obbediente al Padre. Siamo in Cristo, per essere con Cristo. Siamo con Cristo per essere per Cristo. Come il Padre nulla opera, nulla dice, nulla realizza se non per mezzo di Cristo, così anche il discepolo di Gesù nulla deve operare, nulla dire, nulla realizzare, se non per Cristo. Non solamente come causa finale, ma anche come causa strumentale. Cristo Gesù deve essere per il cristiano causa agente, causa modale, causa finale, causa strumentale. Causa prima e non causa seconda. Agente principale e non agente secondario. Queste quattro cause non potranno essere vissute se non si diviene una cosa sola con Cristo Gesù. La conformazione a Lui dovrà essere così forte, tanto forte da divenire noi con lui una cosa sola, tanto forte da non potersi più distinguere Cristo Gesù dal cristiano e il cristiano da Cristo Gesù. 
È questa una verità disconosciuta se non misconosciuta ai nostri giorni, tempo in cui in nome di una falsa concezione della salvezza e della redenzione, si vuole togliere Cristo come cuore della rivelazione, cuore della missione, cuore della fede, cuore della religione, cuore dell’ascetica e della mistica e al suo posto porre come cuore un Dio senza cuore, perché senza volontà e senza Parola. Un Dio creato dall’uomo – oggi anche il cristiano si sta creando il suo Dio – è sempre un idolo. Un idolo mai potrà salvare chi lo crea. Chi crea è superiore a colui che viene creato. Urge reagire. La reazione è chiesta ad ogni cristiano. Tutti siamo chiamati a reagire se vogliamo dare vero vigore alla nostra fede. Senza Cristo, il nostro Dio è un idolo muto, perché il nostro Dio tutto opera per Cristo. Per reagire secondo purezza di verità al cristiano è chiesto il totale annientamento in Gesù Signore, la totale consegna a Lui, lo stesso annientamento e la stessa consegna fatta da Lui al Padre suo. 
Lo Spirito Santo opera se si è con Cristo. Si è con Lui, se si è con tutto il corpo di Cristo. Si è con il corpo di Cristo, se si forma un solo corpo e una sola vita, nella comunione dello Spirito Santo, con ogni membro del corpo di Cristo. Non è con Cristo il cristiano che non crede che per lui tutto il corpo di Cristo risplende di più grande luce, ma anche viene avvolto, sempre per lui, da fitte tenebre. Non è con Cristo chi non vede realmente le altre parti del corpo come vera essenza della sua anima, del suo spirito, della sua mente, del suo cuore, del suo stesso corpo. Non si è con Cristo se la comunione sacramentale non si fa anche comunione reale. Si è con Cristo, se ci si spezza con i fratelli allo stesso modo che Gesù si spezza per noi. Uno è il corpo, mai due, mai molti. Essere con Cristo ancora non è sufficiente. Si deve essere anche in Cristo. Come ogni animale acquatico per vivere deve essere immerso nell’acqua, come ogni corpo sulla terra vive se è avvolto dall’aria, immerso in essa, così dicasi del cristiano. Lui vive se è immerso tutto in Cristo Gesù. È necessario che siamo immersi in Cristo Gesù, perché il Padre tutto opera in Cristo. Nulla opera fuori di Lui. Infatti la prima opera nuova che lo Spirito Santo compie è quella di farci corpo di Cristo, immergendoci in Lui come sua propria vita. Non due vite, la sua e la nostra. Ma una sola vita: la nostra nella sua, la sua nella nostra. Questo è il grande miracolo che quotidianamente siamo chiamati a vivere. Ecco allora la nostra missione: lasciare, permettere che Cristo possa svolgere, nello Spirito Santo con la nostra vita, la sua missione per la salvezza di ogni uomo. Oggi purtroppo questa missione non esiste più. Ci si vuole riferire a Dio, escludendo Cristo Signore. Ma escludendo Cristo Signore, non c’è più alcuna missione di salvezza. Il Padre compie la sua missione di salvezza e di redenzione solo in Cristo. Senza Cristo il Padre non è più il Salvatore e il Redentore. Senza il cristiano neanche più Cristo è il Salvatore e il Redentore. Manca la vita con la quale vivere la sua missione. Cristo vita del Padre, il cristiano vita di Cristo. 
Con l’immersione nelle acque del battesimo, per la potenza dello Spirito Santo, viene generata la nuova creatura. Questa nuova creatura che è nata da acqua e da Spirito Santo, ha bisogno di un “terreno fertile” nel quale essere piantata e questo “terreno” è solo il corpo di Cristo, il cuore di Cristo, l’anima di Cristo, lo spirito di Cristo, il pensiero di Cristo. Il battesimo è questa piantagione della nuova creatura nel cuore di Gesù Signore. Non solo si diviene nuove creature per i meriti di Cristo Gesù e invocando il suo santissimo nome. Si vive come nuove creature solo se piantati in Cristo e finché si rimane piantati in Lui, allo stesso modo che i tralci sono inseriti nella vite vera. Se il tralcio viene tagliato dalla vite vera o si taglia da sé con il peccato, per questo tralcio è la morte. A meno che per il sacramento della riconciliazione non venga reinnestato nuovamente nella vite vera. Si diviene nuova creatura per Cristo, si vive come nuova creatura in Cristo. Cristo è il seno nel quale il rigenerato da acqua e da Spirito Santo deve abitare, in esso crescere e svilupparsi per essere alla fine partorito per il regno eterno del Padre. Se si esce da questo seno dopo essere stati trapiantati in esso dallo Spirito Santo, si precipita negli abissi della morte e ci si incammina verso la morte eterna, se non ci pentiremo e dagli Apostoli non otterremo il perdono dei nostri peccati. Il seno di Cristo Gesù è il solo seno della vita. Verità immortale ed eterna.
Non basta però essere nel seno di Cristo per essere partoriti nel regno eterno del Padre. Nel seno di Cristo dobbiamo vivere una vita interamente governata dai doni, dai carismi, dalle missioni che lo Spirito Santo affida ad ogni membro del corpo di Cristo. In questo seno ogni nuova creatura deve essere creatrice di vita per ogni altra creatura. Se questo non avviene, se non siamo creatori di vita, saremo sempre creatori di morte, creeremo la nostra morte e creeremo anche la morte di molti nostri fratelli. Nel seno di Cristo, ogni nuova creatura deve portare al sommo della crescita la sua nuova natura. Farà questo se sempre si lascerà governare dallo Spirito del Signore che la conduce da una obbedienza incipiente al sommo dell’obbedienza che può produrre il frutto anche della consegna a Cristo Gesù della propria vita in olocausto per la conversione di molti cuori. Tutto però avviene nel seno di Cristo per opera dello Spirito Santo. Senza Cristo e senza lo Spirito all’istante si ritorna ad essere natura di morte. 
Ma non basta essere nel seno di Cristo e non è sufficiente lasciarsi condurre dallo Spirito Santo vivendo una vita interamente consacrata a dare vita a tutti coloro che sono nel seno di Cristo Gesù. La vita della nuova creatura è vera vita se lavora per portare nel seno di Cristo, affinché sia perennemente mosso dallo Spirito Santo, ogni altro uomo. Siamo vero corpo di Cristo quando lavoriamo per formare il corpo di Cristo, sia facendolo crescere nella più alta santità e sia aggiungendo ogni giorno nuove membra, nuove creature attraverso l’opera della nostra evangelizzazione e della testimonianza della nostra vita. Se il corpo di Cristo non viene fatto crescere nella più alta santità e ad esso per nostra opera non viene aggiunto dallo Spirito Santo nessun altro uomo, è il segno che non siamo membra vive del corpo di Cristo. Non siamo membra vive perché non generiamo vita. La vera vita sempre genera vera vita. La morte mai è generatrice di vita. La morte genera soltanto morte. 
Dal momento che noi oggi diciamo che il corpo di Cristo non serve più per fare nuovo l’uomo, perché l’uomo è già nuovo e non ha bisogno di altro, attestiamo che noi siamo già nella morte. È la nostra natura di falsità, di menzogna, di inganno che profetizza falsità, menzogna e inganno. La natura nuova, vivente nel seno di Cristo e mossa dallo Spirito Santo, mai dirà una parola di falsità né su Cristo e né sul suo Vangelo. Se noi diciamo parole false su Cristo e sul suo Vangelo, è segno evidente che siamo natura vecchia, dal cuore di pietra, natura di peccato, natura di falsità. La natura produce sempre secondo la sua natura. Natura di falsità, frutti di falsità. Natura di verità frutti di verità, luce, vita eterna in Cristo, per Cristo, con Cristo. 

[bookmark: _Toc121850334]Il grido nella Scrittura Santa
Nella Scrittura Santa il primo grido è quello di Dio. Lui scende nel giardino dopo il peccato, chiama l’uomo e lo mette dinanzi alle conseguenze che la sua disobbedienza ha prodotto nella storia. Non si è compiuta la parola di Satana. Essa mai si potrà compiere perché parola di inganno, di falsità, di menzogna. Si è compiuta invece la sua Parola. L’uomo è nella morte dell’anima e dello spirito. Non è più signore né di se stesso e neanche della terra. Neppure è nella sua solitudine ontica nella quale viveva prima della creazione della donna. Ora a causa del peccato vive con una donna che lui vede ostile. È stata lei a tentarlo e a privarlo della vera vita. Anche la donna non vede più l’uomo come la sorgente del suo esistere, lo vede come un duro padrone, e tuttavia da questo duro padrone non potrà liberarsi. In lei c’è un istinto che sempre la spingerà verso l’uomo, pur sapendo che nella condizione di peccato non sarà mai donna, ossa dalle sue ossa e carne dalla sua carne. 
Il germe del peccato ha rotto per sempre questa armonia di creazione. Occorrerà un grande intervento del Signore, una sua potentissima grazia, perché l’uomo e la donna trovino la loro armonia perduta. La loro armonia la potranno trovare solo come purissimo dono del loro Dio e Signore. Nasce nell’uomo e nella donna la necessità di gridare sempre al Signore perché scenda lui e crei l’armonia perduta. Essa però non sarà armonia della natura umana. Sarà armonia per ogni singolo uomo e per ogni singola donna, sarà armonia che il Signore creerà in tutti coloro che accolgono il codice ontico eterno, o il codice ontico divino da Lui stabilito perché l’uomo ritorni ad essere l’uomo creato da Lui, anzi perché riceva una natura ancora più mirabile. Chi accoglie il codice ontico divino ed eterno secondo le leggi stabilite dal Signore entra nella nuova armonia di redenzione e di santificazione. Chi rifiuta il codice ontico o lo accoglie, ma non rispetta le sue leggi eterne, rimane nella sua disarmonia creatrice sulla terra di confusione, dolore, oppressione, morte.
C’è nella Scrittura Santa un altro grido che dobbiamo noi sempre tenere presente: ogni peccato, ogni ingiustizia, ogni trasgressione, ogni violazione della Legge del codice ontico scritto per noi dal Signore, si trasforma in un grido accorato e persistente al Signore perché scenda e ristabilisca la giustizia. Il sangue di Abele grida al Signore dalla terra. Il peccato di Sodoma grida al Signore perché scenda e vi ponga fine, impedisca che questo disordine ontico produca il dissolvimento della natura umana. C’è poi il grido di ogni sofferenza, ogni schiavitù, ogni ingiustizia, ogni mancanza di amore dell’uomo verso l’uomo o verso la stessa terra che grida al Signore perché scenda e ponga fine alla trasgressione del codice ontico che deve governare tutta la vita sulla terra. A questo grido del peccato, c’è il grido di risposta del Signore che è un grido che annuncia la speranza, la liberazione, il ristabilimento dell’armonia ontica distrutta dall’uomo. L’armonia che il Signore nuovamente verrà a creare sulla nostra terra, non è armonia della natura in sé. È invece armonia che lui creerà per opera del suo Santo Spirito in tutti quei cuori che accoglieranno il codice ontico divino, soprannaturale, eterno da Lui scritto. Questo codice ontico da accogliere è Cristo Gesù, con perenne abitazione in Lui, divenendo con Lui un solo corpo, una sola vita, un solo cuore e una sola anima. 
Perché questo avvenga, urge osservare un altro codice ontico divino. Questo codice è il grido degli Apostoli del Signore e, in comunione gerarchica con essi, è anche il grido di ogni membro del corpo di Cristo, di ogni suo discepolo che annuncia il Vangelo e chiede all’uomo la conversione e la fede in esso, per entrare a possedere l’armonia distrutta dal peccato. Poiché oggi i discepoli di Gesù, per rinuncia, per omissione, per cattiva formazione, non gridano più all’uomo la conversione e la fede nel Vangelo, essi con questa loro scelta condannano l’uomo alla disarmonia sulla terra e per l’eternità. Condannano l’uomo a vivere nella legge della morte, della falsità, della menzogna, del vizio, della concupiscenza, della violenza, dell’oppressione, della superbia per tutti i giorni della loro vita sulla terra e la morte eterna dopo il tempo. La fede è obbedienza dell’uomo al codice ontico divino, soprannaturale, eterno, nella piena osservanza delle Leggi divine che ne regolano il suo uso. Essendo questo ulteriore grido codice ontico per ogni membro del corpo di Cristo, chi non vive secondo questo codice ontico attesta di essere tralcio secco della vite vera che è Cristo Gesù. Per natura il tralcio produce uva. Se non produce uva, attesta di essere tralcio morto. 

[bookmark: _Toc121850335]Il molteplice grido di Cristo Gesù 
Il Verbo Eterno, il Figlio Unigenito del Padre si fa carne, vero uomo. Come vero uomo innalza il suo grido agli uomini e anche al Padre suo. Lo innalza al Padre suo in favore degli uomini. Lo innalza agli uomini perché accolgano il nuovo codice ontico decretato, stabilito dal Padre suo in loro favore. È in questo molteplice grido di Cristo e nella sua accoglienza che viene edificata sulla terra la vera umanità. È la ripetizione fino al giorno della Parusia di questo molteplice grido di Cristo, da parte del suo corpo che è la Chiesa, che sarà data all’uomo ogni grazia perché si possa ricomporre nella sua natura e vivere di grande armonia di vita, la quale, secondo il codice ontico dato a Dio e che è Cristo Gesù, potrà essere solo armonia per nuova creazione nel corpo di Cristo Signore.

[bookmark: _Toc121850336]Il primo grido di Cristo: convertitevi e credete nel Vangelo
Cristo Gesù ha vissuto tutta la sua vita pubblica gridando agli uomini la conversione e la fede nel Vangelo. Senza l’accoglienza di questo codice ontico divino che è il Vangelo, la sola ed unica legge per la creazione della nuova umanità, l’uomo rimane nella sua morte, nella sua schiavitù, nella sua disarmonia. Oggi si vuole creare l’armonia nel creato, senza però creare l’armonia nell’uomo. Si vuole creare l’armonia nell’umanità ancora una volta senza creare l’armonia nell’uomo. Essendo ogni disarmonia sia cosmica che antropologica frutto dell’abbandono del codice ontico divino che regola e crea ogni armonia sia cosmica che antropologica, se il codice ontico divino, eterno, soprannaturale, fattosi carne che è Cristo Gesù non viene predicato, se a questo codice non si chiede la conversione, se alla legge che regola l’uso di questo codice che Cristo nella sua Parola, non si chiede la fede, nessuna armonia verrà mai creata né sulla terra e né tra gli uomini. 
Oggi è questa la nostra falsa profezia: si prega per la pace e si nega Cristo che è la sola pace data da Dio agli uomini. Come può un uomo pregare per la pace, se lui non abita nella casa della pace che è il corpo di Cristo Gesù? Come si fa a chiedere a Dio la pace mentre la si disprezza, perché si disprezza Cristo, la sua Parola, il suo corpo? Il corpo di Cristo, come Cristo Gesù, deve avere un solo grido: convertitevi e credete nel Vangelo, convertitevi e lasciatevi riconciliare con Dio in Cristo Gesù, convertitevi e lasciatevi fare nuove creature nascendo da acqua e da Spirito Santo. Cercate il regno di Dio e la sua giustizia e avrete la sua pace. Come si fa a pregare per la pace, se la pace evangelica è fondata sulla rinuncia anche al nostro corpo e alla nostra vita per rimanere nella purissima Legge del codice ontico dato a noi da Dio? Se il cristiano, anziché gridare la vera parola di Dio, grida la sua parola, lui sarà sempre un falso profeta e dalla falsa profezia la disarmonia crescerà anziché diminuire, si ingrandirà invece che scomparire dal cuore degli uomini. Quando il cristiano non grida più all’uomo: convertiti e credi nel Vangelo, vivendo lui di vera conversione e di vera fede nel Vangelo, il suo è grido di falsa profezia. È grido che accresce il disordine e la disarmonia che rende oggi schiava l’umanità sotto la legge del peccato e della morte. 

[bookmark: _Toc121850337]Il grido di Cristo al Padre nel Cenacolo
Gesù è nel Cenacolo. Prima di recarsi nel giardino del Getsemani, luogo della sua consegna nelle mani del Padre per essere condotto dagli uomini al macello come agnello da immolare, come pecora muta dinanzi ai suoi tosatori, innalza al Padre un grido potente di preghiera, chiedendo la creazione della perfetta unità dei suoi discepoli in Lui e in Lui con il Padre, nel Padre. Poiché l’unità è dei discepoli e solo se si è discepoli si diviene, per opera dello Spirito Santo, una cosa sola con Cristo e con Cristo una cosa sola con il Padre, nel Padre, sempre nella comunione dello Spirito Santo, mai si potrà divenire discepoli di Gesù senza la conversione e la fede nella Parola di Cristo Signore, nel suo Vangelo. Questa Legge nessuno la potrà mai abrogare. Il codice ontico della nuova unità è dato dal Padre ed è immodificabile in eterno. 
Oggi la storia ci sta mostrando tutta la nostra stoltezza e insipienza di discepoli del Signore. Mentre tutto il mondo è orgoglioso dei suoi Dèi, il cristiano si vergogna di annunciare il solo Dio vivo e vero, il solo vero Redentore e Salvatore dell’uomo, la sola vera Parola di vita eterna. Perché si vergogna? Per amore dell’uomo. Per rispetto dell’uomo. È evidente che il cristiano non è più discepolo di Gesù. Non è più discepolo perché non crede più nel Vangelo e da esso si è distaccato. Non è più discepolo perché non obbedisce ai comandi che il suo Maestro e Signore gli ha donato. Non è più discepolo perché pensa secondo gli uomini e non più secondo Dio. Non è discepolo perché neanche può fare sua la preghiera di Cristo Gesù elevata al Padre nel Cenacolo. Come fa ad elevare al Padre questa preghiera se lui predica una parola che nega e rinnega tutta la Parola di Cristo Signore? Se la sua falsa profezia insegna che tutte le vie sono vie di salvezza, mentre Gesù dice che nessuno può andare al Padre se non per mezzo di Lui? Oggi è la falsa profezia del cristiano che sta sprofondando l’umanità in una disarmonia che è di grande idolatria e di infinita e universale amoralità. È la falsa profezia del cristiano che sta conducendo l’umanità in ogni baratro di morte e di schiavitù. 
È il cristiano oggi il più grande raffazzonatore di menzogne e di falsità. È il cristiano che cura l’umanità con un veleno di morte anziché con il farmaco della vita eterna che è Cristo Signore e il suo Vangelo. È il cristiano che ha perso la purissima fede in Cristo e nel suo Vangelo e grida all’uomo che la fede in Cristo e nel suo Vangelo a nulla serve per vivere di armonia con i fratelli e con il creato. Con la sua falsa profezia il cristiano dichiara abrogato il decreto eterno del Padre che ha stabilito la nuova armonia di redenzione e il corpo di Cristo come unico seno nel quale essa si compie e si vive. Il cristiano che parla al mondo dal suo cuore è la più grande calamità che possa abbattersi sull’umanità.

[bookmark: _Toc121850338]Il grido di Cristo nell’Orto degli ulivi
Nell’Orto degli Ulivi il grido di Cristo Gesù è il grido dell’umanità oppressa e schiava del suo peccato, nell’impossibilità di obbedire al Padre e per questo lo implora e gli chiede ogni forza perché possa compiere la sua volontà.  Il grido di Cristo Gesù è il nostro grido. Lui grida in nome nostro, in vece nostra. Lui è sotto il peso del nostro peccato, preso su di sé per espiarlo. Il peccato si manifesta nella sua carne in tutta la potenza di schiavitù e di rifiuto del vero Dio che si concretizza nella volontà della carne di non obbedire al suo Creatore e Signore. Gesù nella preghiera vince la resistenza della carne sotto il pesante giogo del peccato e con volontà ferma e decisa si consegna al Padre facendosi a Lui obbediente fino alla morte e ad una morte di croce. 
Il corpo di Cristo e ogni membro di esso è chiamato a stare sempre nell’Orto degli Ulivi, innalzare al Padre la preghiera con il cuore di Cristo, come membro del corpo Cristo, perché non solo lui, singolo membro, ma tutto il corpo di Cristo, ognuno secondo la sua particolare consacrazione e conformazione a Cristo Gesù, disponga se stesso a fare solo la volontà del Padre. Se questa preghiera non viene elevata, a nulla servono le altre preghiere. Ogni preghiera, ogni grido si può innalzare al Padre, solo dal pieno e perfetto compimento della sua volontà. Il cristiano si fa voce di tutto il corpo, allo stesso modo che Cristo Gesù si è fatto voce di ogni uomo e come voce dell’umanità ha chiesto al Padre di sottomettere la carne allo spirito e la sua volontà alla divina volontà. Il cristiano è voce dell’umanità se diviene voce di tutto il corpo. Pregando per tutto il corpo, pregherà per tutta l’umanità. Se non è voce del corpo di Cristo per il corpo di Cristo, mai potrà essere voce per l’umanità. 
Alla falsa profezia oggi il cristiano sta aggiungendo la falsa preghiera. Prega, ma non secondo la purissima verità della preghiera. La preghiera del cristiano è sempre falsa, quando essa non è la preghiera del corpo di Cristo, non è la preghiera di Cristo per il suo corpo, non è la preghiera per la sottomissione di tutto il corpo alla volontà di Cristo che è volontà del Padre. È invece una preghiera senza Vangelo, spesso contro il Vangelo, per ottenere qualche dono da Dio, ma senza essere noi nella volontà di Dio, nel suo Vangelo e senza chiedere al Padre che ogni uomo entri nel Vangelo per divenire grido del Vangelo presso ogni uomo. Sulla bocca del cristiano è sempre il Vangelo che deve gridare per chiedere la conversione ad esso da parte di tutte le genti. È il Vangelo che deve gridare la sottomissione e l’obbedienza ad esso di ogni cuore. Gridare senza il Vangelo, contro il Vangelo è falsa preghiera ed essa mai potrà essere esaudita dal Padre del Signore nostro Gesù Cristo. È una preghiera non fatta in Cristo, con Cristo, per Cristo. La preghiera del discepolo di Gesù sempre dovrà essere preghiera di Gesù. Se non è preghiera di Gesù, il Padre mai la potrà ascoltare. 
Ma come potrà essere preghiera di Cristo quella che oggi è sulla bocca di un cristiano che ha rinnegato tutta la verità di Cristo? Ecco perché il nostro grido è falso e la nostra preghiera è un inganno, una menzogna. Neanche essa è più rivolta al Padre del Signore nostro Gesù Cristo, sempre per Lui, con Lui, in Lui. Il Padre del Signore nostro Gesù Cristo è Dio, è il Dio vivo e vero. Il Dio che invochiamo non necessariamente è il Padre del Signore nostro Gesù Cristo. Se non è il Padre del Signore nostro Gesù Cristo, è un frutto di mente umana. Mai un frutto di mente umana potrà ascoltarci. Non è il vero Dio. È solo un idolo. È una fusione di pensieri umani.

[bookmark: _Toc121850339]Il grido di Gesù sulla croce
C’è un altro grido che richiede tutta la nostra attenzione. È il grido di Gesù elevato al Padre prima di consegnare a Lui il suo spirito: “Ho sete”. Di che sete si tratta? Della sete di Dio, della sete del vero Dio, della sete del vero Padre. Anche questo grido elevato da Cristo Gesù dalla croce è il grido dell’umanità. Quello dell’umanità è però un grido confuso, un grido che non potrà essere esaudito, perché è un grido che poi anziché dissetarsi nella vera acqua del Dio vivo e vero che è il Creatore dell’uomo, si disseta con acqua avvelenata che è prodotta sulla terra dai molti fiumi del peccato dell’uomo, peccato frutto della concupiscenza della carne, della superbia della vita, della concupiscenza degli occhi. Questa sete di Dio è scritta nel cuore dell’uomo nell’atto stesso della sua creazione. Possiamo dire che è il codice ontico immortale della natura dell’uomo. 
Il peccato però trasforma questa sete del vero Dio e Signore dell’uomo in sete di peccato, sete di vizio, sete di ogni trasgressione, sete di emancipazione, sete di autonomia totale da Dio. Oggi questa sete ha raggiunto traguardi inimmaginabili fino a qualche tempo addietro. Questa sete di autonomia è arrivata a voler cancellare dalla stessa natura umana ogni traccia, ogni residuo che ancora rimane e che può indurre a pensare che l’uomo venga da Dio. Questa sete, alimentata ad arte con ogni scienza diabolica e infernale, è giunta a dichiarare l’uomo creatore di se stesso, creatore nella vita e creatore nella morte, signore di se stesso e padrone di se stesso, ma anche signore e padrone degli altri. Questa sete si è trasformata in prepotenza e in arroganza con il fine di eliminare il vero Dio dalla nostra esistenza. L’uomo che si è fatto Dio, che si fa Dio, che si fa da se stesso, non ha bisogno di alcun Dio. La storia però ogni giorno ci attesta che l’uomo ha bisogno del vero Dio e del vero suo quotidiano Creatore. L’uomo creatore di se stesso è un Dio che crea l’uomo per la morte, mai per la vita. Il Dio che è creatore per la vita è solo il Padre del Signore nostro Gesù Cristo. 
Ancora una volta è il cristiano che deve farsi voce dell’umanità e gridare la sua sete al Signore. Da dove gridare la sua sete? Da ogni croce sulla quale lui è inchiodato. Deve gridare la sua sete mentre vive la sua croce nella purezza dell’obbedienza alla volontà del Padre. Se il cristiano non eleva a Dio questo grido rimanendo inchiodato sulla sua croce, il suo grido mai potrà essere grido di Cristo Gesù. Per questo c’è infinita differenza tra il grido del Salmista che manifesta il suo desiderio, la sua sete di Dio e il grido di Cristo Gesù. 
Cristo Gesù non ha sete di Dio per scendere dalla croce, ha sete di Dio rimanendo sulla croce. Ha sete di Dio e del compimento della sua volontà. Ha sete di Dio perché ha sete della sua volontà. Ha sete di Dio perché vuole fare sua la volontà del Padre, donandole pieno compimento. Dopo aver gridato a Dio questa sete, il Padre esaudisce la sua preghiera, prende la sua anima e la porta nella pienezza della sua luce. Il corpo lo porterà il terzo giorno dalla morte, dovendosi compiere tutte le Scrittura anche riguardo al suo corpo. La risurrezione è nel terzo giorno che si compie. 
Un cristiano che si ribella al Vangelo, un cristiano che rinnega Cristo, un cristiano che si vergogna di annunciare il Vangelo chiedendo la conversione e la fede in esso, di certo non può gridare al Padre la sua sete. Non può essere voce di Cristo perché ha rinnegato Cristo. Non potendo essere voce di Cristo neanche è voce dell’umanità. Anche se grida a Dio – oggi non si grida più al Padre perché anche del Padre ci si vergogna – il suo grido è falso. È falso perché rivolto ad un falso Dio, ad un Dio inesistente. È falso perché mai potrà essere voce di Cristo Gesù. Tutto ciò che il discepolo di Gesù deve operare nella storia sempre deve farlo come corpo di Cristo Gesù, cuore di Cristo Gesù, vita di Cristo Gesù, volontà di Cristo Gesù, desiderio di Cristo Gesù, nello Spirito di Cristo Gesù, per la gloria del Padre di Cristo Gesù. Ecco perché oggi ogni grido del cristiano è falso ed anche ogni lacrima da lui versata è falsa. Non è lacrima di Cristo Gesù. Non è sudore di Cristo Gesù che si trasforma in sangue sulla nostra fronte. 

[bookmark: _Toc121850340]Il grido al Padre celeste del corpo di Cristo Gesù.
Il primo grido è dell’Apostolo del Signore. Essendo lui vita di Cristo allo stesso modo che Cristo è vita del Padre, tutto ciò che l’Apostolo del Signore dice e fa deve essere parola e fatto di Cristo Gesù. L’Apostolo del Signore deve essere missione di Cristo Gesù, Parola di Cristo Gesù, volontà di Cristo Gesù, cuore di Cristo Gesù, mente di Cristo Gesù, opera di Cristo Gesù, obbedienza di Cristo Gesù, passione di Cristo Gesù, crocifissione di Cristo Gesù. Se sarà tutto questo sarà anche preghiera di Cristo Gesù e grido di Cristo Gesù. Grido nella missione. Grido nel Cenacolo. Grido nell’Orto degli Ulivi. Grido sulla croce. Ora è giusto che ci chiediamo: Se l’Apostolo di Cristo Gesù è chiamato ad essere vita visibile in mezzo agli uomini di Cristo Gesù, potrà mai vergognarsi di Cristo, rinnegare Cristo, dichiarare Cristo non necessario per la salvezza di ogni uomo? Potrà mai non essere voce di Cristo per dire la Parola di Cristo se lui è vera vita di Cristo? È giusto affermare allora che se l’Apostolo di Cristo si allontana dal Vangelo e dalla Parola di Cristo anche solo di uno iota o di un trattino, lui non è vera vita di Cristo Gesù. Se non è vera vita neanche è vera missione, vero cuore, vero desiderio, vero pensiero, vera opera, vero testimone. Se non è vita vera di Cristo Gesù, il grido nella missione, il grido nel Cenacolo, il grido nell’Orto degli Ulivi, il grido sulla croce, non solo mai potrà elevarlo al Padre, neanche lo si fa. 
Oggi sono molti coloro che gridano dalla carne, dalla falsità, dalla menzogna. Gridano a Dio la loro sete di peccato per rimanere nel peccato e per far rimanere il mondo nel suo peccato. Potrà mai un Apostolo del Signore benedire il peccato dell’uomo, se il suo Maestro e Signore è l’Agnello di Dio che toglie il peccato del mondo e lui, Apostolo del Signore, dal Padre per opera dello Spirito Santo, è stato costituito agnello nell’Agnello di Dio per togliere il peccato del mondo? Potrà benedire il peccato del mondo solo chi vuole giustificare attraverso questa sua benedizione il suo peccato e il suo non essere più agnello di Dio nell’Agnello di Dio per togliere il peccato del mondo. Potrà benedire il peccato degli uomini solo quell’Apostolo del Signore che ha assunto il pensiero del mondo come suo pensiero e la sete di peccato dell’umanità come sua sete. 
Ma questa assunzione è la negazione dell’assunzione di Cristo Gesù. Lui ha assunto il peccato non per benedirlo, ma per cancellarlo, per toglierlo, per eliminarlo dal cuore di ogni uomo. Così anche deve fare ogni Apostolo di Cristo Gesù. Anche lui deve prendere su di sé il peccato del mondo al fine di cooperare con Cristo alla sua eliminazione dal cuore degli uomini con la sua personale espiazione, vivendo la sua personale croce di perfetta obbedienza alla volontà del Padre. È grande la missione dell’Apostolo del Signore: Lui è chiamato per dare pienezza di vita ad ogni grido di Cristo Gesù. Grido di annuncio del purissimo Vangelo, grido nel Cenacolo di richiesta di unità ontologica, grido di sottomissione della carne allo spirito, grido di sete del Padre e della sua volontà nella quale si deve consumare la nostra vita sia nel tempo che nell’eternità. 
Il secondo grido è quello del presbitero della Chiesa. Ai presbiteri, gli Apostoli del Signore, che sono il cuore di Cristo, il cuore del Padre, il cuore dello Spirito Santo, il cuore della Parola, il cuore della Chiesa, devono consegnare se stessi allo stesso modo che Cristo ha consegnato se stesso ad essi. È in questa linea discendente di consegna che il molteplice grido di salvezza e di redenzione, consegnato dal Padre a Cristo Gesù, nello Spirito Santo, vive, cresce, porta frutto per mezzo dei presbiteri della Chiesa. Se manca questa consegna discendente, che non avviene solo il giorno della consacrazione presbiterale, bensì ogni giorno senza alcuna interruzione, il grido di Cristo non produce alcun frutto. 
Come il Padre oggi genera il suo Figlio unigenito, oggi lo manda nel mondo, oggi gli consegna il suo cuore, così oggi Cristo genera dal suo cuore per opera dello Spirito Santo i suoi Apostoli, oggi li manda, oggi dona il suo Santo Spirito, oggi si pone interamente nelle loro mani. Allo stesso modo anche gli Apostoli, oggi devono generare i presbiteri, oggi mandarli, oggi consegnare interamente se stessi ad essi, consegnarsi però come cuore di Cristo, cuore dello Spirito Santo, cuore del Padre, cuore della Chiesa, cuore della Parola, cuore della missione evangelizzatrice. Per questo, in comunione gerarchica con il proprio Vescovo, loro sono obbligati ad essere vergini nei pensieri per il Vangelo. Loro devono conservare il Vangelo purissimo nella sua verità, nella sua dottrina, nella sua moralità. Essi devono sapere che per il loro grido purissimo del Vangelo, la Chiesa nel suo mistico seno, per opera dello Spirito Santo, potrà generare moltissimi figli a Dio. 
Se loro non gridano il Vangelo secondo purezza di verità e di dottrina, lo Spirito Santo nessun nuovo figlio potrà concepire nel seno mistico della Chiesa e si condanna la Chiesa alla sterilità. Essa che può generare e partorire per il suo Dio tutti i figli di Adamo, oggi è condannata alla grande sterilità perché il presbitero non si conserva né vuole conservarsi vergine nella mente e nel cuore, nei desideri e nei pensieri, nel corpo, nell’anima, nello spirito, in ogni atomo della sua persona. È questo oggi il grande peccato che si sta commettendo nella Chiesa. Per la non verginità nei pensieri, nel cuore, nella volontà di molti presbiteri, la Chiesa viene condannata alla sterilità. La si priva del suo mistero e ministero di generare e partorire figli al suo Dio e Padre. Una Chiesa sterile non ha né presente e né futuro. 
Satana sa chi è il Sacerdote Ordinato nella Chiesa. Sapendolo, si è impegnato con tutto l’esercito dei diavoli dell’inferno a suonare ogni giorno le trombe della falsità, della calunnia, della menzogna, dell’inganno, della diceria, della critica, dello scandalo, del vilipendio, del disprezzo, dell’esposizione a pubblico ludibrio delle colpe del Sacerdote Ordinato, perché tutto il popolo del Signore perda la fede nei suoi Pastori. Persa la fede, Satana e i suoi angeli possono fare scempio del gregge del Signore. La sua è strategia vincente. Oggi Satana sta lavorando alacremente, senza alcuna sosta, perché il Sacerdozio Ordinato venga sottratto interamente al soprannaturale e venga consegnato in pasto all’immanenza. Del Sacerdote Ordinato vuole che si faccia un ministero umano e non divino, governato da leggi umane e non celesti, secondo il volere degli uomini e non più secondo il volere di Dio. Questa consegna in pasto all’immanenza, alla terra, al pensiero del mondo, se portata avanti e non verrà arrestata, provocherà la più grande distruzione e devastazione della Chiesa del Dio vivente. Nessuna catastrofe è paragonabile a questa.  
Il Sacerdozio Ordinato è la colonna portante, possiamo dire che è la pietra d’angolo dell’edificio della Chiesa. Se questa pietra angolare cade, tutto l’edificio crollerà. Per questo oggi Satana si sta servendo di tutti – di chi crede e di chi non crede, di chi sta in alto e di chi sta in basso, dei figli della Chiesa e dei figli del mondo, degli stessi Ministri Ordinati, di quanti si fanno paladini di giustizia e di quanti invece sono servi infingardi – al fine di far crollare questa pietra. È verità innegabile. Senza il Pastore, sempre il gregge si disperde. Quando il gregge disprezza il suo pastore, è allora che Satana fa vendemmia di anime. Spetta infatti ad ogni singolo Presbitero di Gesù Signore conservare intatta la sua fede nel suo ministero e combattere la buona battaglia perché non solo nessuno gliela strappi dal suo cuore, ma anche affinché per mezzo di lui e della sua Parola, la fede possa conquistare ogni altro cuore perché entri nella vera salvezza, vera redenzione, vera giustizia, vera riconciliazione, vera nascita dall’alto, vera incorporazione in Cristo, vera figliolanza con il Padre celeste, vera fratellanza, vera vita eterna.  
La fede ha una legge e questa legge nessuno la potrà mai abrogare. La fede nasce dalla fede che governa il cuore del Presbitero in Cristo Gesù. Se la fede del Presbitero che la trasmette è vera, sarà vera anche la fede di colui che la riceve, anche se poi da fede vera si può trasformare in fede falsa. Se la fede del Presbitero che la trasmette è ereticale, lacunosa, addirittura falsa, anche la fede di chi la riceve sarà ereticale, lacunosa, addirittura falsa. Questa legge obbliga il Presbitero a dare la fede nella purezza della verità, in conformità alla sana dottrina, secondo la luce che viene dalla Sacra Scrittura, dalla Sacra Tradizione, dal Sacro Magistero della Chiesa. Dare una fede lacunosa, parziale, ereticale, errata, rende il Presbitero responsabile dinanzi a Dio e agli uomini. 
Il servizio della fede va vissuto e svolto secondo le regole divine e non umane, dallo Spirito Santo e non dal pensiero degli uomini, dalla purezza della verità e mai dalla falsità e dalla menzogna. Un servizio dal cuore del Presbitero e non dal cuore del Padre non solo non salva l’uomo, lo potrebbe anche inoltrare per una via di perdizione. Per questo il Presbitero deve prendere la spada della Parola di Cristo Gesù. È sua altissima responsabilità predicare i misteri della fede dal cuore del Padre e mai dal suo cuore, dai suoi desideri, dalla sua volontà, dai suoi errori e falsità. Senza questa spada, che il Presbitero sempre dovrà tenere affilata perché possa separare il pensiero di Dio sul suo ministero da ogni altro pensiero della terra, per lui sarà la fine. Basta un solo falso discernimento, è si è già a servizio di Satana e del suo regno di tenebre. 
Una seconda spada che il Presbitero sempre dovrà portare con sé è la coscienza di essere lui, il Presbitero, generato in Cristo per essere della stessa sostanza missionaria di Cristo. Senza questa coscienza, il Presbitero è già del mondo, vive già con il pensiero del mondo. Non è della stessa sostanza missionaria di Cristo Gesù. Quando si distrugge questa generazione in Cristo, per Cristo, con Cristo, muore il Presbitero nella sua verità e di lui ne fa uno strumento a servizio della falsità e della menzogna. È in questo istante che il presbitero non è più grido di missione, grido nel Cenacolo, grido nell’Orto degli Ulivi, grido sulla croce. Questo quadruplice grido sempre deve rimanere un solo grido. Mai l’uno va separato dagli altri. Mai diviso dagli altri. Mai uno solo e non gli altri. Tutti devono viversi come un solo unico grido. 
Il terzo grido è dei diaconi della Chiesa. I diaconi sono grido di Cristo Gesù necessario per l’evangelizzazione del mondo e sono grido di Cristo Gesù necessario perché Apostoli e Presbiteri possano dedicarsi pienamente al loro grido molteplice senza alcuna distrazione. I diaconi dovranno aiutare la Chiesa nel suo grido di generare figli a Dio attraverso l’annuncio del Vangelo rivolto ad ogni uomo. Per questo anche loro devono conservarsi vergini nei pensieri, nel cuore, nella mente, nei desideri, nella volontà, non permettendo che il Vangelo da essi annunciato si possa inquinare con i pensieri di questo mondo. Dovranno altresì mostrare al mondo la bellezza della carità di Cristo Gesù che aiuta i corpi ma con il fine di generare la fede nei loro cuori. Essi si dovranno ricordare che il loro grido, che è anche quello della carità, sempre dovrà essere finalizzato ad aiutare la Chiesa nella generazione di nuovi figli a Dio. Se per il loro grido evangelico nessun aiuto viene dato alla Chiesa, perché nessun nuovo figlio per essi diviene corpo di Cristo, allora il loro grido è vissuto alla maniera della terra e non certo secondo le modalità del cielo. 
Il diacono è grido di Cristo Gesù se genera figli a Dio, per Cristo Gesù, nello Spirito Santo. È grido di Cristo Gesù se la sua carità, esercitata verso i figli della Chiesa, manifesta la vera carità materiale di Cristo che veniva esercitata con un solo fine: manifestare la presenza di Dio in mezzo al suo popolo, perché i cuori si aprissero ad accogliere la vera Parola, credendo in essa per avere la vita eterna. Se il diacono separa la carità esercitata nel nome di Cristo dal fine della salvezza eterna, la sua carità non è grido di Cristo Gesù. Se non è grido di Cristo Gesù la sua carità, neanche il grido del Vangelo, per il suo ministero, potrà mai essere Parola di Dio. Se questo grido non è vero, nessun altro grido per lui potrà essere vero. Manca la verità della sua missione. Manca il vero Cristo nella sua vita. 
Il quarto grido è di ogni cresimato nello Spirito Santo.  I cresimati devono aiutare la Chiesa nel suo grido di Madre che genera molti figli a Dio, prima di tutto mostrando nella loro vita la bellezza della vita di Cristo che vive in essi. Loro devono avere la stessa bellezza spirituale di Cristo Gesù. Alla bellezza spirituale devono aggiungere anche il grido evangelico. Poiché sono testimoni di Cristo Gesù, soldati del suo regno, essi sono, come insegna l’Apostolo Paolo, invitati a indossare l’armatura di Dio senza mai dismetterla. L’armatura di Dio deve essere più che la loro pelle. Deve essere il loro cuore, la loro anima, il loro spirito, il loro stesso corpo, tutta la loro vita. Sarà questa armatura che li renderà vergini per il Vangelo e il loro grido sarà vera Parola di Cristo Gesù sulle loro labbra. Lo Spirito Santo per il loro grido potrà trafiggere i cuori e consegnarli alla Chiesa perché li faccia divenire veri testimoni di Gesù Signore con la vita e con una Parola così viva e tagliente come viva e tagliente è la Parola di Cristo Gesù, la Parola di Dio, la Parola dello Spirito Santo. 
Oggi la Chiesa necessita di un esercito di testimoni, cioè di cresimati, che vivendo nello Spirito Santo e ravvivandolo giorno dopo giorno, siano sempre pronti a rendere ragione della speranza che è nel loro cuore. Senza un vero esercito di cresimati, la battaglia del corpo di Cristo o della Chiesa contro le potenze del male è già persa prima ancora di iniziare. Anzi neanche inizia, perché il corpo di Cristo è senza alcun soldato. Anche per essi vale la legge del grido: se il grido del Vangelo è vero, anche ogni altro grido potrà essere vero. Se il grido evangelico è falso, ogni altro grido è falso. 
Il quinto grido è quello dei battezzati. Il battezzato è divenuto figlio di Dio nel Figlio suo Cristo Gesù. Qual è il grido dei battezzati perché anche loro aiutino la Chiesa nel suo grido evangelico di generare ogni figlio di Adamo facendolo divenire vero figlio di Dio? Il loro grido consiste nel manifestare al mondo l’altissima differenza che vi è tra un figlio di Dio nato nel seno mistico della Chiesa per opera dello Spirito Santo e ogni altro figlio di Adamo, il quale ha frantumato la sua natura a causa del peccato ereditato dal suo primo padre. Se questa differenza non viene fatta, i figli di Adamo penseranno che la differenza gridata è solo una favola. Essa è nel racconto, ma non è nella realtà. 
Un figlio di Dio di adozione per partecipazione della natura divina che non vive la sua nuova essenza farà più male a Cristo che un esercito di non credenti in Cristo che si avventa contro di Cristo Gesù per annientarlo. Si rende testimonianza alla nuova natura generata nel cristiano per opera dello Spirito Santo, gridando con la vita tutto il Discorso della Montagna. La vita del battezzato è grido di Cristo Gesù, se lui con la sua vita canta le stupende opere che il Signore ha compiuto per lui. Se il battezzato non grida con la vita di essere lui luce del mondo e sale della terra in Cristo, con Cristo, per lui, il suo essere discepolo è vano. Mai potrà essere lui il molteplice grido di Gesù in mezzo ai suoi fratelli, sia fratelli in Cristo Signore e sia fratelli in Adamo. Lui è vero figlio di Dio e come vero figlio di Dio dovrà gridare il Vangelo per tutti i giorni della sua vita. Lo dovrà gridare con la Parola e con la natura tutta rinnovata in Cristo. 

[bookmark: _Toc121850341]Il grido della Vergine Maria
È il grido della Madre di Dio, che nello Spirito Santo, conosce ogni grido di Dio, ogni grido del Figlio suo, ogni grido dell’umanità santificata e ogni grido del peccato, frutto della non fede, dell’idolatria e dell’immoralità e causa di ogni disarmonia e di ogni morte sia spirituale che fisica. La Vergine Maria per tutto il Corpo di Cristo – Apostoli, Presbiteri, Diaconi, Cresimati, Battezzati – è grido nell’obbedienza saggia e intelligente, grido nella purissima fede, grido nella mozione dello Spirito Santo, grido nel portare e nel dare lo Spirito del Signore, grido nella vera profezia. 
In Lei ogni discepolo di Gesù potrà sempre rispecchiarsi. Potrà sempre imitare Lei in ogni grido. La sua è perfezione purissima. Nulla le manca. Lei è grido perfetto nella missione, grido perfetto nel Cenacolo, grido perfetto ai piedi della croce, grido perfetto nel suo martirio. Chi prende Maria come sua vera Madre, sempre farà di ogni grido perfetto della Vergine Maria il suo grido e per lui, sempre in Cristo, per opera dello Spirito Santo, si compirà il decreto eterno del Padre e nella Chiesa si vivrà la purissima armonia perenne, frutto della grazia e della verità, della luce e della vita che è divenuta sostanza del cristiano. Sempre ogni discepolo di Gesù si deve ricordare che il battesimo è in tutto simile al seno mistico della Vergine Maria. In questo seno mistico veniamo concepiti e da questo seno mistico nasciamo come veri figli di Maria e veri figli di Dio, in Cristo, suo Figlio, vero Figlio di Dio e vero Figlio di Maria. In Cristo, per opera dello Spirito Santo, noi siamo veri figli di Dio e veri figli di Maria, per partecipazione della natura di Dio e della natura della Madre di Dio. 
Ecco la nostra partecipazione: partecipazione della natura divina, partecipazione dell’amore del Padre, partecipazione della comunione dello Spirito Santo, partecipazione della grazia di Cristo, ma anche partecipazione della natura umana di Cristo, oltre che della sua natura divina, partecipazione della natura della Vergine Maria. Come siamo veri figli di Dio, così siamo veri figli di Maria, per partecipazione della sua natura. Noi non nasciamo fisicamente da Maria. Fisicamente è nato solo Cristo Gesù. Noi nasciamo spiritualmente e misticamente da lei e partecipiamo della sua natura allo stesso modo che partecipiamo della natura divina. Siamo corpo e sangue spirituale della Madre di Dio. Per questo Maria è nostra vera Madre.  
Se non partiamo dalla maternità per partecipazione della sua natura, sempre per opera dello Spirito Santo, non comprendiamo nulla della maternità della Madre nostra. Ma se Maria è nostra vera Madre, se noi siamo suo sangue e sua carne spirituali, allora il nostro rapporto con Lei deve necessariamente essere diverso e differente da qualsiasi altro rapporto o relazione con ogni altro uomo e anche ogni altro santo. Come un bambino appena concepito si sviluppa e giunge alla sua piena maturità di persona umana, tanto da poter nascere e vivere la sua propria vita, anche se ancora per qualche tempo dovrà nutrirsi dal corpo della madre, così è anche per ogni figlio di Maria. Nel suo seno mistico noi dobbiamo rimanere in eterno, come in eterno dobbiamo rimanere nel seno divino del Padre se vogliamo crescere come suoi veri figli. Maria non è una compagna che cammina con noi. Maria è la Madre nella quale sempre dobbiamo rimanere e sempre dobbiamo camminare se vogliamo sempre rimanere in Cristo e sempre camminare con Lui verso le sorgenti delle acque della vita. Se usciamo dal seno mistico di Maria, usciamo da Cristo, usciamo dal seno divino del Padre, perdiamo la comunione dello Spirito Santo, ritorniamo nella schiavitù del peccato e della morte, ci consegniamo al principe delle tenebre e viviamo nel suo seno che è seno di morte eterna. È grande il mistero della Vergine Maria. La nostra relazione con Lei non è di pura venerazione e neanche di super venerazione, di dulia e di iperdulia. La nostra relazione con Lei è di natura. Noi siamo suo sangue e sua carne spirituali. Lei è necessaria a noi come è necessario il seno della madre per un bambino concepito. Noi dobbiamo, se vogliamo essere veri figli di Dio, sempre alimentarci del suo sangue e della sua carne. È il nostro grande mistero. Se siamo e rimaniamo nel seno della Vergine Maria, rimaniamo nel seno di Cristo, nel seno dello Spirito santo, nel seno del Padre e il nostro molteplice grido sempre produrrà un frutto di vita eterna per l’intera umanità.

[bookmark: _Toc121850342]Conclusione
Chi deve muovere il cristiano perché faccia della sua vita un grido di missione, un grido di unità, un grido di vittoria dello spirito sulla carne, un grido ininterrotto di vera sete di Dio, sempre in Cristo, con Cristo, per Cristo, è lo Spirito Santo. È in Lui e per Lui che il cristiano diviene perfetto grido di Cristo Gesù. È per lo Spirito Santo che noi conosciamo la volontà del Padre ed è per lo Spirito Santo che ci viene data l’intelligenza di comprendere quale grido il Padre vuole realizzare per mezzo della nostra vita e sempre per Lui si riversa in noi ogni fortezza perché possiamo trasformare la nostra vita rendendola, oggi, nel mondo, perfetto grido del vero Vangelo e della vera Parola di Dio, sul modello del grido di Gesù Signore. 
Lo Spirito Santo ha una missione che durerà fino al giorno della Parusia. Come per Lui si è formata la vera umanità del Verbo eterno nel seno della Vergine Maria, così per Lui si deve formare il corpo di Cristo che è la Chiesa nel seno dell’umanità. Perché questo possa realizzarsi è necessario che ogni discepolo di Gesù doni allo Spirito Santo il suo cuore, la sua anima, la sua volontà, i suoi pensieri, tutto se stesso, perché è nel cuore del cristiano che Lui dovrà formare il corpo di Cristo perché il cristiano poi lo possa mostrare ad ogni altro e gridare il grido del vero Vangelo perché ogni altro uomo desideri di essere anche lui in Cristo Gesù, corpo del suo corpo, vita della sua vita. Se il cristiano non dona il suo cuore allo Spirito Santo, imitando in tutto la Vergine Maria che ha dato il suo seno verginale allo Spirito perché Lui formasse in Lei la vera umanità del Verbo eterno del Padre, Cristo mai potrà essere formato in altri cuori e il nostro grido non sarà mai grido del vero Vangelo, sarà, come sta accadendo ai nostri giorni, grido delle falsità, della menzogna, dell’inganno. 
Nessun discepolo di Gesù mai dovrà smettere di gridare ad ogni uomo – sia esso cristiano o non cristiano, credente o non credente, fedele o infedele, amico di Cristo o suo nemico – che per lui la verità madre di ogni verità è solo una: la vita dell’uomo è Dio. La vita di Dio è l’uomo. Nell’uomo Dio è vita per natura creata da Lui. In Dio l’uomo è vita di Dio per volontà di Dio e per il suo decreto di amore eterno, per il suo codice ontico, divino, soprannaturale, eterno. Se l’uomo non si inabissa nel fuoco eterno di Dio, fuoco eterno di amore e di verità, lui non è uomo. Senza questo inabissamento in Dio, per sua non fede e per sua non volontà, è come se Dio non fosse veramente Dio. Per sua eterna volontà Dio vive per riversare tutto il suo amore nell’uomo. Questa divina ed eterna verità rivela la natura stessa di Dio. Essa è natura di amore e di verità per fare l’uomo in Dio natura di amore e di verità. 
L’Incarnazione del Figlio Unigenito del Padre, del suo Verbo Eterno, è il perfetto compimento di questo mistero eterno di amore. Nel Verbo Incarnato deve avvenire questa unione e unità, per opera dello Spirito Santo, nel quale si compie la verità dell’uomo e di Dio. Solo nel vero dono di Cristo attraverso il grido del vero Vangelo di Cristo e della sua Parola è possibile vivere la purissima verità e il purissimo amore di Dio e dell’uomo. 
Nessun discepolo di Gesù deve tenere per sé questa divina ed eterna volontà di Dio. Deve gridarla per tutti i giorni della sua vita. Da chi deve iniziare a fargli sentire questo grido del codice ontico soprannaturale ed eterno che segna la vita del vero Dio e dell’uomo creato a sua immagine e somiglianza? Lui deve iniziare dagli Apostoli del Signore. Anche loro hanno bisogno di questo grido. Ogni membro del corpo di Cristo deve gridare ad ogni membro del corpo di Cristo che Gesù non è una semplice verità, anche se divina ed eterna. 
Gesù è persona divina, eterna, incarnata. Gesù non è una cosa. È la vita di ogni vita, la verità di ogni verità, la santità di ogni santità, il compimento di ogni compimento, la giustizia di ogni giustizia, l’amore di ogni amore, la luce di ogni luce, anzi è la vita che rende vita ogni morte, è la verità che trasforma in verità ogni tenebra, è la santità che cancella il peccato, è il compimento che dona pienezza a tutto ciò che è incompiuto, è la giustizia nella quale ogni ingiustizia viene trasformata in giustizia, è l’amore purissimo che rende vero ogni altro amore che è divenuto, a causa della natura corrotta dal peccato, amore di menzogna e di falsità o anche amore appena abbozzato. 
Senza il grido del codice ontico divino, soprannaturale eterno, l’uomo si condanna ad essere un incompiuto eterno, sceglie di essere per l’eternità non uomo. È non uomo perché manca della vita che è il suo Dio. Anche Dio in Lui deve divenire vita perché Lui viva il suo amore e la sua verità verso ogni altro uomo, viva il suo amore e la sua verità prima riversandoli in ogni discepolo di Gesù e poi per loro tramite in ogni altro uomo. Dio, Cristo, lo Spirito Santo oggi vivono il loro mistero di amore, verità, redenzione, salvezza nella vita del cristiano divenuta e mentre diviene tutta vita di Cristo Gesù, in Cristo, che necessariamente deve divenire sua vita perché lui viva. 
La Madre di Dio e Madre nostra, ci ottenga la grazia di vivere questo divino mistero nel quale Dio diviene nostra vita e noi diveniamo vita del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, vita della Vergine Maria, vita di tutto il corpo di Cristo. Per noi il corpo di Cristo vive e per noi il corpo di Cristo muore. Avendo oggi molti cristiani deciso di separarsi dal vero Cristo, dal vero Vangelo, dal vero Dio e Padre, dal vero Spirito Santo, dalla vera Madre di Dio hanno condannato la Chiesa a sicura morte. Condannando la Chiesa, costituita da Cristo Gesù mistico seno di ogni vera vita, si condanna l’intera umanità a rimanere nella morte sotto il peso di ogni schiavitù materiale e spirituale.
Reverendissimo Don Rocco, la sua fatica intellettuale – Il grido dell’umanità nella voce di Gesù: l’obbedienza del Figlio di Dio cammino per un’autentica umanità – fatica cui sempre ogni Presbitero della Chiesa del Dio vivente deve sottomettersi al fine di dare al purissimo Vangelo di Cristo Gesù il suo perfetto grido missionario, nel quale poi ogni altro grido riceve la sua verità, trovi accoglienza in molti cuori e li convinca nello Spirito Santo con profonda convinzione che se loro non uniscono il loro grido al grido di Cristo Gesù mai potrà esserci cammino per l’edificazione sulla terra della vera e autentica umanità, che è possibile solo in Cristo, con Cristo, per Cristo, per opera dello Spirito Santo e la mediazione necessaria di ogni membro del corpo di Cristo, in obbedienza al dono e alla missione, al ministero dato e accolto sempre nello Spirito Santo, da viversi per la vita di tutta la Chiesa e perché diventi per la Chiesa vita dell’intera umanità. 
Il cammino verso la vera e autentica umanità è solo nel corpo di Cristo che si compie e il corpo di Cristo è uno solo: è la Chiesa nel suo mistero di unità, santità, cattolicità, apostolicità, sempre però rimanendo nel codice ontico divino soprannaturale eterno decretato dal Padre prima della creazione del mondo. 
Che il Signore benedica Lei, Reverendissimo Don Rocco, e lo Spirito Santo Le conceda ogni intelligenza per sobbarcarsi altre fatiche pastorali come questa. La Vergine Maria la custodisca nel suo cuore perché è il suo cuore la casa dove il Presbitero dovrà sempre abitare. 
Il cuore della Madre di Gesù è la casa del Presbitero. Il cuore del Presbitero è la casa della Vergine Maria. Se il suo cuore sarà sempre la casa della Vergine Maria, le sue fatiche pastorali non rimarranno mai senza frutto, anche se sempre vissute nella sofferenza. Non c’è parto senza dolore e partorire un’anima a Cristo Gesù vale bene tutta la sofferenza di un Presbitero. Mai dobbiamo dimenticarci che la Madre nostra ci ha partoriti come veri figli di Dio nel suo grande martirio ai piedi della croce del Figlio suo. 
Ad maiorem Dei gloriam. Amen.  

Mons. Costantino Di Bruno
8 Dicembre 2022
Solennità della Immacolata Concezione
della Beata Vergine Maria


 
[bookmark: _Toc121850343]
Indice

PRESENTAZIONE LIBRI	1
Catanzaro 2006 – 2022	1
PER LA COLLANA TEOLOGICA	3
PRESENTAZIONE DON MIMMO	4
PRESENTAZIONE DON MICHELE	7
PRESENTAZIONE DON BRANCACCIO	11
PRESENTAZIONE DON SANDRO	16
MEDITANDO LA PASSIONE	22
PRESENTAZIONE DON GIUSEPPE	25
PRESENTAZIONE DON GESUALDO	31
Esposizione Tesi	38
L’imprenditore cristiano	40
La via della Chiesa per costruire il bene comune	40
PRESENTAZIONE LIBRO ANTONIO	42
PRESENTAZIONE DON NICOLA DE LUCA	48
Nel deserto incontrai la verità	54
Presentazione del “Giorno del Signore”	56
Presentazione Parole Esortazione	60
PRESENTAZIONE OMELIE	62
INTRODUZIONE	64
PRESENTAZIONE	70
Presentazione	72
PRESENTAZIONE	77
DOMANDE	84
LA FAMIGLIA: VERITÀ DI CARTA O VERITÀ DI VITA?	102
Prima riflessione	102
PER LA DONNA L’UOMO DIVIENE UOMO PER L’UOMO LA DONNA DIVIENE DONNA	102
Seconda riflessione	109
Quali itinerari per accompagnare  la famiglia nella comunità	109
PREFAZIONE	117
PRODROMI SULLE VIRTÙ TEOLOGALI	121
DELLA FEDE, DELLA CARITÀ, DELLA SPERANZA	121
RIFLESSIONE PRELIMINARE	126
PENSIERO INTRODUTTIVO SEMPLICE	132
VOCE A LATERE	135
GESÙ, IL DIFFERENTE	137
Gerarchia per generazione	139
IL PRINCIPIO DELLA SANA ESCATOLOGIA	146
La vera escatologia via della vera antropologia	146
CRISTO GESÙ	164
IL NECESSARIO ETERNO E UNIVERSALE	164
CRISTO GESÙ: IL SOLO CODICE ONTICO DELL’UOMO	170
Appunti semplici di antropologia cristologica	170
Premessa	170
Polvere impastata e alito divino	170
Unità indissolubile di maschio e di femmina	171
La morte dei due codici ontici	172
Il codice divino eterno	174
Per Cristo in vista di Cristo	174
La nuova creazione in Cristo, con Cristo, per Cristo	176
Il grido nella Scrittura Santa	179
Il molteplice grido di Cristo Gesù	180
Il primo grido di Cristo: convertitevi e credete nel Vangelo	180
Il grido di Cristo al Padre nel Cenacolo	181
Il grido di Cristo nell’Orto degli ulivi	182
Il grido di Gesù sulla croce	183
Il grido al Padre celeste del corpo di Cristo Gesù.	184
Il grido della Vergine Maria	188
Conclusione	190
Indice	194

195

