[bookmark: _Toc500930059][bookmark: _Toc40287056][bookmark: _Toc40533288][bookmark: _Toc43127855][bookmark: _Toc43583707][bookmark: _Toc43980142][bookmark: _Toc44598411][bookmark: _Toc45635290][bookmark: _Toc46408921][bookmark: _Toc47013689]SERVIZIO PASTORALE
[bookmark: _Toc40287057][bookmark: _Toc40533289][bookmark: _Toc43127856][bookmark: _Toc43583708][bookmark: _Toc43980143][bookmark: _Toc44598412][bookmark: _Toc45635291][bookmark: _Toc46408922][bookmark: _Toc47013690]Omelie e Meditazioni















[bookmark: _Toc40287058][bookmark: _Toc40533290][bookmark: _Toc42524097][bookmark: _Toc43127857][bookmark: _Toc43583709][bookmark: _Toc43980144][bookmark: _Toc44598413][bookmark: _Toc45635292][bookmark: _Toc46408923][bookmark: _Toc47013691]Omelie e Meditazioni
[bookmark: _Toc40533291][bookmark: _Toc42524098][bookmark: _Toc43127858][bookmark: _Toc43583710][bookmark: _Toc43980145][bookmark: _Toc44598414][bookmark: _Toc45635293][bookmark: _Toc46408924][bookmark: _Toc47013692]sui testi della Liturgia del giorno
[bookmark: _Toc40287059][bookmark: _Toc40533292][bookmark: _Toc42524099][bookmark: _Toc43127859][bookmark: _Toc43583711][bookmark: _Toc43980146][bookmark: _Toc44598415][bookmark: _Toc45635294][bookmark: _Toc46408925][bookmark: _Toc47013693]Aprile – Luglio 2020 
Vol. I









[bookmark: _Toc56529098][bookmark: _Toc56529942][bookmark: _Toc84077681][bookmark: _Toc84092404][bookmark: _Toc227673163][bookmark: _Toc500930064][bookmark: _Toc40287060][bookmark: _Toc40533293][bookmark: _Toc42524100][bookmark: _Toc43127860][bookmark: _Toc43583712][bookmark: _Toc43980147][bookmark: _Toc44598416][bookmark: _Toc45635295][bookmark: _Toc46408926][bookmark: _Toc47013694]CATANZARO  2020




















2

3

[bookmark: _Toc47013695]03 APRILE 2020 – Venerdì V Settimana di Quaresima
Geremia è accusato di distruggere ogni speranza, poiché lui predica e grida la distruzione di Gerusalemme, l’esilio, la spada, la peste, la morte, la fame, il fuoco per tutti gli abitanti della Giudea.
Per questo suo grido è visto come l’uomo del terrore. Lui va denunciato. Va tolto di mezzo. Non ha diritto di vivere. Tutti attendono la sua caduta. Lo si tenta perché cada, ponendogli trappole sul suo cammino.  Prima o poi dovrà inciampare e cadere.
Quanti sono senza Dio, ignorano, non sanno che è Dio la difesa, la protezione, la custodia, la salvezza dei suoi Servi Fedeli. È il Signore che fa loro da muro di difesa, da rupe inaccessibile. È lo Spirito Santo che li guida perché non inciampino e non cadano sulla rete piantata sul loro cammino.
Questo accanimento dei malvagi, di quanti odiano il Signore e combattono la sua verità, serve solo a provare la fedeltà del Giusto e la sua perseveranza. 
Serve a mettere in luce che solo il Signore è il Signore e che la vita e la morte dei suoi servi è interamente nelle sue mani. Nessuno potrà mai combattere il Signore e vincerlo. Quanti hanno combattuto il Signore hanno sempre dovuto confessare che solo il Signore è il Signore. La parola di male e di cattiveria dei malvagi può giungere fino a dare la morte al Giusto. Dopo la morte, dopo la crocifissione, dopo il martirio vi è solo la Parola del Signore che dona vita ai suoi servi fedeli. 

Leggiamo il testo: Ger 20,10-13
Sentivo la calunnia di molti: «Terrore all’intorno! Denunciatelo! Sì, lo denunceremo». Tutti i miei amici aspettavano la mia caduta: «Forse si lascerà trarre in inganno, così noi prevarremo su di lui, ci prenderemo la nostra vendetta». Ma il Signore è al mio fianco come un prode valoroso, per questo i miei persecutori vacilleranno e non potranno prevalere; arrossiranno perché non avranno successo, sarà una vergogna eterna e incancellabile. Signore degli eserciti, che provi il giusto, che vedi il cuore e la mente, possa io vedere la tua vendetta su di loro, poiché a te ho affidato la mia causa! Cantate inni al Signore, lodate il Signore, perché ha liberato la vita del povero dalle mani dei malfattori.
Geremia è perseguitato. La sua parola non è accolta da quanti hanno ridotto la parola di Dio a menzogna e falsità. Quando il popolo cade nel peccato dell’idolatria e dell’immoralità cerca solo parole di falsità e di menzogna.  La menzogna si nutre di menzogna. La falsità brama dissetarsi di falsità. Il peccato si sazia di oracoli falsi.
Chi può, in un mondo di peccato, falsità, menzogna salvare chi annunzia la vera Parola di Dio? Solo il Signore può salvare. Solo lui salva. Come salva? Il Signore salva dalla morte finché i portatori della sua Parola gli servono in vita. Salva nella morte quando serve il loro martirio per attestare la verità della Parola. L’ultima parola di vita e di luce eterna per i ministri della Parola è solo del Signore.
L’uomo cattivo e malvagio può seppellire il Giusto, mai però potrà impedire che venga risuscitato dal suo Dio. Lui può porre nel sepolcro, ma non ha altro potere.  Oltre la morte, nella morte, il potere è solo dell’Onnipotente Signore che libera dal sepolcro e chiama i suoi servi alla luce. 
Nel Vangelo offerto oggi alla nostra riflessione, troviamo scribi e farisei che vogliono lapidare Cristo Gesù. Perché Gesù deve essere lapidato? Perché dice di essere figlio di Dio. Gesù demolisce questa accusa lasciandosi aiutare dal Salmo che chiama tutti i figli d’Israele, figli di Dio. Gesù in questo non nega la sua vera figliolanza – Lui è il Solo che è generato dal Padre prima di tutti i secoli. Lui è il solo che è Dio da Dio, Luce da Luce, generato non creato, della stessa sostanza del Padre.
Lui è il Solo Dio che è in Dio, la sola Luce eterna che è nella Luce eterna. Lui è la sola verità eterna che è nella verità eterna che è il Padre. Questa verità è ancora difficile da accogliere. L’altra verità che fa di lui, come vero figlio di Abramo, un vero figlio di Dio, può essere accolta.
Gesù non lascia però farisei e scribi senza dar loro un aiuto perché anche loro giungano alla verità. Li aiuta perché riflettano sulle sue opere. Esse sono opere che solo Dio può fare. Nessuna sua opera potrà mai essere fatta da una persona che non è da Dio. Lui è da Dio più che Mosè, più che Elia ed Eliseo, più che ogni altro Servo del Signore dell’Antico Testamento.
Ma farisei e scribi ormai hanno un solo pensiero: uccidere Cristo Gesù. Per questo ancora sono pronti a lapidarlo. Sapendo Gesù che la sua ora non è ancora venuta, lascia Gerusalemme e si ritira al di là del Giordano.  Oggi urge somma prudenza.  Non si può tentare il Signore sfidando scribi e farisei, confidando nell’aiuto del Padre.
Leggiamo il testo: Gv 10, 31-42
Di nuovo i Giudei raccolsero delle pietre per lapidarlo. Gesù disse loro: «Vi ho fatto vedere molte opere buone da parte del Padre: per quale di esse volete lapidarmi?». Gli risposero i Giudei: «Non ti lapidiamo per un’opera buona, ma per una bestemmia: perché tu, che sei uomo, ti fai Dio». Disse loro Gesù: «Non è forse scritto nella vostra Legge: Io ho detto: voi siete dèi? Ora, se essa ha chiamato dèi coloro ai quali fu rivolta la parola di Dio – e la Scrittura non può essere annullata –, a colui che il Padre ha consacrato e mandato nel mondo voi dite: “Tu bestemmi”, perché ho detto: “Sono Figlio di Dio”? Se non compio le opere del Padre mio, non credetemi; ma se le compio, anche se non credete a me, credete alle opere, perché sappiate e conosciate che il Padre è in me, e io nel Padre». Allora cercarono nuovamente di catturarlo, ma egli sfuggì dalle loro mani. Ritornò quindi nuovamente al di là del Giordano, nel luogo dove prima Giovanni battezzava, e qui rimase. Molti andarono da lui e dicevano: «Giovanni non ha compiuto nessun segno, ma tutto quello che Giovanni ha detto di costui era vero». E in quel luogo molti credettero in lui.
Dal brano ascoltato, dobbiamo apprendere alcune verità necessarie anche per la nostra vita di discepoli di Gesù, ma anche di missionari del suo Vangelo, e portatori nel mondo della sua verità, grazia, luce, vita eterna. Il discepolo di Gesù è l’uomo della verità, della luce, della Parola, del Vangelo, della Scrittura Santa, della Rivelazione. Deve rimanere nella verità, nella luce, nella Parola, nel Vangelo, nella Scrittura Santa, nella rivelazione non solo con le parole, i pensieri, gli insegnamenti, con quanto scrive e con quanti dice, ma anche con una sua perfetta esemplarità. 
La sua vita deve rimanere nella Parola sempre. La sua vita deve sempre produrre solo opere secondo la Parola. Anche se a volte non si può annunciare la verità nella sua pienezza, sempre si deve rimanere con la vita e con le opere nella pienezza della verità. La verità è l’anima del discepolo di Gesù.  Mai lui dovrà dimenticare questa sua nuova essenza. Se la verità esce dalla sua vita è come se l’anima uscisse dal suo corpo. È nella morte.
Altra verità che va sempre vissuta. Quando ci si accorge che i nemici della verità e dello Spirito Santo sono pronti anche ad provocare la morte, il missionario di Cristo Gesù deve lui sempre custodirsi nella volontà del Padre.
Qual è la volontà del Padre per Cristo Gesù oggi? Essa è contenuta nelle profezie. Il Cristo di Dio dovrà morire per crocifissione, non per lapidazione. Gesù è obbligato a custodirsi in questa verità. Poiché l’ora della crocifissione ancora non è venuta, lui lascia Gerusalemme e si ritira nel territorio oltre il Giordano. Qui non ci sono pericoli e può continuare la sua missione di mandato dal Padre a illuminare il mondo di luce eterna e divina. Gesù, in ogni luogo e in ogni tempo, è sempre dalla volontà del Padre.
Questa modalità di Gesù Signore deve essere modalità di ogni suo discepolo: rimanere sempre nella volontà del Padre, in ogni luogo, in ogni tempo. Quando si esce dalla volontà del Padre, non si più suoi missionari.  È vero missionario del Vangelo chi dimora sempre nella volontà di Dio. Questa verità va custodita gelosamente nel cuore. Deve essere stile di azione e di decisione.
Sono pertanto fuori del Vangelo quanti pensano che la loro volontà e la loro scienza sia principio di operazioni o di decisioni. Il vero missionario di Gesù, qualsiasi cosa faccia, qualsiasi cosa dica, qualsiasi decisione prenda, deve rimanere sempre nella volontà del Padre. Mai lui deve parlare, mai fare, mai decidere dalla volontà di un altro uomo e neanche dalla sua volontà. L’obbedienza al Padre deve essere sino alla fine. È giusto allora che ogni discepolo di Gesù si chieda: ho scelto e scelgo, ho deciso e decido dalla volontà di Dio? 
Ognuno può rispondere solo per se stesso. Nessuno può rispondere per gli altri e neanche potrà mai decidere per gli altri. La Madre di Dio ci aiuti a rispondere secondo verità. La nostra vita è nella volontà del Padre e anche la nostra missione.  Amen.
[bookmark: _Toc47013696]04 APRILE 2020 – Sabato V Settimana di Quaresima
Il Signore in visione di spirito mostra al suo profeta Ezechiele una grande pianura disseminata di ossa aride. Poi chiede al profeta: potranno rivivere queste ossa? Il profeta risponde: Signore mio, tu lo sai. 
Il Signore comanda al profeta di chiamare lo Spirito dai quattro venti. Il profeta obbedisce. Chiama lo Spirito e le ossa si mettono in movimento, ognuno va alla ricerca del suo corrispondente. Si formano gli scheletri. Ma senza vita.
Di nuovo il Signore chiede al profeta: potranno rivivere questi scheletri? E il profeta: Signore, mio tu lo sai. Ancora una volta il profeta riceve il comando di chiamare lo Spirito. Lo Spirito viene. Attorno alle ossa si formano i muscoli e la carne. Ma senza alcuna vita.
Nuovamente al profeta è comandato di chiamare lo Spirito. Lo Spirito viene e infonde la vita e tutto ricomincia a vivere. 
Il Signore vuole dare nuovamente vita al suo popolo che si è trasformato in una pianura disseminata di ossa aride. Ha però bisogno del profeta che invochi lo Spirito, che lo chiami, che lo faccia venire. Il profeta obbedisce, lo Spirito viene, la vita torna nella pianura, torna nel popolo del Signore.
Leggiamo il testo: Ez 37,21-28. 
Così dice il Signore Dio: Ecco, io prenderò i figli d’Israele dalle nazioni fra le quali sono andati e li radunerò da ogni parte e li ricondurrò nella loro terra: farò di loro un solo popolo nella mia terra, sui monti d’Israele; un solo re regnerà su tutti loro e non saranno più due popoli, né saranno più divisi in due regni. Non si contamineranno più con i loro idoli, con i loro abomini e con tutte le loro iniquità; li libererò da tutte le ribellioni con cui hanno peccato, li purificherò e saranno il mio popolo e io sarò il loro Dio. Il mio servo Davide regnerà su di loro e vi sarà un unico pastore per tutti; seguiranno le mie norme, osserveranno le mie leggi e le metteranno in pratica. Abiteranno nella terra che ho dato al mio servo Giacobbe. In quella terra su cui abitarono i loro padri, abiteranno essi, i loro figli e i figli dei loro figli, per sempre; il mio servo Davide sarà loro re per sempre. Farò con loro un’alleanza di pace; sarà un’alleanza eterna con loro. Li stabilirò e li moltiplicherò e porrò il mio santuario in mezzo a loro per sempre. In mezzo a loro sarà la mia dimora: io sarò il loro Dio ed essi saranno il mio popolo. Le nazioni sapranno che io sono il Signore che santifico Israele, quando il mio santuario sarà in mezzo a loro per sempre».

Gli insegnamenti che il Signore ci offre attraverso la visione delle ossa aride sono tanti. Eccone tre. Quando ci si allontana dal Signore, quando si cade nel triste peccato dell’idolatria, la vita scompare dal popolo. Il popolo diviene simile una pianura disseminata di ossa aride. 
Chi può ridare vita a queste ossa aride è solo il Signore. Se il Signore non decide nel suo eterno consiglio di sapienza eterna di ridare la vita, nessuna vita sarà possibile. Le ossa rimangono aride in eterno. Ma il Signore ha bisogno del suo profeta. Se il profeta non presta la sua voce al Signore, mai le ossa rivivranno. Il profeta chiama lo Spirito dai quattro venti, non una, non due, non tre volte, ma ogni giorno. Lo Spirito viene e dona vita. “Credo nello Spirito Santo che è Signore e dona la vita”. Così è la nostra professione di fede. Nel Nuovo Testamento, il cristiano che è profeta in Cristo, con Cristo, per Cristo, non solo deve chiamare lo Spirito, deve anche portarlo. Lui porta lo Spirito, cresce nello Spirito, dona lo Spirito, lo Spirito portato e donato crea vita. Come crea vita, solo Lui lo sa. Il cristiano una cosa deve sapere: Lo Spirito crea vita se lui lo porta e se lo Spirito cresce in lui. Lo Spirito possiamo paragonarlo ad un albero in un giardino. Se l’albero cresce porta molto frutto. Se non cresce porta poco frutto. Se non è curato, non porta alcun frutto. La vita è dallo Spirito che noi facciamo crescere, curandolo con ogni attenzione di obbedienza e di santificazione personale.

VANGELO
Il Vangelo oggi mette in luce come da un ragionamento di falsità e di menzogna nascono sempre decisioni di falsità e di menzogna. Gesù ha operato il più grande miracolo della storia: Lazzaro da quattro giorni nel sepolcro, ascolta la sua voce e viene fuori. Questo miracolo attesta e rivela che Dio è con Gesù. Se Dio è con Gesù, mai Gesù potrà essere contro il popolo, perché Dio sempre è stato a servizio del popolo. Chi è con Dio, chi è con Gesù, mai potrà essere contro l’uomo. È senza l’uomo chi è senza Cristo. È contro l’uomo chi è contro Cristo. È contro Cristo chi è contro Dio. È falso dire che se si lascia operare Cristo Gesù, verranno i Romani e distruggeranno il tempo e la città. La storia attesta che la città è stata distrutta assieme al suo tempio quando il popolo non è stato con Dio, quando il popolo si è lasciato condurre dai falsi profeti.
Chi è il falso profeta? Colui che è senza il Signore. Gesù è con il Signore. Il Signore è con Lui. Mai potrà Lui essere la causa della distruzione della città e del tempio. L’argomentazione è falsa perché non tiene conto della storia del popolo del Signore. Ma anche è falsa perché frutto di odio e di invidia contro Gesù Signore. Sempre l’odio conduce a false argomentazioni, fondati su falsi principi di storia e di fede. Un cuore sapiente elabora argomentazioni sapienti dalle quali scaturiscono decisioni di vita e di benedizioni. Un cuore stolto, perché governato dal vizio della superbia e dell’invidia produce argomentazioni cattive dalle quali poi vengono prese decisioni cattive. Qual è la decisione cattiva: quella di uccidere Cristo Gesù per il bene del popolo dei Giudei e l’intera nazione. 
Leggiamo il testo: Gv 11, 45-56
Molti dei Giudei che erano venuti da Maria, alla vista di ciò che egli aveva compiuto, credettero in lui. Ma alcuni di loro andarono dai farisei e riferirono loro quello che Gesù aveva fatto. Allora i capi dei sacerdoti e i farisei riunirono il sinedrio e dissero: «Che cosa facciamo? Quest’uomo compie molti segni. Se lo lasciamo continuare così, tutti crederanno in lui, verranno i Romani e distruggeranno il nostro tempio e la nostra nazione». Ma uno di loro, Caifa, che era sommo sacerdote quell’anno, disse loro: «Voi non capite nulla!  Non vi rendete conto che è conveniente per voi che un solo uomo muoia per il popolo, e non vada in rovina la nazione intera!». Questo però non lo disse da se stesso, ma, essendo sommo sacerdote quell’anno, profetizzò che Gesù doveva morire per la nazione; e non soltanto per la nazione, ma anche per riunire insieme i figli di Dio che erano dispersi. Da quel giorno dunque decisero di ucciderlo. Gesù dunque non andava più in pubblico tra i Giudei, ma da lì si ritirò nella regione vicina al deserto, in una città chiamata Èfraim, dove rimase con i discepoli. Era vicina la Pasqua dei Giudei e molti dalla regione salirono a Gerusalemme prima della Pasqua per purificarsi. Essi cercavano Gesù e, stando nel tempio, dicevano tra loro: «Che ve ne pare? Non verrà alla festa?».

Meditiamo ora su questa frase che abbiamo ascoltato: “Non vi rendete conto che è conveniente per voi che un solo uomo muoia per il popolo, e non vada in rovina la nazione intera!». Questo però non lo disse da se stesso, ma, essendo sommo sacerdote quell’anno, profetizzò che Gesù doveva morire per la nazione. Questa frase va così compresa: Caifa ha profetizzato dal suo cuore di persona empia. Nel cuore dell’empio profetizza il peccato. La decisione di uccidere Gesù è empia, peccaminosa, vero delitto.
Da questa decisione però si compie la profezia del Signore: dalla morte di Cristo viene la salvezza del mondo intero. Il mistero si infittisce. La mente umana si arrende. Non c’è scienza e né sapienza che possa comprendere queste cose. Non è profezia la morte di Cristo. Se fosse profezia, Caifa sarebbe innocente, mentre lui è colpevole. Profezia è il fine per il quale Gesù muore: per dare vita e salvezza al mondo intero. In verità non è la morte di Cristo che salva il mondo. Salva il mondo la morte di Cristo vissuta nella più alta santità, nella mitezza più pura e santa. Gesù si è lasciato crocifiggere, si è consegnato volontariamente alla morte, facendone un sacrificio, un olocausto di espiazione e di redenzione per il mondo intero. Non è la morte fisica che redime. È invece la morte offerta. Non è la sofferenza fisica che salva. È la sofferenza offerta. 
Quando noi possiamo offrire la morte e la sofferenza per la salvezza dei fratelli e la nostra più alta santificazione? Quando tutto è offerto nella mitezza, nell’obbedienza, nella verità, nella santità, nella purezza del cuore e della mente. Quando si è nel peccato, nel vizio, nella trasgressione dei Comandamenti, non possiamo offrire nulla al Signore, perché anima, corpo e spirito non sono puri. Gesù invece tutto ha offerto al Padre nella più grande santità. Lui si è offerto da Giusto e da Santo. Questa verità oggi va messa nel cuore di ogni discepolo di Gesù.  Senza giustizia e santità, si sciupa un mare di sofferenza e di dolore. Si soffre, ma non ci santifichiamo. Si è nel dolore, ma non salviamo. Moriamo, ma non redimiamo il mondo. Non possiamo offrire a Dio la nostra vita di sofferenza e di dolore, perché non è dolore e sofferenza di santità e di purezza.
La Madre di Dio ci aiuti a fare della nostra vita un’offerta gradita al Signore. Perché questo avvenga è necessario che inizia un vero cammino di conversione nella fede nel Vangelo, al fine di prestare al Signore ogni obbedienza alla sua voce, così come ha obbedito Ezechiele. Se questo cammino di ascolto non sarà fatto, per noi il mondo rimarrà sempre una pianura disseminata di ossa aride. Piangeremo sulle ossa, ma non daremo alcuna vita. Amen.

[bookmark: _Toc47013697]OMELIA DEL 05 APRILE 2020 – DOMENICA DELLE PALME
La liturgia della Parola della Domenica delle Palme è interamente dedicata a Cristo Gesù che liberamente si offre alla crocifissione e alla morte per amore. Se vogliamo entrare con l’intelligenza e con il cuore nel mistero della Passione di Gesù dobbiamo dimenticarci di Giuda, di Caifa, del Sinedrio, di Pilato, dei Soldati, di Barabba, di ogni altro uomo che direttamente o indirettamente entra nel mistero della morte di Cristo Signore.
Contemplando ogni cosa con la mente illuminata dallo Spirito Santo e con il cuore corroborato dalla divina grazia, dobbiamo avere dinanzi ai nostri occhi Cristo Gesù dinanzi al Padre e il Padre dinanzi a Cristo. Il Padre che chiede a Cristo un amore totale. Il Figlio che obbedisce al Padre con obbedienza di annientamento.
Altre cose non devono distrarci. Se ci lasciamo distrarre perdiamo la verità di quanto avviene nel giorno della passione e morte per la nostra redenzione eterna. Nella prima lettura che è tratta dal profeta Isaia, Gesù è presentato come perfetto discepolo del Padre. Il Padre gli chiede il totale annientamento e il Figlio obbedisce. In nulla si sottrae. Lui è il consegnato alla sofferenza, al dolore, agli sputi, agli insulti. Ognuno fa del corpo di Cristo ciò che gli sembra meglio, guidato però da una logica di peccato, stoltezza, grande insipienza, odio, rancore, desiderio di piacere agli uomini.
Il desiderio di piacere agli uomini è la più grande causa del male che viene generato sulla terra. Gesù invece vuole trovare compiacimento solo nel Padre suo. Oh quanto sarebbe bello che tutti i credenti in Cristo trovassero il loro compiacimento solo nel Padre dei cieli. Invece ci si vende Cristo Gesù per farci belli dinanzi agli uomini!
Leggiamo il testo di Is 50,4-7
Il Signore Dio mi ha dato una lingua da discepolo, perché io sappia indirizzare una parola allo sfiduciato.  Ogni mattina fa attento il mio orecchio perché io ascolti come i discepoli. Il Signore Dio mi ha aperto l’orecchio e io non ho opposto resistenza, non mi sono tirato indietro. Ho presentato il mio dorso ai flagellatori, le mie guance a coloro che mi strappavano la barba; non ho sottratto la faccia agli insulti e agli sputi. Il Signore Dio mi assiste, per questo non resto svergognato, per questo rendo la mia faccia dura come pietra, sapendo di non restare confuso.
Nel testo del profeta esistono solo il Servo del Signore e il suo Signore. Il Signore chiede al suo Servo che gli manifesti quanto è grande il suo amore per Lui e il suo Servo che manifesta che il suo amore è capace del pieno rinnegamento di sé. Per amare il suo Dio il Servo è capace di sottoporsi ad ogni insulto, oltraggio, sofferenza sia fisica che spirituale. Tutto lui è disposto a fare per amore del suo Signore. 
L’Apostolo Paolo chiede ai Filippesi di avere sempre dinanzi ai loro occhi Gesù nei momenti della sua passione, al fine di imitarne il comportamento, agendo sempre con i sentimenti di Gesù e mai con i propri, che sovente, anzi sempre, sono sentimenti di peccato e non di verità, luce, perdono, obbedienza allo Spirito Santo. Se Gesù per amore del Padre si è annientato fino alla morte e alla morte di croce – e Lui era Dio – anche ogni suo discepolo è chiamato a farsi servo del Padre per amore. Il cristiano è il servo del Padre, ma sempre sul modello del Servo Cristo Gesù.

Leggiamo il testo di FILIPPESI 2,6-11
Egli, pur essendo nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio l’essere come Dio, ma svuotò se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile agli uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, umiliò se stesso facendosi obbediente fino alla morte e a una morte di croce. Per questo Dio lo esaltò e gli donò il nome che è al di sopra di ogni nome, perché nel nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra, e ogni lingua proclami: «Gesù Cristo è Signore!», a gloria di Dio Padre.
Se il cristiano vuole vivere con i sentimenti di Cristo Gesù, deve relazionarsi solo con il Padre, nella verità e luce dello Spirito Santo. Le relazioni con gli uomini sono stabilite dal Padre. Il cristiano le deve vivere lasciandosi condurre e muovere dallo Spirito Santo. Quando ci si separa dal Padre e dallo Spirito Santo, il cristiano sempre si relazionerà dai suoi pensieri, dal suo cuore, dalla sua volontà, dai suoi sentimenti.
Mentre tutto nel discepolo di Gesù dovrà essere obbedienza al Padre nella mozione dello Spirito Santo. Quando si esce dalla relazione soprannaturale – la sola vera – si entra in delle relazioni solamente e puramente antropologiche che saranno sempre guidate e condotte dalla logica del peccato, della stoltezza, dell’insipienza, del vizio, della carne. Quando questo accade è la morte del cristiano. Non cammina secondo lo Spirito, agisce secondo la carne.
Gesù ha sempre agito dal cuore del Padre condotto dalla verità e dalla luce dello Spirito del Signore. Qual è il frutto del suo abbassamento? L’innalzamento nel più alto dei cieli. Per il suo abbassamento, per la sua umiltà e mitezza è stato costituito Signore del cielo, della terra, del tempo, dell’eternità. Tutto il Padre ha posto nelle sue mani. Ma oggi regna nel mondo la teoria degli uguali. Cristo è dichiarato uguale ad ogni altro uomo. Lo si priva della sua divinità, della sua Croce, della sua risurrezione, della sua gloria eterna. Oggi è questo il peccato dei cristiani.

Vangelo
Nel breve brano del Vangelo che leggeremo, Gesù è tentato dagli uomini. Lo sfidano perché scenda dalla croce. Dopo il peccato nessun uomo potrà mai scendere dalla croce, da nessuna croce. La croce va portata con amore. Sulla croce si dovrà stare con pazienza e mitezza, facendo di essa un olocausto di espiazione per il bene di ogni uomo. Gesù è interamente consegnato alla sofferenza, al dolore. Ma anche Lui si consegna tutto al dolore, alla sofferenza. Tutto Lui vive in obbedienza per amore della nostra salvezza. Così agendo, lui è il vero Maestro dell’umanità. Chi è il vero Maestro? Chi insegna con le parole e con la vita come si vive nella santità, nell’amore, nella verità, ogni croce sulla quale si viene inchiodati dal peccato del mondo. 

Leggiamo ora un breve brano della passione del Signore Mt 27,39-49

Quelli che passavano di lì lo insultavano, scuotendo il capo e dicendo: «Tu, che distruggi il tempio e in tre giorni lo ricostruisci, salva te stesso, se tu sei Figlio di Dio, e scendi dalla croce!». Così anche i capi dei sacerdoti, con gli scribi e gli anziani, facendosi beffe di lui dicevano: «Ha salvato altri e non può salvare se stesso! È il re d’Israele; scenda ora dalla croce e crederemo in lui. Ha confidato in Dio; lo liberi lui, ora, se gli vuol bene. Ha detto infatti: “Sono Figlio di Dio”!». Anche i ladroni crocifissi con lui lo insultavano allo stesso modo. A mezzogiorno si fece buio su tutta la terra, fino alle tre del pomeriggio. Verso le tre, Gesù gridò a gran voce: «Elì, Elì, lemà sabactàni?», che significa: «Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?». Udendo questo, alcuni dei presenti dicevano: «Costui chiama Elia». E subito uno di loro corse a prendere una spugna, la inzuppò di aceto, la fissò su una canna e gli dava da bere. Gli altri dicevano: «Lascia! Vediamo se viene Elia a salvarlo!». Ma Gesù di nuovo gridò a gran voce ed emise lo spirito.
Ora meditiamo. Gesù è tentato perché scenda. Se Lui scende dalla croce, si promette la fede nella sua Parola, la fede in Lui. Se Gesù scendesse dalla croce, non sarebbe, mai potrebbe essere il vero Maestro dell’umanità. Lui è vero Maestro perché insegna agli uomini come si obbedisce al Padre celeste, mentre si è crocifissi sopra ogni croce: croce della solitudine, croce della povertà, croce dell’abbandono, croce della dimenticanza degli uomini, croce della malattia, croce di ogni altra sofferenza, croce che ogni vizio e ogni peccato genera nel mondo.
Gesù è venuto ad insegnarci che in ogni croce dobbiamo rimanere nella Parola del Padre suo, nell’obbedienza ai suoi Comandamenti, nella mozione e guida dello Spirito Santo. Oggi molti si lamentano delle croce sulle quali sono crocifissi. Il cristiano deve mettere ogni saggezza e fortezza dello Spirito Santo perché lui non sia un creatore di croci, né per la sua persona, né per gli altri. Lui deve imitare Gesù: Gesù prese su di sé la croce che il peccato del mondo gli ha preparato. Lui mai ha creato una croce per la sua umanità e neanche per nessun altro uomo. Ora è giusto che ci chiediamo: la croce che porto è frutto dei miei vizi e dei miei peccati? Sono io un creatore di croce per i miei fratelli? Cresco ogni giorno in sapienza e grazia così da poter vivere, imitando Gesù, ogni croce? Oggi Gesù ci insegna che con la sua grazia, la sua umiltà, la sua mitezza la croce si può vivere trasformandola in un olocausto di redenzione per ogni altro uomo.
È dalla croce che nasce la vita. È dalla croce che si giunge alla luce. Beati coloro che portano con amore in obbedienza a Dio ogni loro croce. È questo il ministero cristiano: portare la croce con amore.  Aiutare ogni altro uomo perché anche lui porti la croce con amore. Amen.


[bookmark: _Toc47013698]OMELIA DEL 06 APRILE 2020 – Lunedì Santo
Oggi è Lunedì Santo. La Prima Lettura presenta a noi il Servo del Signore mandato da Dio a creare la vera speranza nei cuori. Per creare la vera speranza, il suo Signore lo colma del suo Santo Spirito. Il Suo Santo Spirito fa di lui, il Servo del Signore, l’uomo della speranza.
Lui deve credere nella speranza, contro ogni speranza. Deve credere nella vita mentre è nella morte. Deve credere nella luce mentre le tenebre del male lo avvolgono, volendolo distruggere. Deve credere nella vittoria, mentre subisce la sconfitta del proprio annientamento. Divenendo l’uomo della speranza, contro ogni speranza, può creare speranza in ogni cuore. Può rialzare la canna incrinata, lui che non si è lasciato spezzare dalla sofferenza. Puoi ravvivare lo stoppino fumigante, lui che dalle tenebre non è stato pento nella sua luce di amore, verità, giustizia, obbedienza fino alla morte di croce.
Dal servo del Signore dobbiamo apprendere due altissime verità: per creare speranza negli altri dobbiamo noi essere edificati nella speranza. Siamo edificati nella speranza, passando anche noi attraverso la prova della sofferenza, del dolore, della morte. Saremo tutto questo, se anche noi ci lasciamo colmare ogni giorno dal Signore con il suo Santo Spirito.

Leggiamo il testo di Is 42,1-7
Ecco il mio servo che io sostengo, il mio eletto di cui mi compiaccio. Ho posto il mio spirito su di lui; egli porterà il diritto alle nazioni. Non griderà né alzerà il tono, non farà udire in piazza la sua voce, non spezzerà una canna incrinata, non spegnerà uno stoppino dalla fiamma smorta; proclamerà il diritto con verità. Non verrà meno e non si abbatterà, finché non avrà stabilito il diritto sulla terra, e le isole attendono il suo insegnamento. Così dice il Signore Dio, che crea i cieli e li dispiega, distende la terra con ciò che vi nasce, dà il respiro alla gente che la abita e l’alito a quanti camminano su di essa: «Io, il Signore, ti ho chiamato per la giustizia e ti ho preso per mano; ti ho formato e ti ho stabilito come alleanza del popolo e luce delle nazioni, perché tu apra gli occhi ai ciechi e faccia uscire dal carcere i prigionieri, dalla reclusione coloro che abitano nelle tenebre».

Nel testo del profeta, sono rivelata moltissime verità. Ne mettiamo in luce solo una: la missione del Servo non viene dalla sua volontà, viene invece dalla volontà del suo Signore. Anche le modalità di svolgimento non vengono dal suo cuore, ma dal cuore di colui che lo ha mandato. Il servo viene per liberare l’uomo, ogni uomo. Da cosa lo deve liberare? Dalla cecità che gli impedisce di vedere il suo Creatore, il suo Signore, il suo Dio. Lo deve liberare dal carcere del peccato, che sempre genera morte, ogni morte.
Questa liberazione oggi, domani, sempre, in ogni luogo e in ogni tempo, presso ogni popolo e nazione, solo il Servo del Signore la può operare. Nessun altro. Oggi il Servo del Signore la opera attraverso i suoi Vicari, che sono i successori degli Apostoli. Perché i suoi Vicari operino questa liberazione, devono, come il loro Maestro, essere loro liberati per primi. Come il loro Maestro devono essere gli uomini della speranza sperimentata e vissuta nella loro vita.
Come il loro Maestro devono essere pieni di Spirito Santo. Come il loro Maestro devono essere solo e sempre dalla sua volontà. Conformati pienamente a Cristo, compiono l’opera di Cristo. Sotto la loro guida, alla loro luce, in comunione con essi, nella grazia e nella luce di Cristo Signore, dovrà essere l’uomo della speranza e creatore della speranza vera, ogni altro membro del corpo di Cristo, secondo modalità e carismi che vengono a Lui dallo Spirito Santo.
Il Vangelo del Lunedì Santo ci fa assistere ad un evento che trova la sua origine solo nello Spirito di Dio e nella sua mozione. Maria, la sorella di Lazzaro, anticipa l’unzione che veniva fatta ai corpi di quanti erano morti, in vista della sepoltura. Vero gesto profetico. Gesù sarebbe morto fra qualche giorno. A causa dell’ora ormai tarda, verrà fatta una unzione non completa. Urge chiudere il sepolcro prima del tramonto del sole. Lo Spirito Santo muove Maria, perché faccia in anticipo ciò che dopo non si sarebbe potuto fare. Questo gesto, vero segno profetico di quanto stava per compiersi, non viene compreso da Giuda. Ma Giuda, lo sappiamo, non è nello Spirito Santo. Il suo cuore è nelle cose. Lui è avido di denaro. È un ladro. È un approfittatore. Tiene la cassa apostolica e prende da essa ogni cosa. Se Maria gli avesse dato quei trecento denari, per lui sarebbe stata una occasione propizia.
Vedere la storia dal cuore dello Spirito Santo e vederla dal nostro cuore, non è la stessa cosa. Anche oggi molta storia si vede dal proprio cuore, non vi deve dal cuore dello Spirito Santo. Dal proprio cuore la si giudica una storia falsa, una storia sciupata, una storia insensata. Vista però dallo Spirito Santo, la si vede nella sua purissima verità. Se lo Spirito Santo non è in noi, sempre vedremo la storia dal nostro cuore, cuore stolto, insensato, insipiente, arrogante, superbo, presuntuoso, cieco, privo di luce soprannaturale. Che il Signore ci conceda la grazia di vedere sempre la storia con gli occhi dello suo Santo Spirito. 

Leggiamo Gv 12,1-11
Sei giorni prima della Pasqua, Gesù andò a Betània, dove si trovava Lazzaro, che egli aveva risuscitato dai morti. E qui fecero per lui una cena: Marta serviva e Lazzaro era uno dei commensali. Maria allora prese trecento grammi di profumo di puro nardo, assai prezioso, ne cosparse i piedi di Gesù, poi li asciugò con i suoi capelli, e tutta la casa si riempì dell’aroma di quel profumo. Allora Giuda Iscariota, uno dei suoi discepoli, che stava per tradirlo, disse: «Perché non si è venduto questo profumo per trecento denari e non si sono dati ai poveri?». Disse questo non perché gli importasse dei poveri, ma perché era un ladro e, siccome teneva la cassa, prendeva quello che vi mettevano dentro. Gesù allora disse: «Lasciala fare, perché essa lo conservi per il giorno della mia sepoltura. I poveri infatti li avete sempre con voi, ma non sempre avete me». Intanto una grande folla di Giudei venne a sapere che egli si trovava là e accorse, non solo per Gesù, ma anche per vedere Lazzaro che egli aveva risuscitato dai morti. I capi dei sacerdoti allora decisero di uccidere anche Lazzaro, perché molti Giudei se ne andavano a causa di lui e credevano in Gesù.

Riflettiamo su quanto abbiamo letto, patendo da due parole di Gesù: «Lasciala fare, perché essa lo conservi per il giorno della mia sepoltura». Gesù annuncia che la sua morte è imminente. Questo unguento servirà a Maria per ungere il suo corpo che fra giorni sarà nella morte. Gesù sa che ormai la sua ora sta per venire e si dispone incamminandosi verso di essa, nella più grande fede, speranza, obbedienza. Anche alla propria morte si deve obbedire, come si deve obbedire alla propria sofferenza, al proprio dolore, ad ogni altra privazione. Come si obbedisce? Con una grande fede nella volontà del Padre e con un grande amore verso di lui. Si dona la vita al Padre perché faccia di essa un olocausto di salvezza e di redenzione per il mondo intero.
Riflettiamo sulla seconda frase di Gesù: I poveri infatti li avete sempre con voi, ma non sempre avete me. La povertà sarà sempre sulla terra. Sempre vi sarà ogni povertà, finché sulla terra regnerà il peccato.
Quando sarà tolto il peccato, anche la povertà sarà tolta. Poiché il peccato sarà tolto solo nella Gerusalemme Celeste, solo nella città eterna non vi sarà più povertà: “Non avranno più fame né avranno più sete, non li colpirà il sole né arsura alcuna, perché l’Agnello, che sta in mezzo al trono, sarà il loro pastore e li guiderà alle fonti delle acque della vita. E Dio asciugherà ogni lacrima dai loro occhi». (Ap 7,16-17).
Ma la povertà non è solo quella materiale. Vi è anche la povertà spirituale. Vi è la fame e la sete di Dio. Vi è la povertà della morte. Vi è la povertà della solitudine e dell’abbandono. Vi sono altre molteplici povertà. Come noi sappiamo a quale povertà offrire il nostro aiuto e sostegno? Come discernere quale povertà richiede il nostro intervento immediato? Lo sappiamo se siamo governati dallo Spirito Santo. Senza lo Spirito del Signore, forte e potente in noi, sempre corriamo il rischio di servire una povertà che a noi non è chiesto di servire. È lo Spirito Santo, che attraverso i suoi molteplici doni e missione, ministeri e carisma, stabilisce, secondo il suo imperscrutabile consiglio eterno, quale povertà da noi dovrà essere servita. 
Le confusioni sorgono quando si è privi dello Spirito Santo. Maria, mossa dallo Spirito del Signore, sa che oggi il più povero è Cristo. Sta per essere avvolto dalla povertà della morte e lei si dispone ad ungere il suo corpo per una degna sepoltura.
È lo Spirito Santo che ci inserisce nel mistero del vero amore. Chi è privo dello Spirito del Signore amerà, ma di un amore falso, amore non comandato, amore non voluto dal suo Dio e Padre. Amen.
[bookmark: _Toc47013699]OMELIA DEL 07 APRILE 2020 – Martedì Santo
La Prima Lettura rivela qual è il decreto del Signore sul suo servo fedele. Quanto il suo servo fedele dice e fa, lo dice e lo fa per volontà del suo Signore, del suo Dio. Il Servo non è dalla sua volontà, non è dal suo cuore, non è dai suoi desideri, non è dal suo istinto. Il Servo è sempre e solo dalla volontà di colui che lo ha costituito e mandato. Per ogni discepolo del Signore è cosa necessaria entrare in questa verità. Chi presta il suo servizio al Signore, dal Signore verrà ricompensato. Quello del servo è un servizio particolare: lui dovrà servire la Parola del suo Signore.  È un servizio che chiede ogni sacrificio, ogni rinuncia. Chiede finanche la crocifissione del suo corpo. Chiede ogni altra umiliazione. Il Servo obbedirà al suo Signore e il suo Signore gli darà la ricompensa. Qual è la ricompensa che il suo Signore gli darà? Lo innalzerà a Signore del cielo e della terra, Giudice dei vivi e dei morti. Porrà nelle sue mani il suo regno eterno. È questa la fede che dovrà animare ogni discepolo di Gesù. Lui obbedirà a Cristo Signore, lo servirà dalla sua volontà, farà e dirà ciò che Cristo gli ordinerà. 
Si sottoporrà ad ogni umiliazione, e il suo Signore gli darà la ricompensa promessa. Il Servo del Signore è solo dal Padre, mai dagli uomini. Il servo di Cristo Gesù dovrà essere solo dalla volontà di Cristo Gesù, mai dalla volontà degli uomini. Oggi è questo il tradimento cristiano. Facciamo e diciamo dalla volontà degli uomini. Non diciamo e non facciamo dalla volontà di Cristo Gesù. Così operando, il nostro signore è il mondo, sono gli uomini, non è più Cristo Gesù il Signore al quale prestare la nostra obbedienza.
Leggiamo il testo di Is 42,1-7
Ascoltatemi, o isole, udite attentamente, nazioni lontane; il Signore dal seno materno mi ha chiamato, fino dal grembo di mia madre ha pronunciato il mio nome. Ha reso la mia bocca come spada affilata, mi ha nascosto all’ombra della sua mano, mi ha reso freccia appuntita, mi ha riposto nella sua faretra. Mi ha detto: «Mio servo tu sei, Israele, sul quale manifesterò la mia gloria». Io ho risposto: «Invano ho faticato, per nulla e invano ho consumato le mie forze. Ma, certo, il mio diritto è presso il Signore, la mia ricompensa presso il mio Dio». Ora ha parlato il Signore, che mi ha plasmato suo servo dal seno materno per ricondurre a lui Giacobbe e a lui riunire Israele – poiché ero stato onorato dal Signore e Dio era stato la mia forza – e ha detto: «È troppo poco che tu sia mio servo per restaurare le tribù di Giacobbe e ricondurre i superstiti d’Israele. Io ti renderò luce delle nazioni, perché porti la mia salvezza fino all’estremità della terra». 
Dal testo che abbiamo letto prendiamo solo due verità sulle quali è cosa giusta fare una brevissima riflessione. Chi fa il Servo capace di svolgere la missione è il suo Signore. Non è il Servo che si fa. Lui si lascia fare dal suo Signore. Lasciandosi fare dal suo Signore è sempre pronto a fare quanto il suo Signore gli chiede. Anche per obbedire all’ultimo suo comando: quello di lasciarsi crocifiggere per amore, deve essere fatto dal suo Signore. Il Signore lo farà infondendo in Lui tanta forza, tanta pace, tanta serenità, tanto Spirito Santo, così che Lui possa obbedire nel pieno rinnegamento di Sé. Ma per questo occorre che il Servo chieda al suo Signore che lo faccia pronto per affrontare la croce. La richiesta di essere pronto per la croce il Servo la farà al Padre nell’orto del Getsemani, con preghiera così intensa da trasformare il sudore in sangue. 
Chi vuole fare la volontà di Dio fino in fondo, sempre si deve lasciare fare pronto per ogni obbedienza dal suo Signore. La seconda verità rivela che il Servo del Signore non è mandato solo per i figli d’Israele, ma per il mondo intero. Tutte le nazioni, tutte le isole anche quelle più lontane, dovranno conoscere il vero Dio attraverso la missione del Servo. Il Servo compirà questa missione attraverso i suoi Apostoli e Discepoli, attraverso il suo corpo che è la Chiesa. Il Vangelo del Martedì Santo pone la nostra mente e il nostro cuore, la nostra intelligenza e razionalità su due eventi che sono parte della passione di Gesù: Il tradimento di Giuda e il rinnegamento di Pietro. 
Non è solo il mondo contro Cristo Gesù. È anche il mondo di Cristo Gesù contro Cristo Gesù. Giuda e Pietro, anche se il loro peccato è differente, sono due Apostoli del Signore. Il male a Cristo è fatto dal mondo, ma anche dal mondo di Cristo. Per tutta la durata della storia, sempre dal mondo di Cristo sorgeranno traditori di Cristo, nasceranno gente di Cristo che venderà Cristo al mondo. Ma anche gente di Cristo che rinnegherà dinanzi al mondo di conoscere Gesù Signore. 
Ascoltiamo cosa dice l’Apostoli Paolo al mondo di Cristo Gesù: “Vegliate su voi stessi e su tutto il gregge, in mezzo al quale lo Spirito Santo vi ha costituiti come custodi per essere pastori della Chiesa di Dio, che si è acquistata con il sangue del proprio Figlio. Io so che dopo la mia partenza verranno fra voi lupi rapaci, che non risparmieranno il gregge; perfino in mezzo a voi sorgeranno alcuni a parlare di cose perverse, per attirare i discepoli dietro di sé. Per questo vigilate, ricordando che per tre anni, notte e giorno, io non ho cessato, tra le lacrime, di ammonire ciascuno di voi” (At 20, 29-31). 
Siamo tutti avvisati. Ognuno di noi potrebbe divenire o un traditore di Cristo o un rinnegatore. Il male che viene a Cristo dal suo mondo è infinitamente più grande del male che viene a Lui dal mondo.
Leggiamo Gv 13,21-33.36-38
Dette queste cose, Gesù fu profondamente turbato e dichiarò: «In verità, in verità io vi dico: uno di voi mi tradirà». I discepoli si guardavano l’un l’altro, non sapendo bene di chi parlasse.  Ora uno dei discepoli, quello che Gesù amava, si trovava a tavola al fianco di Gesù. Simon Pietro gli fece cenno di informarsi chi fosse quello di cui parlava. Ed egli, chinandosi sul petto di Gesù, gli disse: «Signore, chi è?». Rispose Gesù: «È colui per il quale intingerò il boccone e glielo darò». E, intinto il boccone, lo prese e lo diede a Giuda, figlio di Simone Iscariota. Allora, dopo il boccone, Satana entrò in lui. Gli disse dunque Gesù: «Quello che vuoi fare, fallo presto». Nessuno dei commensali capì perché gli avesse detto questo; alcuni infatti pensavano che, poiché Giuda teneva la cassa, Gesù gli avesse detto: «Compra quello che ci occorre per la festa», oppure che dovesse dare qualche cosa ai poveri. Egli, preso il boccone, subito uscì. Ed era notte. Quando fu uscito, Gesù disse: «Ora il Figlio dell’uomo è stato glorificato, e Dio è stato glorificato in lui. Se Dio è stato glorificato in lui, anche Dio lo glorificherà da parte sua e lo glorificherà subito. Figlioli, ancora per poco sono con voi; voi mi cercherete ma, come ho detto ai Giudei, ora lo dico anche a voi: dove vado io, voi non potete venire. Simon Pietro gli disse: «Signore, dove vai?». Gli rispose Gesù: «Dove io vado, tu per ora non puoi seguirmi; mi seguirai più tardi». Pietro disse: «Signore, perché non posso seguirti ora? Darò la mia vita per te!». Rispose Gesù: Darai la tua vita per me? In verità, in verità io ti dico: non canterà il gallo, prima che tu non m’abbia rinnegato tre volte.
Riflettiamo su quanto ascoltato: Quanto accade con Giuda e con Pietro è storia quotidiana del corpo di Cristo, che è la Chiesa. È storia quotidiana di ogni comunità nella quale il corpo di Cristo vive. Il corpo di Cristo è tradito da quanti lo vendono al mondo della falsità, dell’inganno, della menzogna, della calunnia, del peccato, dell’egoismo, della superbia, della stoltezza, del vizio, dell’idolatria, dell’immoralità. Perché questa vendita non si compia, è necessario che quanti sono del mondo di Cristo crescano ogni giorno in sapienza e grazia, dinanzi a Dio e agli uomini, vivendo nel santo timore del Signore.
Se il mondo conquista un discepolo di Gesù, sempre questo discepolo venderà Gesù al mondo. Chi rinnegherà Gesù? Chi dirà dinanzi agli uomini di non conoscerlo? Chi è senza la fortezza dello Spirito Santo. Chi è senza la fortezza dello Spirito Santo? Chi cammina con la sua mente e insegue il suo cuore. Nessuno si faccia illusioni. Tutti possiamo trasformarci In traditori e rinnegatori di Gesù Signore. Tutti possiamo venderci Cristo e tutti dire di non conoscerlo. Tutta la Chiesa universale, tutte le comunità particolari, ogni altra realtà ecclesiale sempre soffrirà di questi due mali: Ogni suo figlio può vendere Cristo, ogni suo figlio può rinnegare Cristo. 
Oggi Cristo è rinnegato e tradito rinnegando e tradendo la sua Chiesa, il suo corpo, come sacramento universale di salvezza, redenzione, grazia, luce, vita eterna per ogni uomo. La grande povertà della Chiesa oggi è il frutto del tradimento e del rinnegamento dei suoi figli. Sono i suoi figli che gridano la sua non “sacramentalità universale” in ordine alla salvezza di ogni uomo. Sono i suoi figli che rinnegano la sua verità e la sua necessaria missione perché la luce di Cristo illumini ogni uomo. Sono i suoi figli che stanno conducendo la Chiesa nelle tenebre, facendola divenire mondo con il mondo, tenebre con le tenebre, peccato con il peccato. Sono i suoi figli che nutrono gli altri suo figli di false teorie e dottrine perniciose. 
Finché durerà la Chiesa sempre nel suo seno sorgeranno falsi profeti e maestri, falsi dottori e teologi, falsi discepoli di Gesù, che tradiranno o rinnegheranno la Chiesa nella sua essenziale verità. Oggi non stiamo predicando noi Un Dio senza Cristo, un Cristo senza la Chiesa, una Chiesa non necessaria al mondo? Dio, Cristo, Chiesa, mondo devono rimanere una cosa sola per sempre. Dio salva il mondo per Cristo. Cristo salva il mondo per la Chiesa. La Chiesa salva il mondo donando il vero Cristo che dona il vero Dio. La Madre di Dio, la Madre di Cristo. La Madre della Chiesa, ci aiuti affinché nessun figlio della Chiesa tradisca o rinneghi il suo Salvatore, il suo Redentore, il solo e unico Mediatore Universale tra Dio e il mondo. Amen. 

[bookmark: _Toc47013700]OMELIA DEL 08 APRILE 2020 – Mercoledì Santo
Per comprende la Prima Lettura della liturgia della Parola ritengo sia necessario servici di una immagine della vita quotidiana. Come si fa a trasformare un chicco di grano in farina e poi in gustoso pane che dona la vita? Prima lo si mette sotto la pesante macina del mulino che lo stritola e lo riduce in farina. Poi lo si impasta nella madia e lo si mette a lievitare. Poi ancora lo si pone in un forno rovente per la cottura. Solo attraverso questo lungo processo da chicco di grano è stato trasformato in pane.
Applichiamo l’esempio a Gesù Signore. Come farà Lui a divenire pane di vita eterna, redenzione, salvezza, giustificazione, luce, verità, grazia per ogni uomo? Lui, vero chicco di grano, si lascia prendere dal Padre e mettere sotto la potente màcina della sofferenza e del dolore. Poi viene impastato sul legno della croce e reso pasta da infornare. Dopo lo si mette nel forno rovente della morte, dopo essersi totalmente lasciato annullare, annientare, umiliare fino alla perdita della sua essenza di vero Figlio di Dio e vero Figlio dell’uomo. Il terzo giorno il Padre lo ha sfornato dalla tomba del sepolcro e lo ha dato agli uomini come vero pane della vita:
“Io sono il pane della vita. Chi mangia questo pane non vedrà la morte in eterno. Chi mangia di me, vivrà per me”. La sofferenza, la croce, la morte sono la via necessaria perché Gesù si trasformi in pane di vita eterna per ogni uomo. Ma ancora tutto questo non basta. È necessario che l’uomo lo prenda con fede e faccia di Lui il suo quotidiano cibo. “Dio ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio Unigenito, affinché chiunque crede in Lui, non muoia, ma abbia la vita nel suo nome”. 
Ora leggiamo il testo di Is 50,4-9:
Il Signore Dio mi ha dato una lingua da discepolo, perché io sappia indirizzare una parola allo sfiduciato. Ogni mattina fa attento il mio orecchio perché io ascolti come i discepoli. Il Signore Dio mi ha aperto l’orecchio e io non ho opposto resistenza, non mi sono tirato indietro. Ho presentato il mio dorso ai flagellatori, le mie guance a coloro che mi strappavano la barba; non ho sottratto la faccia agli insulti e agli sputi. Il Signore Dio mi assiste, per questo non resto svergognato, per questo rendo la mia faccia dura come pietra, sapendo di non restare confuso. È vicino chi mi rende giustizia: chi oserà venire a contesa con me?  Affrontiamoci. Chi mi accusa? Si avvicini a me. Ecco, il Signore Dio mi assiste: chi mi dichiarerà colpevole?
Ora attingiamo dal testo una verità dalla quale possiamo trarre fuori chi è il nostro Salvatore e Redentore. Ecco la verità sulla quale vogliamo riflettere: “Ecco, il Signore Dio mi assiste: Chi mi dichiarerà colpevole?”. Perché nessuno potrà dichiarare colpevole il Cristo di Dio? Perché il Cristo di Dio, il Messia, Gesù di Nazaret è il Giusto perseguitato, l’Innocente condannato. Se Gesù non è il Giusto, l’Innocente condannato non può essere il Messia, il Cristo di Dio. Messia, innocenza, dichiarazione di innocenza dovranno essere una cosa sola. Chi di voi mi potrà convincere di peccato? Diceva Gesù ai Giudei. Il sinedrio non ha potuto accusare Gesù di peccato. Lo ha condannato per la verità da lui proferita, dichiarandosi Messia e Figlio dell’uomo. Neanche Pilato ha potuto provare la sua colpevolezza. Lo ha dichiarato innocente. Non trovo in Lui nessuna colpa. Lo ha condannato alla crocifissione per ragioni di politica diplomazia. Neanche Erode lo ha trovato colpevole. Lo ha schernito e rimandato a Pilato. Il ladrone dalla croce ha gridato la sua innocenza. Anche il centurione, non appena Gesù è morto, ha gridato la sua non colpevolezza: “Veramente costui era Figlio di Dio”.
Gesù è il Servo Sofferente del Signore che si lascia impastare nella sofferenza e cuocere nel forno del dolore, della croce, della morte, per la nostra redenzione eterna. Lui espia i nostri peccati. Con la sua sofferenza cancella la nostra pena. Tanto grande è il suo amore. Nel Vangelo del Mercoledì Santo appare ancora una volta la triste figura d Giuda. Questi, sapendo che i capi dei sacerdoti avevano deciso la morte di Gesù e cercavano persone che li aiutassero perché Gesù venisse catturato, in vista del processo e della successiva condanna, si presenta e chiede loro quanto sono disposti a dargli in denaro per la sua consegna.
Quelli gli fissarono trenta monete d’argento, lo stesso denaro che nella profezia di Zaccaria è dato al Pastore delle pecore. Così parla il Signore, mio Dio: «Pascola quelle pecore da macello che i compratori sgozzano impunemente e di cui i venditori dicono: “Sia benedetto il Signore, mi sono arricchito”, e i loro pastori non ne hanno pietà. Io dunque mi misi a pascolare le pecore da macello per conto dei mercanti di pecore. Presi due bastoni: uno lo chiamai Benevolenza e l’altro Unione, e condussi al pascolo le pecore. Nel volgere di un solo mese eliminai tre pastori. Ma io mi irritai contro di esse, perché anch’esse mi detestavano. Perciò io dissi: «Non sarò più il vostro pastore. Chi vuole morire muoia, chi vuole perire perisca, quelle che rimangono si divorino pure fra loro!». Presi il bastone chiamato Benevolenza e lo spezzai: ruppi così l’alleanza da me stabilita con tutti i popoli. Lo ruppi in quel medesimo giorno; i mercanti di pecore che mi osservavano, riconobbero che quello era l’ordine del Signore. Poi dissi loro: «Se vi pare giusto, datemi la mia paga; se no, lasciate stare». Essi allora pesarono trenta sicli d’argento come mia paga. Ma il Signore mi disse: «Porta al fonditore questa grandiosa somma, con cui sono stato da loro valutato!». Io presi i trenta sicli d’argento e li portai al fonditore della casa del Signore. Poi feci a pezzi il secondo bastone chiamato Unione, per rompere così la fratellanza fra Giuda e Israele. Quindi il Signore mi disse: «Prendi ancora gli attrezzi di un pastore insensato, poiché ecco, io susciterò nel paese un pastore che non avrà cura di quelle che si perdono, non cercherà le giovani, non curerà le malate, non nutrirà quelle ancora sane; mangerà invece le carni delle più grasse e strapperà loro persino le unghie (Zac 11, 4-16). È una profezia che invita a pensare, riflettere meditare.  Il nostro Dio è stato valutato trenta denari dai pastori del tempo.
Leggiamo Mt 26,14-25
Allora uno dei Dodici, chiamato Giuda Iscariota, andò dai capi dei sacerdoti e disse: «Quanto volete darmi perché io ve lo consegni?». E quelli gli fissarono trenta monete d’argento. Da quel momento cercava l’occasione propizia per consegnarlo. Il primo giorno degli Azzimi, i discepoli si avvicinarono a Gesù e gli dissero: «Dove vuoi che prepariamo per te, perché tu possa mangiare la Pasqua?».  Ed egli rispose: «Andate in città da un tale e ditegli: “Il Maestro dice: Il mio tempo è vicino; farò la Pasqua da te con i miei discepoli”». I discepoli fecero come aveva loro ordinato Gesù, e prepararono la Pasqua. Venuta la sera, si mise a tavola con i Dodici. Mentre mangiavano, disse: «In verità io vi dico: uno di voi mi tradirà».  Ed essi, profondamente rattristati, cominciarono ciascuno a domandargli: «Sono forse io, Signore?».  Ed egli rispose: «Colui che ha messo con me la mano nel piatto, è quello che mi tradirà. Il Figlio dell’uomo se ne va, come sta scritto di lui; ma guai a quell’uomo dal quale il Figlio dell’uomo viene tradito! Meglio per quell’uomo se non fosse mai nato!».  Giuda, il traditore, disse: «Rabbì, sono forse io?». Gli rispose: «Tu l’hai detto».
Meditiamo quanto basta su queste parole di Gesù: Il Figlio dell’uomo se ne va, come sta scritto di lui; ma guai a quell’uomo dal quale il Figlio dell’uomo viene tradito! Meglio per quell’uomo se non fosse mai nato! Giuda è il figlio della perdizione. Le parole di Gesù non consentono altre interpretazioni: Meglio per quell’uomo se non fosse mai nato! Dobbiamo dire però che Giuda non si è trasformato in figlio della perdizione perché ha tradito il Figlio dell’uomo. Le parole di Gesù sono inequivocabili: “Perciò io vi dico: qualunque peccato e bestemmia verrà perdonata agli uomini, ma la bestemmia contro lo Spirito non verrà perdonata. A chi parlerà contro il Figlio dell’uomo, sarà perdonato; ma a chi parlerà contro lo Spirito Santo, non sarà perdonato, né in questo mondo né in quello futuro” (Mt 12,31-32). 
Giuda è divenuto figlio della perdizione perché ha peccato contro lo Spirito Santo. Ha fatto la morte degli empi. Così l’Apostolo Pietro descrive la sua morte: “Egli infatti era stato del nostro numero e aveva avuto in sorte lo stesso nostro ministero.  Giuda dunque comprò un campo con il prezzo del suo delitto e poi, precipitando, si squarciò e si sparsero tutte le sue viscere.  La cosa è divenuta nota a tutti gli abitanti di Gerusalemme, e così quel campo, nella loro lingua, è stato chiamato Akeldamà, cioè “Campo del sangue”.  Sta scritto infatti nel libro dei Salmi: La sua dimora diventi deserta e nessuno vi abiti, e il suo incarico lo prenda un altro” (At 1,17-20). Quando si giunge al peccato contro lo Spirito Santo, non c’è ritorno indietro, perché non c’è più conversione e senza conversione non c’è salvezza eterna. Si compie con Giuda e con ogni altro figlio della perdizione, la profezia di Ezechiele: “Però le sue paludi e le sue lagune non saranno risanate: saranno abbandonate al sale” (Ez 47,11). Giuda è salato nel fuoco eterno perché ha oltrepassato i limiti del male ed ha peccato contro lo Spirito Santo. Si è disperato della salvezza ed è morto da impenitente. Se c’è una parola di luce che oggi deve giungere al nostro cuore è questa: Non passiamo da peccato a peccato. Non camminiamo di trasgressione in trasgressione. Non aspettiamo a convertirci. Domani potrà essere impossibile, se avremo oltrepassato quei limiti che Dio ha imposto anche al male.
Che la Madre di Dio, la Madre nostra, ci custodisca nella grazia del Figlio suo, così cammineremo di luce in luce e mai ci incammineremo sulla via del male dalla quale poi non sempre si ritorna sulla via del bene. Che la grazia del Signore ci faccia da scudo per non finire nella perdizione eterna. Amen.

[bookmark: _Toc47013701]OMELIA DEL 09 APRILE 2020 – Giovedì Santo
Il Giovedì Santo per i credenti in Cristo Gesù è una giornata particolarissima, tutta da dedicare alla contemplazione, alla riflessione, alla meditazione, del mistero dell’Agnello. Così Giovanni il Battista presenta Gesù: “Ecco l’Agnello di Dio che toglie il peccato del mondo”. L’Evangelista Giovanni dichiara Gesù Agnello di Dio al momento della morte.  Gesù è il Nuovo Tempio dal quale sgorga l’acqua e il Sangue. Ma è anche l’Agnello della Nuova Pasqua: “Non gli spezzerete alcun osso”. Nell’Apocalisse “Agnello” è il nome di Gesù: «A Colui che siede sul trono e all’Agnello lode, onore, gloria e potenza, nei secoli dei secoli» (Ap 5,13). 
L’agnello della Pasqua si riveste di due altissime finalità: La sua carne mangiata dona la forza per compiere il viaggio della liberazione, lasciando la terra della schiavitù verso il Paese nel quale scorre latte e miele. Il suo sangue sparso sull’architrave e sugli stipiti delle porte delle case dove abitavano i figli d’Israele spingeva l’angelo sterminatore, l’angelo della morte a passare avanti. Il sangue dell’agnello proteggeva dalla morte tutti i primogeniti sia degli uomini che degli animali. Il sangue dell’agnello è la vita. Muore l’agnello, il suo sangue salva dalla morte. Il sangue di Cristo dona la vita, libera dalla morte, perché libera dal peccato, ogni uomo che lo riceve con fede. Siamo salvati, redenti, giustificati, lavati, santificati, per il sangue dell’Agnello di Dio.  Questa fede oggi sta scomparendo dal cuore e dalla mente di molti discepoli di Gesù.

Ora leggiamo Es 12, 1-8.11-14
Il Signore disse a Mosè e ad Aronne in terra d’Egitto: «Questo mese sarà per voi l’inizio dei mesi, sarà per voi il primo mese dell’anno. Parlate a tutta la comunità d’Israele e dite: “Il dieci di questo mese ciascuno si procuri un agnello per famiglia, un agnello per casa. Se la famiglia fosse troppo piccola per un agnello, si unirà al vicino, il più prossimo alla sua casa, secondo il numero delle persone; calcolerete come dovrà essere l’agnello secondo quanto ciascuno può mangiarne. Il vostro agnello sia senza difetto, maschio, nato nell’anno; potrete sceglierlo tra le pecore o tra le capre e lo conserverete fino al quattordici di questo mese: allora tutta l’assemblea della comunità d’Israele lo immolerà al tramonto. Preso un po’ del suo sangue, lo porranno sui due stipiti e sull’architrave delle case nelle quali lo mangeranno. In quella notte ne mangeranno la carne arrostita al fuoco; la mangeranno con azzimi e con erbe amare. Ecco in qual modo lo mangerete: con i fianchi cinti, i sandali ai piedi, il bastone in mano; lo mangerete in fretta. È la Pasqua del Signore! In quella notte io passerò per la terra d’Egitto e colpirò ogni primogenito nella terra d’Egitto, uomo o animale; così farò giustizia di tutti gli dèi dell’Egitto. Io sono il Signore! Il sangue sulle case dove vi troverete servirà da segno in vostro favore: io vedrò il sangue e passerò oltre; non vi sarà tra voi flagello di sterminio quando io colpirò la terra d’Egitto. Questo giorno sarà per voi un memoriale; lo celebrerete come festa del Signore: di generazione in generazione lo celebrerete come un rito perenne.

Ora riflettiamo. In Cristo Gesù, l’Agnello di Dio, che toglie il peccato del mondo, ogni suo discepolo deve divenire agnello che toglie il peccato del mondo. Valgono per lui le stesse regole fissate da Dio per l’agnello della Pasqua: “Il vostro agnello sia senza difetto”. Il cristiano diviene agnello senza difetto se è agnello senza vizi, senza peccato, senza trasgressione dei Comandamenti.
Diviene agnello senza difetto, se fa del Vangelo la sua Legge e se imita Cristo, imparando sempre da Lui che è il mite e l’umile di cuore. Senza la crescita nell’imitazione di Gesù Signore non si diviene agnello in Cristo, e nessun peccato del mondo mai si toglierà.  Se non aboliamo il peccato dal nostro cuore, siamo nel difetto e mai potremo aiutare i fratelli a togliere il peccato dal loro cuore. Neanche possiamo sostenerli nel loro cammino verso la Patria Eterna. In Cristo, con Cristo, per Cristo, il cristiano è chiamato a farsi agnello che toglie il peccato del mondo, vero sacramento di vita eterna. Nel Vangelo Gesù dona ai suoi discepoli l’esempio del vero servizio. Lui, che è Dio, depone le vesti della sua divinità. Lui che è il Signore, depone le vesti della Sua Signoria. Lui che è il Messia, depone le vesti della sua Regalità. Lui che è l’Onnipotente, depone le vesti della sua onnipotenza. 
Indossa il grembiule del servo. Innalza i suoi discepoli a suoi signori, e inizia a lavare loro i piedi. Per servire ci si deve svestire di ciò che si è e indossare il grembiule del servo. È nel servizio che si rivela la vera signoria, la vera regalità, la vera grandezza, la vera forza. È nel servizio che si manifesta la vera scienza, la vera sapienza, la vera ministerialità. È nel servizio che l’uomo esprime tutta la bellezza e grandezza della sua vera umanità. La comunione secondo Cristo Gesù è proprio questa: servirci gli uni gli altri dalla ricchezza di ogni dono di grazia e verità.  Per questo chi vuole servire secondo altissima professionalità deve servire: crescendo ogni giorno in grazia e verità; crescendo ogni giorno in fede, speranza, carità; crescendo ogni giorno in ogni virtù. Dal peccato e dal vizio mai si potrà servire. Il peccato toglie, mai dona. Nella grazia e nella verità ci si spoglia di sé per arricchire i fratelli.

Leggiamo il Vangelo secondo Giovanni: 13,1-15
Prima della festa di Pasqua Gesù, sapendo che era venuta la sua ora di passare da questo mondo al Padre, avendo amato i suoi che erano nel mondo, li amò fino alla fine. Durante la cena, quando il diavolo aveva già messo in cuore a Giuda, figlio di Simone Iscariota, di tradirlo, Gesù, sapendo che il Padre gli aveva dato tutto nelle mani e che era venuto da Dio e a Dio ritornava, si alzò da tavola, depose le vesti, prese un asciugamano e se lo cinse attorno alla vita. Poi versò dell’acqua nel catino e cominciò a lavare i piedi dei discepoli e ad asciugarli con l’asciugamano di cui si era cinto. Venne dunque da Simon Pietro e questi gli disse: «Signore, tu lavi i piedi a me?». Rispose Gesù: «Quello che io faccio, tu ora non lo capisci; lo capirai dopo».  Gli disse Pietro: «Tu non mi laverai i piedi in eterno!». Gli rispose Gesù: «Se non ti laverò, non avrai parte con me».  Gli disse Simon Pietro: «Signore, non solo i miei piedi, ma anche le mani e il capo!».  Soggiunse Gesù: «Chi ha fatto il bagno, non ha bisogno di lavarsi se non i piedi ed è tutto puro; e voi siete puri, ma non tutti». Sapeva infatti chi lo tradiva; per questo disse: «Non tutti siete puri». Quando ebbe lavato loro i piedi, riprese le sue vesti, sedette di nuovo e disse loro: «Capite quello che ho fatto per voi?  Voi mi chiamate il Maestro e il Signore, e dite bene, perché lo sono. Se dunque io, il Signore e il Maestro, ho lavato i piedi a voi, anche voi dovete lavare i piedi gli uni agli altri. Vi ho dato un esempio, infatti, perché anche voi facciate come io ho fatto a voi.

Riflettiamo su questa frase: Gesù, avendo amato i suoi che erano nel mondo, li amò fino alla fine. È cosa giusta chiedersi: come si ama sino alla fine? Fine in questo contesto ha un solo significato: fino alla consumazione di sé. Una lampada illumina sino alla fine, cioè fino alla consumazione dell’olio. Gesù ama sino alla fine, cioè fino alla consumazione di tutta la sua vita. Gesù ama sino alla fine perché non ha più nulla da offrire per la vita dell’umanità. Se avesse ancora qualcosa da offrire, non si potrebbe dire di Lui che ha amato sino alla fine. Se Gesù ha amato sino alla fine, anche i suoi discepoli devono amare sino alla fine. Come? Ognuno consumando se stesso nell’amore. L’agnello della pasqua ama sino alla fine, perché dona il suo corpo per essere mangiato. Il suo corpo mangiato diviene forza per il viaggio della liberazione. Il suo sangue versato è il segno che deve tenere l’angelo sterminatore lontano dalla casa. Non ha nient’altro da offrire, da dare, ha dato tutto. Il Padre ama sino alla fine donando il Figlio Suo. Non ha altro da dare. Ha dato tutto. Ogni discepolo di Gesù ama sino alla fine, se anche lui dona tutto di sé per amare.
Perché ogni uomo possa amare, il Padre ha donato a noi tutto il suo amore. Cristo Gesù ha donato a noi tutta la sua grazia. Lo Spirito Santo ogni suo dono o carisma. Ha dato a noi sapienza, intelletto, consiglio, fortezza, scienza, pietà, timore del Signore. Per amare sull’esempio di Cristo Gesù, dobbiamo crescere e abbondare nell’amore del Padre, nella grazia di Cristo, in ogni dono dello Spirito Santo. Più si cresce in questi doni soprannaturali e più si ama. Meno si cresce e meno si ama. Il primo servizio al vero amore inizia dall’obbedienza ad ogni Parola di Dio e di Cristo Gesù. Chi dimora nel Vangelo, ama. Chi si pone fuori dal Vangelo, mai potrà amare. Gli manca la regola prima dell’amore che è l’obbedienza alla Parola. Che la Madre di Gesù, la Serva che si è consegnata interamente a Dio, ci insegni come amare sul modello che Gesù ci ha lasciato. Dal vero servizio del vero amore, il mondo riconoscerà che noi siamo veri discepoli di Gesù. Il vero amore apre la strada della vera fede. Vero amore, vera fede. Falso amore, falsa fede. Dalla falsità della fede e dell’amore, si rende un cattivo servizio a Cristo Gesù, al Padre, allo Spirito Santo.  
Che ogni cristiano manifesti al mondo intero la verità del suo amore e della sua fede. Amen.
[bookmark: _Toc47013702]OMELIA DEL 10 APRILE 2020 – Venerdì Santo
La Liturgia della Parola del Venerdì Santo è interamente dedicata alla meditazione della Passione espiatrice, redentrice e salvatrice del Signore nostro Gesù Cristo. Ascoltare i Testi Sacri vale più di ogni commento. Nella Prima Lettura, tratta dal profeta Isaia - è il canto del Servo Sofferente del Signore – viene messa in grande evidenza tutta la infinita misericordia e la immensa compassione di Cristo Gesù. Cristo Gesù, Il Servo del Signore, prende su di sé tutti i peccati dell’umanità, tutte le colpe, ogni pena e li espia nel suo corpo. 
Tutto il male del mondo si abbatte su di Lui. Lui è come un chicco di grano tra le due macine del mulino. Viene stritolato e ridotto in frantumi. Per questa sua frantumazione vissuta per amore, il Padre non solo lo risuscita, gli dona in premio la moltitudine. Gli fa dono di un popolo numeroso di redenti e di salvati. È grande il mistero della sofferenza assunta per amore, accolta per l’espiazione dei peccati del mondo. Quando il corpo di Cristo, che è la Chiesa, in ogni suo membro, assumerà anche esso i peccati del mondo per espiarli, allora il Padre aggiungerà a questo corpo ogni giorno molti altri nuovi membri.

Ora leggiamo Is 52,13-53,12
Ecco, il mio servo avrà successo, sarà onorato, esaltato e innalzato grandemente. Come molti si stupirono di lui – tanto era sfigurato per essere d’uomo il suo aspetto e diversa la sua forma da quella dei figli dell’uomo –, così si meraviglieranno di lui molte nazioni; i re davanti a lui si chiuderanno la bocca, poiché vedranno un fatto mai a essi raccontato e comprenderanno ciò che mai avevano udito. Chi avrebbe creduto al nostro annuncio? A chi sarebbe stato manifestato il braccio del Signore?
È cresciuto come un virgulto davanti a lui e come una radice in terra arida. Non ha apparenza né bellezza per attirare i nostri sguardi, non splendore per poterci piacere. Disprezzato e reietto dagli uomini, uomo dei dolori che ben conosce il patire, come uno davanti al quale ci si copre la faccia; era disprezzato e non ne avevamo alcuna stima. Eppure egli si è caricato delle nostre sofferenze, si è addossato i nostri dolori; e noi lo giudicavamo castigato, percosso da Dio e umiliato. Egli è stato trafitto per le nostre colpe, schiacciato per le nostre iniquità. Il castigo che ci dà salvezza si è abbattuto su di lui; per le sue piaghe noi siamo stati guariti. Noi tutti eravamo sperduti come un gregge, ognuno di noi seguiva la sua strada; il Signore fece ricadere su di lui l’iniquità di noi tutti. Maltrattato, si lasciò umiliare e non aprì la sua bocca; era come agnello condotto al macello, come pecora muta di fronte ai suoi tosatori, e non aprì la sua bocca. Con oppressione e ingiusta sentenza fu tolto di mezzo; chi si affligge per la sua posterità? Sì, fu eliminato dalla terra dei viventi, per la colpa del mio popolo fu percosso a morte. Gli si diede sepoltura con gli empi, con il ricco fu il suo tumulo, sebbene non avesse commesso violenza né vi fosse inganno nella sua bocca. Ma al Signore è piaciuto prostrarlo con dolori. Quando offrirà se stesso in sacrificio di riparazione, vedrà una discendenza, vivrà a lungo, si compirà per mezzo suo la volontà del Signore. Dopo il suo intimo tormento vedrà la luce e si sazierà della sua conoscenza; il giusto mio servo giustificherà molti, egli si addosserà le loro iniquità. Perciò io gli darò in premio le moltitudini, dei potenti egli farà bottino, perché ha spogliato se stesso fino alla morte ed è stato annoverato fra gli empi, mentre egli portava il peccato di molti e intercedeva per i colpevoli.

Ogni anima che si salva, è un premio alla sofferenza del corpo di Cristo che è la Chiesa. Conduce anime a Cristo, nella vera conversione, chi assume il peccato del mondo e lo espia facendo della sua vita un sacrificio al Signore. La sola semina della Parola non basta. Alla semina sempre va aggiunto il sacrificio del cristiano. Semina e sacrificio, semina e dono della vita al Padre, sono la via perché il Padre aggiunga alla sua Chiesa nuovi figli. Ogni anima data alla Chiesa è un premio per le sofferenze, vissute per amore, dai suoi figli. 

La Seconda Lettura offre alla nostra meditazione un brano della Lettera agli Ebrei. Siamo salvati, siamo redenti, siamo giustificati per l’obbedienza di Cristo Gesù. Obbedienza a chi? Obbedienza all’amore del Padre. Il Padre vuole redimere il mondo, lo vuole salvare. Ha bisogno che il Figlio suo si lasci fare olocausto e sacrificio per la salvezza e la redenzione attraverso il dono del suo corpo. Il Figlio consacra se stesso all’amore del Padre. L’amore del Padre è fatto dal figlio interamente suo amore, senza neanche tralasciarne una molecola, un atomo. Il frutto di questo amore, nel dono della vita fino alla morte di croce, opera la nostra redenzione. Quella di Gesù è purissima obbedienza all’amore.

Leggiamo la Seconda Lettura: Eb 4,14-16: 5,7-9
Dunque, poiché abbiamo un sommo sacerdote grande, che è passato attraverso i cieli, Gesù il Figlio di Dio, manteniamo ferma la professione della fede. Infatti non abbiamo un sommo sacerdote che non sappia prendere parte alle nostre debolezze: egli stesso è stato messo alla prova in ogni cosa come noi, escluso il peccato.  Accostiamoci dunque con piena fiducia al trono della grazia per ricevere misericordia e trovare grazia, così da essere aiutati al momento opportuno. Nei giorni della sua vita terrena egli offrì preghiere e suppliche, con forti grida e lacrime, a Dio che poteva salvarlo da morte e, per il suo pieno abbandono a lui, venne esaudito. Pur essendo Figlio, imparò l’obbedienza da ciò che patì e, reso perfetto, divenne causa di salvezza eterna per tutti coloro che gli obbediscono. Quanto oggi il cristiano è capace di obbedire all’amore di Cristo Gesù? Quanto è capace cioè di assumere l’amore di Cristo Gesù facendolo divenire il suo stesso amore e prestando ad esso la stessa obbedienza di Cristo Gesù? Chi assume questo amore allo stesso modo che Cristo Gesù ha assunto l’amore del Padre, facendolo divenire il suo stesso amore, solo costui, per questa perfetta obbedienza, porterà salvezza e redenzione sulla nostra terra. Senza l’obbedienza all’amore non c’è salvezza. Noi diamo a Dio la nostra vita per amore. Il Signore risponde al nostro amore donando altri cuori a Cristo Gesù e alla sua Chiesa.

Il Vangelo secondo Giovanni narra tutti gli eventi che sono accaduti Dall’entrata di Gesù nel Cenacolo all’entrata di Gesù nel sepolcro. Al tramonto del sole Gesù entra nel cenacolo. Al tramonto del sole del giorno dopo entra nel sepolcro in attesa della risurrezione. In questo giorno Gesù fa a noi dono di tutto quanto lui è e possiede, perché dono a Lui del Padre suo. Nel Cenacolo rivela il suo cuore, i suoi desideri, tutto il suo amore ai discepoli, perché domani anche loro dovranno amare dal suo amore e dal suo cuore. Nell’Orto del Getsemani manifesta la sua Signoria, il governo che lui ha di fatti ed eventi. Nel Sinedrio attesta che lui è sempre dalla verità. A Pilato rivela che il suo regno non è di questo mondo. Il suo è regno di verità e di amore. Dalla croce consegna all’Apostolo Giovanni la Madre sua come sua vera Madre. Sempre dalla croce, dopo la sua morte, dona al mondo lo Spirito Santo, nel segno dell’acqua, e la grazia della salvezza, nel segno del sangue. Gesù si manifesta come il Nuovo tempio di Dio e l’agnello della Nuova Pasqua. 
Leggiamo dal Vangelo secondo Giovanni il brano nel quale sono narrati gli ultimi istanti della vita di Cristo Signore: 19,25-37

Stavano presso la croce di Gesù sua madre, la sorella di sua madre, Maria madre di Clèopa e Maria di Màgdala.  Gesù allora, vedendo la madre e accanto a lei il discepolo che egli amava, disse alla madre: «Donna, ecco tuo figlio!».  Poi disse al discepolo: «Ecco tua madre!». E da quell’ora il discepolo l’accolse con sé.
Dopo questo, Gesù, sapendo che ormai tutto era compiuto, affinché si compisse la Scrittura, disse: «Ho sete».  Vi era lì un vaso pieno di aceto; posero perciò una spugna, imbevuta di aceto, in cima a una canna e gliela accostarono alla bocca. 
Dopo aver preso l’aceto, Gesù disse: «È compiuto!». E, chinato il capo, consegnò lo spirito. Era il giorno della Parasceve e i Giudei, perché i corpi non rimanessero sulla croce durante il sabato – era infatti un giorno solenne quel sabato –, chiesero a Pilato che fossero spezzate loro le gambe e fossero portati via.  Vennero dunque i soldati e spezzarono le gambe all’uno e all’altro che erano stati crocifissi insieme con lui. 
Venuti però da Gesù, vedendo che era già morto, non gli spezzarono le gambe, ma uno dei soldati con una lancia gli colpì il fianco, e subito ne uscì sangue e acqua.  Chi ha visto ne dà testimonianza e la sua testimonianza è vera; egli sa che dice il vero, perché anche voi crediate.  Questo infatti avvenne perché si compisse la Scrittura: Non gli sarà spezzato alcun osso. E un altro passo della Scrittura dice ancora: Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto.

Riflettiamo su questa ultima frase: Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto.
È questo il grande ministero e missione di ogni cristiano: aiutare ogni altro uomo perché guardi con sguardo di fede il Crocifisso e lo veda come il suo solo Salvatore e Redentore. Se noi non aiutiamo i nostri fratelli a guardare in purezza di fede e di amore Gesù Crocifisso, la nostra missione è vana e anche il nostro essere discepoli di Gesù è vano. Così la Lettera agli Ebrei: 

Anche noi dunque, circondati da tale moltitudine di testimoni, avendo deposto tutto ciò che è di peso e il peccato che ci assedia, corriamo con perseveranza nella corsa che ci sta davanti, tenendo fisso lo sguardo su Gesù, colui che dà origine alla fede e la porta a compimento. Egli, di fronte alla gioia che gli era posta dinanzi, si sottopose alla croce, disprezzando il disonore, e siede alla destra del trono di Dio. Pensate attentamente a colui che ha sopportato contro di sé una così grande ostilità dei peccatori, perché non vi stanchiate perdendovi d’animo. Non avete ancora resistito fino al sangue nella lotta contro il peccato (Eb 12,1-4). 

Siamo veri discepoli di Gesù se vero è il nostro sguardo di fede su Gesù Crocifisso. Se il nostro sguardo di fede è falso, anche la nostra sequela è falsa. Il cristiano può essere solo discepolo del Crocifisso. Altre sequele non gli sono consentite. Madre di Gesù, Madre del Discepolo di Cristo, aiutaci. Vogliamo essere veri discepoli di Colui che si è consegnato alla morte di croce per amore nostro. Vogliamo imitarlo in questo immenso dono. Amen.

[bookmark: _Toc47013703]OMELIA DEL 11 APRILE 2020 – Venerdì Santo
La veglia pasquale pone al cuore del mistero della salvezza, Gesù Signore, il Crocifisso che è il Risorto, l’Agnello Immolato che del mondo è la luce, la verità, la grazia, la vita eterna. La creazione non si conclude nel sesto giorno, ma nell’ottavo, che è il giorno della gloriosa risurrezione di Gesù Signore. Nell’ottavo giorno la creazione è portata a compimento nel corpo di Cristo. Da questo istante tutta la vecchia creazione, corrotta dal peccato, va portata nel corpo di Cristo perché riceva nuova vita, diventi nuova creazione.
Questa opera di nuova creazione terminerà per ogni uomo al momento della morte. Per tutta la storia essa terminerà nel giorno della Parusia, quando saranno creati nuovi cieli e nuova terra. Se ogni uomo non viene creato nuovo in Cristo, per la potenza dello Spirito Santo, attraverso l’opera dei ministri di Cristo e amministratori dei suoi misteri, per lui non ci potrà essere posto nella nuova creazione, nella nuova Gerusalemme. 
Ecco allora l’insegnamento di Paolo: con il battesimo è morta in noi la vecchia creazione di peccato e di tenebra. È nata la nuova creazione di luce, grazia, vita. Ora è obbligo di ogni uomo nato in Cristo alla nuova creazione, darle pieno compimento nel suo corpo. Come? Abbandonando il peccato che è morte e oscurità e camminando nella vita di risorti assieme a Cristo.
Il mistero che si è compiuto nel battesimo deve essere la quotidiana liturgia del cristiano: ogni giorno lui deve celebrare la morte al peccato. Ogni giorno deve celebrare la nuova creazione che è stata operata nel suo corpo. Chi non celebra questa liturgia che è insieme di morte e di vita eterna, mai potrà entrare nei nuovi cieli e nella nuova terra. Non è nuova creazione.
Le parole della rivelazione sono luce di verità per tutti: E aggiunse: «Non mettere sotto sigillo le parole della profezia di questo libro, perché il tempo è vicino. Il malvagio continui pure a essere malvagio e l’impuro a essere impuro e il giusto continui a praticare la giustizia e il santo si santifichi ancora. Ecco, io vengo presto e ho con me il mio salario per rendere a ciascuno secondo le sue opere. Io sono l’Alfa e l’Omèga, il Primo e l’Ultimo, il Principio e la Fine. Beati coloro che lavano le loro vesti per avere diritto all’albero della vita e, attraverso le porte, entrare nella città. Fuori i cani, i maghi, gli immorali, gli omicidi, gli idolatri e chiunque ama e pratica la menzogna! (Ap 22,10-15). Oggi è proprio questa liturgia che siamo chiamati a celebrare: la morte al peccato, la vita nella nuova creazione nel corpo di Gesù, il Risorto. 

Ora leggiamo Rm 6,3-11
O non sapete che quanti siamo stati battezzati in Cristo Gesù, siamo stati battezzati nella sua morte? Per mezzo del battesimo dunque siamo stati sepolti insieme a lui nella morte affinché, come Cristo fu risuscitato dai morti per mezzo della gloria del Padre, così anche noi possiamo camminare in una vita nuova. Se infatti siamo stati intimamente uniti a lui a somiglianza della sua morte, lo saremo anche a somiglianza della sua risurrezione.  Lo sappiamo: l’uomo vecchio che è in noi è stato crocifisso con lui, affinché fosse reso inefficace questo corpo di peccato, e noi non fossimo più schiavi del peccato. Infatti chi è morto, è liberato dal peccato. Ma se siamo morti con Cristo, crediamo che anche vivremo con lui, sapendo che Cristo, risorto dai morti, non muore più; la morte non ha più potere su di lui. Infatti egli morì, e morì per il peccato una volta per tutte; ora invece vive, e vive per Dio. Così anche voi consideratevi morti al peccato, ma viventi per Dio, in Cristo Gesù.

Meditiamo su questa parola dell’Apostolo: 
Lo sappiamo: l’uomo vecchio che è in noi è stato crocifisso con Cristo, affinché fosse reso inefficace questo corpo di peccato, e noi non fossimo più schiavi del peccato. La liturgia della crocifissione del peccato è sempre in vista della risurrezione alla vita della grazia e della verità, della giustizia e della carità. La liturgia della morte è sempre in vista della celebrazione nel tempo e dopo il tempo della liturgia della vita.
Oggi si vuole celebrare la morte fisica per la morte fisica attraverso le moderne forme legali del suicidio dal nome suadente: “dolce, buona, soave morte o eutanasia”. L’eutanasia è dare vita al peccato perché trionfi nella nostra carne, nel nostro corpo e ci conduca alla morte eterna.
L’eutanasia è senza alcuna speranza di risurrezione, perché è totale consegna al peccato, alla falsità, alla menzogna, alla negazione di Dio. L’eutanasia è il frutto dell’idolatria che governa il mondo attuale. L’eutanasia è liturgia infernale per la morte eterna, perché liturgia senza vera speranza. Il cristiano invece celebra la liturgia della morte al peccato in vista della conquista della gloria e della vita eterna.
Per il cristiano non esiste la liturgia della morte al peccato senza la liturgia della risurrezione in Cristo Gesù. Ma neanche potrà essere la liturgia della vita e della gloria eterna senza la liturgia della morte al peccato e al mistero dell’oscurità e delle tenebre. Se il mondo oggi celebra la liturgia dell’eutanasia, che è liturgia di disperazione e non di speranza, trionfo della morte e non della vita, il cristiano invece sta celebrando una liturgia altrettanto nefasta e pericolosa: sta celebrando la liturgia della vita, della gioia, della luce, della risurrezione, senza la celebrazione della morte al peccato, al vizio, alla trasgressione, alla disobbedienza ai Comandamenti.
Celebrazione della morte al peccato e celebrazione della nuova vita sono una sola liturgia. Non ne possiamo fare due separate e distinte, ma soprattutto non possiamo celebrare la liturgia della vita e della luce senza la celebrazione della liturgia della morte ad ogni falsità, peccato, menzogna, idolatria, immoralità.
Oggi non è vi eresia più grande e più devastante di questa: la celebrazione della liturgia della gioia, dell’amore, della vita e della luce, senza prima e anche contemporaneamente celebrare la liturgia della morte ad ogni tenebra, falsità, menzogna, peccato, ingiustizia, idolatria e ogni altro inganno contro Dio, contro l’uomo, contro la stessa creazione.

Il Vangelo narra l’evento della nuova creazione con appena due parole: “Non è qui”. È risorto!”. Chi è risorto? Gesù Cristo, il Crocifisso! In verità le donne non sono andate di buon mattino al sepolcro per assistere alla gloriosa risurrezione del Signore. Si erano recate per completare le unzioni rituali prima della sepoltura definitiva di Gesù.
Esse erano andate per curare un morto. Non si erano recate per assistere o per contemplare la vita nuova, la nuova creazione di Dio. Le donne però non assistono e né vedono la nuova creazione di Dio. Non si incontrano con il Crocifisso Risorto. Esse passano per la via della fede. L’angelo annunzia loro che Gesù è risorto.
Dona loro una missione da compiere. Devono recarsi dai discepoli di Gesù. Dire loro che Gesù è risorto, invitandoli a recarsi in Galilea, sarà là che lo vedranno. Le donne credono nella parola dell’angelo, lasciano il sepolcro e si avviano per dare compimento alla missione. Mentre si recano dai discepoli, Gesù appare loro. Le invita a non temere. Conferma la missione dell’angelo.
Dal primo istante si crede nella risurrezione di Gesù non per visione del Risorto, ma per fede. La fede nasce dalla parola. L’angelo annunzia il mistero alle donne. Poi esse vedono Gesù. Lo vedono quando già credono. Le donne lo annunciano agli apostoli. Gli Apostoli si recano in Galilea. Lì vedono Gesù. Prima la fede e poi la visione. Prima la fede e poi la nuova creazione. Prima la fede e poi la salvezza. Tutto è dalla fede, oggi, domani, sempre. La fede è nella Parola dell’annunzio.

Leggiamo Mt 28,1-10
Dopo il sabato, all’alba del primo giorno della settimana, Maria di Màgdala e l’altra Maria andarono a visitare la tomba. Ed ecco, vi fu un gran terremoto. Un angelo del Signore, infatti, sceso dal cielo, si avvicinò, rotolò la pietra e si pose a sedere su di essa. Il suo aspetto era come folgore e il suo vestito bianco come neve. Per lo spavento che ebbero di lui, le guardie furono scosse e rimasero come morte. L’angelo disse alle donne: «Voi non abbiate paura! So che cercate Gesù, il crocifisso. Non è qui. È risorto, infatti, come aveva detto; venite, guardate il luogo dove era stato deposto. Presto, andate a dire ai suoi discepoli: “È risorto dai morti, ed ecco, vi precede in Galilea; là lo vedrete”. Ecco, io ve l’ho detto». Abbandonato in fretta il sepolcro con timore e gioia grande, le donne corsero a dare l’annuncio ai suoi discepoli. Ed ecco, Gesù venne loro incontro e disse: «Salute a voi!». Ed esse si avvicinarono, gli abbracciarono i piedi e lo adorarono. Allora Gesù disse loro: «Non temete; andate ad annunciare ai miei fratelli che vadano in Galilea: là mi vedranno».

Riflettiamo su questa parole di Gesù:
«Non temete; andate ad annunciare ai miei fratelli che vadano in Galilea: là mi vedranno». Non temete. Sono io. Sono Gesù, il Crocifisso che è risorto. Gesù rassicura le donne che la sua risurrezione è vera. Lui non è un fantasma. La loro è vera visione. Loro sono dinanzi al loro Maestro e Signore. Esse devono annunciare ai suoi fratelli che vadano in Galilea: là lo vedranno. Chiediamoci: Dove oggi vediamo Gesù Risorto? Dove possiamo incontrarlo? Dove Lui si manifesta?
Gesù, il Risorto, è nell’Eucaristia, ma invisibile.
È in ogni sacramento, ma invisibile.
È nei suoi ministri, ma invisibile.
È nella Scrittura, ma invisibile.
È nella Teologia, ma invisibile.
È nei poveri e derelitti, ma invisibile.
Occorre la fede per vederlo dove Lui è presente, ma invisibile. Gesù, il Crocifisso, che è il Risorto, è visibile in ogni suo discepolo che ogni giorno celebra la liturgia della morte al peccato, al vizio, alla disobbedienza alla Legge del Signore, assieme all’altra liturgia della consegna della sua volontà al Padre celeste, per vivere la sua vita da risorto alla luce, in Cristo, con Cristo, per Cristo, sempre governato e mosso dallo Spirito Santo. Se il discepolo non celebra la liturgia della luce, della verità, dell’amore, celebrando senza interruzione la liturgia della morte al peccato, Cristo Gesù rimarrà nella sua invisibilità e saranno sempre pochi coloro che crederanno in lui.
Come la vita di Cristo era la visibilità della vita del Padre, così la vita del discepolo deve essere la visibilità della vita di Cristo Gesù. Si vede Cristo per la fede nella Parola che lo annunzia. Questa fede però non basta. Non è sufficiente. È necessario che ogni discepolo annunzi Cristo e mostri Cristo. Per la fede si crede. Per la visione si giunge alla pienezza e perfezione della fede. Senza la visione del Cristo risorto mai nascerà la fede nella Parola annunziata. Chi predica Cristo è obbligato a mostrare Cristo. 
Madre della Redenzione, aiuta ogni discepolo di Gesù perché annunci Cristo mostrandolo vivo nel suo corpo, ma anche perché sempre mostri vivo Gesù nel suo corpo per dare forza di fede alla sua Parola.
Amen.


[bookmark: _Toc47013704]OMELIA DEL 12 APRILE 2020 – Pasqua di Risurrezione
Il cuore del Vangelo è Gesù di Nazaret. Ma chi è in verità Gesù? Gesù è il consacrato dal Padre in Spirito Santo e potenza. Gesù è Colui che è passato in mezzo agli uomini beneficando e sanando tutti coloro che era sotto il potere del diavolo. Ha potuto fare questo perché Dio era con Lui. Ma gli uomini hanno preferito le tenebre alla luce e lo hanno crocifisso.
Dio però ama la luce, perché Lui è luce eterna, e ha trasformato in luce il corpo del Figlio suo risuscitandolo. Su cosa fonda Pietro la risurrezione di Gesù? Sulle apparizioni. Noi lo abbiamo visto. Noi lo abbiamo toccato. Cosa ancora ha fatto il Padre? Lo ha innalzato alla sua destra e lo ha costituito Giudice dei vivi e dei morti. Ha decretato che Gesù fosse il solo nome nel quale è stabilito che possiamo essere salvati. La salvezza è nel nome di Gesù il Nazareno. Gesù è il Crocifisso, il Risorto, il Salvatore, il Redentore. Gesù è la salvezza e la redenzione di ogni uomo. Questo ha deciso il Padre e questo Pietro annunzia.
Ora leggiamo At 10, 34a.37-43

Pietro allora prese la parola e disse: Voi sapete ciò che è accaduto in tutta la Giudea, cominciando dalla Galilea, dopo il battesimo predicato da Giovanni; cioè come Dio consacrò in Spirito Santo e potenza Gesù di Nàzaret, il quale passò beneficando e risanando tutti coloro che stavano sotto il potere del diavolo, perché Dio era con lui. E noi siamo testimoni di tutte le cose da lui compiute nella regione dei Giudei e in Gerusalemme. Essi lo uccisero appendendolo a una croce, ma Dio lo ha risuscitato al terzo giorno e volle che si manifestasse, non a tutto il popolo, ma a testimoni prescelti da Dio, a noi che abbiamo mangiato e bevuto con lui dopo la sua risurrezione dai morti. E ci ha ordinato di annunciare al popolo e di testimoniare che egli è il giudice dei vivi e dei morti, costituito da Dio. A lui tutti i profeti danno questa testimonianza: chiunque crede in lui riceve il perdono dei peccati per mezzo del suo nome». Riflettiamo su questa verità predicata dall’apostolo Pietro: E ci ha ordinato di annunciare al popolo e di testimoniare che egli è il giudice dei vivi e dei morti, costituito da Dio. Chiunque crede in lui riceve il perdono dei peccati per mezzo del suo nome.

Se Dio lo ha costituito Giudice dei vivi e dei morti, possiamo noi predicare Dio senza predicare Cristo Gesù? Se lo facessimo, sarebbe tradimento del nostro Dio. Se chiunque crede in Cristo riceve il perdono dei peccati per mezzo del suo nome, possiamo noi predicare il perdono dei peccati escludendo il nome di Gesù? Se lo facessimo, sarebbe tradimento non di un uomo, ma dell’intera umanità. Ama Dio chi annunzia la volontà di Dio e ogni sua decisione. 
Cristo Gesù è volontà di Dio e sua decisione. Ogni altra volontà e decisione di Dio riceve verità solo da questa decisione e volontà che è Cristo Signore. Ama l’uomo chi gli rivela la fonte della sua vera salvezza che è solo Cristo Signore. Chi non predica Cristo è grande traditore di Dio e dell’uomo. Rinnega Dio e rinnega l’uomo. 
Nella seconda lettura l’Apostolo Paolo rivela che il mistero di Cristo è divenuto per mezzo del battesimo mistero del cristiano. Cristo e il cristiano sono una sola morte e una sola risurrezione. Ma anche un solo innalzamento alla destra del Padre. Con il battesimo, divenendo il cristiano corpo di Cristo, nel corpo di Cristo è assiso alla destra del Padre. Quali sono le conseguenze di questo grande mistero? Il cristiano deve vedere tutto dalla contemplazione del cielo. Deve usare la terra perché anche lui, come Cristo, in Cristo, per Cristo, possa anche lui stare alla destra del Padre nel suo corpo glorioso e risuscitato. 

Leggiamo Colossesi 3,1-4
Se dunque siete risorti con Cristo, cercate le cose di lassù, dove è Cristo, seduto alla destra di Dio; rivolgete il pensiero alle cose di lassù, non a quelle della terra. Voi infatti siete morti e la vostra vita è nascosta con Cristo in Dio! Quando Cristo, vostra vita, sarà manifestato, allora anche voi apparirete con lui nella gloria.

Meditiamo su questa frase dell’Apostolo Paolo:
Voi infatti siete morti e la vostra vita è nascosta con Cristo in Dio!  Quando Cristo, vostra vita, sarà manifestato, allora anche voi apparirete con lui nella gloria.
Ora il mistero della risurrezione è vissuto dal cristiano da nascosto con Cristo in Dio. Tutto avviene nell’invisibilità. Il cristiano è in Cristo, ma in modo invisibile. È in Dio, ma in modo invisibile. È nel cielo, assiso con Cristo presso Dio, ma in modo invisibile. Se compie nel suo corpo lo stesso mistero di Cristo, che è di piena morte al peccato con una obbedienza simile a quella di Gesù Signore, domani, nel giorno della manifestazione di Cristo, nel giorno in cui Cristo sarà visibile, anche il cristiano sarà visibile in tutto il suo splendore di gloria e di luce eterna. È beato quel cristiano che compie nel suo corpo tutto il mistero del Signore. Il Vangelo che siamo chiamati a meditare è specialissimo. Tutto è racchiuso in quattro verbi: correre, attendere, vedere, credere.
Maria di Màgdala corre a dire ai discepoli che hanno portato via Gesù dal sepolcro. Giovanni e Pietro corrono verso il sepolcro, Giovanni però corre più veloce e giunge per primo al sepolcro. Si ferma. Fermarsi è verità della testimonianza e della fede. In questo fermarsi è la verità della storia che domani si dovrà annunziare. Giunge Pietro, entra nel sepolcro. Vede l’ordine che regna in esso. Dall’ordine va tratta una sola conclusione: il corpo di Cristo non è stato portato via. Entra Giovanni vede e crede. Gesù è veramente Risorto. Perché prima i discepoli non hanno creduto nella risurrezione? Perché ancora non avevano compreso le Scritture che annunziavano che lui doveva risorgere dal sepolto. 

Leggiamo Gv 20,1-9
Il primo giorno della settimana, Maria di Màgdala si recò al sepolcro di mattino, quando era ancora buio, e vide che la pietra era stata tolta dal sepolcro. Corse allora e andò da Simon Pietro e dall’altro discepolo, quello che Gesù amava, e disse loro: «Hanno portato via il Signore dal sepolcro e non sappiamo dove l’hanno posto!». Pietro allora uscì insieme all’altro discepolo e si recarono al sepolcro. Correvano insieme tutti e due, ma l’altro discepolo corse più veloce di Pietro e giunse per primo al sepolcro. Si chinò, vide i teli posati là, ma non entrò. Giunse intanto anche Simon Pietro, che lo seguiva, ed entrò nel sepolcro e osservò i teli posati là, e il sudario – che era stato sul suo capo – non posato là con i teli, ma avvolto in un luogo a parte. Allora entrò anche l’altro discepolo, che era giunto per primo al sepolcro, e vide e credette. Infatti non avevano ancora compreso la Scrittura, che cioè egli doveva risorgere dai morti.

Chiediamoci: Perché il correre verso Cristo Gesù non è sufficiente e ad esso si deve sempre aggiungere il fermarsi? Si risponde che correre si può. Si può correre con i pensieri, con la volontà, con i desideri, con la scienza, la sapienza. Si può correre anche con la fede, la carità, la speranza. Nessuno può impedire ad un uomo di correre. Correre appartiene alla natura dell’uomo. Possiamo dire che è legge naturale. La vita dell’uomo sulla terra è una corsa sempre in avanti. Ma la corsa non è tutto. C’è un momento in cui ci si deve fermare, arrestare, perché occorre che nella nostra vita intervenga chi dona ad essa verità, giustizia, certezza. Chi deve dirci che la corsa non è vana. La scienza può correre, ma non ha in sé il principio della sua verità. Lo deve attingere nella riflessione sapiente e intelligente. 
Ma neanche la riflessione ha in sé il principio della sua verità. Lo deve attingere nella rivelazione.  Ma neanche la rivelazione ha in sé il principio della verità. Lo deve attingere nella Tradizione della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Neanche la Tradizione ha in se il principio della verità. Lo deve attingere nel Magistero preposto a dare pienezza di verità e di attualità ad ogni Parola di Dio, ad ogni comprensione precedente. Anche la teologia deve correre. Ma anch’essa dovrà fermarsi dinanzi al Magistero e attendere che riceva la conferma che quanto ha pensato è vero. 
Anche la profezia deve correre. Ma anch’essa dovrà fermarsi dinanzi al Magistero, per attendere una risposta di conforma. Altrimenti rischia di correre vanamente. È questa la differenza tra il Padre della Chiesa, il Dottore della Chiesa, il vero Profeta e ogni eretico, scismatico e falso profeta. Il Padre della Chiesa, il Dottore della Chiesa, il vero Profeta si sono fermati e hanno chiesto al Magistero la conferma che il loro pensiero, le loro deduzioni e argomentazioni, le loro dimostrazioni e intuizioni fossero dichiarate conformi alla sana dottrina. Eresiarchi, scismatici e falsi profeti non si sono fermati. 
Hanno proseguito la corsa per proprio conto senza badare alle regole della conferma della verità. Così agendo hanno distrutto il corpo di Cristo, lacerandolo e redendolo irriconoscibile. Sempre chi lacera il corpo di Cristo attesta che la sua corsa è vana. Giovanni è più giovane di Pietro e può correre più velocemente verso il sepolcro. Giunge per prima. Si ferma. Guarda ma non entra. Perché si ferma? 
Perché deve attendere che giunga Pietro. Pietro gli è necessario perché la sua testimonianza dinanzi alla storia si riveli sempre credibile. È Pietro colui che rende vera la testimonianza di Giovanni e anche la sua fede. Ecco oggi dov’è il nostro errore. Sarebbe sufficiente che ognuno di noi si chiedesse: Chi è colui di cui ho bisogno perché la mia Parola risulti vera dinanzi alla storia? Nella Chiesa del Dio vivente, il fedele laico ha bisogno del Presbitero in comunione gerarchica con il suo Vescovo. Comunione gerarchica non significa comunione “formale, di apparenza, di scienza”. So che esiste il Vescovo. Lo rispetto. Cammino per la mia strada. Questa di certo non è comunione gerarchica. La comunione gerarchica è comunione di obbedienza, di ascolto, di filiale ossequio.
Si deve aggiungere: comunione che deve essere di natura, di dipendenza, in tutto simile alla comunione che esiste tra la vite vera e il tralcio. Senza questa relazione di natura siamo carenti della linfa vitale che permette che il tralcio possa produrre frutti abbondanti. Questa comunione va sempre verificata, sempre rinnovata, sempre fatta crescere. Perché questa comunione venga vissuta occorre la vera umiltà, che è abbattimento di ogni superbia, prepotenza, insubordinazione. Arroganza. Sono tutte questa cose che ci separano dalla vera vite e ci rendono tralci infruttuosi. Senza la vera comunione si è tralci che sanno solo agitare le proprie foglie. Nient’altro. 
L’Apostolo Giovanni attende che giunga Pietro. Questi entra nel sepolcro. Vede ogni cosa. Quanto cade sotto i suoi occhi è rivelatore di una grande verità. Gesù non è stato portato via. Lui dal sepolcro è uscito perché è risorto. Dopo entra anche Giovanni. Questi vede e crede. Crede che Gesù è risorto. Confessa però che ancora non avevano compreso le Scritture che profetizzano la risurrezione del Messia, del Cristo di Dio. Ognuno deve rivestirsi dell’umiltà di Giovanni. 
Ci si deve fermare per attendere chi è preposto a dare certezza alla nostra corsa. Per attendere chi deve far sì che la nostra corsa non sia vana. Purtroppo oggi ognuno corre per se stesso. Ognuno si crede autosufficiente. Con grande facilità ci si pone fuori di ogni comunione, ogni dipendenza, ogni bisogno di attendere colui che darà certezza di verità alla nostra vita. 
Il non rispetto della Legge della comunione ci fa essere tralci dalle grandi foglie che si agitano, ma che non producono alcun frutto. È questa mancanza di veri frutti il grande peccato di omissione dei nostri giorni. E peccheremo sempre di omissione finché non ci rivestiremo di umiltà, la sola virtù che fa sì che noi possiamo essere dipendenti sempre da quanti sono preposti dal Signore a dare verità al nostro essere tralci inseriti sulla vite vera che è il mistero della nostra Chiesa.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che viviamo in verità la Legge della comunione. Non permettete che ogni nostra corsa alla fine risulti vana.
Amen.

[bookmark: _Toc47013705]OMELIA DEL 13 APRILE 2020 – Lunedì dell’Angelo
Gli Atti degli Apostoli oggi ricordano il primo discorso di Pietro.
Questo discoro è fatto a quanti lo Spirito Santo aveva attratto presso il Cenacolo con i segni del vento che si abbatte gagliardo e del rombo come di tuono, nel momento della sua discesa sugli Apostoli e su quanti erano nella Casa il giorno di Pentecoste.
Le verità annunciate dall’Apostolo Pietro sono essenzialmente quattro.
Prima verità: Dio ha accreditato con segni, miracoli e prodigi Gesù di Nazaret. Questi segni non furono compresi. Gesù fu consegnato a Pilato e a lui fu chiesta la morte per crocifissione.
Seconda verità: Ancora una volta il Padre viene e accredita Gesù con la gloriosa risurrezione. Gesù non è rimasto nel sepolcro. Lui ora è il Vivente Eterno. 
Terza Verità: Nella risurrezione di Gesù si compie la profezia cantata da Davide in uno dei suoi Salmi.  La risurrezione pertanto non è un evento senza profezia. Un evento decretato oggi dal Signore. Nulla di quanto è avvenuto in Gesù è senza profezia. Ogni momento della vita di Gesù è stato preannunciato dal Signore per mezzo dei suoi profeti. Non vi è evento della vita di Gesù che non sia contenuto nella Legge, nei Profeti, nei Salmi.
Quarta verità: Gesù risorto ha effuso lo Spirito Santo. Questa effusione è verità profetica, ma è anche storia vissuta da coloro che stanno ascoltando gli Apostoli. Essi sono tutti spettatori del suo compimento. Sono tutti testimoni di questo grande mistero. Storia e profezia sono una sola verità. La profezia annuncia quale sarà la storia. La storia conferma la verità della profezia. Lo ripetiamo: non c’è nessun evento della vita di Gesù che non sia già stato rivelato nell’Antico Testamento. Ma anche non c’è alcuna profezia che non si sia compiuta in Cristo Gesù. 
Leggiamo At 2,14.22-33

 [Nel giorno di Pentecoste,] Pietro con gli Undici si alzò in piedi e a voce alta parlò così:  «Uomini di Giudea, e voi tutti abitanti di Gerusalemme, vi sia noto questo e fate attenzione alle mie parole:  Gesù di Nàzaret – uomo accreditato da Dio presso di voi per mezzo di miracoli, prodigi e segni, che Dio stesso fece tra voi per opera sua, come voi sapete bene –,  consegnato a voi secondo il prestabilito disegno e la prescienza di Dio, voi, per mano di pagani, l’avete crocifisso e l’avete ucciso. Ora Dio lo ha risuscitato, liberandolo dai dolori della morte, perché non era possibile che questa lo tenesse in suo potere. Dice infatti Davide a suo riguardo: “Contemplavo sempre il Signore innanzi a me; egli sta alla mia destra, perché io non vacilli.  Per questo si rallegrò il mio cuore ed esultò la mia lingua, e anche la mia carne riposerà nella speranza, perché tu non abbandonerai la mia vita negli inferi né permetterai che il tuo Santo subisca la corruzione.  Mi hai fatto conoscere le vie della vita, mi colmerai di gioia con la tua presenza”. Fratelli, mi sia lecito dirvi francamente, riguardo al patriarca Davide, che egli morì e fu sepolto e il suo sepolcro è ancora oggi fra noi. Ma poiché era profeta e sapeva che Dio gli aveva giurato solennemente di far sedere sul suo trono un suo discendente, previde la risurrezione di Cristo e ne parlò: questi non fu abbandonato negli inferi, né la sua carne subì la corruzione.  Questo Gesù, Dio lo ha risuscitato e noi tutti ne siamo testimoni. Innalzato dunque alla destra di Dio e dopo aver ricevuto dal Padre lo Spirito Santo promesso, lo ha effuso, come voi stessi potete vedere e udire».

Riflettiamo. La Parola preannuncia la storia. 
Il preannuncio è già iniziato lo stesso giorno della caduta di Adamo e di Eva. 
La storia che si compie attesta che la Parola di Dio è vera. È vera la Parola perché diviene storia. È vera la storia perché essa è compimento della Parola.
Facciamo un posso ulteriore. Il cristiano deve essere come Cristo Gesù: frutto della Parola nella storia, o frutto nella storia secondo la Parola. Se questo non avviene, il cristiano ha non ha vissuto secondo verità la Parola. Vi è distanza o piccola o grande o incolmabile tra lui e la Parola. Sempre il cristiano dovrà essere vita della Parola che si compie nella storia e storia che è il frutto della Parola che si è compiuta. Se questa soprannaturale unità tra Parola e storia non si compie, è segno che il cristiano non vive secondo il Vangelo. Lo attesta la sua storia. Ognuno si chieda: la mia storia quotidiana è frutto della Parola del Vangelo. 
Se essa non è frutto, allora urge una potente conversione alla Parola di Cristo Gesù. Il Vangelo mette in evidenza quanto sia universale il potere delle tenebre. Ci mostra fin dove arrivano i suoi tentacoli stritolatori della verità e della luce. Gesù risorge. Un segno sconvolgente viene dato ai soldati e alle donne: Ed ecco che vi fu un gran terremoto: un angelo del Signore, sceso dal cielo, si accostò, rotolò la pietra e si pose a sedere su di essa. Per lo spavento che ebbero di lui le guardie tremarono tramortite (Mt 28,2-4). Le guardie subito si recano dai capi dei sacerdoti e narrano l’accaduto. Ci si deve ricordare che le guardie erano state chieste a Pilato. Esse erano state poste a custodia del sepolcro perché nessuno rubasse il corpo di Cristo e poi andasse in giro a diffondere false notizie di risurrezione.
Ora invece sono proprio le guardie i testimoni che nessuno ha rubato il corpo di Gesù e che un grande evento non naturale è accaduto. Gesù è Risorto. Si compie ogni sua Parola. Aveva detto che sarebbe risorto e la sua Parola ora è storia. Profezia e storia una sola realtà. Quanto ora avviene è anch’esso storia. Storia però non di verità, ma di inganno e calunnia, falsa testimonianza e compera della verità storica. Ecco la grande potenza del male: può comprarsi con denaro ogni cuore, ogni mente, ogni uomo. Può comprarsi ogni autorità politica, economica, finanziaria, giudiziaria, scientifica, di ogni altra natura. Non cade nel potere del male solo chi è saldamente piantato in Dio, in Cristo Gesù, nello Spirito Santo, nella sua grazia e verità. 
Leggiamo il testo di Matteo 28,8-15
Abbandonato in fretta il sepolcro con timore e gioia grande, le donne corsero a dare l’annuncio ai suoi discepoli.  Ed ecco, Gesù venne loro incontro e disse: «Salute a voi!». Ed esse si avvicinarono, gli abbracciarono i piedi e lo adorarono.  Allora Gesù disse loro: «Non temete; andate ad annunciare ai miei fratelli che vadano in Galilea: là mi vedranno». Mentre esse erano in cammino, ecco, alcune guardie giunsero in città e annunciarono ai capi dei sacerdoti tutto quanto era accaduto. Questi allora si riunirono con gli anziani e, dopo essersi consultati, diedero una buona somma di denaro ai soldati, dicendo: «Dite così: “I suoi discepoli sono venuti di notte e l’hanno rubato, mentre noi dormivamo”.  E se mai la cosa venisse all’orecchio del governatore, noi lo persuaderemo e vi libereremo da ogni preoccupazione». Quelli presero il denaro e fecero secondo le istruzioni ricevute. Così questo racconto si è divulgato fra i Giudei fino ad oggi.

Se fossero state delle guardie messe a custodia del sepolcro dagli Apostoli o da Nicodemo e da Giuseppe di Arimatea, si sarebbe potuto pensare anche ad una loro manipolazione o orientamento in favore di Gesù. Ma le guardie sono stati poste a custodia dai capi dei Sacerdoti. Ai capi dei sacerdoti ora riferiscono ciò che è accaduto. Questo evento ci dice che la risurrezione è realmente avvenuta. Lo dice il mondo dei non discepoli del Signore.
Lo attestano anche i capi dei sacerdoti che comprano le guardie perché spargano nel mondo una falsa testimonianza contro la verità storica. Essi devono dire che mentre dormivano, i discepoli di Gesù sono venuti e hanno portato via il corpo dalla tomba. Alla falsa testimonianza si aggiunge anche la calunnia e l’accusa contro persone innocenti. Ecco quanto è devastante l’avidità e la sete di denaro nel cuore di un uomo. Per denaro ci si vende la coscienza. 
Ci si vende il proprio ministero. 
Ci si vende la verità. 
Ci si vende la giustizia. 
Ci si vende amici e nemici.
Ci si vende il cuore e la mente.
Ci si vende l’anima e lo spirito.
Ci si vende Dio e anche il paradiso.
La sete del denaro è la causa di tutti i mali.
I capi dei sacerdoti possono fare questo perché sanno come prendere Pilato per il suo verso. Lo hanno già fatto nella circostanza della richiesta di condanna di Gesù alla morte per crocifissione. Lo faranno anche in questa circostanza se le guardie dovessero ricevere qualche noia da parte de Governatore. Il potere religioso deviato è la più travolgente potenza di male che esiste nella storia. Nessun potere è più devastante del potere religioso che si corrompe. Il potere religioso corrotto ha chiesto e ottenuto dal potere politico la morte di Gesù, benché fosse innocente.
Il potere religioso corrotto ha comprato la falsa testimonianza dei soldati. Il potere religioso corrotto ha tanta forza di ridurre in silenzio anche il potente Governatore di Roma. Quando il potere religioso esce dalla via della giustizia e della verità, per gli uomini iniziano giorni di tenebre sulla terra. Quando invece il potere religioso si conserva nella piena fedeltà al suo Signore e viene esercitato secondo le vere finalità per le quali è stato dato, allora sulla terra brilla il sole della vera giustizia e del vero amore.
Così Davide parla del potere religioso quando è vissuto secondo giustizia:
«Oracolo di Davide, figlio di Iesse, oracolo dell’uomo innalzato dall’Altissimo, del consacrato del Dio di Giacobbe, del soave salmista d’Israele. Lo spirito del Signore parla in me, la sua parola è sulla mia lingua; il Dio di Giacobbe ha parlato, la roccia d’Israele mi ha detto: “Chi governa gli uomini con giustizia, chi governa con timore di Dio, è come luce di un mattino quando sorge il sole, mattino senza nubi, che fa scintillare dopo la pioggia i germogli della terra”. Non è forse così la mia casa davanti a Dio, poiché ha stabilito con me un’alleanza eterna, in tutto regolata e osservata? Non farà dunque germogliare quanto mi salva e quanto mi diletta? Ma gli scellerati sono come spine, che si buttano via tutte e non si prendono in mano; chi le tocca si arma di un ferro e di un’asta di lancia e si bruciano sul posto col fuoco» (2Sam 23,1-7). Chi è investito di un potere religioso, un potere sacro, sappia che se lui lo esercita con fedeltà dinanzi a Dio, in mezzo ai suoi fratelli è sole di giustizia, verità, amore vero. Se lo esercita nella falsità e nella menzogna, per lui ogni ingiustizia si propaga in mezzo agli uomini.
Chi esercita il potere sacro dalle tenebre per compiacere agli uomini è responsabile in eterno di tutte le devastazioni spirituali, religiose, ecclesiali, sociali prodotte e generate. I capi dei sacerdoti sono responsabili della mancata fede nella risurrezione del Signore da parte di tutto il popolo di Dio. Per la loro non fede, moltissimi non hanno creduto e sono rimasti nelle tenebre del peccato e della morte. Ognuno si chieda: io, discepolo di Gesù, come esercito il mio potere sacro anche in ordine alla testimonianza della verità del Vangelo? Sono luce o sono tenebra per i miei fratelli?
Che la Madre di Dio, Madre nostra, la Donna fedele al Signore in ogni cosa, aiuti i discepoli del Figlio uso a vivere il loro potere sacro solo a servizio della verità, della giustizia, della luce.
Amen. 

[bookmark: _Toc47013706]OMELIA 14 Aprile 2020 
OTTAVA DI PASQUA. MARTEDÌ
Tutta la casa di Israele, tutta la casa del mondo, deve essere edificata su una certezza, che è infallibilmente vera e che rimane stabile e immutabile per l’eternità. 
Questa certezza non viene dal cuore degli uomini né dalla loro volontà, ma da un decreto eterno del Creatore e Signore del cielo e della terra: “Dio ha Costituito Signore e Cristo quel Gesù che voi avete crocifisso”. Gesù è stato costituito Cristo perché è Lui che deve costruire il vero regno di Dio sulla nostra terra e nei cieli, in questo tempo e nell’eternità. Il regno che Gesù dovrà costruire nel cuore di ogni uomo è regno di giustizia, verità, luce, amore, misericordia, perdono, riconciliazione, pace, nell’adorazione del Padre in spirito e verità. 
Si diviene regno di Dio divenendo corpo di Cristo, vivendo in Cristo, con Cristo, per Cristo, lasciandoci condurre dallo Spirito Santo di fede in fede e di verità in verità, di luce in luce. Gesù è stato costituito Signore perché il Padre ha posto nelle sue mani il governo della storia, del mondo visibile e invisibile, di tutta la sua creazione, oggi e per l’eternità beat. 
Ecco il canto che risuona nei cieli per l’eternità:
“«Tu sei degno di prendere il libro e di aprirne i sigilli, perché sei stato immolato e hai riscattato per Dio, con il tuo sangue, uomini di ogni tribù, lingua, popolo e nazione, e hai fatto di loro, per il nostro Dio, un regno e sacerdoti, e regneranno sopra la terra». E vidi, e udii voci di molti angeli attorno al trono e agli esseri viventi e agli anziani. Il loro numero era miriadi di miriadi e migliaia di migliaia e dicevano a gran voce: «L’Agnello, che è stato immolato, è degno di ricevere potenza e ricchezza, sapienza e forza, onore, gloria e benedizione». Tutte le creature nel cielo e sulla terra, sotto terra e nel mare, e tutti gli esseri che vi si trovavano, udii che dicevano: «A Colui che siede sul trono e all’Agnello lode, onore, gloria e potenza, nei secoli dei secoli»” (Cfr. Ap 5,1-14). 

L’uomo può anche pensare, illudendo se stesso, di essere lui cristo e signore di se stesso o di ogni altro uomo. La storia ogni giorno gli attesta, gli rivela, che lui non è signore di nulla. Non ha in potere né il governo della storia e neanche quello della propria persona. L’uomo è come l’erba che in un istante può essere divorata, sradicata, calpestata, estirpata, bruciata nel fuoco. Signore è solo Gesù. Solo Lui. Nessun altro. È verità eterna, immutabile nei secoli. 
Leggiamo At 2,36-41
Sappia dunque con certezza tutta la casa d’Israele che Dio ha costituito Signore e Cristo quel Gesù che voi avete crocifisso». All’udire queste cose si sentirono trafiggere il cuore e dissero a Pietro e agli altri apostoli: «Che cosa dobbiamo fare, fratelli?». E Pietro disse loro: «Convertitevi e ciascuno di voi si faccia battezzare nel nome di Gesù Cristo, per il perdono dei vostri peccati, e riceverete il dono dello Spirito Santo. Per voi infatti è la promessa e per i vostri figli e per tutti quelli che sono lontani, quanti ne chiamerà il Signore Dio nostro». Con molte altre parole rendeva testimonianza e li esortava: «Salvatevi da questa generazione perversa!». Allora coloro che accolsero la sua parola furono battezzati e quel giorno furono aggiunte circa tremila persone.

La porta del regno è il battesimo. Si riceve il battesimo, si diviene corpo di Cristo, figli del Padre nel suo Figlio Gesù, eredi della vita eterna, partecipi della divina natura, membri gli uni degli altri, ma anche gli uni per gli altri. 
Senza il battesimo si rimane nella vecchia natura. Così Gesù a Nicodemo: 

«In verità, in verità io ti dico, se uno non nasce dall’alto, non può vedere il regno di Dio». Gli disse Nicodèmo: «Come può nascere un uomo quando è vecchio? Può forse entrare una seconda volta nel grembo di sua madre e rinascere?». Rispose Gesù: «In verità, in verità io ti dico, se uno non nasce da acqua e Spirito, non può entrare nel regno di Dio. Quello che è nato dalla carne è carne, e quello che è nato dallo Spirito è spirito. Non meravigliarti se ti ho detto: dovete nascere dall’alto. Il vento soffia dove vuole e ne senti la voce, ma non sai da dove viene né dove va: così è chiunque è nato dallo Spirito» (Gv 3,3-8).  

Urge che ogni discepolo di Gesù ritorni a credere in questa verità, oggi tanto disprezzata, negata, ingiuriata, offesa, alterata, dichiarata non più necessaria. È il trionfo della stoltezza. Quando una verità della fede viene calpestata, è tutta la fede che viene calpestata. Se si calpesta il battesimo è la Chiesa che si calpesta.
Perché si calpesta la Chiesa? Per la si condanna alla non esistenza. La Chiesa nasce dal battesimo. Si calpesta il battesimo, si uccide la Chiesa. Si uccide la Chiesa, si uccide Cristo nella sua verità di Signore e Cristo, di Mediatore unico nella salvezza, nella redenzione, in ogni dono di grazia e verità. Il Vangelo pone alla nostra meditazione e riflessione una seconda altissima e universale verità. Scienza, sapienza, dottrina, filosofia, infiniti sistemi di conoscenza, teologia, studio della Scrittura, della Tradizione e del Magistero possono illuminare la fede, ma non sono la fede. Uno può credere anche nella risurrezione, nell’eucaristia, nei sacramenti, nella rivelazione, ma ancora non sono la fede. 
Certo. La fede si fonda sulla verità della Persona, ma essa è data solo alla Persona nella pienezza della sua verità. La fede nasce quando si instaura una relazione con la Persona nella quale si crede, ma sul fondamento della sua verità. 
Senza la personale relazione con la Persona non c’è fede. Senza la verità piena della persona, abbiamo una relazione falsa e di conseguenza anche la nostra fede nella Persona è falsa. Oggi, su Dio Padre, su Cristo Gesù, sullo Spirito Santo, sulla Chiesa, sui sacramenti, sui ministri di Cristo, su tutto il corpo di Cristo, abbiamo una relazione falsa, una fede falsa, perché manchiamo della pienezza della verità. Naviga oggi nelle menti e nei cuori tanta falsità. Possiamo dire che oggi la verità sulla quale si fonda ogni relazione di purissima fede è stata sostituita della falsità, dall’eresia, dall’errore, dal sentimento.
Come possiamo fare perché non cadiamo in questa tentazione? Non basta aggrapparsi alla rivelazione. La verità da sola non è sufficiente. Urge aggrapparsi alla persona di Cristo Gesù. Stringere con Lui un patto di purissimo ascolto nella Spirito Santo. La verità della Persona nella quale si crede e la Persona in cui si crede in pienezza di verità devono essere una cosa sola. A nulla serve credere nella verità del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, della Chiesa e di ogni altro mistero della nostra fede se non stringiamo una purissima relazione personale di ascolto con la Persona o le Persone che sono essenza della nostra fede.
Questa verità ci insegna Maria di Màgdala. La verità senza Cristo a Lei non serve. A Lei serve Cristo e la sua verità. A noi oggi invece basta Dio e la Chiesa senza verità. Non ci serve la verità. Noi parliamo di un Dio senza verità, un Cristo senza verità, uno Spirito Santo senza verità, una Chiesa senza verità, ma anche i divini misteri senza verità. Senza verità o si cade nel sentimentalismo o nella più triste e delittuosa delle idolatrie. Ma né sentimentalismo e né idolatria danno salvezza. Chi dona salvezza è la Persona confessata nella sua verità.
Leggiamo il testo di Gv 20,11-18
Maria invece stava all’esterno, vicino al sepolcro, e piangeva. Mentre piangeva, si chinò verso il sepolcro e vide due angeli in bianche vesti, seduti l’uno dalla parte del capo e l’altro dei piedi, dove era stato posto il corpo di Gesù. Ed essi le dissero: «Donna, perché piangi?». Rispose loro: «Hanno portato via il mio Signore e non so dove l’hanno posto». Detto questo, si voltò indietro e vide Gesù, in piedi; ma non sapeva che fosse Gesù. Le disse Gesù: «Donna, perché piangi? Chi cerchi?». Ella, pensando che fosse il custode del giardino, gli disse: «Signore, se l’hai portato via tu, dimmi dove l’hai posto e io andrò a prenderlo». Gesù le disse: «Maria!». Ella si voltò e gli disse in ebraico: «Rabbunì!» – che significa: «Maestro!». Gesù le disse: «Non mi trattenere, perché non sono ancora salito al Padre; ma va’ dai miei fratelli e di’ loro: “Salgo al Padre mio e Padre vostro, Dio mio e Dio vostro”». Maria di Màgdala andò ad annunciare ai discepoli: «Ho visto il Signore!» e ciò che le aveva detto.

Meditiamo su quanto ascoltato. La riflessione illumina la mente e rafforza il cuore perché l’atto di fede sia sempre perfetto. Fede e Dio, fede e Cristo Gesù, fede e Spirito Santo, verità e Dio, verità e Cristo Gesù, verità s Spirito Santo mai possono essere separati. Noi crediamo in Dio, in Cristo Gesù, nello Spirito Santo. Crediamo perché ascoltiamo Dio, ascoltiamo Cristo Gesù, ascoltiamo lo Spirito Santo. 
Ascoltiamo la Persona del Padre, che ci parla per Cristo Gesù, nello Spirito Santo. Il legame di fede o di ascolto è con la Persona che a noi parla. Ma la persona è portatrice di una verità. Gesù è Risorto. Chi devo ascoltare è Cristo Risorto. La relazione è con Cristo Risorto. Chi è Cristo Risorto? È il Signore, il Salvatore, il Redentore, il solo nome nel quale è stabilito che possiamo essere salvati, il Giudice dei vivi e dei Morti, l’Agnello Immolato nelle cui mani il Padre ha posto il governo del cielo e della terra. Come parla a noi il Cristo Risorto? Direttamente e indirettamente. Attraverso il suo Santo Spirito e i Pastori della Chiesa. 
Può parlare a noi attraverso ogni uomo e ogni evento che accade nel mondo. Chi è nello Spirito Santo discerne ogni voce. Sa qual è la voce che viene da Cristo Gesù e quale invece non viene da Cristo Gesù. Maria di Màgdala non si sente appagata da una verità senza la Persona che è questa verità. Se Gesù è Risorto, dove lo può trovare? Questo è il desiderio del suo cuore. Se non è risorto, dove lo potrà trovare? Anche questo è desiderio del suo cuore. Senza questo desiderio nel cuore, abbiamo una verità morta, una parola morta, una morale morta, che non danno vita.
La forza e la vita della verità, della parola, della morale, del comandamento, della legge, della giustizia, è Cristo Gesù, il Risorto, il Signore, il Salvatore, il Redentore, il Giudice dei vivi e dei morti. Oggi stiamo predicando una morale senza Cristo, una legge senza Cristo, una verità antropologica senza Cristo, una giustizia senza Cristo, una misericordia senza Cristo. Il mondo e anche il cristiano non sanno più che la nostra morale è Cristo, la nostra legge è Cristo, la nostra verità antropologia è Cristo, la nostra giustizia è Cristo, la nostra misericordia è Cristo.
Non solo è Cristo, ma anche morale, legge, verità antropologia, giustizia, misericordia si possono vivere solo in Cristo, con Cristo, per Cristo, con lo Spirito Santo che viene versato senza misura in chi crede in Cristo Gesù. Sempre il cristiano è chiamato ad agire dalla piena verità di Cristo Gesù.
Piena verità di Cristo Gesù è anche questa: Lui vuole amare di amore di vera salvezza ogni uomo attraverso ogni membro del suo corpo. Ogni uomo da amare con vero amore di salvezza è Cristo stesso che chiede di essere amato. Ecco la piena verità di Cristo: Cristo Gesù è colui che ama e che è amato. Quando questa verità viene tolta dal cuore, non esiste più il vero amore cristiano. Abbiamo un amore filantropico, ma non un amore cristologico: Cristo non è colui che ama e colui che viene amato.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che il nostro amore sia sempre amore cristologico: che Cristo per mezzo della nostra vita ami e sia amato dovunque lui manifesta e rivela la sua presenza.
Amen.


[bookmark: _Toc47013707]OMELIA 15 Aprile 2020 
OTTAVA DI PASQUA. MERCOLEDÌ
Iniziamo l’odierna meditazione o riflessione, ponendo al nostro cuore una domanda: Quanta potenza nella trasformazione della storia possiede la mia fede in Gesù Cristo, il Nazareno? Essa è capace di trasformare la mia quotidiana esistenza da storia di peccato in storia di virtù, da storia di disobbedienza in storia di obbedienza? Essa è capace di entrare profondamente nella vita di altre persone al fine di manifestare tutta l’onnipotenza che è nell’invocazione del nome di Gesù il Nazareno?
È verità. Se la mia fede non trasforma la mia vita, mai trasformerà la vita di un'altra persona. La fede aiuta a trasformare gli altri nella misura in cui trasforma la persona che di fede vive. Una fede morta lascia il mondo nella morte. Una fede viva aiuta il mondo ad entrare nella vita. Il cristiano è investito di una altissima missione: lui deve manifestare ad ogni uomo che con la sua fede la storia attorno a lui viene trasformata.
Da storia di vizio diviene storia di virtù.
Da storia di falsità diviene storia di verità.
Da storia di disobbedienza si fa storia di obbedienza.
Da storia di egoismo si fa storia di carità.
Da storia di amore filantropico si fa storia di purissimo amore cristologico.
Ogni discepolo di Gesù è chiamato a trasformare la storia secondo la misura della sua fede. Poiché la misura della sua fede può crescere, anche la trasformazione della storia può crescere. Così l’Apostolo Pietro esorta di cristiani perché curino la loro crescita spirituale: Per questo mettete ogni impegno per aggiungere alla vostra fede la virtù, alla virtù la conoscenza, alla conoscenza la temperanza, alla temperanza la pazienza, alla pazienza la pietà, alla pietà l’amore fraterno, all’amore fraterno la carità. Questi doni, presenti in voi e fatti crescere, non vi lasceranno inoperosi e senza frutto per la conoscenza del Signore nostro Gesù Cristo. Chi invece non li possiede è cieco, incapace di vedere e di ricordare che è stato purificato dai suoi antichi peccati. Quindi, fratelli, cercate di rendere sempre più salda la vostra chiamata e la scelta che Dio ha fatto di voi. Se farete questo non cadrete mai. Così infatti vi sarà ampiamente aperto l’ingresso nel regno eterno del Signore nostro e salvatore Gesù Cristo (2Pt 1,5-11).
Leggiamo At 3,1-10
Pietro e Giovanni salivano al tempio per la preghiera delle tre del pomeriggio. 
Qui di solito veniva portato un uomo, storpio fin dalla nascita; lo ponevano ogni giorno presso la porta del tempio detta Bella, per chiedere l’elemosina a coloro che entravano nel tempio. Costui, vedendo Pietro e Giovanni che stavano per entrare nel tempio, li pregava per avere un’elemosina. Allora, fissando lo sguardo su di lui, Pietro insieme a Giovanni disse: «Guarda verso di noi». Ed egli si volse a guardarli, sperando di ricevere da loro qualche cosa. Pietro gli disse: «Non possiedo né argento né oro, ma quello che ho te lo do: nel nome di Gesù Cristo, il Nazareno, àlzati e cammina!». Lo prese per la mano destra e lo sollevò. Di colpo i suoi piedi e le caviglie si rinvigorirono e, balzato in piedi, si mise a camminare; ed entrò con loro nel tempio camminando, saltando e lodando Dio. Tutto il popolo lo vide camminare e lodare Dio e riconoscevano che era colui che sedeva a chiedere l’elemosina alla porta Bella del tempio, e furono ricolmi di meraviglia e stupore per quello che gli era accaduto.

Vi sono diverse modalità di manifestare la nostra fede in Cristo Gesù:
Con l’annunzio di Cristo in pienezza di verità, scienza e dottrina. Con un dialogo che dovrà condurre a tutta la verità sul mistero che noi professiamo. Con l’omelia, la catechesi, le diverse forme di spiritualità. Ma vi è anche un modo concretissimo: cambiare la storia con la potenza della nostra fede e rendere ragioni, spiegando perché è accaduto quanto è accaduto. Questa via oggi viene praticata da Pietro. Lui lascia che la storia venga trasformata, modificata, radicalmente rinnovata.
Quanti assistono al cambiamento della storia rimangono meravigliati, pieni di stupore. Pietro risponderà alla meraviglia e allo stupore, illuminando i cuori sul mistero di Cristo Gesù. Ora chiediamoci: la nostra fede messa nella storia crea stupore e meraviglia? Ci siamo mai serviti della potenza messa nella storia per illuminare il mistero di Gesù Signore?
L’Evangelista Luca narra, nel suo Vangelo, qual è stata la prima opera di Gesù compiuta dopo la sua gloriosa risurrezione. È un’opera che deve mettere in questione e in crisi la nostra coscienza di discepoli del Signore. Gesù si reca sulla via di Emmaus per riaccendere la speranza, attraverso l’annunzio del suo mistero, in due suoi discepoli che stavano tornando al loro villaggio proprio perché avevano perso la speranza.
Vi è era nel loro cuore uno stoppino ancora fumigante e Gesù si precipita per riaccenderlo. Perché questo episodio o evento deve mettere in crisi la nostra coscienza? Perché, specie ai nostri giorni, tutti pensano ad una Chiesa in uscita. Pochi parlano di una Chiesa che si piega su se stessa per curare la fede e la speranza dei suoi figli. Una Chiesa che non cura le sue ferite, è una Chiesa senza futuro e di conseguenza senza neanche un presente di salvezza, perché è una Chiesa povera di Spirito Santo. 
Ecco come opera il Signore: “Perché così dice il Signore Dio: Ecco, io stesso cercherò le mie pecore e le passerò in rassegna. Come un pastore passa in rassegna il suo gregge quando si trova in mezzo alle sue pecore che erano state disperse, così io passerò in rassegna le mie pecore e le radunerò da tutti i luoghi dove erano disperse nei giorni nuvolosi e di caligine. Le farò uscire dai popoli e le radunerò da tutte le regioni. Le ricondurrò nella loro terra e le farò pascolare sui monti d’Israele, nelle valli e in tutti i luoghi abitati della regione. Le condurrò in ottime pasture e il loro pascolo sarà sui monti alti d’Israele; là si adageranno su fertili pascoli e pasceranno in abbondanza sui monti d’Israele. Io stesso condurrò le mie pecore al pascolo e io le farò riposare. Oracolo del Signore Dio. Andrò in cerca della pecora perduta e ricondurrò all’ovile quella smarrita, fascerò quella ferita e curerò quella malata, avrò cura della grassa e della forte; le pascerò con giustizia” (Ez 34,11-16). 
Un gregge lasciato senza cura presto finirà di essere un vero gregge.
Leggiamo il testo di Lc 24,13-35
Ed ecco, in quello stesso giorno due di loro erano in cammino per un villaggio di nome Èmmaus, distante circa undici chilometri da Gerusalemme, e conversavano tra loro di tutto quello che era accaduto. Mentre conversavano e discutevano insieme, Gesù in persona si avvicinò e camminava con loro. Ma i loro occhi erano impediti a riconoscerlo. Ed egli disse loro: «Che cosa sono questi discorsi che state facendo tra voi lungo il cammino?». Si fermarono, col volto triste; uno di loro, di nome Clèopa, gli rispose: «Solo tu sei forestiero a Gerusalemme! Non sai ciò che vi è accaduto in questi giorni?». Domandò loro: «Che cosa?». Gli risposero: «Ciò che riguarda Gesù, il Nazareno, che fu profeta potente in opere e in parole, davanti a Dio e a tutto il popolo; come i capi dei sacerdoti e le nostre autorità lo hanno consegnato per farlo condannare a morte e lo hanno crocifisso. Noi speravamo che egli fosse colui che avrebbe liberato Israele; con tutto ciò, sono passati tre giorni da quando queste cose sono accadute. Ma alcune donne, delle nostre, ci hanno sconvolti; si sono recate al mattino alla tomba e, non avendo trovato il suo corpo, sono venute a dirci di aver avuto anche una visione di angeli, i quali affermano che egli è vivo. Alcuni dei nostri sono andati alla tomba e hanno trovato come avevano detto le donne, ma lui non l’hanno visto». Disse loro: «Stolti e lenti di cuore a credere in tutto ciò che hanno detto i profeti! Non bisognava che il Cristo patisse queste sofferenze per entrare nella sua gloria?». E, cominciando da Mosè e da tutti i profeti, spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui. Quando furono vicini al villaggio dove erano diretti, egli fece come se dovesse andare più lontano. Ma essi insistettero: «Resta con noi, perché si fa sera e il giorno è ormai al tramonto». Egli entrò per rimanere con loro. Quando fu a tavola con loro, prese il pane, recitò la benedizione, lo spezzò e lo diede loro. Allora si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero. Ma egli sparì dalla loro vista. Ed essi dissero l’un l’altro: «Non ardeva forse in noi il nostro cuore mentre egli conversava con noi lungo la via, quando ci spiegava le Scritture?». Partirono senza indugio e fecero ritorno a Gerusalemme, dove trovarono riuniti gli Undici e gli altri che erano con loro, i quali dicevano: «Davvero il Signore è risorto ed è apparso a Simone!». Ed essi narravano ciò che era accaduto lungo la via e come l’avevano riconosciuto nello spezzare il pane.

Ora chiediamoci: La conoscenza della Legge, dei Profeti, dei Salmi da sola basta perché nel cuore si riaccenda la vera speranza o perché fiorisca la vera fede? La conoscenza della Scrittura ci dice chi è Dio, chi è Cristo, chi è lo Spirito Santo. Ci dice molte altre cose. Ma la storia non è fatta dalla verità, ma dal Dio verità. Urge sempre passare dalla verità di Dio al Dio verità. Il Dio verità è una Persona, nella nostra fede è una Trinità di Persone. Sono le Persone che vanno ascoltate, amate. È alle Persone che va data la nostra obbedienza.
La verità cristiana è ascolto del Dio Trinità che parla al nostro cuore. La morale cristiana è obbedienza alla voce del Dio Trinità che dice cosa fare e cosa non fare per il nostro più grande vero bene, vero bene per il tempo, vero bene per l’eternità. Quando i discepoli di Emmaus passano dalla verità di Gesù di Nazaret alla Persona di Gesù di Nazaret? Quando Gesù si manifesta attraverso il segno dello spezzare il pane. Questo segno è solo suo. Non è di nessun altro. Ogni cristiano deve possedere un suo particolare segno se vuole essere riconosciuto come discepolo del Signore. È giusto che ognuno si chieda: Qual è il segno attraverso il quale il mondo vede che io sono di Cristo Gesù? Se il mondo non mi riconosce come discepolo di Gesù, anche se parlo in modo brillante di lui, è segno che Gesù verità non agisce in me. Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni cristiano possa manifestare al mondo tutta la ricchezza della verità di Cristo Signore. Amen.


[bookmark: _Toc47013708]OMELIA 16 Aprile 2020 
OTTAVA DI PASQUA. GIOVEDÌ
Onestà del cuore e della mente e verità devono sempre camminare insieme.
La disonestà del cuore e della mente invece cammina sempre con la falsità, la menzogna, l’inganno. Un cuore disonesto mai potrà essere vero. Un cuore vero mai potrà essere disonesto.
Pietro è onesto di cuore e di mente. Non attribuisce alla sua forza o al suo potere la guarigione dell’uomo storpio fin dalla nascita. Tutto è avvenuto per la fede riposta nel nome di Gesù il Nazareno. “Non ho né argento e né oro. Ti do invece quello che ho, la mia fede in Cristo Signore. Nel nome di Gesù Cristo, il Nazareno, àlzati e cammina”. Questo è avvenuto. Questo Pietro dice.
Questa è però la prima verità. Ci sono due altre verità che vanno messe in grande evidenza. Sono tutte e due verità storiche, come verità storica è la guarigione dello storpio. Prima verità: Cristo Gesù da voi, figli di Abramo, popolo di Dio, è stato consegnato ai pagani. Ad essi voi avete chiesto che fosse crocifisso. La morte in croce di Gesù il Nazareno è vero ripudio, vero scarto da parte dei figli di Abramo. Seconda verità: ciò che gli uomini hanno ripudiato, scartato, rinnegato, crocifisso, Dio lo ha risuscitato. Cosa significa questo accreditamento da parte di Dio verso il suo servo Gesù?
Significa che Dio ha accreditato tutte le opere e le parole fatte e dette da Gesù. Quanto lui ha detto è verità. Veramente lui è il Messia, il Salvatore, il Redentore. Dio accredita solo i suoi servi fedeli e Gesù è il Testimone fedele del Padre. Se Gesù ha detto le parole del Padre, a queste parole ci si deve convertire. La conversione non nasce solo per mozione dello Spirito Santo in seguito all’annuncio del mistero di Cristo Gesù.
Convertirsi a Cristo, secondo la verità della sua Parola, del suo Vangelo, deve essere invito esplicito di chi annunzia il mistero di Cristo. Si annuncia il mistero di Cristo Gesù chiamando tutti alla conversione al mistero di Cristo Gesù. Poiché oggi si annuncia l’uomo, la conversione è all’uomo. Ma l’apostolo o il missionario di Cristo non è mandato per annunciare l’uomo, ma Cristo. Non è inviato per invitare l’uomo a convertirsi all’uomo, ma a Cristo Gesù. Ma se non si predica Cristo, mai si potrà chiamare alla conversione a Cristo. È nella non predicazione di Cristo il vero fallimento della missione del cristiano.

Leggiamo At 3,11-26
Mentre egli tratteneva Pietro e Giovanni, tutto il popolo, fuori di sé per lo stupore, accorse verso di loro al portico detto di Salomone. Vedendo ciò, Pietro disse al popolo: «Uomini d’Israele, perché vi meravigliate di questo e perché continuate a fissarci come se per nostro potere o per la nostra religiosità avessimo fatto camminare quest’uomo? Il Dio di Abramo, il Dio di Isacco, il Dio di Giacobbe, il Dio dei nostri padri ha glorificato il suo servo Gesù, che voi avete consegnato e rinnegato di fronte a Pilato, mentre egli aveva deciso di liberarlo; voi invece avete rinnegato il Santo e il Giusto, e avete chiesto che vi fosse graziato un assassino. Avete ucciso l’autore della vita, ma Dio l’ha risuscitato dai morti: noi ne siamo testimoni. E per la fede riposta in lui, il nome di Gesù ha dato vigore a quest’uomo che voi vedete e conoscete; la fede che viene da lui ha dato a quest’uomo la perfetta guarigione alla presenza di tutti voi. Ora, fratelli, io so che voi avete agito per ignoranza, come pure i vostri capi. Ma Dio ha così compiuto ciò che aveva preannunciato per bocca di tutti i profeti, che cioè il suo Cristo doveva soffrire. Convertitevi dunque e cambiate vita, perché siano cancellati i vostri peccati e così possano giungere i tempi della consolazione da parte del Signore ed egli mandi colui che vi aveva destinato come Cristo, cioè Gesù. Bisogna che il cielo lo accolga fino ai tempi della ricostituzione di tutte le cose, delle quali Dio ha parlato per bocca dei suoi santi profeti fin dall’antichità. Mosè infatti disse: Il Signore vostro Dio farà sorgere per voi, dai vostri fratelli, un profeta come me; voi lo ascolterete in tutto quello che egli vi dirà. E avverrà: chiunque non ascolterà quel profeta, sarà estirpato di mezzo al popolo. E tutti i profeti, a cominciare da Samuele e da quanti parlarono in seguito, annunciarono anch’essi questi giorni. Voi siete i figli dei profeti e dell’alleanza che Dio stabilì con i vostri padri, quando disse ad Abramo: Nella tua discendenza saranno benedette tutte le nazioni della terra. Dio, dopo aver risuscitato il suo servo, l’ha mandato prima di tutto a voi per portarvi la benedizione, perché ciascuno di voi si allontani dalle sue iniquità».

Qual è il fondamento visibile che rende vera e degna di fede una verità invisibile? Questo fondamento visibile è la guarigione dello storpio. Quell’uomo, paralizzato fin dalla nascita, è stato guarito per l’invocazione del nome di Gesù il Nazareno. Significa che il nome di Gesù ha la stessa potenza o onnipotenza del nome di Dio. Poiché Dio non dona ad alcuno la sua gloria, se questa gloria l’ha data a Gesù di Nazaret, Gesù è veramente il Santo di Dio, il suo Cristo, il suo Testimone fedele. Dall’evento visibile si giunge all’evento invisibile. È questa la vera via della fede. Ora è giusto che ognuno di noi si chieda: quali sono i segni visibili da me, discepolo di Gesù, operati nel nome di Gesù, che rendono manifesta tutta la sua verità di Salvatore e Redentore? Se questi segni da me non vengono operati, nessuno per mezzo di me potrà pervenire alla confessione della vera fede in Cristo. Ma anche nessuno per mezzo di me si convertirà a Cristo Signore, al suo Salvatore e Redentore. Il segno necessario, il segno più eloquente è la mia vita sempre conservata nella più alta e pura obbedienza al Vangelo.
Il segno necessario, il segno più eloquente, è l’abbandono delle opere della carne, nell’impegno quotidiano a produrre solo i frutti dello Spirito. Così l’Apostolo Paolo ai Galati: “Del resto sono ben note le opere della carne: fornicazione, impurità, dissolutezza, idolatria, stregonerie, inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, invidie, ubriachezze, orge e cose del genere. Riguardo a queste cose vi preavviso, come già ho detto: chi le compie non erediterà il regno di Dio. Il frutto dello Spirito invece è amore, gioia, pace, magnanimità, benevolenza, bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé; contro queste cose non c’è Legge. Quelli che sono di Cristo Gesù hanno crocifisso la carne con le sue passioni e i suoi desideri. Perciò se viviamo dello Spirito, camminiamo anche secondo lo Spirito. Non cerchiamo la vanagloria, provocandoci e invidiandoci gli uni gli altri” (Gal 5,19-26). 
Quando si producono i frutti dello Spirito in abbondanza, allora il servizio reso alla fede è altissimo.

Passiamo ora al Vangelo: La comprensione del mistero di Cristo Gesù è una grazia sempre attuale, da chiedere allo Spirito Santo senza interruzione. Perché si possa camminare di conoscenza del mistero in conoscenza del mistero, verso una conoscenza sempre più perfetta, è richiesto lo stato di grazia. L’anima deve essere immersa nella grazia di Gesù. Se l’anima è nel peccato, per essa non c’è crescita, ma decrescita. L’anima in peccato non cammina di luce in luce, né di verità in verità. Avanza invece di tenebra in tenebra e di falsità in falsità.
L’anima è nella grazia quando dimora nel Vangelo, quando vive di obbedienza, quando osserva i Comandamenti. Altra verità da custodire gelosamente nel cuore è questa: l’anima può camminare di grazia in grazia e di conoscenza in conoscenza, solo se dimora nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. L’ascolto dei Pastori della Chiesa e la grazia che essi danno nei sacramenti sono necessari perché si viva nel mistero di Cristo Gesù e perché il mistero di Cristo Gesù venga conosciuto.
Grazia, verità, conoscenza, Chiesa, Pastori della Chiesa sono un solo mistero, inseparabile in eterno. Chi si separa dai Pastori della Chiesa, subito si separa dallo Spirito Santo, si separa dalla verità, dalla grazia, dalla conoscenza, si separa dalla conformazione a Cristo Signore. La separazione da questo unico mistero e la sua frantumazione, sta facendo sì che ognuno abbia il suo Dio, il suo Cristo, il suo Spirito Santo, la sua verità, la sua grazia, la sua Chiesa, il suo Vangelo, la sua Rivelazione, la sua luce. Il mistero frantumato non è più il mistero e la verità lacerata non è più la verità. Oggi il cristiano appare più come un frantumatore del mistero che non un suo edificatore. Appare più come un laceratore della verità che non uno che mette insieme i suoi pezzi per annunziarla e viverla nella sua pienezza di unità. 
Leggiamo il testo di Lc 24,35-48

Ed essi narravano ciò che era accaduto lungo la via e come l’avevano riconosciuto nello spezzare il pane. Mentre essi parlavano di queste cose, Gesù in persona stette in mezzo a loro e disse: «Pace a voi!». Sconvolti e pieni di paura, credevano di vedere un fantasma. Ma egli disse loro: «Perché siete turbati, e perché sorgono dubbi nel vostro cuore? Guardate le mie mani e i miei piedi: sono proprio io! Toccatemi e guardate; un fantasma non ha carne e ossa, come vedete che io ho». Dicendo questo, mostrò loro le mani e i piedi. Ma poiché per la gioia non credevano ancora ed erano pieni di stupore, disse: «Avete qui qualche cosa da mangiare?». Gli offrirono una porzione di pesce arrostito; egli lo prese e lo mangiò davanti a loro. Poi disse: «Sono queste le parole che io vi dissi quando ero ancora con voi: bisogna che si compiano tutte le cose scritte su di me nella legge di Mosè, nei Profeti e nei Salmi». Allora aprì loro la mente per comprendere le Scritture e disse loro: «Così sta scritto: il Cristo patirà e risorgerà dai morti il terzo giorno, e nel suo nome saranno predicati a tutti i popoli la conversione e il perdono dei peccati, cominciando da Gerusalemme.  Di questo voi siete testimoni. 

Ora mettiamo bene in evidenza una verità e su di essa interroghiamoci: Gesù è colui che apre la mente dei suoi discepoli alla conoscenza della Scrittura. Non in una parte della Scrittura, ma di tutta la Scrittura: Legge, Profeti, Salmi. Ora chiediamoci: cosa faccio io perché un mio fratello entri nella piena conoscenza della Scrittura? Ma so come si aiuta un fratello perché giunga alla piena conoscenza della Scrittura? Aprire la mente è mettere in essa ciò che prima non aveva, non era dentro.
Lo Spirito Santo apre la mente di Cristo e mette in essa la piena conoscenza del suo mistero. Cristo Gesù apre la mente dei discepoli e pone in essa la conoscenza del suo mistero secondo la Scrittura. I discepoli devono aprire la mente di ogni uomo e di ogni credente in Cristo e porre in essa la conoscenza della Scrittura. Se la conoscenza del mistero è un dono degli Apostoli di Cristo Gesù, l’ascolto degli Apostoli è necessario per giungere ad una conoscenza sempre più perfetta del mistero di Cristo. Oggi anche questo mistero della provenienza del dono della conoscenza Cristo in pienezza di verità, scienza e dottrina è frantumato e lacerato. Ognuno cammina con i suoi personali frantumi e scampoli del mistero. Urge ritornare alla retta via ecclesiale della vera conoscenza.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che dalla lacerazione e dalla frantumazione del mistero, percorrendo la via ecclesiale, giungiamo tutti alla perfetta unità di conoscenza, scienza, sapienza, verità. Amen. 


[bookmark: _Toc47013709]OMELIA 17 Aprile 2020 
OTTAVA DI PASQUA. VENERDÌ
Pietro e gli Apostoli vengono arrestati e messi in prigione. Il giorno dopo vengono fatti comparire nel sinedrio. Viene posta loro una precisa domanda: «Con quale potere o in quale nome voi avete fatto questo?». Ad una domanda precisa si risponde con una parola altrettanto precisa: “Lo storpio fin dalla nascita è stato guarito nel nome di Gesù il Nazareno”. Chi è Gesù il Nazareno? È quel Gesù che voi avete crocifisso. Ma Dio non ha permesso che rimanesse nella morte. Lo ha risuscitato.
Gesù il Nazareno è la pietra che voi avete scartato. Dio l’ha presa e l’ha posta come pietra angolare della sua casa. Non solo. Dio ha stabilito che in nessun altro vi è salvezza, ma solo nel nome di Gesù Cristo, il Nazareno. Che in nessun altro nome vi è salvezza, non è un decreto stabilito da un uomo, da un re, da un sommo sacerdote o da un imperatore. Questo decreto è stato stabilito da Dio ed è immutabile, immodificabile. Rimane stabile per l’eternità.
Essendo un decreto che viene da Dio, neanche la Chiesa lo potrà modificare. Non c’è né papa, né vescovo, né presbitero, né diacono, né cresimato, né battezzato, né concilio ecumenico, né conferenza episcopale nazionale o regionale che lo possa modificare. Se il decreto non può essere modificato, allora neanche si può predicare un Vangelo contrario ad esso e neanche una teologia può essere insegnata che si discosti o in poco o in molto da quanto stabilisce il decreto.
Il decreto vale per ogni uomo, di ogni popolo, nazione, lingua: “In nessun altro c’è salvezza; non vi è infatti, sotto il cielo, altro nome dato agli uomini, nel quale è stabilito che noi siamo salvati”. Il decreto ha valore universale e non particolare. Obbliga tutti e non alcuni. Dura per tutto il tempo e l’eternità e non solo per alcuni tempi o momenti della storia. La storia ogni giorno ci attesta la verità di questo decreto. Dove Cristo o è messo da parte, o è alterato, o modificato, o è parzializzato, o è frantumato, o si prende qualcosa di lui, lì non c’è salvezza, perché non c’è creazione dell’uomo nuovo. Senza l’invocazione del nome di Gesù, la storia, simboleggiata dal paralitico, rimane nella sua paralisi spirituale e morale. È incapace di operare il vero bene. I nostri giorni lo attestano con ancora più grande vigore: Abbiamo tolto Cristo, abbiamo perso l’uomo. L’uomo è pensato in tutto come l’animale e l’animale in tutto come l’uomo.
O facciamo ritornare Cristo, oppure fra qualche anno perderemo del tutto la verità dell’uomo. Oggi già in gran parte l’abbiamo persa. Lo attesta la grande immoralità stabilita come diritto dell’uomo e sua legge di civiltà. 
Leggiamo At 4,1-12

Stavano ancora parlando al popolo, quando sopraggiunsero i sacerdoti, il comandante delle guardie del tempio e i sadducei, irritati per il fatto che essi insegnavano al popolo e annunciavano in Gesù la risurrezione dai morti. Li arrestarono e li misero in prigione fino al giorno dopo, dato che ormai era sera. Molti però di quelli che avevano ascoltato la Parola credettero e il numero degli uomini raggiunse circa i cinquemila. Il giorno dopo si riunirono in Gerusalemme i loro capi, gli anziani e gli scribi, il sommo sacerdote Anna, Caifa, Giovanni, Alessandro e quanti appartenevano a famiglie di sommi sacerdoti. Li fecero comparire davanti a loro e si misero a interrogarli: «Con quale potere o in quale nome voi avete fatto questo?». Allora Pietro, colmato di Spirito Santo, disse loro: «Capi del popolo e anziani, visto che oggi veniamo interrogati sul beneficio recato a un uomo infermo, e cioè per mezzo di chi egli sia stato salvato, sia noto a tutti voi e a tutto il popolo d’Israele: nel nome di Gesù Cristo il Nazareno, che voi avete crocifisso e che Dio ha risuscitato dai morti, costui vi sta innanzi risanato. Questo Gesù è la pietra, che è stata scartata da voi, costruttori, e che è diventata la pietra d’angolo. In nessun altro c’è salvezza; non vi è infatti, sotto il cielo, altro nome dato agli uomini, nel quale è stabilito che noi siamo salvati».

La storia sempre chiederà al cristiano, chiunque esso sia – papa, vescovo, presbitero, diacono, cresimato, battezzato – con quale autorità tu parli o nel nome di chi tu agisci, operi, proponi, consigli, suggerisci, elabori quanto dici sull’uomo, sul creato, sulla povertà, sulla ricchezza, sulla malattia, sulla morte, sulla vita, su ogni altra cosa? Il cristiano ha una sola risposta da dare: nel nome di Gesù Cristo, il Nazareno. Nel nome del suo Vangelo. Con il potere che Lui mi ha conferito. Se però il cristiano agisce, parla, dialoga nel nome di Gesù il Nazareno, mai potrà dire neanche una sola parola contraria a questo nome. Dovrà annunciare e parlare nel nome di Cristo Gesù, dalla pienezza della sua verità e per questo è anche obbligato a dire che in nessun altro è stabilito che possiamo essere salvati. La salvezza è solo nel nome di Gesù Cristo, il Nazareno.
Se mi presento perché sono di Cristo, di certo non vado nel mio nome e se non vado nel mio nome, ma nel nome di Cristo, devo annunciare sempre, dinanzi a tutti il mistero di Cristo. Tradisco e rinnego Cristo, se vado nel nome di Cristo, e non annuncio o non rivelo il mistero racchiuso nel nome di Cristo Gesù.

Il brano del Vangelo offerto alla nostra meditazione e riflessione è tratto da Giovanni. Pietro manifesta la sua volontà. Lui va a pescare. Altri discepoli si uniscono a lui. Dopo una intera notte passata nel Mare di Galilea, si torna a riva con le reti vuote. Perché queste reti sono vuote? Perché Pietro non le ha gettate nel nome di Gesù il Nazareno. Le ha gettate nel suo nome. Ora passiamo dalla figura, dall’immagine alla realtà. Se il discepolo di Gesù opera nel suo nome non si attrarranno mai anime nella rete del cielo.
Perché il Signore spinga le anime nella rete del suo regno è necessario che si getti la rete della sua parola e la si getti nel nome di Gesù Cristo, il Nazareno. Altrimenti è il Signore stesso che si mette a custodia dei pesci operando perché nessun pesce si accosti alla rete. Se oggi le reti della nostra pastorale e della nostra evangelizzazione sono vuote, questo è dovuto alla nostra separazione sia dal nome di Cristo Gesù e sia dalla sua Parola.
Agiamo nel nostro nome e non nel nome di Gesù Signore. Seminiamo la nostra parola e non la Parola di Cristo Gesù. Ma a noi delle reti vuote nulla importa. Ormai siamo tutti della teoria che non si ha bisogno di alcuna conversione al Vangelo e di nessuna fede in Cristo Gesù. Tutti sono salvi. Le vie della salvezza sono infinite. Viene così dichiarato nullo il decreto del Padre che ha stabilito la salvezza solo nel nome di Gesù Cristo, il Nazareno, il suo Figlio Unigenito.
Leggiamo il testo di Gv 21,1-14

Dopo questi fatti, Gesù si manifestò di nuovo ai discepoli sul mare di Tiberìade. E si manifestò così: si trovavano insieme Simon Pietro, Tommaso detto Dìdimo, Natanaele di Cana di Galilea, i figli di Zebedeo e altri due discepoli. Disse loro Simon Pietro: «Io vado a pescare». Gli dissero: «Veniamo anche noi con te». Allora uscirono e salirono sulla barca; ma quella notte non presero nulla. Quando già era l’alba, Gesù stette sulla riva, ma i discepoli non si erano accorti che era Gesù. Gesù disse loro: «Figlioli, non avete nulla da mangiare?». Gli risposero: «No». Allora egli disse loro: «Gettate la rete dalla parte destra della barca e troverete». La gettarono e non riuscivano più a tirarla su per la grande quantità di pesci. Allora quel discepolo che Gesù amava disse a Pietro: «È il Signore!». Simon Pietro, appena udì che era il Signore, si strinse la veste attorno ai fianchi, perché era svestito, e si gettò in mare. Gli altri discepoli invece vennero con la barca, trascinando la rete piena di pesci: non erano infatti lontani da terra se non un centinaio di metri. Appena scesi a terra, videro un fuoco di brace con del pesce sopra, e del pane. Disse loro Gesù: «Portate un po’ del pesce che avete preso ora». Allora Simon Pietro salì nella barca e trasse a terra la rete piena di centocinquantatré grossi pesci. E benché fossero tanti, la rete non si squarciò. Gesù disse loro: «Venite a mangiare». E nessuno dei discepoli osava domandargli: «Chi sei?», perché sapevano bene che era il Signore. Gesù si avvicinò, prese il pane e lo diede loro, e così pure il pesce. Era la terza volta che Gesù si manifestava ai discepoli, dopo essere risorto dai morti.

L’Apostolo Giovanni riconosce che quell’uomo che è sulla riva del Mare è il Signore. Chiediamoci: perché solo Lui lo riconosce, mentre per gli altri è ancora un estraneo? La risposta la troviamo nella Prima Lettera di Giovanni: “Quello che era da principio, quello che noi abbiamo udito, quello che abbiamo veduto con i nostri occhi, quello che contemplammo e che le nostre mani toccarono del Verbo della vita – la vita infatti si manifestò, noi l’abbiamo veduta e di ciò diamo testimonianza e vi annunciamo la vita eterna, che era presso il Padre e che si manifestò a noi –, quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunciamo anche a voi, perché anche voi siate in comunione con noi. E la nostra comunione è con il Padre e con il Figlio suo, Gesù Cristo. Queste cose vi scriviamo, perché la nostra gioia sia piena” (1Gv 1,1-14). 
Per riconoscere Cristo Gesù è necessario entrare in familiarità con Cristo Gesù. Sappiamo che Giovanni non lasciava cadere neanche un piccolissimo frammento della presenza di Gesù nella sua vita. Se noi vogliamo conoscere Cristo che si presenta in molte vesti e in molti modi nella nostra vita, dobbiamo avere con lui un’altissima familiarità. Questo vale anche per la conoscenza dello Spirito Santo. 
Conosce lo Spirito chi vive in piena familiarità con lo Spirito. Chi è senza familiarità con lo Spirito del Signore mai lo potrà riconoscere o conoscere quando Lui si manifesta. Se lui viene, parla, fa sussultare le menti, fa gioire i cuori, crea speranza nei disperati, e io dovessi dire che ha parlato il diavolo, allora attesto al mondo intero che la mia familiarità è con il diavolo, non certo con lo Spirito Santo. Conosce Cristo chi vive in Cristo, con Cristo, per Cristo. Conosce lo Spirito Santo chi vive nello Spirito, con lo Spirito, per lo Spirito del Signore. Attribuiscono le opere dello Spirito Santo e le sue parole al diavolo – così come facevano scribi e farisei con Gesù – quanti seguono il diavolo e compie le sue opere.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni cristiano sia familiare con Cristo Gesù e con lo Spirito Santo, perché Cristo e lo Spirito vengano conosciuti o riconosciuti in ogni loro manifestazione. 
Amen.



[bookmark: _Toc47013710]OMELIA 18 Aprile 2020 
OTTAVA DI PASQUA. SABATO
Nel Sinedrio di Gerusalemme vi sono gli Apostoli Pietro e Giovanni e accanto a loro lo storpio guarito da Pietro nel nome di Gesù. È un fatto che non può essere negato. Ecco la constatazione dei membri del sinedrio: “Un segno evidente è avvenuto per opera loro; esso è diventato talmente noto a tutti gli abitanti di Gerusalemme che non possiamo negarlo”. È storia. È realtà. La storia è fatta da un prima e da un dopo. In questa storia entra però con grande evidenza e potenza il mistero di Cristo Gesù. Non solo, ma anche il mistero della fede di Pietro.
Oggi la crisi della nostra fede è proprio l’assenza del mistero. Mistero celeste che deve divenire mistero di ogni membro del corpo di Cristo. Oggi – dobbiamo confessarlo battendoci il petto e chiedendo umilmente perdono al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo - il mistero sta scomparendo dalla stessa mente dei discepoli di Gesù.  Si vuole un cristianesimo a-misterico, a-soprannaturale. Quanto è mistero va demisterizzato. Quando è soprannaturale va desoprannaturalizzato. Quanto è cristocentrico va ridotto ad antropocentrico. Quanto è teologico va declassificato a pensiero psicologico. Quanto è celeste deve divenire terreno. Non si vuole alcuna relazione di trascendenza. Deve regnare solo l’immanenza. Anche la grazia dovrà essere esclusa dal cristianesimo che si vuole instaurare sulla nostra terra. Basta osservare come oggi si parla del trascendente e si comprenderà che esso è ormai considerato come un residuo del “vecchio cristianesimo”. 
Oggi c’è un vangelo nuovo da predicare, insegnare, annunciare. È il vangelo senza Cristo, senza lo Spirito Santo, senza il Padre dei cieli, senza il mistero, senza la grazia, senza la verità. È il vangelo del pensiero dell’uomo che rispetta ogni altro vangelo del pensiero dell’uomo. Il momento che stiamo vivendo ci dice che urge un fortissimo ritorno al mistero. Tolto il mistero e tolto il soprannaturale, anche la morale, che è obbedienza al mistero e al soprannaturale, è ridotta ad obbedienza alla propria volontà. Si perde la verità altissima della morale che è realizzazione in noi del mistero del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo.
È il Mistero della luce eterna che ci chiede di divenire luce eterna nella visibilità della storia. È il mistero della verità che esige da noi che tutta la nostra vita diventi verità di Cristo, verità del Padre e dello Spirito Santo. È il mistero della grazia che vuole che vinciamo tutte le opere della carne per trasformarci in esseri spirituali, capaci solo di produrre frutti spirituali, che sono i frutti dello Spirito Santo.
Abolito, abrogato, eliminato il mistero cosa rimane? Un fare per il fare. Ma è un fare senza il mistero da realizzare in noi e senza la visibilità della divina forza che possiede il mistero creduto e vissuto capace di trasformare e di divinizzare l’intera nostra vita. Realizzando il mistero, l’impossibile morale per l’uomo carnale o naturale diviene possibile morale per l’uomo spirituale. La verità della nostra religione cristiana è proprio questa: il mistero divino che diviene vita nel mistero umano, trasformando il mistero umano in mistero divino.
Leggiamo At 4,13-21
Vedendo la franchezza di Pietro e di Giovanni e rendendosi conto che erano persone semplici e senza istruzione, rimanevano stupiti e li riconoscevano come quelli che erano stati con Gesù. Vedendo poi in piedi, vicino a loro, l’uomo che era stato guarito, non sapevano che cosa replicare. Li fecero uscire dal sinedrio e si misero a consultarsi fra loro dicendo: «Che cosa dobbiamo fare a questi uomini? Un segno evidente è avvenuto per opera loro; esso è diventato talmente noto a tutti gli abitanti di Gerusalemme che non possiamo negarlo. Ma perché non si divulghi maggiormente tra il popolo, proibiamo loro con minacce di parlare ancora ad alcuno in quel nome». Li richiamarono e ordinarono loro di non parlare in alcun modo né di insegnare nel nome di Gesù. Ma Pietro e Giovanni replicarono: «Se sia giusto dinanzi a Dio obbedire a voi invece che a Dio, giudicatelo voi. Noi non possiamo tacere quello che abbiamo visto e ascoltato». Quelli allora, dopo averli ulteriormente minacciati, non trovando in che modo poterli punire, li lasciarono andare a causa del popolo, perché tutti glorificavano Dio per l’accaduto. 

Riflettiamo sulla risposta di Pietro ai membri del Sinedrio: «Se sia giusto dinanzi a Dio obbedire a voi invece che a Dio, giudicatelo voi. Noi non possiamo tacere quello che abbiamo visto e ascoltato». Potremmo così tradurre questa affermazione di Pietro per quanti oggi si dichiarano, con le parole e le opere, grandi abolitori e negatori o rinnegatori del mistero. Se sia giusto dinanzi a Dio ascoltare voi, grandi negatori del mistero, anziché dare ascolto al mistero, giudicate voi. Noi non possiamo non vivere il mistero, perché il mistero di Cristo Gesù, nel quale è il mistero del Padre, dello Spirito Santo, della Chiesa, è il mistero che riporta l’umanità nella sua verità eterna e soprannaturale, divina e umana. Chi ama l’uomo, ogni uomo, ha due obblighi che mai vengono meno. Il primo obbligo è quello di mostrare ad ogni uomo la bellezza del mistero realizzato nella propria vita.
Il secondo obbligo è quello di annunciare ad ogni uomo il mistero di Cristo Gesù, invitando ad accoglierlo e farlo divenire suo mistero, se vuole realizzare se stesso nella verità. È questo il fallimento della nostra evangelizzazione: non volendo noi realizzare il mistero – e d’altronde neanche potremmo dal momento stiamo costruendo una religione senza mistero – necessariamente siamo costretti ad annunciare un Vangelo senza mistero.
Senza mistero siamo noi. Senza mistero è il Vangelo. Senza mistero è la nostra parola.

Il brano del Vangelo ci manifesta lo stato spirituale dei discepoli del Signore al momento della risurrezione di Gesù. In Cristo si compie il grande mistero della trasformazione del suo corpo in spirito, in luce. Da corpo mortale diviene immortale. Da corpo di carne è fatto corpo di spirito, di luce. Da corpo corruttibile diviene corpo incorruttibile. Da corpo terreno è fatto corpo celeste. I discepoli ricevono l’annuncio del grande mistero che si è compiuto in Cristo Gesù e così attesta il Vangelo secondo Marco: Essi non vollero credere. Avrebbero dovuto credere, ma non vollero.
L’annuncio della risurrezione di Gesù era stato loro recato. È giusto che ci chiediamo: Perché i discepoli non vollero credere? Non vollero credere perché si crede per grazia e non per natura, per pura volontà. Questa verità ce ne deve insegnare una seconda. Il missionario del Vangelo deve andare nel mondo colmo di verità, luce, grazia, Spirito Santo. Verità, luce, grazia, Spirito Santo devono essere in lui un solo mistero soprannaturale. Se è senza verità e senza luce sarà sempre senza la grazia e lo Spirito Santo. Se è senza la grazia e lo Spirito Santo, sarà sempre senza la verità e la luce.
Il fallimento della missione evangelizzatrice proprio in questo risiede: nell’essere l’evangelizzatore privo di questo grande mistero. Divenendo mistero di Cristo Gesù, nel quale si diviene anche mistero del Padre e dello Spirito Santo, ci si presenta dinanzi al mondo sempre colmi di verità, luce, grazia, Spirito Santo. Attrae al mistero chi mostra il mistero nella sua vita. Convince ad accogliere il mistero chi parla dalla pienezza del mistero che si compie in lui.
L’uomo ha bisogno di vedere. Vede il mistero si converte al mistero. Non vede il mistero, mai si potrà convertire ad esso. Neanche si potrà convertire perché il cristiano sempre gli annuncerà un Vangelo senza mistero. Oggi moltissimi cristiani quale mistero stiamo mostrando al mondo? Se non mostriamo alcun mistero mai sarà possibile che altri si convertano al mistero. Siamo predicatori di un Vangelo vuoto.

Leggiamo il testo di Mc 16,9-15
Risorto al mattino, il primo giorno dopo il sabato, Gesù apparve prima a Maria di Màgdala, dalla quale aveva scacciato sette demòni. Questa andò ad annunciarlo a quanti erano stati con lui ed erano in lutto e in pianto. Ma essi, udito che era vivo e che era stato visto da lei, non credettero. Dopo questo, apparve sotto altro aspetto a due di loro, mentre erano in cammino verso la campagna. Anch’essi ritornarono ad annunciarlo agli altri; ma non credettero neppure a loro. Alla fine apparve anche agli Undici, mentre erano a tavola, e li rimproverò per la loro incredulità e durezza di cuore, perché non avevano creduto a quelli che lo avevano visto risorto. E disse loro: «Andate in tutto il mondo e proclamate il Vangelo a ogni creatura».

Riflettiamo su quest’ultima parola di Gesù: «Andate in tutto il mondo e proclamate il Vangelo a ogni creatura». Traduciamo: Andate in tutto il mondo e fate mistero nel mio mistero, mistero del mio mistero, ogni uomo. È evidente che se il “creatore del mistero di Cristo Gesù negli altri”, non è lui mistero nel mistero, mistero del mistero di Gesù Signore, nessuna creazione potrà mai avvenire per lui.
Manca della divina onnipotenza dello Spirito Santo. Lo Spirito Santo agisce nel cristiano, quando il cristiano diviene ogni giorno mistero di Cristo Gesù, nel mistero di Cristo Gesù. Divenendo mistero di Cristo, nel mistero di Cristo, diviene anche mistero del Padre nel mistero del Padre e mistero dello Spirito Santo nel mistero dello Spirito Santo. Non essendo mistero di Cristo nel mistero di Cristo, neanche siamo mistero della Chiesa nel mistero della Chiesa.
Non formiamo il corpo di Cristo perché non ci formiamo corpo di Cristo, conformandoci a Lui. Non formiamo la Chiesa, perché non ci formiamo Chiesa, vivendo in pienezza di verità e grazia il mistero della Chiesa. Se il cristiano vuole amare secondo verità l’uomo, ogni uomo, deve divenire lui mistero di Cristo nel mistero di Cristo. Divenuto mistero di Cristo nel mistero di Cristo, mostrerà ad ogni uomo la bellezza del mistero di Cristo, invitando tutti a divenire ciò che lui è: mistero di Cristo nel mistero di Cristo. 
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che il discepolo di Gesù realizzi il mistero della sua vocazione. Così potrà mostrare la bellezza del mistero, chiamando ogni uomo a realizzare non un altro mistero, ma il mistero da lui realizzato e mostrato. Amen.


[bookmark: _Toc47013711]OMELIA 19 Aprile 2020 
II DOMENICA DI PASQUA
PRIMA LETTURA.
Tutto è dalla Parola. Niente è senza la Parola. La Parola è la vita della Chiesa. 
La Chiesa nasce dalla Parola annunciata, predicata, seminata nei cuori, portata però dal soffio o vento dello Spirito Santo che sgorga dal cuore di chi la Parola annuncia. La Chiesa vive di Parola insegnata, spiegata, illuminata, che però sempre deve essere portata nelle menti e nei cuori dal soffio o vento dello Spirito Santo, che sgorga dal cuore di chi la parola insegna, spiega, illumina con la pienezza della verità. Se l’Apostolo di Cristo Signore o il ministro della Parola o il seminatore del Vangelo o il suo missionario non annuncia la Parola, la Chiesa non si forma, perché non si forma il corpo di Cristo. Non si aggiungono nuovi figli. 
La Chiesa sempre dovrà essere quella vite feconda di cui parla il Salmo: 
“La tua sposa come vite feconda nell’intimità della tua casa; i tuoi figli come virgulti d’ulivo intorno alla tua mensa. Ecco com’è benedetto l’uomo che teme il Signore. Ti benedica il Signore da Sion. Possa tu vedere il bene di Gerusalemme tutti i giorni della tua vita! Possa tu vedere i figli dei tuoi figli! Pace su Israele!” (Sal 128 (127) 3-6). 
Ma anche: se l’Apostolo di Cristo Signore o il ministro della Parola o il seminatore del Vangelo o il suo missionario non insegna, non spiega, non illumina, non ammaestra con Parola, la Chiesa diviene prima come un albero che ingiallisce le sue foglie e poi a poco a poco perde ogni vigore, non produce più alcun frutto né di santità in se stessa e né di missione all’esterno di sé.
Eucaristia, comunione fraterna, essere un cuor solo e un’anima sola producono frutti all’interno e all’esterno, se nella Chiesa la Parola sempre viene insegnata nella purezza della sua verità. Dove l’insegnamento si affievolisce, tutto a poco a poco sbiadisce, ingiallisce, perde vigore, diviene terreno incolto, nel quale spunta ogni cattiva erba di idolatria, immoralità, eresia.
Leggiamo At 2,44-47

Erano perseveranti nell’insegnamento degli apostoli e nella comunione, nello spezzare il pane e nelle preghiere. Un senso di timore era in tutti, e prodigi e segni avvenivano per opera degli apostoli. Tutti i credenti stavano insieme e avevano ogni cosa in comune; vendevano le loro proprietà e sostanze e le dividevano con tutti, secondo il bisogno di ciascuno. Ogni giorno erano perseveranti insieme nel tempio e, spezzando il pane nelle case, prendevano cibo con letizia e semplicità di cuore, lodando Dio e godendo il favore di tutto il popolo. Intanto il Signore ogni giorno aggiungeva alla comunità quelli che erano salvati.

Riflettiamo. Pietro, colmato di Spirito Santo, predica la Parola che rivela il mistero di Cristo Gesù e lo Spirito Santo converte circa tremila persone. Dalla conversione alla santificazione vi è il cammino di una vita. Gli Apostoli insegnano la via della santificazione illuminando il cammino con la Parola spiegata in ogni sua verità, e la Chiesa manifesta al mondo la sua bellezza divina e soprannaturale.
Quando la Chiesa ha smesso o di annunciare la vera Parola di Dio o di ammaestrare secondo la vera Parola di Dio, è allora che sono nate le grandi crisi, i grandi scismi, le grandi eresie, le grandi immoralità, le grandi idolatrie. Oggi è uno di questi momenti. Urge rimettere sul candelabro l’annunzio della vera Parola, assieme all’ammaestramento e all’insegnamento secondo la vera Parola.

SECONDA LETTURA
L’Apostolo Pietro annuncia ai discepoli di Gesù una verità oggi tanto dimenticata, anzi negata dagli stessi cristiani. L’Apostolo distingue tra conversione e battesimo, con il quale si diviene corpo di Cristo, e salvezza, che si raggiunge attraverso un cammino costante nella Parola del Signore. Il cammino però non è lineare, semplice, senza ostacoli.
Esso è fatto di tentazioni, persecuzioni, Golgota sempre nuovi, burroni e valli da attraversare, colli da scalare, fiumi da passare a guado. La fede è sottoposta a una continua prova. Tutto questo cammino nel quale la fede è fortemente insidiata lo si potrà percorrere solo se sta dinanzi a noi Cristo da amare e da raggiungere.
Se Cristo Gesù esce dal cuore e anche dagli occhi, ci si stancherà e si abbandonerà ogni cosa. Si ritorna con il cuore e la mente nel mondo, dal quale eravamo usciti per la fede in Gesù Signore. Guardare sempre Cristo e questi Crocifisso, è anche l’insegnamento che viene a noi dalla Lettera agli Ebrei: “Anche noi dunque, circondati da tale moltitudine di testimoni, avendo deposto tutto ciò che è di peso e il peccato che ci assedia, corriamo con perseveranza nella corsa che ci sta davanti, tenendo fisso lo sguardo su Gesù, colui che dà origine alla fede e la porta a compimento. Egli, di fronte alla gioia che gli era posta dinanzi, si sottopose alla croce, disprezzando il disonore, e siede alla destra del trono di Dio. Pensate attentamente a colui che ha sopportato contro di sé una così grande ostilità dei peccatori, perché non vi stanchiate perdendovi d’animo. Non avete ancora resistito fino al sangue nella lotta contro il peccato” (Eb 12,1-4). 

Dalla Prima Lettera di San Pietro Apostolo: 1Pt 1,3-9
Sia benedetto Dio e Padre del Signore nostro Gesù Cristo, che nella sua grande misericordia ci ha rigenerati, mediante la risurrezione di Gesù Cristo dai morti, per una speranza viva, per un’eredità che non si corrompe, non si macchia e non marcisce. Essa è conservata nei cieli per voi, che dalla potenza di Dio siete custoditi mediante la fede, in vista della salvezza che sta per essere rivelata nell’ultimo tempo. Perciò siete ricolmi di gioia, anche se ora dovete essere, per un po’ di tempo, afflitti da varie prove, affinché la vostra fede, messa alla prova, molto più preziosa dell’oro – destinato a perire e tuttavia purificato con fuoco – torni a vostra lode, gloria e onore quando Gesù Cristo si manifesterà. Voi lo amate, pur senza averlo visto e ora, senza vederlo, credete in lui. Perciò esultate di gioia indicibile e gloriosa, mentre raggiungete la mèta della vostra fede: la salvezza delle anime.

Ascoltiamo di nuovo questa parole di Pietro: “Voi lo amate, pur senza averlo visto e ora, senza vederlo, credete in lui. Perciò esultate di gioia indicibile e gloriosa, mentre raggiungete la mèta della vostra fede: la salvezza delle anime”. Ognuno si chieda: Quanto grande, forte, potente è in me l’amore per Cristo Gesù? Con San Paolo: Posso dire di correre sempre al fine di raggiungerlo? So che Cristo sulla terra si raggiunge solo sul Golgota, da crocifissi con Lui? So che se non corro dietro Cristo Gesù, correrò sempre dietro il mondo, i suoi vizi, i suoi peccati?
Sono domande che esigono una risposta. Sciupare una vita inseguendo chimere, vanità, inutilità, mossi da stoltezza e insipienza, a nulla serve per la nostra salvezza. Senza una fede temprata, per noi non nascono nuovi figli alla Chiesa e per noi la Chiesa diviene una sposa piena di rughe e lebbrosa, avvizzita nel cuore e nell’anima, incapace di concepire un solo figlio al Signore, in Cristo Gesù, per lo Spirito Santo. Per me la Chiesa è Vergine, Pura, Santa, Immacolata o è adultera e rinnegatrice del suo Sposo divino?

Vangelo della II Domenica di Pasqua
Il Vangelo di Oggi è ricco di molti insegnamenti. Mi limiterò a indicarne qualcuno. 
Primo insegnamento: Gesù Risorto nel Cenacolo soffia, come il Padre, Dio, sui discepoli e questi divengono nuove creature. Come dal primo uomo e dalla prima donna venne la morte sulla terra, ora per questi Dodici Apostoli deve ritornare la vita, la vera vita, sulla nostra terra. Ritorna la vita, creando essi uomini nuovi. Con lo Spirito Santo, Gesù li ha fatti nuove creature, con lo Spirito Santo, essi dovranno fare nuove creature tutte le genti. È una missione di vera nuova creazione la loro. Per svolgerla secondo pienezza di verità e di grazia, dovranno lasciarsi aiutare da tutto il corpo di Cristo. Spetta a loro armonizzare ogni ministero perché l’opera della nuova creazione sia sempre ricca e abbondante. Spetta a loro discernere e armonizzare i carismi, perché nessuno sia di intralcio o rechi danno all’opera di tutto il corpo. La separazione dagli Apostoli di Cristo Gesù arresta l’opera della nuova creazione. La separazione può avvenire in molti modi, anche con l’anima e lo spirito e non solo con le parole, con le eresie, gli scismi e cose del genere. 
Secondo insegnamento: La relazione degli Apostoli è con Cristo Gesù. Gesù è stato mandato dal Padre, deve sempre relazionarsi con il Padre, nello Spirito Santo. Gli Apostoli sono stati mandati da Cristo Gesù, sempre dovranno relazionarsi con Cristo Gesù, nello Spirito Santo. Essi devono dare se stessi a Cristo, come Cristo si è dato al Padre. Per l’Apostolo a Cristo, per Cristo al Padre. Per ogni membro del corpo di Cristo all’Apostolo, per l’Apostolo a Gesù Signore, per Gesù Signore al Padre.
È contro la verità evangelica ogni predicazione che non è predicazione di Gesù Signore. Questa verità così è rivelata dall’Apostolo Paolo ai Corinzi: “Mentre i Giudei chiedono segni e i Greci cercano sapienza, noi invece annunciamo Cristo crocifisso: scandalo per i Giudei e stoltezza per i pagani; ma per coloro che sono chiamati, sia Giudei che Greci, Cristo è potenza di Dio e sapienza di Dio. Infatti ciò che è stoltezza di Dio è più sapiente degli uomini, e ciò che è debolezza di Dio è più forte degli uomini” (1Cor 1,22-25). 

Leggiamo il testo di Gv 20,19-31
La sera di quel giorno, il primo della settimana, mentre erano chiuse le porte del luogo dove si trovavano i discepoli per timore dei Giudei, venne Gesù, stette in mezzo e disse loro: «Pace a voi!». Detto questo, mostrò loro le mani e il fianco. E i discepoli gioirono al vedere il Signore. Gesù disse loro di nuovo: «Pace a voi! Come il Padre ha mandato me, anche io mando voi». Detto questo, soffiò e disse loro: «Ricevete lo Spirito Santo. A coloro a cui perdonerete i peccati, saranno perdonati; a coloro a cui non perdonerete, non saranno perdonati». Tommaso, uno dei Dodici, chiamato Dìdimo, non era con loro quando venne Gesù. Gli dicevano gli altri discepoli: «Abbiamo visto il Signore!». Ma egli disse loro: «Se non vedo nelle sue mani il segno dei chiodi e non metto il mio dito nel segno dei chiodi e non metto la mia mano nel suo fianco, io non credo». Otto giorni dopo i discepoli erano di nuovo in casa e c’era con loro anche Tommaso. Venne Gesù, a porte chiuse, stette in mezzo e disse: «Pace a voi!». Poi disse a Tommaso: «Metti qui il tuo dito e guarda le mie mani; tendi la tua mano e mettila nel mio fianco; e non essere incredulo, ma credente!». Gli rispose Tommaso: «Mio Signore e mio Dio!». Gesù gli disse: «Perché mi hai veduto, tu hai creduto; beati quelli che non hanno visto e hanno creduto!». Gesù, in presenza dei suoi discepoli, fece molti altri segni che non sono stati scritti in questo libro. Ma questi sono stati scritti perché crediate che Gesù è il Cristo, il Figlio di Dio, e perché, credendo, abbiate la vita nel suo nome.

Ecco ora un terzo grande insegnamento: qual è il fine di ogni predicazione della Parola? Ascoltiamo di nuovo le ultime parole del Vangelo di questo giorno: “Gesù, in presenza dei suoi discepoli, fece molti altri segni che non sono stati scritti in questo libro. Ma questi sono stati scritti perché crediate che Gesù è il Cristo, il Figlio di Dio, e perché, credendo, abbiate la vita nel suo nome”.
Il fine di ogni insegnamento, ogni catechesi, ogni omelia, ogni teologia, ogni predicazione, ogni Parola di Dio detta o scritta, è uno solo: Credere che Gesù è il Cristo, il Figlio di Dio, e perché, credendo, si abbia la vita nel suo nome.
La vita non è in Dio, ma in Cristo Gesù. La nostra fede non è in Dio, ma in Gesù, il Cristo, il Figlio di Dio. La vera fede in Gesù è vera fede in Dio. La non fede in Gesù è non fede in Dio. Gesù è il cuore del Padre, il cuore della Scrittura, il cuore della Predicazione, il cuore della Chiesa, il cuore di ogni discepolo. Se neghiamo Cristo, abbiamo un Dio senza cuore, una Scrittura senza cuore, una predicazione senza cuore, una Chiesa senza cuore, un discepolo senza cuore.
Senza Cristo regnano peccato e morte, idolatria e immoralità, falsità e menzogne. Senza Cristo facciamo della Chiesa un regno di morte. Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che, oggi e sempre, Gesù sia il cuore del Padre, della Scrittura, della predicazione, della Chiesa, di ogni discepolo del Signore. Solo così la Chiesa di Cristo Gesù vivrà da vero regno di Dio e darà al Signore molti, molti, molti altri figli. Sarà vite veramente feconda. Amen. 


[bookmark: _Toc47013712]OMELIA 20 Aprile 2020 
Lunedì della II Settimana DI PASQUA
PRIMA LETTURA.
Gli Atti degli Apostoli oggi ci mostrano un momento essenziale della vita della comunità cristiana. Questo momento di vitale necessità è la preghiera. Non è però il singolo che prega, ma tutta la Chiesa. Prega la Chiesa divenendo una sola voce nello Spirito Santo, che è l’Ispiratore della preghiera.
Cosa chiede la Chiesa al suo Signore? Chiede che mantenga fede alla sua Parola. Quale Parola deve mantenere fede il Signore? A quella profetizzata dal Salmo. Ecco la Parola del Salmo:

Perché le genti sono in tumulto e i popoli cospirano invano? Insorgono i re della terra e i prìncipi congiurano insieme contro il Signore e il suo consacrato: «Spezziamo le loro catene, gettiamo via da noi il loro giogo!». Ride colui che sta nei cieli, il Signore si fa beffe di loro. Egli parla nella sua ira, li spaventa con la sua collera: «Io stesso ho stabilito il mio sovrano sul Sion, mia santa montagna». Voglio annunciare il decreto del Signore. Egli mi ha detto: «Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato. Chiedimi e ti darò in eredità le genti e in tuo dominio le terre più lontane. Le spezzerai con scettro di ferro, come vaso di argilla le frantumerai». E ora siate saggi, o sovrani; lasciatevi correggere, o giudici della terra; servite il Signore con timore e rallegratevi con tremore. Imparate la disciplina, perché non si adiri e voi perdiate la via: in un attimo divampa la sua ira. Beato chi in lui si rifugia (Sal 2,1-12). 

Questo Salmo per essere compreso ha bisogno della vera divina chiave ermeneutica. Senza questa divina chiave ermeneutica, nessuna vera esegesi potrà essere fatta. Si rischia di dare significati non veri. Si potrebbero dare significati validi per l’Antico Testamento, ma non di certo per il Nuovo Testamento. 
La divina chiave ermeneutica è Cristo Crocifisso. La vittoria di Dio sul mondo è Cristo Crocifisso. La vittoria di Dio oggi e sempre nella storia degli uomini è il corpo di Gesù Crocifisso. Significa che dovunque vi è un cristiano perseguitato, insultato, sputato, disprezzato, processato, crocifisso per il nome di Cristo Gesù, il Crocifisso, là il Signore manifesta la sua vittoria. I Crocifissi nella storia attestano che il male non ha trionfato in essi. Il male è stato sconfitto. È il martirio quotidiano degli Apostoli e dei discepoli di Gesù il segno che il Signore sta adempiendo la sua Parola.
I potenti non hanno potere sui Crocifissi. I Crocifissi sono la sconfitta di ogni potenza del male. Finché ci sarà un Crocifisso per il nome di Cristo Gesù sulla nostra terra, lì è attestata la vittoria del Signore sul male. Il Golgota è la più alta manifestazione che il Signore ha il governo del mondo. Tutte le forze del male della terra nulla hanno potuto contro l’amore di Gesù Signore. Non solo. Per la conversione di queste potenze Gesù ha offerto la sua vita al Padre come olocausto di espiazione e sacrificio di redenzione. 
Leggiamo At 4,23-31

Rimessi in libertà, Pietro e Giovanni andarono dai loro fratelli e riferirono quanto avevano detto loro i capi dei sacerdoti e gli anziani. Quando udirono questo, tutti insieme innalzarono la loro voce a Dio dicendo: «Signore, tu che hai creato il cielo, la terra, il mare e tutte le cose che in essi si trovano, tu che, per mezzo dello Spirito Santo, dicesti per bocca del nostro padre, il tuo servo Davide: Perché le nazioni si agitarono e i popoli tramarono cose vane? Si sollevarono i re della terra e i prìncipi si allearono insieme contro il Signore e contro il suo Cristo; davvero in questa città Erode e Ponzio Pilato, con le nazioni e i popoli d’Israele, si sono alleati contro il tuo santo servo Gesù, che tu hai consacrato, per compiere ciò che la tua mano e la tua volontà avevano deciso che avvenisse. E ora, Signore, volgi lo sguardo alle loro minacce e concedi ai tuoi servi di proclamare con tutta franchezza la tua parola, stendendo la tua mano affinché si compiano guarigioni, segni e prodigi nel nome del tuo santo servo Gesù». Quand’ebbero terminato la preghiera, il luogo in cui erano radunati tremò e tutti furono colmati di Spirito Santo e proclamavano la parola di Dio con franchezza.

Pregare prima della Crocifissione di Gesù e pregare dopo il suo innalzamento sulla croce, non è la stessa cosa. Pregare sul Golgota, sulla Croce, dal Golgota e dalla Croce e pregare nel tempio non è la stessa cosa. Dalla Croce, da Crocifisso, sul Golgota Gesù fece due preghiere: una preghiera di richiesta di perdono per quello che lo hanno crocifisso. Una preghiera di offerta – l’offerta consiste nel dono del suo corpo al Padre per espiare i peccati del mondo – per la redenzione dell’umanità.
Al cristiano è chiesta questa duplice preghiera: richiesta di perdono per i persecutori. Offerta della propria vita al Padre per l’espiazione dei peccati e la redenzione di tutta l’umanità. Dal tempio si può innalzare al Padre questa preghiera: Figlia di Babilonia devastatrice, beato chi ti renderà quanto ci hai fatto. Beato chi afferrerà i tuoi piccoli e li sfracellerà contro la pietra (Sal 137 (136) 8-9). Dalla Croce, dal Golgota, da Crocifissi per il nome di Cristo, mai la si potrà innalzare. Non può un Crocifisso offrire la vita per la redenzione del mondo e poi chiedere vendetta al Signore e liberazione cruenta di quanti lo affliggono e lo torturano per il nome di Cristo Gesù. Infatti cosa chiede la Chiesa? E ora, Signore, volgi lo sguardo alle loro minacce e concedi ai tuoi servi di proclamare con tutta franchezza la tua parola, stendendo la tua mano affinché si compiano guarigioni, segni e prodigi nel nome del tuo santo servo Gesù». 
Fa’, o Signore, che attraverso il nostro martirio, la tua Parola di salvezza raggiunga ogni cuore. Noi ti doniamo la nostra vita. Tu metti nella storia tutta la tua onnipotenza e conferma la verità della nostra Parola con segni, miracoli e prodigi.  

Vangelo
Oggi il Vangelo ci parla di un uomo che è onesto di cuore e di mente. Personalmente l’ho sempre paragonato ai maghi d’Egitto per la loro onestà scientifica. “Quindi il Signore disse a Mosè: «Di’ ad Aronne: “Stendi il tuo bastone, percuoti la polvere del suolo: essa si muterà in zanzare in tutta la terra d’Egitto!”». Così fecero: Aronne stese la mano con il suo bastone, colpì la polvere del suolo e ci furono zanzare sugli uomini e sulle bestie; tutta la polvere del suolo si era mutata in zanzare in tutta la terra d’Egitto. I maghi cercarono di fare la stessa cosa con i loro sortilegi, per far uscire le zanzare, ma non riuscirono, e c’erano zanzare sugli uomini e sulle bestie. Allora i maghi dissero al faraone: «È il dito di Dio!». Ma il cuore del faraone si ostinò e non diede ascolto, secondo quanto aveva detto il Signore” (Es 8,12-15). 
Nicodemo riconosce che in Gesù c’è il Dito di Dio che opera. Lo attesta la potenza dei segni da Lui compiuti. Ma Gesù sorvola su questa confessione frutto dell’onestà della mente e del cuore di Nicodemo. A Lui annuncia una verità, mai ascoltata prima. Annuncia la necessità del battesimo perché si possa entrare nel regno di Dio. Dalla nascita dalla carne si deve passare alla nascita dallo Spirito Santo. Da una vita condotta dalla carne ad una vita interamente presa per mano e condotta dallo Spirito Santo. Quali sono i frutti di questa conduzione da parte dello Spirito Santo?
Al rinato da acqua e da Spirito Santo non è dato di conoscerli, allo stesso modo che una foglia afferrata dalle ali del vento mai saprà dove essa sarà condotta. Senza la nuova nascita da acqua e da Spirito Santo si rimane nel regime vecchio della peccato. Si compiranno le opere della carne. Passa ai frutti dello Spirito, chi si lascia battezzare e diviene in Cristo creatura nuova.
Leggiamo il testo di Gv 3,1-8

Vi era tra i farisei un uomo di nome Nicodèmo, uno dei capi dei Giudei. Costui andò da Gesù, di notte, e gli disse: «Rabbì, sappiamo che sei venuto da Dio come maestro; nessuno infatti può compiere questi segni che tu compi, se Dio non è con lui». Gli rispose Gesù: «In verità, in verità io ti dico, se uno non nasce dall’alto, non può vedere il regno di Dio». Gli disse Nicodèmo: «Come può nascere un uomo quando è vecchio? Può forse entrare una seconda volta nel grembo di sua madre e rinascere?». Rispose Gesù: «In verità, in verità io ti dico, se uno non nasce da acqua e Spirito, non può entrare nel regno di Dio. Quello che è nato dalla carne è carne, e quello che è nato dallo Spirito è spirito. Non meravigliarti se ti ho detto: dovete nascere dall’alto. Il vento soffia dove vuole e ne senti la voce, ma non sai da dove viene né dove va: così è chiunque è nato dallo Spirito».

Riflettiamo su quanto viene rivelato da Gesù a Nicodemo: «In verità, in verità io ti dico, se uno non nasce da acqua e Spirito, non può entrare nel regno di Dio. Quello che è nato dalla carne è carne, e quello che è nato dallo Spirito è spirito». Con questa verità annunciata da Gesù, sono dichiarate false le teorie della fratellanza universale. Quanti sono sotto il regime della carne sempre compiranno le opere della carne. Quanti sono sotto il regime dello Spirito produrranno i frutti dello Spirito. Tra le opere della carne e i frutti dello Spirito mai potrà esserci fratellanza. Mai ci potrà essere vera fratellanza tra il Martire e il Carnefice, tra il Crocifisso e il crocifissore.
Ci potrà essere solo l’offerta della vita del Martire e del Crocifisso per carnefici e crocifissori. Mai vi potrà essere vera fratellanza tra regno delle tenebre e regno della luce, regno della verità e regno della menzogna, regno della giustizia e regno dell’ingiustizia. Vengono dichiarate false le teorie della salvezza per qualsiasi via. Nel regno di Dio si entra nascendo da acqua e da Spirito Santo. Altre viene non sono date. Vi è la via per chi non ha sentito l’annuncio del Vangelo che è quella dell’obbedienza alla coscienza e alla razionalità.
Ma questa via è chiamata a trasformarsi in via evangelica. Così come vengono dichiarate false le teorie che sostengono che battezzati e non battezzati sono senza alcuna differenza dinanzi a Dio. La differenza c’è per Cristo Gesù. Se c’è per Cristo Gesù c’è anche per il Padre celeste. Altra teoria che viene dichiarata falsa è l’affermazione della non necessità di essere Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, vero corpo di Cristo. La Chiesa è il seno nel quale vengono non solo generati figli a Dio, ma anche il seno nel quale i figli generati, nutrendosi di verità e grazia, giungono alla più alta santità.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che la nostra preghiera sia in tutto uguale a quella della prima comunità cristiana: Che il Signore ci conceda la grazia di essere crocifissi per Cristo, in Cristo, con Cristo, facendo della nostra vita un olocausto di redenzione e un sacrificio di salvezza. Che il Signore aggiunga a questa prima grazia una seconda. Che confermi il dono della nostra vita con segni, miracoli e prodigi, per la conversione di ogni altro uomo. Amen.


[bookmark: _Toc47013713]OMELIA 21 Aprile 2020 
Martedì della II Settimana DI PASQUA

PRIMA LETTURA
La fede vissuta nella verità dello Spirito Santo e per sua perenne mozione o ispirazione, dona alla storia una veste nuova. Ci si sveste dell’egoismo e ci si veste di carità e amore. Ci si sveste dell’avarizia e ci si veste di misericordia, bontà, aiuto reale e spirituale verso ogni nostro fratello.
Ci si sveste dei vizi e ci si veste di ogni virtù. Se ognuno di noi mettesse ogni impegno a svestirsi della superbia, avarizia, lussuria, ira, gola, invidia e accidia e si rivestisse si fede, speranza, carità, prudenza, giustizia, fortezza, temperanza, misericordia, perdono, compassione, accoglienza, elemosina, ogni altra virtù, di certo la storia si rivestirebbe di armonia celeste, fatta di vera fratellanza, vera comunione, vero amore degli uni verso gli altri. Quanto viene narrato dal brano degli Atti degli Apostoli, offerto dalla Liturgia della Parola di questo giorno, alla nostra riflessione, attenzione, meditazione, non è per legge esterna, per imposizione, per obbligo, per disposizione apostolica.
Non è nulla di tutto questo. È solo purissima mozione dello Spirito Santo, sua divina ispirazione. Sono però mozione e ispirazione alle quali si può obbedire solo per grazia. Più si cresce in grazia e più si crescerà in obbedienza alle mozioni e ispirazioni dello Spirito del Signore. Meno si crescere in grazia e meno si obbedirà allo Spirito di Dio.
Se oggi obbediamo poco allo Spirito Santo è perché poco cresciamo in grazia. Quando la grazia non è nel cuore o vi è in misura assai minima, neanche percepiamo la mozione o l’ispirazione dello Spirito di Dio e camminiamo lasciandoci condurre dalla carne e dai desideri che sono contrari allo Spirito del Signore. Anche la forza di predicare Gesù Signore nel suo mistero di Passione, Morte, Risurrezione è grazia che viene a noi da Dio.
Anche in questa grazia dobbiamo crescere. Tutto in noi è dalla grazia del Signore. Così l’Apostolo Paolo ai Corinzi: “Io infatti sono il più piccolo tra gli apostoli e non sono degno di essere chiamato apostolo perché ho perseguitato la Chiesa di Dio. Per grazia di Dio, però, sono quello che sono, e la sua grazia in me non è stata vana. Anzi, ho faticato più di tutti loro, non io però, ma la grazia di Dio che è con me” (1Cor 15,9-10). 
La grazia prende tutto dell’uomo e ogni cosa di esso, anima, spirito, corpo, volontà, desideri, cuore, mente, li modella perché possano rispondere in pienezza alle attese del Signore nostro Dio. La grazia prende la nostra grezza creta e la modella secondo il disegno che il Signore ha della nostra vita. Ecco la confessione del profeta Isaia: “Ma, Signore, tu sei nostro padre; noi siamo argilla e tu colui che ci plasma, tutti noi siamo opera delle tue mani” (Is 64,7). La preghiera del cristiano ogni giorno dovrebbe essere questa: “Signore, fammi e io sarò. Modellami secondo il tuo cuore e io farò sempre la tua divina volontà”. La comunità cristiana degli Atti è composta di persone che giorno per giorno sono modellate e fatte dallo Spirito Santo.
Leggiamo At 4,32-37

La moltitudine di coloro che erano diventati credenti aveva un cuore solo e un’anima sola e nessuno considerava sua proprietà quello che gli apparteneva, ma fra loro tutto era comune. Con grande forza gli apostoli davano testimonianza della risurrezione del Signore Gesù e tutti godevano di grande favore. Nessuno infatti tra loro era bisognoso, perché quanti possedevano campi o case li vendevano, portavano il ricavato di ciò che era stato venduto e lo deponevano ai piedi degli apostoli; poi veniva distribuito a ciascuno secondo il suo bisogno. Così Giuseppe, soprannominato dagli apostoli Bàrnaba, che significa «figlio dell’esortazione», un levita originario di Cipro, padrone di un campo, lo vendette e ne consegnò il ricavato deponendolo ai piedi degli apostoli.

Meditiamo ora su una frase di quanto ascoltato:
Con grande forza gli apostoli davano testimonianza della risurrezione del Signore Gesù. Ecco la forza travolgente del cammino della fede nel cuore degli uomini: la testimonianza apostolica della risurrezione di Gesù Signore. Cristo Gesù, nel suo mistero di Incarnazione, Passione, Morte, Risurrezione è il cuore della fede, della Parola, del Vangelo, dell’annuncio, della missione evangelizzatrice. Quando Cristo Gesù e il suo mistero sono annunciati nella purezza della verità, sempre lo Spirito Santo fa nascere la fede nei cuori. Cristo e lo Spirito sono una sola azione. Un solo dono.  Cristo Gesù ha dato lo Spirito Santo. Lo Spirito Santo deve dare Cristo Gesù.
Lo deve dare attraverso la missione apostolica. Se l’Apostolo non dona Cristo, lo Spirito Santo non dona Cristo ai cuori. Cristo non dona lo Spirito Santo.   La missione evangelizzatrice fallisce. Cristo Gesù va sempre dato nella purezza del suo mistero, secondo la verità verso la quale lo Spirito Santo conduce gli Apostoli. Quando la Chiesa non cresce in santità, in vita evangelica e quando non nascono ad essa nuovi figli, è il segno che la Chiesa si è separata dal mistero di Gesù Signore. Poiché è Cristo il cuore della Chiesa, una Chiesa che non dona Cristo è una Chiesa senza cuore. Poiché è lo Spirito Santo il cuore dell’apostolo, un apostolo che non dona Cristo, è un apostolo senza cuore. Cristo si dona dicendo e annunziando il suo mistero, ma anche mostrando il suo mistero che si compie in noi.

Seconda Lettura: Vangelo
Gesù parla a Nicodemo del mistero del battesimo o della rinascita dell’uomo da acqua e da Spirito Santo, ma lui di questo mistero comprende poco. In verità nessuno comprende abbastanza di questo mistero, specie ai nostri giorni, tempo in cui viene messo quasi ai margini dal pensiero cristiano. Oggi si vuole una religione senza sacramento. Non si vede la differenza tra uno che riceve un sacramento e uno che non lo riceve. Gesù non risponde alla richiesta di Nicodemo. Va ben oltre.
Gli annuncia che nel mistero si deve credere, perché esso è fondato sulla sua autorità, sulla sua scienza e conoscenza. Dove Gesù attinge la sua scienza, la sua conoscenza, la sua autorità? Lui attinge tutto questo nell’essere Lui nel seno del Padre. Lui è il solo che è asceso al Cielo – è il mistero della sua risurrezione. È il solo che è disceso dal Cielo – è il mistero della sua Incarnazione. Ma anche Lui sarà il vero Serpente innalzato nel deserto del mondo. Questo significa che quanti guardano a Lui con occhi di fede, guariranno. Saranno salvati. Quanti invece si rifiutano di guardare a Lui con gli occhi di fede, rimarranno nella loro morte.
La fede è ben fondata. Gesù parla delle cose che ha visto e udito presso il Padre. Non solo ha visto e ha udito, oggi vede e ascolta. Gesù è fatto dal Padre il vero Serpente innalzato nell’umanità, perché per Lui la vita possa essere fatta propria da ogni uomo. Quando cade la vera fede in Cristo Gesù, sempre cade la vera fede in ogni sua Parola. Se oggi è caduta la vera fede nel battesimo è segno che è caduta la vera fede nel mistero di Gesù Signore.

Leggiamo il testo di Gv 3,7-15
Non meravigliarti se ti ho detto: dovete nascere dall’alto. Il vento soffia dove vuole e ne senti la voce, ma non sai da dove viene né dove va: così è chiunque è nato dallo Spirito». Gli replicò Nicodèmo: «Come può accadere questo?». Gli rispose Gesù: «Tu sei maestro d’Israele e non conosci queste cose? In verità, in verità io ti dico: noi parliamo di ciò che sappiamo e testimoniamo ciò che abbiamo veduto; ma voi non accogliete la nostra testimonianza. Se vi ho parlato di cose della terra e non credete, come crederete se vi parlerò di cose del cielo? Nessuno è mai salito al cielo, se non colui che è disceso dal cielo, il Figlio dell’uomo. E come Mosè innalzò il serpente nel deserto, così bisogna che sia innalzato il Figlio dell’uomo, perché chiunque crede in lui abbia la vita eterna.

Riflettiamo su questa frase proferita da Gesù Signore: Nessuno è mai salito al cielo, se non colui che è disceso dal cielo, il Figlio dell’uomo. E come Mosè innalzò il serpente nel deserto, così bisogna che sia innalzato il Figlio dell’uomo, perché chiunque crede in lui abbia la vita eterna. L’autorità nella rivelazione è data dall’essere Gesù asceso al cielo e disceso dal cielo. È disceso facendosi vero uomo nel seno della Vergine Maria per opera dello Spirito Santo. È asceso, passando attraverso la via della croce e del sepolcro, facendosi vero corpo di luce, ricevendo un corpo immortale, incorruttibile, spirituale, glorioso.
Essendo da Dio, conosce la verità di Dio. Essendo presso il Padre, assiso alla sua destra, conosce il Padre. Da questa conoscenza nasce la sua autorità. Anche il cristiano fonderà la sua autorità se diviene corpo di Cristo, nascendo come vero figlio del Padre, per opera dello Spirito Santo. Se in Cristo, con Cristo, per Cristo, nel suo corpo che è la Chiesa, ogni giorno ascende verso di Lui, fino a far sì nel suo cuore viva solo il cuore di Cristo Signore, allora la sua parola sarà credibile. Si rivestirà di autorità. La perfetta conoscenza di Cristo gli dona autorità in ogni sua parola.
Quando ci si separa da Cristo, ci si separa dal corpo di Cristo, si dicono parole senza alcuna verità. Cristo non vive nel cristiano e il cristiano non vive in Cristo. Ecco un’altra verità sulla quale si fonda l’autorità di Gesù Signore. Il Padre ha voluto Lui come principio e fondamento, sorgente e fonte della vera vita. Lo ha voluto chiedendogli di lasciarsi innalzare sulla croce. Qual è l’autorità di Cristo dalla croce? Quella di cambiare ogni cuore che guarda a Lui con fede. Da cuore di morte lo fa cuore di vita. Da cuore di tenebre lo fa cuore di luce. Un cuore che si trasforma attesta che la Parola di Gesù è purissima verità. Visibile e invisibile, eternità e tempo, sono l’autorità sulla quale si fonda tutta la verità della Parola di Gesù.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù fondi la sua autorità nella parola che dice, sull’ascolto della Parola di Gesù Signore, in una obbedienza senza riserve, in un innalzamento sulla sua croce ogni giorno sempre più alto. Voi ci aiuterete e noi saremo testimoni credibili del mistero di Gesù con una vita interamente mossa e guidata dallo Spirito Santo. Amen.


[bookmark: _Toc47013714]OMELIA 22 Aprile 2020 
Mercoledì della II Settimana DI PASQUA
PRIMA LETTURA
Nessun uomo ha potere su un Apostolo del Signore. L’Apostolo sta dove il Signore vuole che lui stia per manifestare la sua gloria e la sua Signoria sulla storia. Gesù deve stare sulla Croce per manifestare al mondo tutta la potenza, ricchezza, forza, magnificenza del suo amore, della sua fede, della sia obbedienza, della sua speranza. Oggi gli Apostoli devono esser gettati in prigione perché il Signore deve attestare a scribi, farisei, sadducei che Lui è il Signore della storia e nessun altro.
Per invidia, gelosia, odio verso la verità manifestata, rivelata, divenuta verità storica, sadducei e farisei possono anche gettare in prigione i suoi Apostoli, ma Lui sempre li potrà liberare. E così accade. Nella notte un angelo del Signore scende nella prigione, apre le porte e manda gli Apostoli a recarsi nel tempio e annunciare il mistero della morte e della risurrezione di Cristo Gesù. Poi quando domani essi dovranno stare nel sinedrio per attestare e annunciare dinanzi ai capi del popolo di Giudei il mistero di Cristo Gesù, allora nuovamente il Signore permetterà che vengano arrestati e condotti via dal tempio. Questo evento degli Atti, assieme a molti altri, deve mettere nel cuore degli Apostoli di Cristo Gesù una verità che dovrà essere sempre il principio che dona vera speranza alla loro missione.
La loro vita è stata consegnata al Signore. L’uso di essa è solo del Signore. Il Signore se ne serve per mezzo del suo Santo Spirito. È lo Spirito Santo che guida la storia perché la vita degli Apostoli di Cristo sia dove è necessario che si renda a Gesù testimonianza della sua risurrezione, che dona compimento a tutta la Scrittura Antica. Con la risurrezione del Servo del Signore, del Giusto, del Santo di Dio, ogni giuramento, ogni profezia, ogni promessa di Dio trova pieno compimento. Il Dio di Abramo, di Isacco, di Giacobbe, il Dio di Mosè e dei Profeti, ha adempiuto quanto aveva promesso. Gli Apostoli devono ora annunciare al sinedrio di Gerusalemme questa verità, in modo che domani, nel giorno del giudizio, nessun figlio d’Israele possa giustificarsi dinanzi al Signore, adducendo come scusa l’ignoranza o la non conoscenza degli eventi che riguardano Gesù di Nazaret.
Dopo che gli Apostoli avranno reso la loro testimonianza, nessuno più potrà trovare una parola di scusa nel giorno del giudizio. La testimonianza è stata data. Ad essa non è seguita la fede. Responsabile è chi non ha creduto e chi ha privato il popolo della giusta luce perché credesse. Dio tutto ha fatto perché il suo popolo giungesse alla fede in Cristo Gesù, dal quale è la vera salvezza, vera redenzione, vera giustificazione.
Leggiamo At 5,17-26

Si levò allora il sommo sacerdote con tutti quelli della sua parte, cioè la setta dei sadducei, pieni di gelosia, e, presi gli apostoli, li gettarono nella prigione pubblica. 
Ma, durante la notte, un angelo del Signore aprì le porte del carcere, li condusse fuori e disse: «Andate e proclamate al popolo, nel tempio, tutte queste parole di vita». Udito questo, entrarono nel tempio sul far del giorno e si misero a insegnare. Quando arrivò il sommo sacerdote con quelli della sua parte, convocarono il sinedrio, cioè tutto il senato dei figli d’Israele; mandarono quindi a prelevare gli apostoli nella prigione. Ma gli inservienti, giunti sul posto, non li trovarono nel carcere e tornarono a riferire: «Abbiamo trovato la prigione scrupolosamente sbarrata e le guardie che stavano davanti alle porte, ma, quando abbiamo aperto, non vi abbiamo trovato nessuno». Udite queste parole, il comandante delle guardie del tempio e i capi dei sacerdoti si domandavano perplessi a loro riguardo che cosa fosse successo. In quel momento arrivò un tale a riferire loro: «Ecco, gli uomini che avete messo in carcere si trovano nel tempio a insegnare al popolo». Allora il comandante uscì con gli inservienti e li condusse via, ma senza violenza, per timore di essere lapidati dal popolo.

Da quanto è avvenuto con gli Apostoli – essi sono lo strumento nelle mani dello Spirito Santo perché tutto il popolo dei figli d’Israele giunga alla fede in Cristo Gesù, il Salvatore e il Redentore – nasce per noi una domanda, in verità molto seria, alla quale è giusto che ognuno dia risposta.
La domanda è questa: sono io, successore degli Apostoli, sono io ministro della Parola, sono io professore e maestro del Vangelo, della Rivelazione, della sacra dottrina, sono io diacono, ministro della carità materiale e spirituale di Cristo Gesù, sono io cresimato, testimone del Vangelo, sono io battezzato, figlio del Padre nel Figlio suo Gesù Cristo, là dove lo Spirito Santo vuole che io sia perché il mondo conosca la verità di Cristo per la conversione e il perdono dei peccati?
Oggi l’assenza del cristiano sulla scena della storia è a tutti evidente. Urge che questa presenza sia da tutti vissuta, ma per questo è necessario che il cristiano si liberi dalla conduzione della propria vita e la consegni interamente allo Spirito Santo. Si deve passare dall’uso personale della vita all’uso dello Spirito Santo. Per questo occorre un atto di consegna che avvenga attimo per attimo. Gesù era sempre sotto conduzione e mozione dello Spirito Santo. Era sempre nel luogo dove il Padre voleva che si trovasse. Anche gli Apostoli sono sotto mozione e conduzione dello Spirito Santo. Sempre sono là dove il Padre vuole che siano per rendere testimonianza a Lui, alla sua fedeltà ad ogni Parola uscita dalla sua bocca, attestando e testimoniando che in Gesù tutte le sue parole si sono compiute. Missione altissima, quella dei discepoli del Signore. Essi devono gridare al mondo quanto è stato grande l’amore del Padre per la salvezza delle sue creature. E con questa ultima verità ci apriamo alla riflessione sul Vangelo.

Seconda Lettura: Vangelo
Il Vangelo che oggi la Liturgia della Parola, offre alla nostra meditazione e riflessione, mostra quanto è grande l’amore del Padre verso ogni uomo. L’amore è dono. Ama chi dona. Si ama in modo effimero, se il dono è effimero. Si ama in modo vero, se il dono è vero. Si ama in modo eterno, se il dono è eterno. Si ama con amore di salvezza e di redenzione, se il dono è salvezza e redenzione. Si ama in modo pieno, se il dono è pieno. Si ama in modo perfetto, se il dono è perfetto.
Ora chiediamoci: come Dio ha amato noi?
Dio ha amato noi facendosi dono per noi attraverso il dono della Persona amata, del suo Figlio Amato, del suo Unigenito Amato. Ci ha fatto dono del suo Figlio, del suo Amato facendolo sacrificio e olocausto di salvezza per la nostra redenzione e salvezza eterna. Il Padre donando Cristo ha dato tutto se stesso. Donando se stesso ha dato lo Spirito Santo. In Cristo Gesù il Padre e lo Spirito Santo sono divenuti dono per ogni uomo, dono di vera vita eterna. Questo amore non solo è gratuito e senza alcun interesso da parte del Padre. In più questo amore è costato il sangue del Figlio suo, l’indicibile sofferenza. Il Figlio ci ha amato dalla croce. Ha assunto i nostri peccati e le nostre pene e tutto ha espiato per noi. Per la salvezza dei servi il Padre ha dato il suo Figlio Unigenito. Se Dio volesse fare qualcosa in più per l’uomo non potrebbe. Veramente ha dato tutto. 
Leggiamo il testo di Gv 3,16-21

Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui non vada perduto, ma abbia la vita eterna. Dio, infatti, non ha mandato il Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma perché il mondo sia salvato per mezzo di lui. Chi crede in lui non è condannato; ma chi non crede è già stato condannato, perché non ha creduto nel nome dell’unigenito Figlio di Dio. E il giudizio è questo: la luce è venuta nel mondo, ma gli uomini hanno amato più le tenebre che la luce, perché le loro opere erano malvagie. Chiunque infatti fa il male, odia la luce, e non viene alla luce perché le sue opere non vengano riprovate. Invece chi fa la verità viene verso la luce, perché appaia chiaramente che le sue opere sono state fatte in Dio».

Dopo aver letto il brano del Vangelo, è per noi obbligatorio porre al nostro cuore una domanda: Cosa rimane ancora da dare perché l’amore del Padre sia perfetto, veramente non manchi di nulla? Leggiamo il testo evangelico e comprenderemo: Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito. Traduciamo, applicandolo a noi: Dio ama tanto il mondo da dare il Figlio Unigenito. Chi è oggi, nella storia, il Figlio Unigenito? Il Figlio Unigenito è sempre Cristo Signore. Ma quale Cristo Signore oggi il Padre dona? Dona Cristo Signore nel suo Corpo che è la Chiesa. Ogni membro di questo corpo deve lasciarsi dare dal Padre per la salvezza del mondo. Se un solo membro del corpo di Cristo non si lascia donare dal Padre, il dono non è perfetto e parte del mondo rimane senza salvezza. 
Leggiamo nella Lettera ai Colossesi:

Ora io sono lieto nelle sofferenze che sopporto per voi e do compimento a ciò che, dei patimenti di Cristo, manca nella mia carne, a favore del suo corpo che è la Chiesa. Di essa sono diventato ministro, secondo la missione affidatami da Dio verso di voi di portare a compimento la parola di Dio, il mistero nascosto da secoli e da generazioni, ma ora manifestato ai suoi santi. A loro Dio volle far conoscere la gloriosa ricchezza di questo mistero in mezzo alle genti: Cristo in voi, speranza della gloria. È lui infatti che noi annunciamo, ammonendo ogni uomo e istruendo ciascuno con ogni sapienza, per rendere ogni uomo perfetto in Cristo. Per questo mi affatico e lotto, con la forza che viene da lui e che agisce in me con potenza (Col 1,24-29). 

Ecco ancora come l’Apostolo Paolo si dona per il Vangelo:

Infatti, pur essendo libero da tutti, mi sono fatto servo di tutti per guadagnarne il maggior numero: mi sono fatto come Giudeo per i Giudei, per guadagnare i Giudei. Per coloro che sono sotto la Legge – pur non essendo io sotto la Legge – mi sono fatto come uno che è sotto la Legge, allo scopo di guadagnare coloro che sono sotto la Legge. Per coloro che non hanno Legge – pur non essendo io senza la legge di Dio, anzi essendo nella legge di Cristo – mi sono fatto come uno che è senza Legge, allo scopo di guadagnare coloro che sono senza Legge. Mi sono fatto debole per i deboli, per guadagnare i deboli; mi sono fatto tutto per tutti, per salvare a ogni costo qualcuno. Ma tutto io faccio per il Vangelo, per diventarne partecipe anch’io (1Cor 9, 19-23). 

Oggi manca al dono del Figlio Unigenito del Padre il mio dono. Finché non mi sarò fatto dono totale al Padre, in Cristo, con Cristo, per Cristo, sempre l’opera della redenzione, non sarà perfetta. Manca il mio dono. 
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù si faccia dono pieno al Padre, mettendo a servizio dello Spirito Santo, anima, spirito, corpo. Con questo dono la redenzione di Gesù sarà perfetta, il dono del Padre sarà perfetto e molte anime giungeranno alla salvezza. Fate anche che il cristiano comprenda che senza il suo dono molti cuori rimarranno nelle tenebre, nella falsità, nell’idolatria, nell’immoralità. Saranno nella morte e non nella vita. Amen.


[bookmark: _Toc47013715]OMELIA 23 Aprile 2020 
Giovedì della II Settimana DI PASQUA
 
PRIMA LETTURA
Iniziamo la spiegazione della Parola del Signore, ponendo dinanzi ai nostri occhi quanto dice l’Apostolo Pietro nel Sinedrio: “Bisogna obbedire a Dio invece che agli uomini”. Quando questo principio va applicato? Quando ci si deve appellare ad esso? Questo principio va applicato quando viene data a noi una Parola chiara, esplicita, circostanziata, Parola inequivocabile da parte del nostro Dio e Signore e questa divina Parola viene dichiarata nulla dagli uomini. Quando questo accade, o nel caso in cui vi sia un conflitto tra la Parola di Dio e la parola degli uomini, sempre si deve scegliere di obbedire a Dio.
Non si disobbedisce agli uomini. Perché gli uomini non hanno alcun potere sulla Parola di Dio. Si obbedisce al Signore. Questa distinzione tra obbedienza, non obbedienza e disobbedienza va fatta. Il Signore parla. Mi dona un Comandamento da osservare, a questo comandamento devo obbedire sempre. Quando agli Apostoli è stato dato questo Comandamento e da chi?
Il Comandamento è stato dato da Gesù Risorto, nel Cenacolo: “Nel suo nome saranno predicati a tutti i popoli la conversione e il perdono dei peccati, cominciando da Gerusalemme. Di questo voi siete testimoni” (Lc 24,47-48). Il Signore ha comandato di predicare la conversione e la remissione dei peccati nel suo nome e gli Apostoli obbediscono a questo comando. Altri comandi non esistono per essi e di conseguenza non possono essere dichiarati disobbedienti.
L’obbedienza a questo comando va fatto anche a costo della croce. Anche il proprio sangue va versato, se questo versamento è chiesto per essere fedeli all’obbedienza. La disobbedienza invece è quando vi è un comando degli uomini che in nulla contrasta con il comando di Dio. A questo comando va data obbedienza.
I capi dei sacerdoti e gli anziani comandano che gli Apostoli vengano gettati in prigione e loro obbediscono. Si lasciano gettare in prigione. Viene l’Angelo e comanda loro di uscire dalla prigione e di andare a predicare nel tempio e loro obbediscono all’angelo. Di nuovo vengono catturati e trascinati nel sinedrio e loro si lasciano trascinare. Non c’è opposizione tra il comando di Dio e quello degli uomini. Il comando del Signore riguarda solo la predicazione del nome di Cristo Gesù nel quale è stabilito che noi possiamo essere salvati.
Questo principio va sempre applicato, vissuto. Non solo dagli Apostoli, ma da ogni altra persona. Gesù riceve il comando dal Padre di recarsi nei villaggi a predicare il Vangelo. Lui non disobbedisce alla legge della carità e della misericordia non guarendo i malati che erano venuti a Cafàrnao. Non può obbedire alla legge della carità perché deve obbedire alla legge della predicazione del Vangelo. La differenza tra disobbedienza e non obbedienza non è piccola. È grandissima
Ogni uomo si trova ogni giorno dinanzi a mille Leggi alle quali obbedire. Prima deve obbedire alla Legge della giustizia, poi dell’elemosina. Se obbedisse alla Legge dell’elemosina, e trascurasse la Legge della giustizia, peccherebbe gravissimamente contro la giustizia. Vissuta la Legge della giustizia, con quanto rima e vi è spazio per la Legge della carità. Prima va dato il salario all’operaio – Legge di giustizia – poi con quanto rimane si può vivere la Legge dell’elemosina. Sempre questa distinzione va fatta: Obbedienza, non obbedienza, disobbedienza. La non obbedienza non è disobbedienza. Non si obbedisce ad una legge perché si deve obbedire ad una legge superiore. Non si obbedisce agli uomini, perché la Legge del Signore ha sempre la preminenza. 
Leggiamo At 5,27-33

Li condussero e li presentarono nel sinedrio; il sommo sacerdote li interrogò dicendo: «Non vi avevamo espressamente proibito di insegnare in questo nome? Ed ecco, avete riempito Gerusalemme del vostro insegnamento e volete far ricadere su di noi il sangue di quest’uomo». Rispose allora Pietro insieme agli apostoli: «Bisogna obbedire a Dio invece che agli uomini. Il Dio dei nostri padri ha risuscitato Gesù, che voi avete ucciso appendendolo a una croce. Dio lo ha innalzato alla sua destra come capo e salvatore, per dare a Israele conversione e perdono dei peccati. E di questi fatti siamo testimoni noi e lo Spirito Santo, che Dio ha dato a quelli che gli obbediscono». All’udire queste cose essi si infuriarono e volevano metterli a morte.

Ora riflettiamo su un’altra parola detta da Pietro nel Sinedrio: “E di questi fatti siamo testimoni noi e lo Spirito Santo, che Dio ha dato a quelli che gli obbediscono”. Perché una testimonianza sia ritenuta vera, sempre dovrà essere fatta sulla parola di due testimoni. La testimonianza su Cristo, il Crocifisso, che è il Risorto, sul solo nome nel quale è stabilito che possiamo essere salvati, è fatta sul fondamento di una Parola che viene dalla storia e di una Parola che viene dal cielo, dallo Spirito Santo.
Perché questo possa avvenire, occorre che il testimone sia lui pieno di Spirito Santo. Lo Spirito del Signore ogni giorno deve convincere l’Apostolo sulla verità di Cristo Gesù, rafforzandola nel suo cuore, nella sua mente, in tutto il suo essere. Sempre lo Spirito Santo che cresce nell’Apostolo dovrà convincere della verità che dice l’Apostolo ogni altro cuore al quale viene fatta giungere la Parola. Se l’Apostolo ha nel suo cuore uno Spirito debole, piccolo, infermo perché non curato, non fatto crescere, non portato alla sua pienezza, sia il suo convincimento sulla verità del nome di Cristo Gesù sarà assai debole e fragile, quasi inesistente.
Ma anche la Parola che lui dirà su Cristo, mai si inciderà nei cuori, manca lo Spirito Santo, il solo che può inciderla e farla divenire verità dell’anima, dello spirito, del cuore, della mente di colui che l’ascolta. Più lo Spirito Santo sarà forte nel ministro di Cristo e più inciderà la Parola di Cristo nel cuore del ministro e di quanti ascoltano la sua Parola. Ma anche questa è verità oggi dimenticata. Per questo molte nostre parole sono parole di vento che vengono afferrate dal vento e portate nel nulla. Non vi è in noi uno Spirito Santo forte. 

Seconda Lettura: Vangelo
Nel Vangelo viene affermato quanto già è stato scritto dall’Evangelista già nel Prologo. È il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi pieno di grazia e di verità. Cosa aggiunge il brano odierno a quanto è già stato rivelato nel Prologo? Oggi si aggiunge che pur essendo al di sopra di tutti colui che viene dal cielo, pur attestando ciò che ha visto e udito nel cielo, nessuno accetta la sua testimonianza.
Viene rivelato che nella storia agisce il mistero dell’iniquità che essenzialmente consiste non solo nella negazione della verità, di ogni verità, per far trionfare solo la menzogna. Ma anche che vi è odio contro la verità, contro la luce, contro la rivelazione. Chi vive in questo mistero di iniquità non accetta la testimonianza che viene a lui da chi discende dal cielo. Tanto potente è questo mistero del male e della menzogna che governa la storia!
Noi sappiamo che è questo mistero di iniquità, menzogna e odio che ha voluto la crocifissione di Cristo Signore. Sappiamo che è sempre questo mistero di peccato e di morte il creatore dei martiri per la fede in Gesù Signore. È cosa necessaria che ogni discepolo di Gesù si faccia un breve esame di coscienza e si chieda: Sono io figlio del mistero dell’iniquità o figlio del mistero della luce? La risposta viene dall’esame delle nostre opere? Chi produce le opere della carne appartiene al mistero dell’iniquità. È suo figlio. Chi invece produce i frutti dello Spirito Santo è di certo figlio della luce.
Come però da figli delle tenebre si può divenire figli della luce, così anche da figli della luce si può divenire figli delle tenebre. San Paolo ci avverte: Chi sta in piedi metta ogni attenzione a non cadere. Ritornare nel mondo delle tenebre per un figlio della luce è sempre possibile, se ogni giorno non cresce e non diviene forte nello Spirito Santo.
Leggiamo il testo di Gv 3,31-36

Chi viene dall’alto è al di sopra di tutti; ma chi viene dalla terra, appartiene alla terra e parla secondo la terra. Chi viene dal cielo è al di sopra di tutti. Egli attesta ciò che ha visto e udito, eppure nessuno accetta la sua testimonianza. Chi ne accetta la testimonianza, conferma che Dio è veritiero. Colui infatti che Dio ha mandato dice le parole di Dio: senza misura egli dà lo Spirito. Il Padre ama il Figlio e gli ha dato in mano ogni cosa. Chi crede nel Figlio ha la vita eterna; chi non obbedisce al Figlio non vedrà la vita, ma l’ira di Dio rimane su di lui.

Meditiamo su quest’ultima frase ascoltata: Chi crede nel Figlio ha la vita eterna; chi non obbedisce al Figlio non vedrà la vita, ma l’ira di Dio rimane su di lui. Chi crede nel Figlio? Chi ascolta la sua Parola come la sola Parola della vera vita, vera luce, vera giustizia, vera volontà del Padre. La vita eterna, che è Dio e che è in Cristo Gesù, è data a chi crede in Cristo Gesù. Chi è che non obbedisce al Figlio e per questo non vedrà la vita? Disobbedisce al Figlio chi non mette in pratica la sua Parola, la sola che è vita eterna, salvezza, redenzione, giustificazione per ogni uomo.
Che cosa è l’ira di Dio che incombe su chi non obbedisce al Figlio? L’ira di Dio è l’applicazione della Legge della misericordia. In cosa consiste questa applicazione? 
Ma prima di ogni altra cosa in che consiste questa Legge? La Legge della misericordia è assai semplice da spiegare. Il Signore ha promesso di riversare tutto il suo amore, la sua grazia, la sua benedizione, il suo Santo Spirito, il suo perdono su quanti, pentiti, ritornano a Lui con tutto il cuore. Ma quando si torna a Lui con tutto il cuore? Quando si accoglie la sua Parola. Qual è la Parola che oggi dobbiamo accogliere? 
Quella che ci annunzia Cristo Gesù. Ecco cosa dirà Gesù ai Giudei che gli chiedono che cosa devono compiere per fare le opere di Dio. Gesù rispose loro: «Questa è l’opera di Dio: che crediate in colui che egli ha mandato». Accoglie la Parola di Dio chi accoglie la Parola di Cristo Gesù. Chi non accoglie la Parola di Cristo Gesù, rimane nella sua non conversione e non può essere avvolto dalla misericordia del Signore. La non possibilità di essere nella grazia e nella giustizia è questa l’ira di Dio. Cosa comporta il non essere nella grazia e nella giustizia del Signore? Comporta la morte eterna. È questa l’ira di Dio. 
Il Signore è lento all’ira, perché attende che il peccatore si converta ed entri nella vita. Ogni ministro di Cristo, ogni suo discepolo, deve lavorare perché ogni uomo si converta e sfugga all’ira del Signore che si rivelerà al momento della morte. Ma oggi chi crede più in queste verità eterne? Oggi tutta la rivelazione, tutto il Vangelo per molti è solo una favola senza alcun contenuto di eternità.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ci convertiamo a Cristo Gesù, alla sua Parola, al suo Vangelo. È la via santa perché sfuggiamo all’ira di Dio che si rivelerà nell’ultimo giorno. Amen.



[bookmark: _Toc47013716]OMELIA 24 Aprile 2020 
Venerdì della II Settimana DI PASQUA

PRIMA LETTURA
Le vie attraverso le quali il Signore veglia sulla vita dei suoi amici sono imprevedibili e imperscrutabili. Sono sempre avvolte da un mistero impenetrabile e inesplorabile. La sua sapienza eterna ha sempre delle risorse nuove, impensabili e inimmaginabili da qualsiasi mente umana. Gli Apostoli devono rendere testimonianza a Cristo Gesù. Il martirio non serve oggi al Signore. 
Oggi al Signore gli servono gli Apostoli da vivi, non da morti, da martiri. Nel sinedrio soffia per essi un vento di sicura condanna alla lapidazione. Ma il Signore interviene suscitando lo spirito di una persona onesta: Gamaliele. Quest’uomo nella sua grande onestà mette i membri del sinedrio dinanzi alla storia. La storia attesta una verità universale: quanto non viene da Dio, quanto da Dio non è suscitato e alimentato, mai produrrà frutti che durino nel tempo.
Quanto non è da Dio come un baleno appare e come un baleno scompare. Quanto invece viene da Dio, anche se contro si scatenano tempeste e uragani, rimane stabile per sempre. Nessuno potrà sradicarlo dalla storia. È albero piantato dal Signore e nessuno ha potere su di esso. Dalla lettura onesta della storia, ecco il consiglio che Gamaliele dona a membri del Sinedrio: “Non occupatevi di questi uomini e lasciateli andare”. 
Perché non si devono occupare di questi uomini e perché devono lasciare che se ne vadano? Perché Gamaliele, nella sua grande onestà, sa che quest’opera non viene dagli uomini, ma da Dio. Anche se negli Atti non vi sono tracce della fede di Gamaliele nella risurrezione di Gesù, noi possiamo pensare che anche questo evento storico lui abbia osservato con la sua intelligenza. Il Sinedrio ha condannato a morte Gesù. Ha voluto la sua crocifissione. Da morto è stato deposto nel sepolcro. Ma le voci circolano in Gerusalemme: Gesù è Risorto.
Se essi nulla hanno potuto contro Gesù, nonostante fosse stato condannato a mote, nulla potranno contro i suoi discepoli. Se nulla possono, allora che siano lasciati al giudizio della storia. Sarà essa a farli sparire. Ma anche sarà il Signore a dare loro vigore e perseveranza. Gamaliele invita ciascuno di noi a riflettere, meditare, perché ci sottomettiamo con grande onestà al giudizio della storia.
La domanda che ognuno deve porre alla sua mente, alla sua coscienza, al suo cuore è una sola: Quanto sto dicendo, desiderando, operando, viene da Dio, per Cristo Gesù, nello Spirito Santo, o viene dal mio cuore, dalla mia volontà, dai miei desideri e sentimenti? Se viene da Dio – e viene da Dio se ho il conforto del Vangelo e della Chiesa attraverso i ministri del Vangelo – resisterà ad ogni tempesta, anche agli uragani più violenti. Se non viene da Dio – e non viene da Dio se non ho il conforto del Vangelo e della Chiesa attraverso i ministri del Vangelo – allora la mia opera, le mie parole, i miei desideri saranno come pula che il vento disperde.
La storia non si lascia ingannare da nessun uomo. Chi si appella alla storia per gli altri, deve prima appellarsi per se stesso, per i suoi pensieri, le sue opere, le sue parole. Possiamo ingannare gli uomini, mai potremo ingannare la storia. Mai.

Leggiamo At 5,34-42
Si alzò allora nel sinedrio un fariseo, di nome Gamaliele, dottore della Legge, stimato da tutto il popolo. Diede ordine di farli uscire per un momento e disse: «Uomini d’Israele, badate bene a ciò che state per fare a questi uomini. Tempo fa sorse Tèuda, infatti, che pretendeva di essere qualcuno, e a lui si aggregarono circa quattrocento uomini. Ma fu ucciso, e quelli che si erano lasciati persuadere da lui furono dissolti e finirono nel nulla. Dopo di lui sorse Giuda il Galileo, al tempo del censimento, e indusse gente a seguirlo, ma anche lui finì male, e quelli che si erano lasciati persuadere da lui si dispersero. Ora perciò io vi dico: non occupatevi di questi uomini e lasciateli andare. Se infatti questo piano o quest’opera fosse di origine umana, verrebbe distrutta; ma, se viene da Dio, non riuscirete a distruggerli. Non vi accada di trovarvi addirittura a combattere contro Dio!». Seguirono il suo parere e, richiamati gli apostoli, li fecero flagellare e ordinarono loro di non parlare nel nome di Gesù. Quindi li rimisero in libertà. Essi allora se ne andarono via dal sinedrio, lieti di essere stati giudicati degni di subire oltraggi per il nome di Gesù. E ogni giorno, nel tempio e nelle case, non cessavano di insegnare e di annunciare che Gesù è il Cristo.

Ecco come Gamaliele termina il suo discorso: “Non vi accada di trovarvi addirittura a combattere contro Dio!”. Nessuno potrà mai combattere contro il Signore sperando di distruggere le sue opere. L’uomo è opera di Dio. Chi combatte la verità dell’uomo, combatte contro Dio. Il cristiano è corpo di Cristo Gesù. Chi combatte per distruggere il corpo di Cristo Gesù, combatte contro Dio.
La Chiesa è opera di Dio. Chi combatte per distruggere la Chiesa, combatte contro Dio. Il Vangelo è opera di Dio. Chi combatte contro il Vangelo, combatte contro Dio. La natura è opera di Dio. Chi combatte contro la natura, combatte contro Dio. Cristo Gesù è l’opera di Dio. Chi combatte contro Cristo Gesù, combatte contro l’opera di Dio. Qual è il risultato di questo combattimento? La sconfitta dei combattenti. A che serve la sconfitta dei combattenti? Essa serve per un solo fine: è una grazia che il Signore concede loro perché si possano convertire e credere nella sua opera. Se nonostante questa grazia, si persevera nel volere combattere il Signore, si finirà nella perdizione eterna. Ogni grazia è stata donata dal Signore. Essendo però ogni grazia rifiutata, finisce il tempo della salvezza. È verità che mai va dimenticata.

Seconda Lettura: Vangelo
Nel Vangelo di questo giorno vanno messe in luce due verità che sempre ogni discepolo di Gesù deve tenere ben fisse dinanzi ai suoi occhi. Nel deserto c’è Gesù con tutta la sua divina ed eterna onnipotenza. Sappiamo che cielo e terra sono stati fatti per mezzo di Lui. Senza di Lui nulla è stato fatto. Ci sono dodici Apostoli, uomini temprati, provati dalla vita, pronti e maturati per ogni evenienza. Eppure questa onnipotenza divina e potenza umana, da sola a nulla serve. 
Occorre altro perché il miracolo si compia. Occorre anche il poco, quasi il niente dell’uomo. C’è qui un ragazzo che ha cinque pani d’orzo e due pesci; ma che cos’è questo per tanta gente? Ora riflettiamo: 
È schierata in campo tutto l’onnipotenza del Padre, del Verbo e dello Spirito Santo. Perché Gesù si faccia uomo è necessario un umile cuore, un umile seno: quello della Vergine Maria. 
È schiarata in campo tutta la carità di Cristo e dei ministri della sua grazia. Perché Gesù si faccia corpo e sangue, occorre l’umile lavoro dell’uomo. Gli servono poche briciole di pane e poche gocce di vino.
È schiarata in campo tutta la potenza di conversione e di rigenerazione dello Spirito Santo. Perché un cuore si converta occorre l’umile fiato di un discepolo di Gesù, gli umili suoi piedi e le umile sue mani. 
È schierata in campo tutta la misericordia del Padre. Ma questa misericordia diviene vera salvezza quando è data all’uomo da un umile cuore di un ministro di Cristo Gesù. Gesù cosa ha dato al Padre per la redenzione del mondo? Un umile corpo. Se manca l’umile dono dell’uomo, tutta l’onnipotenza divina di grazia e verità non diviene nostra vita.
Noi diamo a Cristo Gesù, al Padre e allo Spirito Santo un umile cuore, una umile voce, una umilissima presenza, una umile parola e l’onnipotenza salvatrice, rinnovatrice, santificatrice cambia un cuore, illumina una mente, rinnova un uomo. Tanto è potente una umilissima nostra presenza!

Leggiamo il testo di Gv 6,1-15
Dopo questi fatti, Gesù passò all’altra riva del mare di Galilea, cioè di Tiberìade, e lo seguiva una grande folla, perché vedeva i segni che compiva sugli infermi. Gesù salì sul monte e là si pose a sedere con i suoi discepoli. Era vicina la Pasqua, la festa dei Giudei. Allora Gesù, alzàti gli occhi, vide che una grande folla veniva da lui e disse a Filippo: «Dove potremo comprare il pane perché costoro abbiano da mangiare?». Diceva così per metterlo alla prova; egli infatti sapeva quello che stava per compiere. Gli rispose Filippo: «Duecento denari di pane non sono sufficienti neppure perché ognuno possa riceverne un pezzo». Gli disse allora uno dei suoi discepoli, Andrea, fratello di Simon Pietro: C’è qui un ragazzo che ha cinque pani d’orzo e due pesci; ma che cos’è questo per tanta gente?». Rispose Gesù: «Fateli sedere». C’era molta erba in quel luogo. Si misero dunque a sedere ed erano circa cinquemila uomini. Allora Gesù prese i pani e, dopo aver reso grazie, li diede a quelli che erano seduti, e lo stesso fece dei pesci, quanto ne volevano. E quando furono saziati, disse ai suoi discepoli: «Raccogliete i pezzi avanzati, perché nulla vada perduto». Li raccolsero e riempirono dodici canestri con i pezzi dei cinque pani d’orzo, avanzati a coloro che avevano mangiato. Allora la gente, visto il segno che egli aveva compiuto, diceva: «Questi è davvero il profeta, colui che viene nel mondo!». Ma Gesù, sapendo che venivano a prenderlo per farlo re, si ritirò di nuovo sul monte, lui da solo.

Ora riflettiamo per qualche istante sull’ultima frase del Vangelo ascoltato: Allora la gente, visto il segno che egli aveva compiuto, diceva: «Questi è davvero il profeta, colui che viene nel mondo!». Ma Gesù, sapendo che venivano a prenderlo per farlo re, si ritirò di nuovo sul monte, lui da solo.
Ogni uomo può sempre leggere, comprendere, interpretare male la nostra umilissima presenza nella storia. Può dare ad essa significati che non corrispondono alla volontà che il Padre celeste, nella sapienza dello Spirito Santo, ha scritto per noi. Quando la singola persona si sta accorgendo che la sua presenza la si vuole usare per fini non voluti dal suo Signore e Dio, spetta ad essa sottrarsi ad ogni uso che non è conforme alla divina volontà.
Tutti possiamo usare una persona per fini umani e non divini. Ogni persona è obbligata a non lasciarsi usare. Gesù sapendo che si voleva fare un uso di Lui non scritto dal Padre per la sua vita, si ritira sul monte in preghiera, invocando ogni luce e forza al Padre per non lasciarsi usare dagli uomini secondo la volontà degli uomini.
Questo obbligo vale per ogni uomo dinanzi ad ogni altro uomo. Ognuno di noi potrebbe essere usato non secondo la volontà di Dio. Ma anche potrebbe usare gli altri, ma non secondo la volontà di Dio. Per questo si deve pregare: perché ogni tentazione venga vinta. Chi cade in questa tentazione è responsabile dell’uso non secondo Dio che si fa della persona.
Oggi possiamo attestare che c’è una caduta generale in questa tentazione. Si vuole che l’altro sia a nostro uso e consumo. Questo però significa che siamo caduti nella grande idolatria. Abbiamo sostituito Dio con noi stessi. Abbiamo rinnegato Dio per gli altri. Siamo usati dagli altri e non da Dio, il solo al quale appartiene la nostra vita e ogni momento di essa.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, non permettete che cadiamo in questa tentazione che è vero rinnegamento del Signore nostro Dio. Otteneteci dallo Spirito Santo ogni sapienza e ogni forza perché mai ci lasciamo usare e mai usiamo una persona per la realizzazione di nostri particolari fini. Ogni persona è solo di Dio e deve fare l’uso di se stessa secondo quando è scritto dalla divina volontà con decreto dello Spirito Santo. Amen.



[bookmark: _Toc47013717]OMELIA 25 Aprile 2020 
Festa di San Marco Evangelista

PRIMA LETTURA
La morale non è una sovrastruttura della nostra umanità, ma è la sua stessa essenza. Infatti la morale altro non è che la nostra natura che agisce e opera, pensa e vuole secondo la sua verità creata dal Signore, che è Verità eterna increata. Cerchiamo di comprendere cosa scrive l’Apostolo Pietro ai cristiani della prima ora: “Rivestitevi tutti di umiltà gli uni verso gli altri, perché Dio resiste ai superbi, ma dà grazia agli umili. Umiliatevi dunque sotto la potente mano di Dio, affinché vi esalti al tempo opportuno, riversando su di lui ogni vostra preoccupazione, perché egli ha cura di voi”. Che significa rivestirsi di umiltà gli uni verso gli Altri?
Significa che ognuno deve servire gli altri dalla sua verità, che è verità naturale ma anche soprannaturale, nella quale sempre si deve crescere e abbondare per compiere ogni opera buona. Significa anche che ognuno dovrà lasciarsi servire dalla verità dell’altro, verità naturale e verità soprannaturale, perché possa portare a compimento tutta la sua verità sia naturale che soprannaturale. Se il servizio è fatto agli altri nel rispetto della nostra verità, sia naturale che soprannaturale, l’altro cresce nella sua verità e può servire i fratelli secondo verità. Se il servizio non è fatto nel rispetto della nostra verità, l’altro non cresce nella sua verità o neanche perviene alla sua verità e di conseguenza mai potrà servire i fratelli dalla pienezza della sua verità.
Siamo dalla verità gli uni dagli altri. Nessuno è solo dalla sua verità. Siamo insieme dalla verità di Dio e dalla verità degli uomini. Se però non siamo dalla verità di Dio, mai potremo essere dalla verità degli uomini. Se noi non siamo dalla verità di Cristo Gesù, mai potremo aiutare un solo uomo ad essere dalla verità di Cristo Gesù.
È questo oggi un discorso duro per molti cuori e molte menti. Non si possono aiutare i fratelli dalla superbia, che è falsità del cuore e delle mente.
Dalla verità si crea la vera speranza. Dalla falsità si creano illusioni. Così dice il Signore al suo popolo per mezzo del profeta Isaia: “Poiché questo è un popolo ribelle. Sono figli bugiardi, figli che non vogliono ascoltare la legge del Signore. Essi dicono ai veggenti: «Non abbiate visioni» e ai profeti: «Non fateci profezie sincere, diteci cose piacevoli, profetateci illusioni! Scostatevi dalla retta via, uscite dal sentiero, toglieteci dalla vista il Santo d’Israele»” (Is 30,9-11). 
Quando un popolo chiede ai ministri del Vangelo che gli vengano predicate illusioni, spetta ai ministri di Cristo Gesù restare ancorati nella divina Parola senza scostarsi né a destra e né a sinistra. Gerusalemme si nutriva di illusioni. Nelle illusioni si costruiva la sua speranza. Le illusioni hanno provocato la sua catastrofe, la sua rovina. Ecco cosa leggiamo in un brano delle Lamentazioni. “A che cosa ti paragonerò, figlia di Gerusalemme? A che cosa ti eguaglierò per consolarti, vergine figlia di Sion? Poiché è grande come il mare la tua rovina: chi potrà guarirti? I tuoi profeti hanno avuto per te visioni di cose vane e insulse, non hanno svelato la tua colpa per cambiare la tua sorte; ma ti hanno vaticinato lusinghe, vanità e illusioni” (Lam 2,13-14). 
Quando si edifica un popolo nutrendolo di lusinghe, vanità e illusioni, quando si abbatterà su di esso l’uragano della storia, tutto andrà in frantumi. Un ministro di Cristo Gesù, del suo Vangelo, della sua verità, del suo Santo Spirito, anche se tutto il popolo dovesse chiedergli di predicare illusioni, vanità e lusinghe, sempre lui si dovrà opporre. Lui è ministro del Vangelo di Cristo Gesù, non del popolo. Lui sempre deve servire il popolo dal cuore di Cristo, mai dal cuore del popolo. L’inferno è pieno di gente che è stata servita dal loro cuore, anziché dal cuore di Cristo.

Leggiamo 1Pt 5,5b-14

Rivestitevi tutti di umiltà gli uni verso gli altri, perché Dio resiste ai superbi, ma dà grazia agli umili. Umiliatevi dunque sotto la potente mano di Dio, affinché vi esalti al tempo opportuno, riversando su di lui ogni vostra preoccupazione, perché egli ha cura di voi. Siate sobri, vegliate. Il vostro nemico, il diavolo, come leone ruggente va in giro cercando chi divorare. Resistetegli saldi nella fede, sapendo che le medesime sofferenze sono imposte ai vostri fratelli sparsi per il mondo. E il Dio di ogni grazia, il quale vi ha chiamati alla sua gloria eterna in Cristo Gesù, egli stesso, dopo che avrete un poco sofferto, vi ristabilirà, vi confermerà, vi rafforzerà, vi darà solide fondamenta. A lui la potenza nei secoli. Amen! Vi ho scritto brevemente per mezzo di Silvano, che io ritengo fratello fedele, per esortarvi e attestarvi che questa è la vera grazia di Dio. In essa state saldi! Vi saluta la comunità che vive in Babilonia e anche Marco, figlio mio. Salutatevi l’un l’altro con un bacio d’amore fraterno. Pace a voi tutti che siete in Cristo!

Ecco un secondo brano sul quale è utile riflettere per qualche istante: 
Siate sobri, vegliate. Il vostro nemico, il diavolo, come leone ruggente va in giro cercando chi divorare. Resistetegli saldi nella fede, sapendo che le medesime sofferenze sono imposte ai vostri fratelli sparsi per il mondo.
Satana è particolarmente accanito contro i discepoli di Gesù. Essi prima erano suoi alunni e discepoli. Per la potenza della grazia e della luce purissima del Vangelo, sono stati strappati a lui e consegnati a Cristo Signore. Ora e sempre lui vuole ciò che prima gli apparteneva. Ora e sempre per i figli della luce, un tempo figli delle tenebre, si compie la Parola di Gesù: Quando lo spirito impuro esce dall’uomo, si aggira per luoghi deserti cercando sollievo, ma non ne trova. Allora dice: “Ritornerò nella mia casa, da cui sono uscito”. E, venuto, la trova vuota, spazzata e adorna. Allora va, prende con sé altri sette spiriti peggiori di lui, vi entrano e vi prendono dimora; e l’ultima condizione di quell’uomo diventa peggiore della prima. Così avverrà anche a questa generazione malvagia» (Mt 12,43-45). 
Si resiste, rimanendo saldi nella fede. Come si rimane saldi nella fede? Credendo che solo la Parola di Gesù è Parola di salvezza, verità, luce, vita eterna. Altre parole sono solo illusioni che non danno vita, bensì solo morte. Le altre parole sono come una fresca bevanda avvelenata in tempo di calura. La si beve. Subito si sente il ristoro. Ma dopo qualche attimo si entra in un processo di morte. Questo è il frutto che produce il ministro del Vangelo quando predica illusioni: disseta il suo popolo con fresche bevande avvelenate.

Seconda Lettura: Vangelo
Anche il Vangelo proposto alla nostra meditazione inizia con una verità dura per molti orecchi che si dicono cristiani: Gesù disse loro: «Andate in tutto il mondo e proclamate il Vangelo a ogni creatura». Se ci fermassimo a questa prima frase, o prima verità tutto potrebbe sembrare senza alcuna durezza. Si potrebbe pensare ad un desiderio di Gesù che chiede che si faccia conoscere il suo mistero al mondo.
Sarebbe come oggi avviene con la “reclamizzazione dei prodotti”. Ognuno reclamizza il suo prodotto e fa credere che il suo sia migliore di qualsiasi altro esistente in commercio. Ma Gesù non manda i suoi Apostoli a reclamizzare un prodotto. Li manda ad offrire ad ogni uomo la sola via della salvezza, della redenzione, della luce, della vita eterna. Lo attesta la seconda verità, o seconda frase, delle parole di Gesù: Chi crederà e sarà battezzato sarà salvato, ma chi non crederà sarà condannato.
Questa seconda frase di Gesù ci dice che non si tratta di reclamizzazione di un prodotto. Nel suo mistero è la verità del mistero dell’uomo. Chi accoglie il mistero di Cristo come suo mistero e diviene un solo mistero con Lui, sarà salvato. Chi invece rifiuta il mistero di Cristo Gesù come suo mistero di salvezza e di vita eterna, rimarrà nella sua morte. Non potrà entrare nel mistero della salvezza, perché lo ha rifiutato. Non ha creduto. Non si è lasciato fare, attraverso il battesimo, mistero nel mistero di Cristo Gesù. Oggi questa verità è dura per molti orecchi cristiani, perché vi sono stati e vi sono tuttora molti predicatori di falsità e di illusioni. 
Questi predicatori sono assertori della non necessità di Cristo come unica via di salvezza. Cristo Gesù è “un prodotto”, ma non è “Il Prodotto”. È una via, ma non è “La Via”. È una salvezza, ma non è “La Salvezza di Dio per l’intera umanità”. È un nome di salvezza, ma non è “Il solo Nome ne quale è stabilito che possiamo essere salvati”. A causa di questi falsi e bugiardi predicatori di illusioni e di vanità, si è dichiarata inutile l’appartenenza alla Chiesa e al suo mistero di Luce delle genti e di grazia per ogni uomo.

Leggiamo il testo di Mc 16,15-20 
E disse loro: «Andate in tutto il mondo e proclamate il Vangelo a ogni creatura. Chi crederà e sarà battezzato sarà salvato, ma chi non crederà sarà condannato.
Questi saranno i segni che accompagneranno quelli che credono: nel mio nome scacceranno demòni, parleranno lingue nuove, prenderanno in mano serpenti e, se berranno qualche veleno, non recherà loro danno; imporranno le mani ai malati e questi guariranno». Il Signore Gesù, dopo aver parlato con loro, fu elevato in cielo e sedette alla destra di Dio. Allora essi partirono e predicarono dappertutto, mentre il Signore agiva insieme con loro e confermava la Parola con i segni che la accompagnavano. Ora diciamo una parola di luce sull’ultimo versetto dei Vangelo che abbiamo ascoltato: “Allora essi partirono e predicarono dappertutto, mentre il Signore agiva insieme con loro e confermava la Parola con i segni che la accompagnavano”.

Prima verità: Gli Apostoli obbediscono al loro Maestro e Signore. Partono e predicano dappertutto. Non sono però soli. Con loro c’è il Signore. Gli Apostoli annunciano il Vangelo, predicano il mistero di Cristo Gesù. Cristo Gesù, che è con loro, conferma la Parola con i segni che l’accompagnavano.
Così la Lettera agli Ebrei: La Parola cominciò a essere annunciata dal Signore, e fu confermata a noi da coloro che l’avevano ascoltata, mentre Dio ne dava testimonianza con segni e prodigi e miracoli d’ogni genere e doni dello Spirito Santo, distribuiti secondo la sua volontà (Eb 2,3-4). 
Qual è il primo segno o miracolo che il Signore opera quando il suo Vangelo risuona integro e puro? È la conversione di quanti ascoltano il Vangelo. La conversione è vera opera di Dio. Così gli Atti degli Apostoli: “All’udire queste cose si sentirono trafiggere il cuore e dissero a Pietro e agli altri apostoli: «Che cosa dobbiamo fare, fratelli?». E Pietro disse loro: «Convertitevi e ciascuno di voi si faccia battezzare nel nome di Gesù Cristo, per il perdono dei vostri peccati, e riceverete il dono dello Spirito Santo. Allora coloro che accolsero la sua parola furono battezzati e quel giorno furono aggiunte circa tremila persone” (At 2,37-41). 
Tutto è dalla fede del ministro del Vangelo. Tutto è dall’obbedienza che il ministro del Vangelo dona al comando del suo Signore. A lui il compito e la responsabilità di far risuonare nel mondo il Vangelo integro e puro. Al Signore il compito di convertire i cuori e di aggregarli alla Chiesa. Tutto inizia dal ministro del Vangelo. Se Lui non predica il Vangelo nella sua purezza, mai il Signore potrà operare il grande prodigio della conversione. Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni ministro del Vangelo faccia risuonare nel mondo la Parola di Gesù secondo purezza di verità e di dottrina. Impedite con ogni mezzo che il ministro del Vangelo si trasformi in predicatore di vanità e illusioni. Sarebbe questa la più grande sciagura per i mondo. Amen.


[bookmark: _Toc47013718]OMELIA 26 Aprile 2020 
III Domenica di Pasqua
PRIMA LETTURA
La nostra fede in Cristo Gesù non è il frutto di concezioni di pura razionalità o di “verità immaginate, pensate, elaborate” da mente umana. Tutto questo esula dalla nostra fede. La fede in Cristo Gesù è invece fondata su due eventi storici, che non sono avvenuti per caso sulla nostra terra. Questi eventi sono il compimento di ogni Parola, Giuramento, Profezia, Promessa, Oracolo del Dio Creatore del cielo e della Terra. In questi due fatti realmente accaduti si compie la volontà di salvezza e di redenzione dell’uomo.
Il primo fatto è la morte in croce di Gesù Signore. Tutto avviene secondo le Scritture profetiche. Il secondo fatto è la gloriosa risurrezione di Gesù. Anche la risurrezione avviene secondo quanto preannunziato e predetto dalle Scritture profetiche. Se ogni Profezia, ogni Oracolo, ogni Promessa, ogni Giuramento si compie in Gesù di Nazaret, Gesù è il Messia, il Salvatore, il Redentore dell’uomo, secondo quanto Dio ha prestabilito. Gesù Risorto dona lo Spirito Santo. Anche in questo dono si compie la profezia. Ma anche il dono dello Spirito Santo è evento, è un fatto storico. Quanti stanno ascoltando Pietro, sono testimoni che veramente lo Spirito Santo è stato donato.
Leggiamo At 2,a.22-33
Allora Pietro con gli Undici si alzò in piedi e a voce alta parlò a loro così: Uomini d’Israele, ascoltate queste parole: Gesù di Nàzaret – uomo accreditato da Dio presso di voi per mezzo di miracoli, prodigi e segni, che Dio stesso fece tra voi per opera sua, come voi sapete bene –, consegnato a voi secondo il prestabilito disegno e la prescienza di Dio, voi, per mano di pagani, l’avete crocifisso e l’avete ucciso. Ora Dio lo ha risuscitato, liberandolo dai dolori della morte, perché non era possibile che questa lo tenesse in suo potere. Dice infatti Davide a suo riguardo: Contemplavo sempre il Signore innanzi a me; egli sta alla mia destra, perché io non vacilli. Per questo si rallegrò il mio cuore ed esultò la mia lingua, e anche la mia carne riposerà nella speranza, perché tu non abbandonerai la mia vita negli inferi né permetterai che il tuo Santo subisca la corruzione. Mi hai fatto conoscere le vie della vita, mi colmerai di gioia con la tua presenza. Fratelli, mi sia lecito dirvi francamente, riguardo al patriarca Davide, che egli morì e fu sepolto e il suo sepolcro è ancora oggi fra noi. Ma poiché era profeta e sapeva che Dio gli aveva giurato solennemente di far sedere sul suo trono un suo discendente, previde la risurrezione di Cristo e ne parlò: questi non fu abbandonato negli inferi, né la sua carne subì la corruzione. Questo Gesù, Dio lo ha risuscitato e noi tutti ne siamo testimoni. Innalzato dunque alla destra di Dio e dopo aver ricevuto dal Padre lo Spirito Santo promesso, lo ha effuso, come voi stessi potete vedere e udire.

È cosa giusta riflettere su questo ultimo versetto del brano degli Atti che abbiamo letto: “Innalzato dunque alla destra di Dio e dopo aver ricevuto dal Padre lo Spirito Santo promesso, lo ha effuso, come voi stessi potete vedere e udire”. Noi non abbiamo assistito alla crocifissione di Gesù. Noi non abbiamo vissuto nel tempo in cui Cristo Gesù è risorto. Questi due eventi li crediamo perché sono narrati da quanti sono stati testimoni oculari. Il terzo evento dovrà essere sempre contemporaneo ad ogni uomo. Qual è il terzo evento? La presenza dello Spirito Santo in colui che annuncia il mistero di Cristo Gesù.
Chi ascolta la testimonianza su Gesù, deve sempre poter vedere e udire che lo Spirito del Signore è realmente presente nel missionario del Vangelo, nel ministro della Parola, nell’Apostolo del Signore. La fede nei cuori nasce da questo evento storico. Questo evento deve essere visto e ascoltato nell’oggi della storia, in ogni momento e in ogni ora, da ogni uomo al quale si annuncia il Vangelo. È questo evento sempre attuale che rende credibili gli altri due eventi. Se questo evento viene meno, si annuncia e si insegna al vento. 

SECONDA LETTURA
L’Apostolo Pietro oggi ci invita a meditare su una verità essenziale, primaria, sostanziale, non accidentale, non periferica, non secondaria della nostra fede.
Leggiamo: 

“E se chiamate Padre colui che, senza fare preferenze, giudica ciascuno secondo le proprie opere, comportatevi con timore di Dio nel tempo in cui vivete quaggiù come stranieri”. Ecco la verità sostanziale della nostra fede: Dio, il Padre, senza preferenze, giudica ciascuno secondo le proprie opere. Questa verità è elemento essenziale della rivelazione. Si priva la rivelazione di questo elemento, tutta la rivelazione viene trasformata in una favola, perché privata della sua verità di essenza. Così anche l’Apostolo Paolo: “Quindi, miei cari, voi che siete stati sempre obbedienti, non solo quando ero presente ma molto più ora che sono lontano, dedicatevi alla vostra salvezza con rispetto e timore” (Fil 2,12). 

Il rispetto è della volontà di Dio. Il timore è nella fede che ogni Parola di Dio si compirà per noi. Oggi è il timore del Signore che è sparito dalla mente e dal cuore degli uomini. Ma se è sparito il timore di Dio è anche sparito Dio dal cuore.
Oggi è questo il più grande disastro che si sta verificando nella nostra Santa Chiesa. Ma perché molti suoi figli hanno perso il timore del Signore? Ecco la verità. Ad essi viene insegnato che quanto dice la Rivelazione non ha alcun valore. C’è una nuova volontà di Dio che abolisce tutta la Rivelazione, la Tradizione, il Magistero, l’Antica Teologia. La fede antica valeva fino alla metà del secolo scorso. Dalla metà del secolo scorso siamo entrati in un’altra fede. 
In cosa consiste quest’altra fede? In un’altra volontà di Dio. Qual è quest’altra volontà di Dio? Eccola: Tutti saremo avvolti dalla sua eterna misericordia. Tutti domani saremo nelle sue dimore eterne. A nulla serve il timore del Signore, perché a nulla serve la Rivelazione Antica. Oggi viviamo nel regime di una Nuova Rivelazione. 
Chi predica ancora l’Antica Rivelazione, l’Antico Vangelo è dichiarato un distruttore della Nuova Rivelazione, della Nuova Speranza, della Nuova Gioia. La Nuova Speranza, la Nuova Rivelazione, la Nuova Gioia è quella che nasce dalla Nuova Misericordia. Qual è questa nuova Misericordia? È la Misericordia senza alcuna relazione con la Rivelazione. È una misericordia universale senza alcun obbligo di obbedienza all’Antica Rivelazione. 
Leggiamo 1Pt 1,17-21

E se chiamate Padre colui che, senza fare preferenze, giudica ciascuno secondo le proprie opere, comportatevi con timore di Dio nel tempo in cui vivete quaggiù come stranieri. Voi sapete che non a prezzo di cose effimere, come argento e oro, foste liberati dalla vostra vuota condotta, ereditata dai padri, ma con il sangue prezioso di Cristo, agnello senza difetti e senza macchia. Egli fu predestinato già prima della fondazione del mondo, ma negli ultimi tempi si è manifestato per voi; e voi per opera sua credete in Dio, che lo ha risuscitato dai morti e gli ha dato gloria, in modo che la vostra fede e la vostra speranza siano rivolte a Dio.

Ora riflettiamo: Da un lato abbiamo la Vecchia Rivelazione, il Vecchio Vangelo, la Vecchia Fede, i Vecchi Sacramenti, la Vecchia Struttura della Rivelazione, della Fede, della Tradizione, del Magistero. Dall’altro lato abbiamo la Nuova Rivelazione, la Nuova Fede, la Nuova Speranza, la Nuova Misericordia, il Nuovo Dio, che abita nella Vecchia Casa della Vecchia Rivelazione e della Vecchia Struttura.
Cosa accade realmente? Che tutta la Vecchia Religione, tutte le Vecchie Strutture, tutta la Vecchia Fede, si trasforma in pura formalità. Si legge il Vecchio Vangelo perché lo si deve leggere, ma non perché si crede in esso. Ci si accosta all’Eucaristia solo perché ci si deve accostare, ma non perché si crede in essa. Ci si accosta al Pastore della Chiesa non perché si crede nel Pastore, ma perché ci si deve accostare.
La Nuova Religione si serve della Vecchia Religione, il Nuovo Vangelo si serve del Vecchio Vangelo, ma solo perché appaia che noi non siamo della Nuova Religione. Ci serviamo della Vecchia Religione ma solo per dare più vita alla Nuova.
Personalmente ho scelto di essere solo della Vecchia Religione, del Vecchio Vangelo, della Vecchia Fede, del Vecchio Dio, della sua Vecchia Misericordia. Personalmente ho ripudiato in toto la Nuova Religione. Essa non appartiene al Vecchio Cristo. So che lo Spirito Santo aggiunge sempre verità a verità alla Vecchia Fede. Mai lo Spirito del Signore rinnegherà il Vecchio Cristo, il Vecchio Dio, per un Nuovo Cristo e un Nuovo Dio.
È questo oggi il vero dramma della Chiesa: la Nuova Religione che vuole imporre se stessa, senza però il coraggio di disfarsi delle Strutture della Vecchia Religione. Queste Vecchie Strutture servono ai cultori della Nuova Religione come la veste di lana di pecore al lupo per accostarsi al gregge e sbranare le sue prede. Beato chi non cade in questo inganno di morte. 

Lettura del Vangelo
Il Vangelo oggi ci rivela una verità che mai dovrà essere dimenticata. Gesù risorto prima mette nei cuori dei suoi discepoli la sua verità. Poi dona loro lo Spirito Santo. Dopo li manda in missione per il mondo. Non si può andare per il mondo privi della verità di Cristo e senza lo Spirito Santo che vive senza misura nel nostro cuore e governa la nostra anima. Una Chiesa che non cresce e non si purifica nella verità, nella luce, nella grazia, nella santità, a nulla serve che vada nel mondo.
La prima periferia per la Chiesa è la stessa Chiesa. Solo elevando la Chiesa in grazia e in verità, essa potrà elevare il mondo in grazia e verità.
Leggiamo il testo di Lc 24,13-35
Ed ecco, in quello stesso giorno due di loro erano in cammino per un villaggio di nome Èmmaus, distante circa undici chilometri da Gerusalemme, e conversavano tra loro di tutto quello che era accaduto. Mentre conversavano e discutevano insieme, Gesù in persona si avvicinò e camminava con loro. Ma i loro occhi erano impediti a riconoscerlo. Ed egli disse loro: «Che cosa sono questi discorsi che state facendo tra voi lungo il cammino?». Si fermarono, col volto triste; uno di loro, di nome Clèopa, gli rispose: «Solo tu sei forestiero a Gerusalemme! Non sai ciò che vi è accaduto in questi giorni?». Domandò loro: «Che cosa?». Gli risposero: «Ciò che riguarda Gesù, il Nazareno, che fu profeta potente in opere e in parole, davanti a Dio e a tutto il popolo; come i capi dei sacerdoti e le nostre autorità lo hanno consegnato per farlo condannare a morte e lo hanno crocifisso. Noi speravamo che egli fosse colui che avrebbe liberato Israele; con tutto ciò, sono passati tre giorni da quando queste cose sono accadute. Ma alcune donne, delle nostre, ci hanno sconvolti; si sono recate al mattino alla tomba e, non avendo trovato il suo corpo, sono venute a dirci di aver avuto anche una visione di angeli, i quali affermano che egli è vivo. Alcuni dei nostri sono andati alla tomba e hanno trovato come avevano detto le donne, ma lui non l’hanno visto». Disse loro: «Stolti e lenti di cuore a credere in tutto ciò che hanno detto i profeti! Non bisognava che il Cristo patisse queste sofferenze per entrare nella sua gloria?». E, cominciando da Mosè e da tutti i profeti, spiegò loro in tutte le Scritture ciò che si riferiva a lui. Quando furono vicini al villaggio dove erano diretti, egli fece come se dovesse andare più lontano. Ma essi insistettero: «Resta con noi, perché si fa sera e il giorno è ormai al tramonto». Egli entrò per rimanere con loro. Quando fu a tavola con loro, prese il pane, recitò la benedizione, lo spezzò e lo diede loro. Allora si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero. Ma egli sparì dalla loro vista. Ed essi dissero l’un l’altro: «Non ardeva forse in noi il nostro cuore mentre egli conversava con noi lungo la via, quando ci spiegava le Scritture?». Partirono senza indugio e fecero ritorno a Gerusalemme, dove trovarono riuniti gli Undici e gli altri che erano con loro, i quali dicevano: «Davvero il Signore è risorto ed è apparso a Simone!». Ed essi narravano ciò che era accaduto lungo la via e come l’avevano riconosciuto nello spezzare il pane.

Osserviamo bene: senza la verità di Cristo nel cuore, i discepoli si allontanano dai discepoli, ritornando nel loro mondo, ma senza vera speranza. I discepoli, formati e colmati della verità di Cristo, tornano dai discepoli per sostenere, purificare, elevare la loro fede debole e fragile in Cristo Gesù. 
Altra verità da mettere nel cuore è questa: non basta la Chiesa a se stessa, non bastano i discepoli ai discepoli. Sempre all’opera dei discepoli deve aggiungersi l’opera di Cristo e del suo Santo Spirito. Il corpo di Cristo deve camminare nella storia con l’aiuto vicendevole, cioè di ogni discepolo verso ogni altro discepolo. Ma anche con il conforto e l’aiuto di Cristo Gesù e dello Spirito Santo.
L’Apostolo Paolo conforta i discepoli di Gesù. Ma chiede a Gesù che sia anche Lui a confortarli nello Spirito Santo. 
“Perciò anch’io, avendo avuto notizia della vostra fede nel Signore Gesù e dell’amore che avete verso tutti i santi, continuamente rendo grazie per voi ricordandovi nelle mie preghiere, affinché il Dio del Signore nostro Gesù Cristo, il Padre della gloria, vi dia uno spirito di sapienza e di rivelazione per una profonda conoscenza di lui; illumini gli occhi del vostro cuore per farvi comprendere a quale speranza vi ha chiamati, quale tesoro di gloria racchiude la sua eredità fra i santi e qual è la straordinaria grandezza della sua potenza verso di noi, che crediamo, secondo l’efficacia della sua forza e del suo vigore” (Ef 21,15-19). 
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo sia vero aiuto e sostegno per ogni altro discepolo nella fede, nella speranza, nella carità. Fate anche che ogni discepolo sempre chieda per ogni altro discepolo a Cristo Gesù il sostegno con la sua presenza e la presenza dello Spirito Santo. Con questo duplice sostegno, il corpo di Cristo Gesù camminerà sempre nella storia di fede in fede, ma anche di verità in verità. Raggiungerà il regno eterno, perché vivrà nel timore del Signore. Amen.
[bookmark: _Toc47013719]
OMELIA 27 Aprile 2020 
Lunedì della III Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
Quanto il Signore nostro Dio ama il suo popolo? Quanto ama ogni uomo?
Dal profeta Geremia sappiamo che il Signore ama il suo popolo, ama l’uomo di amore eterno: “Così dice il Signore: Ha trovato grazia nel deserto un popolo scampato alla spada; Israele si avvia a una dimora di pace». Da lontano mi è apparso il Signore: «Ti ho amato di amore eterno, per questo continuo a esserti fedele. Ti edificherò di nuovo e tu sarai riedificata, vergine d’Israele. Di nuovo prenderai i tuoi tamburelli e avanzerai danzando tra gente in festa. Di nuovo pianterai vigne sulle colline di Samaria; dopo aver piantato, i piantatori raccoglieranno. Verrà il giorno in cui le sentinelle grideranno sulla montagna di Èfraim: “Su, saliamo a Sion, andiamo dal Signore, nostro Dio” (Ger 31,2-6). 
Così anche nel Vangelo secondo Giovanni: 
“Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui non vada perduto, ma abbia la vita eterna. Dio, infatti, non ha mandato il Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma perché il mondo sia salvato per mezzo di lui. Chi crede in lui non è condannato; ma chi non crede è già stato condannato, perché non ha creduto nel nome dell’unigenito Figlio di Dio” (Gv 3,16-18). 
Mentre l’Apostolo Paolo rivela con queste parole il grande amore di Dio per l’uomo: “Tutto questo però viene da Dio, che ci ha riconciliati con sé mediante Cristo e ha affidato a noi il ministero della riconciliazione. Era Dio infatti che riconciliava a sé il mondo in Cristo, non imputando agli uomini le loro colpe e affidando a noi la parola della riconciliazione. In nome di Cristo, dunque, siamo ambasciatori: per mezzo nostro è Dio stesso che esorta. Vi supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi riconciliare con Dio. Colui che non aveva conosciuto peccato, Dio lo fece peccato in nostro favore, perché in lui noi potessimo diventare giustizia di Dio” (2Cor 5,18-21).
Ritorniamo alla domanda iniziale: Quanto grande è l’amore del nostro Dio per il suo popolo? Quanto è grande il suo amore per ogni figlio di Adamo? La risposta la si trova ogni giorno sul Golgota. Ieri il Padre ha dato per la salvezza del suo popolo Cristo Gesù Crocifisso. Oggi il Padre dona per la salvezza del suo popolo Stefano. Il martirio di Stefano attesta quanto il Signore ami il suo popolo. Permette che un discepolo del Figlio suo venga trascinato nel sinedrio, renda testimonianza a Cristo Signore, attesti la verità del Redentore e Salvatore dell’uomo. Questo martirio è permesso per dare al popolo dei figli d’Israele ancora un grandissimo segno che quanto Gesù ha detto è purissima verità.
Il martirio di un discepolo del Signore è la più alta manifestazione che il Signore ama i figli dell’uomo. Finché ci sarà un solo martire sulla terra, un martire per Cristo Gesù, Dio rivela che non ha dimenticato l’uomo, non lo ha abbandonato a se stesso. Un martire è purissimo amore per la salvezza dell’intera umanità. All’odio del mondo contro Cristo Gesù, il Padre dei cieli risponde con il dono di un martire perché il mondo si possa convertire e ritornare nella luce, nella verità, nella confessione della retta fede, nell’accoglienza della grazia che dona vera vita. Al grandissimo odio il Padre risponde con il grandissimo amore.
Più grande è l’odio e più grande è l’amore. Solo il grandissimo amore potrà vincere il grandissimo odio. Il grandissimo amore è del Padre. Il grandissimo odio è dei nemici del Figlio suo.
Leggiamo At 6,8-15

Stefano intanto, pieno di grazia e di potenza, faceva grandi prodigi e segni tra il popolo. Allora alcuni della sinagoga detta dei Liberti, dei Cirenei, degli Alessandrini e di quelli della Cilìcia e dell’Asia, si alzarono a discutere con Stefano, ma non riuscivano a resistere alla sapienza e allo Spirito con cui egli parlava. Allora istigarono alcuni perché dicessero: «Lo abbiamo udito pronunciare parole blasfeme contro Mosè e contro Dio». E così sollevarono il popolo, gli anziani e gli scribi, gli piombarono addosso, lo catturarono e lo condussero davanti al sinedrio. Presentarono quindi falsi testimoni, che dissero: «Costui non fa che parlare contro questo luogo santo e contro la Legge. Lo abbiamo infatti udito dichiarare che Gesù, questo Nazareno, distruggerà questo luogo e sovvertirà le usanze che Mosè ci ha tramandato». E tutti quelli che sedevano nel sinedrio, fissando gli occhi su di lui, videro il suo volto come quello di un angelo.

Una breve riflessione su l’ultimo versetto letto ci aiuta a comprende l’agire del nostro Dio. “E tutti quelli che sedevano nel sinedrio, fissando gli occhi su di lui, videro il suo volto come quello di un angelo”. Il Signore dona ad ogni uomo, chiunque esso sia, segni inequivocabili che servono per attestare che i suoi martiri sono innocenti. Non sono cioè colpevoli di nessun reato che viene loro attribuito. Nessuno domani, quando si presenterà al suo cospetto potrà dire: ho agito per ignoranza, senza alcuna scienza della verità. Trasformando il Signore il volto di Stefano rendendolo simile al volto di un angelo, tutti nel sinedrio sanno che Dio è con Stefano.
Se Dio è con Stefano è anche con ogni Parola di Stefano. Se Dio è con ogni Parola di Stefano e anche con Cristo Gesù, perché Stefano sta parlando di Cristo Gesù. Ora che il Signore ha manifestato a quanti sono nel sinedrio che Lui è con Stefano, quanti decideranno la sua lapidazione, sono inescusabili al suo cospetto nel giorno del giudizio. Il grandissimo amore di Dio dato per la salvezza del suo popolo, se rifiutato perché ci si lascia governare dall’odio, si trasforma in grande atto di accusa e di condanna eterna.
Al peccato della non fede, si aggiunge l’altro peccato dell’uccisione del giusto, del vero testimone di Cristo Signore. Questa Legge valeva per ieri, vale anche per oggi. Ogni martire da noi creato ci rende responsabili nel giorno del giudizio. Siamo responsabili per aver rifiutato Cristo. Siamo responsabili per aver ucciso i testimoni di Cristo Gesù. Se non ci convertiamo, saremo rei di morte eterna. 

Lettura del Vangelo
Oggi il Vangelo pone ogni uomo dinanzi ad una verità di ordine universale e non particolare, che vale per ogni uomo e per tutta la durata del tempo e non solo per un tempo o per qualche tempo.
Leggiamo il testo sacro: “Datevi da fare non per il cibo che non dura, ma per il cibo che rimane per la vita eterna e che il Figlio dell’uomo vi darà. Perché su di lui il Padre, Dio, ha messo il suo sigillo”.
L’uomo per tutto ciò che perisce, che non dura spende il suo patrimonio, consuma la sua vita, per consegnarla poi alla perdizione eterna. Così il profeta Isaia: “O voi tutti assetati, venite all’acqua, voi che non avete denaro, venite, comprate e mangiate; venite, comprate senza denaro, senza pagare, vino e latte. Perché spendete denaro per ciò che non è pane, il vostro guadagno per ciò che non sazia? Su, ascoltatemi e mangerete cose buone e gusterete cibi succulenti. Porgete l’orecchio e venite a me, ascoltate e vivrete” (Is 55,1-3). 
Così Gesù ai suoi discepoli: “Infatti quale vantaggio avrà un uomo se guadagnerà il mondo intero, ma perderà la propria vita? O che cosa un uomo potrà dare in cambio della propria vita? Perché il Figlio dell’uomo sta per venire nella gloria del Padre suo, con i suoi angeli, e allora renderà a ciascuno secondo le sue azioni” (Mt 16,26-27). 
Ecco la stoltezza dell’uomo: cercare ciò che perisce invece che cercare ciò che dura per l’eternità. Ma dove cercare ciò che dura per l’eternità? La risposta è data dallo stesso Gesù: Ciò che dura per l’eternità è un dono di Cristo Gesù. Ciò che dura per l’eternità è Gesù stesso. È Lui il dono eterno del Padre che riempie il cuore di amore eterno, gioia eterna, verità eterna, vita eterna.
Gesù però non si è fatto Lui dono che dura per l’eternità. Dono che dura per l’eternità è stato fatto dal Padre. Ecco le parole che attestano che Gesù è stato fatto dal Padre dono di vita e di salvezza eterna: “Perché su di lui il Padre, Dio, ha messo il suo sigillo”. Il Padre ha “autentificato”, ha “certificato”, ha “confessato” Cristo Gesù come il suo dono di grazia e di vita eterna, verità e luce, giustizia e salvezza. Il Padre nessun altro ha autentificato, certificato, confessato come suo dono di grazia e verità. Su nessun altro ha posto il suo sigillo. Se il Padre su nessun altro ha posto il suo sigillo, nessun uomo e nessun angelo del cielo, potrà sigillare un altro uomo di questa altissima missione. Solo Cristo Gesù dona all’uomo ciò che dura per la vita eterna. Cristo Gesù dona ciò che dura donando se stesso, Parola e Pane di vita eterna.

Leggiamo il testo di Gv 6,22-29
Il giorno dopo, la folla, rimasta dall’altra parte del mare, vide che c’era soltanto una barca e che Gesù non era salito con i suoi discepoli sulla barca, ma i suoi discepoli erano partiti da soli. Altre barche erano giunte da Tiberìade, vicino al luogo dove avevano mangiato il pane, dopo che il Signore aveva reso grazie. Quando dunque la folla vide che Gesù non era più là e nemmeno i suoi discepoli, salì sulle barche e si diresse alla volta di Cafàrnao alla ricerca di Gesù. Lo trovarono di là dal mare e gli dissero: «Rabbì, quando sei venuto qua?». Gesù rispose loro: «In verità, in verità io vi dico: voi mi cercate non perché avete visto dei segni, ma perché avete mangiato di quei pani e vi siete saziati. Datevi da fare non per il cibo che non dura, ma per il cibo che rimane per la vita eterna e che il Figlio dell’uomo vi darà. Perché su di lui il Padre, Dio, ha messo il suo sigillo». Gli dissero allora: «Che cosa dobbiamo compiere per fare le opere di Dio?». Gesù rispose loro: «Questa è l’opera di Dio: che crediate in colui che egli ha mandato».

Riflettiamo ora sulla risposta data da Gesù alla domanda dei suoi interlocutori: Gli dissero allora: «Che cosa dobbiamo compiere per fare le opere di Dio?». Gesù rispose loro: «Questa è l’opera di Dio: che crediate in colui che egli ha mandato».
Notiamo lo spostamento di asse: A Gesù è chiesto: “Che cosa dobbiamo compiere per fare le opere di Dio?”. Gesù risponde che non si tratta di fare delle cose. Si tratta invece di credere. Questa è l’opera di Dio: che crediate in colui che egli ha mandato. Cosa significa credere in colui che egli ha mandato? Significa credere in ogni sua Parola. Gesù è oggi la Parola del Padre. Tutte le precedenti Parole del Padre trovano nella sua Parola il loro pieno compimento.
Nella Parola di Gesù trovano compimento tutte le Parole di Mosè, tutte le Parole dei profeti, tutte le Parole della Sapienza e dei Salmi. Ogni parola di qualsiasi altro uomo trova compimento nella Parola di Gesù. Se non si ascolta Gesù, a nulla serve ascoltare Mosè e quanti hanno parlato nel nome di Dio prima di Cristo Signore.
Questo vale oggi anche per noi. Oggi la Parola di Gesù è la Parola della Chiesa, che la fa giungere a noi attraverso i successori degli Apostoli. Se non si ascoltano gli Apostoli di Cristo Gesù, a nulla serve ascoltare altri, fossero anche Angeli discesi dal cielo, fossero anche profeti e dottori, maestri ed evangelisti. Il sigillo Cristo Gesù l’ha messo sui suoi Apostoli. Sono gli Apostoli che devono porre il sigillo di verità su ogni altro che parla nel nome del Signore. Madre della Redenzione, Angeli, Santi, liberate il cristiano prima di tutto dal pensarsi sigillato nella verità da se stesso o da altre persone che non sono gli Apostoli del Signore.
Ma anche liberate tutti i credenti in Cristo dal pensare che altri, all’infuori di Gesù Signore, siano stati sigillati dal Padre celeste. Fate che il mondo intero creda che solo Cristo è stato sigillato. Cristo sigillato è dal Padre. Gli Apostoli sono sigillati da Cristo. I cristiani sono sigillati dagli Apostoli. È la nostra fede. Amen.



[bookmark: _Toc47013720]OMELIA 28 Aprile 2020 
Martedì della III Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
L’odio del mondo non è contro i discepoli di Gesù. È contro i discepoli di Gesù che annunciano, testimoniano, confessano il mistero di Cristo Gesù in pienezza di verità e dottrina. È Cristo la luce venuta per abbattere ogni potenza delle tenebre, della falsità, dell’inganno.
Il discepolo di Gesù non è luce a se stante. È luce se è in Cristo e se vive con Cristo e per Cristo. È luce se manifesta la luce di Cristo, conformandosi ogni giorno al suo mistero di luce, verità, grazia, vita eterna. È luce se diviene mistero visibile di Cristo Gesù nella storia, in ogni storia, oggi, sempre, oggi, non ieri.
Stefano è pieno di grazia e di Spirito Santo. Lo Spirito Santo che è in Lui si manifesta con tutta la sua potenza di sapienza, dottrina, conoscenza, scienza, intelligenza, fortezza. Nessuno è capace di resistere alla sapienza ispirata con la quale lui parla. Ma lui parla per annunciare la verità di Cristo Gesù nella pienezza del suo mistero di morte, risurrezione, datore dello Spirito Santo.
Più Stefano parla di Cristo e più l’odio del mondo cresce contro di lui. Viene catturato e trascinato nel sinedrio. Lo Spirito Santo, per bocca di Stefano, legge, a quanti erano nel sinedrio, la loro storia passata e da questa storia emerge una sola verità. I figli di Israele sempre si sono opposti alla verità, sempre hanno ucciso i profeti, sempre hanno rifiutato i messaggeri di luce mandati loro dal Signore. Essi sono stati sempre testardi e duri di cuore. Finché Stefano narra la loro storia in essi non vi è alcuna reazione violenta. Quando la loro reazione si fa violenta?
Quando Stefano conferma quanto Gesù ha detto loro nel sinedrio il giorno della sua condanna a morte. Leggiamo il testo di quegli eventi secondo quanto riportato dal Vangelo di Luca: “Appena fu giorno, si riunì il consiglio degli anziani del popolo, con i capi dei sacerdoti e gli scribi; lo condussero davanti al loro sinedrio e gli dissero: «Se tu sei il Cristo, dillo a noi». Rispose loro: «Anche se ve lo dico, non mi crederete; se vi interrogo, non mi risponderete. Ma d’ora in poi il Figlio dell’uomo siederà alla destra della potenza di Dio». Allora tutti dissero: «Tu dunque sei il Figlio di Dio?». Ed egli rispose loro: «Voi stessi dite che io lo sono». E quelli dissero: «Che bisogno abbiamo ancora di testimonianza? L’abbiamo udito noi stessi dalla sua bocca»” (Lc 23,66-71). 
Cosa fa oggi Stefano nel sinedrio? Attesta che la parola detta da Gesù nel sinedrio sotto giuramento non era una bestemmia, ma purissima verità. «Ecco, contemplo i cieli aperti e il Figlio dell’uomo che sta alla destra di Dio». L’odio del mondo contro Cristo Gesù mai potrà essere messo in luce da alcuno. Chi mette in luce l’odio, dall’odio sarà trafitto. Chi denuncia le tenebre, dalle tenebre sarà travolto. Chi rende testimonianza al mistero di Cristo, sempre sarà odiato dal mondo e anche messo a morte. Il mondo dell’odio è tanto abile da allearsi con tutti. Solo con uno mai potrà allearsi. Questo solo uomo è Cristo Gesù. Mai potrà allearsi con chi è verità, luce, vita nella verità, luce, vita di Cristo Gesù. L’odio del mondo si avventa contro Stefano, il testimone di Cristo Gesù e della sua verità, è lo uccide, lapidandolo.
Leggiamo At 7,51-9,1a.

Testardi e incirconcisi nel cuore e nelle orecchie, voi opponete sempre resistenza allo Spirito Santo. Come i vostri padri, così siete anche voi. Quale dei profeti i vostri padri non hanno perseguitato? Essi uccisero quelli che preannunciavano la venuta del Giusto, del quale voi ora siete diventati traditori e uccisori, voi che avete ricevuto la Legge mediante ordini dati dagli angeli e non l’avete osservata».
All’udire queste cose, erano furibondi in cuor loro e digrignavano i denti contro Stefano. Ma egli, pieno di Spirito Santo, fissando il cielo, vide la gloria di Dio e Gesù che stava alla destra di Dio e disse: «Ecco, contemplo i cieli aperti e il Figlio dell’uomo che sta alla destra di Dio». Allora, gridando a gran voce, si turarono gli orecchi e si scagliarono tutti insieme contro di lui, lo trascinarono fuori della città e si misero a lapidarlo. E i testimoni deposero i loro mantelli ai piedi di un giovane, chiamato Saulo. E lapidavano Stefano, che pregava e diceva: «Signore Gesù, accogli il mio spirito». Poi piegò le ginocchia e gridò a gran voce: «Signore, non imputare loro questo peccato». Detto questo, morì. Saulo approvava la sua uccisione.

Ora guardiamo con grande attenzione le modalità storiche della morte di Stefano. Così il testo sacro: E lapidavano Stefano, che pregava e diceva: «Signore Gesù, accogli il mio spirito». Poi piegò le ginocchia e gridò a gran voce: «Signore, non imputare loro questo peccato». Detto questo, morì. Stefano vive la vita di Cristo, consacrandola alla verità di Cristo, tutta finalizzata a rendere testimonianza al mistero di Cristo Gesù. Ma anche muore la morte di Cristo. Muore in tutto imitando il suo Maestro e Signore. Lui chiede al Signore Gesù di accogliere il suo spirito. Muore chiedendo al Signore di non imputare ai quanti lo stanno lapidando il loro peccato.
Come vive Cristo Gesù, vive anche Stefano: tutto consacrato alla gloria di Cristo. Gesù è consacrato alla gloria del Padre. Stefano è consacrato alla gloria di Cristo Signore. Come muore Cristo Gesù muore anche Stefano. Cristo Signore muore chiedendo perdono al Padre per quanti lo hanno condannato a morte e inchiodato sulla croce. Stefano muore anche lui chiedendo a Gesù Signore di non imputare a quanti lo stanno lapidando il loro peccato.
In vita e in morte Stefano è testimone perfetto di Cristo Gesù. Oggi e sempre di questi testimoni ha bisogno il Signore. Testimoni della sua verità, della sua luce, della sua gloria. Testimoni che lo imitino in vita e in morte. Testimoni che siano immagine viva di Lui. Testimoni pieni di grazia e di Spirito Santo. Testimoni audaci che mostrino Cristo sia con la vita che con la morte. Testimoni la cui parola è così luminosa da resistere a qualsiasi tenebra.

Lettura del Vangelo
Il Vangelo che la liturgia pone oggi alla nostra riflessione, richiede una particolare attenzione. Partiamo dalla domanda che i Giudei rivolgono a Cristo Gesù: “Allora gli dissero: «Quale segno tu compi perché vediamo e ti crediamo? Quale opera fai? I nostri padri hanno mangiato la manna nel deserto, come sta scritto: Diede loro da mangiare un pane dal cielo»”. Mosè si è reso credibile presso il popolo dei figli d’Israele perché ha compiuto segni potenti in Egitto e lungo tutto il cammino nel deserto. Urge dire anche che la fede in Dio e in Mosè durava finché durava il prodigio. Alla prima difficoltà subito si ricominciava con la mormorazione contro Dio e contro Mosè. La manna, segno visibile dell’amore di Dio per il suo popolo, non è stata data da Mosè. Così come non sono state da Mosè neanche le quaglie. Manna e quaglie sono state date direttamente da Dio. Sono i due miracoli compiuti senza la mediazione di Mosè.
Ma non è questa verità storica che noi vogliamo affermare, anche se va messa in luce. Vogliamo invece mettere in luce che pur essendo Gesù il vero pane disceso dal cielo, il pane vivo che dona la vita, è un pane invisibile e non visibile.  Essendo pane invisibile – l’Eucaristia è il Mistero della fede – in questo segno invisibile occorre la fede per aprirsi ad esso. L’Eucaristia è il segno dei segni di Gesù. E tuttavia è un segno che si crede nella fede e solo credendolo nella fede, nutre la fede di chi la riceve. Così San Tommaso d’Aquino: La vista, il tatto, il gusto, in Te si ingannano, ma solo con l'udito si crede con sicurezza. Sulla croce era nascosta la sola divinità, ma qui è celata anche l'umanità. Se mancano gli occhi della purissima fede, mai si potrà credere in questo mistero che veramente, realmente, è infinitamente al di là di ogni mente creata. 
Leggiamo il testo di Gv 6,30-35

Allora gli dissero: «Quale segno tu compi perché vediamo e ti crediamo? Quale opera fai? I nostri padri hanno mangiato la manna nel deserto, come sta scritto: Diede loro da mangiare un pane dal cielo». Rispose loro Gesù: «In verità, in verità io vi dico: non è Mosè che vi ha dato il pane dal cielo, ma è il Padre mio che vi dà il pane dal cielo, quello vero. Infatti il pane di Dio è colui che discende dal cielo e dà la vita al mondo». Allora gli dissero: «Signore, dacci sempre questo pane». Gesù rispose loro: «Io sono il pane della vita; chi viene a me non avrà fame e chi crede in me non avrà sete, mai!

Riflettiamo. Gesù dice ai Giudei che non è stato Mosè a dare loro il pane dal cielo. Il Pane dal cielo, quello vero, lo dona loro il Padre suo. Il Pane del cielo, quello vero, non è però materia inerte, è invece una persona. Il pane vero è colui che discende dal cielo e dona la vita al mondo. I Giudei sono pronti ad accogliere questo pane. Allora gli dissero: «Signore, dacci sempre questo pane». La risposta di Gesù è immediata: “Io sono il pane della vita; chi viene a me non avrà fame e chi crede in me non avrà sete, mai!”. Il pane della vita è Gesù. 
Chi viene a me non avrà fame e chi crede in me non avrà sete, mai! Sembra di ascoltare le parole proferite da Gesù nel Vangelo secondo Matteo: Venite a me, voi tutti che siete stanchi e oppressi, e io vi darò ristoro. Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita. Il mio giogo infatti è dolce e il mio peso leggero» (Mt 11,28-30). Gesù è il vero pane della vita. Lui è il Pane della Parola e il Pane dell’Eucaristia. Gesù è la vera Acqua che disseta: disseta donando lo Spirito Santo.
La vita dell’uomo è nell’accoglienza di Cristo Gesù in tutto il suo mistero. Mistero di incarnazione, passione, morte, risurrezione, ascensione al cielo, innalzamento a Signore dell’universo e Giudice dei vivi e dei morti, Parola di vita eterna, Datore dello Spirito Santo, fattosi Eucaristia, Corpo e Sangue che devono nutrire la vita nuova fino al raggiungimento del regno eterno. Chi accoglie Gesù entra nel mistero della vita. Chi lo rifiuta, rimane nel suo mistero di morte.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni cristiano accolga Cristo nella pienezza del suo mistero, divenendo in Cristo mistero visibile del suo mistero invisibile. Lui oggi è mistero invisibile. Si potrà credere in Lui, divenendo il cristiano suo mistero visibile. Voi ci aiuterete e noi, discepoli di Gesù, diventeremo mistero visibile e il mondo intero potrà convertirsi e accogliere Lui come il vero Pane che è disceso dal cielo per togliere ogni fame e levare ogni sete. Amen.


[bookmark: _Toc47013721]OMELIA 29 Aprile 2020 
Festa di Santa Caterina Da Siena - 
[bookmark: _Toc47013722]Patrona d’Italia e d’Europa
PRIMA LETTURA
È in comunione con Cristo Gesù chi cammina nella sua luce. La sua luce è la sua Parola. È il suo Vangelo. È la verità dello Spirito Santo. La sua luce è la fede e la sana moralità della Chiesa una, santa, cattolica e apostolica. La sua luce è il suo stesso mistero di morte e di risurrezione. Cammina nella luce chi ogni giorno muore alle opere della carne e risorge ai frutti dello Spirito Santo.
Chi cammina nella sua luce mai potrà camminare nelle tenebre. Chi abita nella grazia, mai potrà dimorare nel peccato. Chi professa la giustizia mai potrà commettere ingiustizie. Ecco cosa insegna a noi oggi l’Apostolo Giovanni: “Se diciamo di essere in comunione con lui e camminiamo nelle tenebre, siamo bugiardi e non mettiamo in pratica la verità. Ma se camminiamo nella luce, come egli è nella luce, siamo in comunione gli uni con gli altri, e il sangue di Gesù, il Figlio suo, ci purifica da ogni peccato”.
È verità che mai va dimenticata: Chi dice di camminare nella luce mai potrà camminare nelle tenebre. Le tenebre sono il peccato, la trasgressione dei Comandamenti, la disobbedienza alla Parola di Gesù, al suo Vangelo, alla verità dello Spirito Santo. Se camminiamo nella luce, siamo in comunione con Cristo. Se siamo in comunione con Cristo, siamo in comunione gli uni gli altri. La vera comunione con Cristo dice che viviamo di comunione vera gli uni con gli altri. La falsa comunione con Cristo è falsa comunione con i fratelli. La non comunione con Cristo e non comunione con i fratelli. La comunione con Cristo è sempre da purificare, perfezionare, migliorare, portare a compimento. Nella comunione si cammina di fede in fede, di verità in verità, di speranza in speranza.
Per questo ogni giorno ci si deve lasciare purificare da Cristo Gesù da ogni peccato. Come Cristo Gesù ci purifica da ogni peccato? Facendoci crescere in sapienza e grazia, nutrendoci con il suo corpo e il suo sangue. Ma perché siamo purificati dal peccato è necessario il nostro pentimento, la nostra volontà di conversione, la richiesta di perdono, il nostro pieno ritorno nella casa della Parola, che è il Vangelo. Chi vive nel peccato vive fuori della vera comunione. Il peccato è rottura, separazione, divisione, allontanamento da Dio, da Cristo Gesù, dallo Spirito Santo. 
Se è allontanamento da Dio è necessariamente anche allontanamento dai fratelli. Se non avviene il ritorno nel Vangelo, l’altro è per noi un pagano o un pubblicano. Ma anche noi per l’altro siamo un pagano o un pubblicano. “Se il tuo fratello commetterà una colpa contro di te, va’ e ammoniscilo fra te e lui solo; se ti ascolterà, avrai guadagnato il tuo fratello; se non ascolterà, prendi ancora con te una o due persone, perché ogni cosa sia risolta sulla parola di due o tre testimoni. Se poi non ascolterà costoro, dillo alla comunità; e se non ascolterà neanche la comunità, sia per te come il pagano e il pubblicano” (Mt 18,15-17).
Ogni discepolo di Gesù deve aiutare ogni altro discepolo a ritornare nella casa del Vangelo. Chi non rientra nella casa del Vangelo, non è più in comunione con Cristo, non è in comunione con i membri del corpo di Cristo. È questa la scomunica che ogni peccato crea tra noi e Cristo e tra noi e i fratelli. Se si muore scomunicati, separati da Cristo, si finirà nella perdizione eterna. Ma questa verità oggi non si annuncia più. Siamo tutti scomunicati, ma ci proclamiamo tutti in comunione. Viviamo nelle tenebre e ci professiamo figli della luce. 
Leggiamo 1Gv 1,5-2,2

Questo è il messaggio che abbiamo udito da lui e che noi vi annunciamo: Dio è luce e in lui non c’è tenebra alcuna. Se diciamo di essere in comunione con lui e camminiamo nelle tenebre, siamo bugiardi e non mettiamo in pratica la verità. Ma se camminiamo nella luce, come egli è nella luce, siamo in comunione gli uni con gli altri, e il sangue di Gesù, il Figlio suo, ci purifica da ogni peccato. Se diciamo di essere senza peccato, inganniamo noi stessi e la verità non è in noi. Se confessiamo i nostri peccati, egli è fedele e giusto tanto da perdonarci i peccati e purificarci da ogni iniquità. Se diciamo di non avere peccato, facciamo di lui un bugiardo e la sua parola non è in noi. Figlioli miei, vi scrivo queste cose perché non pecchiate; ma se qualcuno ha peccato, abbiamo un Paràclito presso il Padre: Gesù Cristo, il giusto. È lui la vittima di espiazione per i nostri peccati; non soltanto per i nostri, ma anche per quelli di tutto il mondo.

Il discepolo di Gesù ha ricevuto una vocazione santa: quella di vivere senza peccato. Tutta la predicazione del Vangelo ha questa unica e sola finalità: condurre ogni cuore ad essere tutto e sempre di Cristo Gesù. Il cuore è tutto e sempre di Cristo Gesù se è tutto e sempre del suo Vangelo, della sua Parola, della verità del suo Santo Spirito. Ma qualcuno può peccare. Può cadere nella disobbedienza e nella trasgressione della Parola. Cosa fare quando si cade nel peccato? Ritornare subito alle sorgenti della grazia e lasciarci nuovamente purificare, sanare, guarire nell’anima, nello spirito, nel corpo. “Figlioli miei, vi scrivo queste cose perché non pecchiate; ma se qualcuno ha peccato, abbiamo un Paràclito presso il Padre: Gesù Cristo, il giusto. È lui la vittima di espiazione per i nostri peccati; non soltanto per i nostri, ma anche per quelli di tutto il mondo”.
Possiamo essere nuovamente purificati, risanati, guariti, perché il Padre ha fatto Cristo Gesù vittima di espiazione per i nostri peccati, cioè per i peccati di ogni uomo. Se Gesù è vittima di espiazione, a Lui si può ricorrere, si deve ricorrere per ottenere nuovamente il perdono. Gesù dona nuovamente il perdono attraverso gli Amministratori dei suoi Misteri che sono gli Apostoli, e in comunione gerarchica con gli Apostoli, sono anche i Presbiteri. Oggi i tempi sono nella grande confusione: tutto questo mistero è come scomparso, abrogato, tolto dalla mente e dal cuore.
Oggi sembra siamo andati ben oltre l’antico adagio: “Pecca fortemente, ma credi anche fermamente”. Era un adagio falso e bugiardo. Ieri era così. Oggi è stato tolto all’antico adagio: “Ma credi anche fermamente”. È divenuto un adagio ancora più falso e bugiardo. Oggi non si ha più bisogno di alcuna fede, alcun Vangelo, alcuna Parola, alcuna verità dello Spirito Santo nella quale camminare. Oggi il mondo cristiano così pensa: “Cammina come vuoi. Pecca come ti pare. Alla fine il Signore tutti accoglierà con la sua misericordia e ci introdurrà nelle sue dimore di luce e di pace eterna”. Questo è oggi il pensiero che è legge universale. Chi pensa secondo il pensiero dello Spirito Santo, è persona – così si dice – che priva gli uomini della speranza. In verità non priva gli uomini della vera speranza che nasce dal Vangelo, ma della falsa speranza che è fondata su una falsa fede, una falsa Parola, un falso Vangelo.

Lettura del Vangelo
Il Vangelo di questo giorno pone alla nostra riflessione la verità delle verità che formano la vita di Cristo Gesù. Senza questa verità tutto è relativo, tutto uguale, tutto senza alcuna distinzione o differenza. Chi è Cristo Gesù? È il Mediatore universale tra il Padre ed ogni uomo, anzi tra il Padre e l’intero universo.
Gesù è il Mediatore universale nella verità, nella grazia, nella giustizia, nella luce, nella risurrezione, nella vita eterna, nella pace, nel dono dello Spirito Santo, nel dono del Padre ad ogni uomo. Senza Cristo il Cielo non discende sulla terra e neanche la terra sale al cielo. Tutto per Gesù dal Padre discende fino a noi. Tutto da noi per Gesù sale fino al Padre. Senza Cristo Gesù non c’è alcuna mediazione sia nella grazia che nella verità e luce, sia nella rivelazione che nel dono dello Spirito Santo. Oggi fino al giorno della Parusia, la mediazione di Cristo Signore è mediazione della sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
È mediazione dei suoi Apostoli e di ogni altro membro del corpo di Cristo che vive in comunione gerarchica con gli Apostoli di Gesù Signore. Cristo Gesù e i suoi Apostoli sono una sola mediazione. Se si dichiara inutile la mediazione universale di Cristo si dichiara inutile la mediazione universale degli Apostoli di Gesù. Ma anche se si dichiara inutile la mediazione degli Apostoli di Gesù, anche la mediazione di Cristo Signore viene dichiarata inutile e vana. Oggi va detto che questa duplice mediazione è già stata dichiarata inutile. Per la salvezza – si dice – non è necessaria la mediazione di Cristo. È questa la falsità e l’inganno madre di ogni altra falsità e inganno. Per la salvezza – si dice – non è necessaria la mediazione degli Apostoli di Cristo e della Chiesa. Anche questa è falsità, madre di ogni altra falsità. Non vi è veleno più letale di questo. 

Leggiamo il testo di Mt 11,25-30
In quel tempo Gesù disse: «Ti rendo lode, Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai sapienti e ai dotti e le hai rivelate ai piccoli. Sì, o Padre, perché così hai deciso nella tua benevolenza. Tutto è stato dato a me dal Padre mio; nessuno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre se non il Figlio e colui al quale il Figlio vorrà rivelarlo. Venite a me, voi tutti che siete stanchi e oppressi, e io vi darò ristoro. Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita. Il mio giogo infatti è dolce e il mio peso leggero».

Meditiamo ora su questo invito che Gesù rivolge ad ogni uomo: “Venite a me, voi tutti che siete stanchi e oppressi, e io vi darò ristoro. Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita. Il mio giogo infatti è dolce e il mio peso leggero”.
Il peccato stanca, affatica, opprime. Gesù dona il ristoro togliendo il peccato dal cuore, dalla mente, dal corpo. Quando l’uomo trova il vero ristoro per la sua anima, il suo spirito, il suo corpo? Trova il vero ristoro quando prende su di sé il giogo di Cristo Gesù che è il suo Vangelo, la sua obbedienza al Padre, sempre condotto dallo Spirito Santo. Trova ristoro quando si lascia muovere dalle due virtù che sono la vita di Gesù Signore: mitezza e umiltà di cuore. Con la mitezza il discepolo di Gesù accoglierà e vivrà ogni croce, facendone un sacrificio per la redenzione del mondo e la sua crescita in grazia e in Spirito Santo. Con l’umiltà farà della sua vita una perenne obbedienza alla volontà del Padre, lasciandosi muovere e condurre dallo Spirito Santo.
Pesante è il giogo di Satana, il giogo del peccato, il giogo del vizio. Il giogo di Cristo invece è leggero e il suo carico è soave perché viene portato con la potenza della sua grazia e con la fortezza che viene dallo Spirito Santo. Di questo dobbiamo convincerci: i Comandamenti di Gesù non sono gravosi. Gravosi sono i comandamenti che vengono dal peccato. Sono comandamenti che uccidono l’uomo.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che la nostra fede in Cristo Gesù e nella sua mediazione universale sia perfetta in ogni sua verità. Fate che possiamo confessare questa purissima fede dinanzi ad ogni uomo, sempre. Voi ci aiuterete e noi testimonieremo al mondo che solo Gesù è il Mediatore Universale. Noi confesseremo dinanzi ad ogni uomo, che in Cristo, per Cristo, con Cristo, suoi mediatori oggi sono gli Apostoli e in comunione gerarchica con loro tutti i discepoli del Signore. Che mai tradiamo e rinneghiamo questa purissima fede. Amen.



[bookmark: _Toc47013723]OMELIA 30 Aprile 2020 
Giovedì della III Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Con il Signore nostro Dio c’è speranza per ogni uomo. Il nostro Dio è colui che sempre crea la speranza nel cuore dei figli degli uomini. Ascoltiamo la profezia di Isaia e sarà assai semplice aprirsi al mistero del nostro Dio, Signore, Creatore, Governatore della nostra storia. “Così dice il Signore: «Osservate il diritto e praticate la giustizia, perché la mia salvezza sta per venire, la mia giustizia sta per rivelarsi». Beato l’uomo che così agisce e il figlio dell’uomo che a questo si attiene, che osserva il sabato senza profanarlo, che preserva la sua mano da ogni male. Non dica lo straniero che ha aderito al Signore: «Certo, mi escluderà il Signore dal suo popolo!». Non dica l’eunuco: «Ecco, io sono un albero secco!». Poiché così dice il Signore: «Agli eunuchi che osservano i miei sabati, preferiscono quello che a me piace e restano fermi nella mia alleanza, io concederò nella mia casa e dentro le mie mura un monumento e un nome più prezioso che figli e figlie; darò loro un nome eterno che non sarà mai cancellato. Gli stranieri, che hanno aderito al Signore per servirlo e per amare il nome del Signore, e per essere suoi servi, quanti si guardano dal profanare il sabato e restano fermi nella mia alleanza, li condurrò sul mio monte santo e li colmerò di gioia nella mia casa di preghiera. I loro olocausti e i loro sacrifici saranno graditi sul mio altare, perché la mia casa si chiamerà casa di preghiera per tutti i popoli»” (Is 56,1-7). 
Questa profezia è però condizionata. Per chi essa si compirà? Per quanti accolgono la Parola del Signore e prestano ad essa ogni obbedienza. Chi obbedisce al Signore avrà un nome eterno. Si ribalta la storia. L’uomo pensa di avere un nome eterno dalla sua discendenza. Questa speranza è effimera, vana. L’eunuco non ha figli, rimane senza nome. Invece è Dio che gli darà un nome che mai scomparirà né sulla terra e né nei cieli beati. Sarà un nome eterno. 
Leggiamo nel Libro dell’Apocalisse dell’Apostolo Giovanni: All’angelo della Chiesa che è a Pèrgamo scrivi: “Così parla Colui che ha la spada affilata a due tagli. So che abiti dove Satana ha il suo trono; tuttavia tu tieni saldo il mio nome e non hai rinnegato la mia fede neppure al tempo in cui Antìpa, il mio fedele testimone, fu messo a morte nella vostra città, dimora di Satana. Ma ho da rimproverarti alcune cose: presso di te hai seguaci della dottrina di Balaam, il quale insegnava a Balak a provocare la caduta dei figli d’Israele, spingendoli a mangiare carni immolate agli idoli e ad abbandonarsi alla prostituzione. Così pure, tu hai di quelli che seguono la dottrina dei nicolaìti. Convèrtiti dunque; altrimenti verrò presto da te e combatterò contro di loro con la spada della mia bocca. Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese. Al vincitore darò la manna nascosta e una pietruzza bianca, sulla quale sta scritto un nome nuovo, che nessuno conosce all’infuori di chi lo riceve” (Ap 3,12-17). 
Oggi il Signore manda il diacono Filippo perché annunci all’Eunuco il mistero del Figlio Suo così che anche lui possa ricevere questo nome eterno. Questo deve essere il desiderio di ogni uomo: ricevere dal Signore questo nome eterno. Quanta stoltezza! Quanta insipienza in tutti coloro che si affaticano per farsi nella storia un nome che Dio non ha mai donato e mai darà. Chi vuole un nome eterno, non se lo faccia da se stesso. Lasci che sia il Signore a darglielo. Ma Per questo dovrà camminare nella sua Parola, nel suo Vangelo, nella verità dello Spirito Santo, nella fede della Chiesa, nell’obbedienza ad essa.
Leggiamo At 8,26-40

Un angelo del Signore parlò a Filippo e disse: «Àlzati e va’ verso il mezzogiorno, sulla strada che scende da Gerusalemme a Gaza; essa è deserta». Egli si alzò e si mise in cammino, quand’ecco un Etìope, eunuco, funzionario di Candace, regina di Etiopia, amministratore di tutti i suoi tesori, che era venuto per il culto a Gerusalemme, stava ritornando, seduto sul suo carro, e leggeva il profeta Isaia. Disse allora lo Spirito a Filippo: «Va’ avanti e accòstati a quel carro». Filippo corse innanzi e, udito che leggeva il profeta Isaia, gli disse: «Capisci quello che stai leggendo?». Egli rispose: «E come potrei capire, se nessuno mi guida?». E invitò Filippo a salire e a sedere accanto a lui. Il passo della Scrittura che stava leggendo era questo: Come una pecora egli fu condotto al macello e come un agnello senza voce innanzi a chi lo tosa, così egli non apre la sua bocca. Nella sua umiliazione il giudizio gli è stato negato, la sua discendenza chi potrà descriverla? Poiché è stata recisa dalla terra la sua vita. Rivolgendosi a Filippo, l’eunuco disse: «Ti prego, di quale persona il profeta dice questo? Di se stesso o di qualcun altro?». Filippo, prendendo la parola e partendo da quel passo della Scrittura, annunciò a lui Gesù. Proseguendo lungo la strada, giunsero dove c’era dell’acqua e l’eunuco disse: «Ecco, qui c’è dell’acqua; che cosa impedisce che io sia battezzato?». Fece fermare il carro e scesero tutti e due nell’acqua, Filippo e l’eunuco, ed egli lo battezzò. Quando risalirono dall’acqua, lo Spirito del Signore rapì Filippo e l’eunuco non lo vide più; e, pieno di gioia, proseguiva la sua strada. 
Filippo invece si trovò ad Azoto ed evangelizzava tutte le città che attraversava, finché giunse a Cesarèa.

Una breve riflessione su questi versetti degli Atti è sommamente necessaria: “Filippo corse innanzi e, udito che leggeva il profeta Isaia, gli disse: «Capisci quello che stai leggendo?». Egli rispose: «E come potrei capire, se nessuno mi guida?». E invitò Filippo a salire e a sedere accanto a lui. La Scrittura la si può anche leggere, ma la sua comprensione è sempre dono che deve essere data dallo Spirito Santo. Lo Spirito Santo la dona in via ordinaria attraverso gli Apostoli di Cristo Gesù e, nella comunione con gli Apostoli, da ogni presbitero che è collaboratore dell’ordine episcopale. Sempre in comunione con gli Apostoli, da ogni altro discepolo del Signore: diacono, cresimato, battezzato. Il profeta annuncia la Parola, dona la Parola, ma la spiegazione o l’interpretazione non spetta a lui, spetta sempre all’Apostolo del Signore. Solo quando l’Apostolo del Signore darà la sua spiegazione o interpretazione, la Parola data, da Parola profetica, diventerà Parola della Chiesa. Questo vale anche per tutta la Scrittura. Quando la Scrittura da verità profetica, rivelata, diviene verità della Chiesa, verità di salvezza per ogni uomo? Solo quando l’Apostolo del Signore dona nello Spirito Santo la sua interpretazione.
Ma l’interpretazione da sola non basta. La Parola poi va vissuta come membri del corpo di Cristo, membri della Chiesa, nella Chiesa, per la Chiesa, con la Chiesa. Questa via vale anche per il teologo. Prima di tutto è la Chiesa che dichiara una persona dottore in teologia. Ma questa prima dichiarazione riguarda gli studi finora svolti. Questi studi rendono idonea una persona a insegnare la Parola della Chiesa. Quando la parola del teologo diviene Parola della Chiesa? Quando la Chiesa – dopo la morte – dichiara la Parola sua dottrina, sua verità. Altrimenti rimane parola del singolo, ma non Parola della Chiesa.
Perché questo accada, alla verità della dottrina sempre si deve aggiungere la santità della vita. Solo i Santi possono essere dottori della Chiesa. Chi non è santo, mai potrà essere dottore della Chiesa. La sua vita non è vera Parola di Dio. Se la vita non è vera Parola di Dio, neanche la sua parola sarà vera Parola di Dio. La Chiesa non può eleggerla a sua Parola.

Lettura del Vangelo
Il Vangelo di questo giorno inizia con una verità che mai dovrà essere dimenticata: Nessuno può venire a me, se non lo attira il Padre che mi ha mandato; e io lo risusciterò nell’ultimo giorno. Ogni uomo che va a Cristo Gesù è un dono che il Padre fa al suo Figlio Unigenito. Ogni uomo che viene alla Chiesa è un dono del Padre alla Chiesa. Ogni uomo che si accosta ad una associazione, ad un movimento, ad un gruppo, è un dono che il Padre fa all’associazione, al movimento, al gruppo. Perché il Padre fa questo dono?
Perché Cristo Gesù, la Chiesa, l’associazione, il movimento, il gruppo, lo ridonino al Padre, ma santificato, rinnovato, giustificato, portato nello splendore della sua grazia e verità. Per ogni dono che il Padre ci fa e che per colpa nostra si perde, il Signore domanderà conto nel giorno del giudizio. Che ne hai fatto del mio dono? Perché non lo hai portato nello splendore della verità e della grazia? Perché hai permesso che si perdesse?
Perché il Signore ci faccia dono di una persona, è necessario che noi siamo reputati o ritenuti da Lui degni di fiducia. Più noi cresciamo in grazia e in sapienza, nello Spirito Santo, più il Signore potrà farci questi doni preziosissimi. È giusto però che ognuno sappia per ogni dono curato male, o che si dovesse perdere per nostra negligenza o anche per nostra guida non secondo la verità di Dio, saremo noi responsabili in eterno.
Leggiamo il testo di Gv 6,44-51

Nessuno può venire a me, se non lo attira il Padre che mi ha mandato; e io lo risusciterò nell’ultimo giorno. Sta scritto nei profeti: E tutti saranno istruiti da Dio. Chiunque ha ascoltato il Padre e ha imparato da lui, viene a me. Non perché qualcuno abbia visto il Padre; solo colui che viene da Dio ha visto il Padre. In verità, in verità io vi dico: chi crede ha la vita eterna. Io sono il pane della vita. I vostri padri hanno mangiato la manna nel deserto e sono morti; questo è il pane che discende dal cielo, perché chi ne mangia non muoia. Io sono il pane vivo, disceso dal cielo. Se uno mangia di questo pane vivrà in eterno e il pane che io darò è la mia carne per la vita del mondo».

Gesù è il pane vivo, quello vero, che discende dal cielo. Gesù è il dono del Padre per la vita dell’umanità. Gesù è dono del Padre. Ma è anche dono al Padre. Il Padre lo ha fatto dono. Lui si è lasciato fare dono e si è donato interamente al Padre suo. Si è fatto dono al Padre perché il Padre potesse donarlo ad ogni uomo per la sua vita eterna.
Gesù è però dono particolare, unico. È dono di Parola, verità, luce, grazia, vita eterna, rivelazione, mediazione. Lui è il dono nel quale vi sono tutti questi doni. Ma anche lui è dono che si fa carne e sangue da mangiare per la nostra vita eterna. La carne e il sangue che lui ci dona, sono vera, reale, sostanziale carne. Vero, reale, sostanziale sangue. Io sono il pane vivo, disceso dal cielo. Se uno mangia di questo pane vivrà in eterno e il pane che io darò è la mia carne per la vita del mondo. Il sangue è vero sangue. Si deve bere. La carne è vera carne. Si deve mangiare. Nessun simbolismo. Nessuna allegoria. Nessuna similitudine. Nessuna figura. Nessuna immagine. L’eucaristia è vero sangue e vera carne. Reale sangue e reale carne. Sostanziale sangue e sostanziale carne. Il bere è vero bere. Il mangiare è vero mangiare. Vediamo pane. Mangiamo vera carne. Vediamo vino. Beviamo vero sangue. Poiché carne e sangue sono indivisibili e inseparabili dalla persona Divina del Figlio di Dio e il Figlio di Dio è indivisibile e inseparabile dal Padre e dallo Spirito Santo, mangiando la carne e bevendo il sangue di Cristo Gesù, noi mangiamo e beviamo tutto Cristo, tutto il Padre e lo Spirito Santo. Poiché anche il corpo di Cristo è inseparabile dalla Chiesa, noi mangiamo e beviamo tutta la Chiesa, mangiando e bevendo Lui.
Infine poiché Cristo ha assunto l’umanità intera per la sua redenzione e salvezza, anche noi, mangiando lui, assumiamo in noi l’umanità intera per la sua salvezza e redenzione. Mangiando e bevendo Lui, anche noi dobbiamo divenire carne e sangue per la redenzione di ogni uomo. Questo è il grande mistero dell’Eucaristia.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù viva il mistero dell’Eucaristia in pienezza di fede, carità, speranza. Solo così potrà fare della sua vita una eucaristia, in Cristo, con Cristo, per Cristo, per la santificazione della Chiesa e la redenzione del mondo. Amen.


[bookmark: _Toc47013724]OMELIA 01 Maggio 2020 
San Giuseppe Lavoratore

PRIMA LETTURA
Il Signore Dio, il Creatore del cielo e della terra, di tutte le cose visibili e invisibili, in cinque giorni chiama alla luce ogni cosa, donando loro l’esistenza, non da materia preesistente. A poco a poco tutto il creato assume la sua bellezza. Ogni realtà fatta, occupa il suo particolare spazio: il sole, la luna, le stelle, le grandi acque, gli animali che vivono in esse.
Poi sulla terra sorgono le piante e gli animali. Anche nel cielo vola ogni specie di uccelli. Quando la casa è pronta, il Signore decide di creare colui al quale consegnare questa sua meravigliosa opera, perché la continuasse portandola al sommo della sua bellezza. È come se il Signore avesse solamente abbozzato la sua opera, volendo lasciare all’uomo il compito di darle compimento, aggiungendo bellezza a bellezza, luce a luce, verità a verità. Dio ha creato l’uomo a sua immagine e somiglianza, dotandolo di intelligenza, sapienza, cuore, mente, spirito, anima, luce, perché doni alla sua creazione ciò che Lui ha lasciato incompiuto. Il Libro del Siracide così parla dell’uomo creato da Dio a sua immagine:

Il Signore creò l’uomo dalla terra e ad essa di nuovo lo fece tornare. Egli assegnò loro giorni contati e un tempo definito, dando loro potere su quanto essa contiene. Li rivestì di una forza pari alla sua e a sua immagine li formò. In ogni vivente infuse il timore dell’uomo, perché dominasse sulle bestie e sugli uccelli. Ricevettero l’uso delle cinque opere del Signore, come sesta fu concessa loro in dono la ragione e come settima la parola, interprete delle sue opere. Discernimento, lingua, occhi, orecchi e cuore diede loro per pensare. Li riempì di scienza e d’intelligenza e mostrò loro sia il bene che il male. Pose il timore di sé nei loro cuori, per mostrare loro la grandezza delle sue opere, e permise loro di gloriarsi nei secoli delle sue meraviglie. Loderanno il suo santo nome per narrare la grandezza delle sue opere. Pose davanti a loro la scienza e diede loro in eredità la legge della vita, affinché riconoscessero che sono mortali coloro che ora esistono. Stabilì con loro un’alleanza eterna e fece loro conoscere i suoi decreti. I loro occhi videro la grandezza della sua gloria, i loro orecchi sentirono la sua voce maestosa. Disse loro: «Guardatevi da ogni ingiustizia!» e a ciascuno ordinò di prendersi cura del prossimo” (Sir 17,1-14).

Perché l’uomo, nella sua unità di maschio e di femmina, possa portare a compimento l’opera che il Signore gli ha affidato, deve sempre tenere il suo sguardo fisso nel suo Creatore, Signore, Dio. È questa una relazione di natura, non artificiale. 
Come per relazione di natura i pesci per dare vita alla loro vita devono rimanere immersi nelle acque, così l’uomo se vuole dare vita a se stesso e a tutta la creazione, deve rimanere immerso nel suo Dio, Creatore, Signore. Rimane immerso in Dio, se rimane immerso nella sua volontà. Se si pone fuori dalla volontà del suo Signore, Dio e Creatore, anziché portare a compimento l’opera posta nelle sue mani, diviene un distruttore di essa.
L’ecologia della creazione è dall’ecologia antropologica. Cosa è l’ecologia antropologica? È il governo che ogni uomo deve avere di sé partendo dalla sua verità di creazione e di redenzione. La verità di creazione è questa: solo immerso nel suo Creatore e Signore l’uomo potrà portare a compimento l’opera che gli è stata affidata. La verità di redenzione dice invece che dopo il peccato, solo se l’uomo, ritorna in Dio, divenendo vero corpo di Cristo, potrà dare alla creazione Cristo, che è il suo Redentore, Salvatore, la sua Luce, la sua Grazia, la sua Verità. Mai potrà esistere la vera ecologia della creazione, se non portiamo l’uomo nella vera ecologia teologica e cristologica. La vera ecologia dell’uomo si compie in Cristo, con Cristo, per Cristo. Verità universale per ogni uomo di ogni tempo. 
Leggiamo Gen 1,26-2,3

Dio disse: «Facciamo l’uomo a nostra immagine, secondo la nostra somiglianza: dòmini sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo, sul bestiame, su tutti gli animali selvatici e su tutti i rettili che strisciano sulla terra». E Dio creò l’uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo creò: maschio e femmina li creò. Dio li benedisse e Dio disse loro: «Siate fecondi e moltiplicatevi, riempite la terra e soggiogatela, dominate sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo e su ogni essere vivente che striscia sulla terra». Dio disse: «Ecco, io vi do ogni erba che produce seme e che è su tutta la terra, e ogni albero fruttifero che produce seme: saranno il vostro cibo. A tutti gli animali selvatici, a tutti gli uccelli del cielo e a tutti gli esseri che strisciano sulla terra e nei quali è alito di vita, io do in cibo ogni erba verde». E così avvenne. Dio vide quanto aveva fatto, ed ecco, era cosa molto buona. E fu sera e fu mattina: sesto giorno. Così furono portati a compimento il cielo e la terra e tutte le loro schiere. Dio, nel settimo giorno, portò a compimento il lavoro che aveva fatto e cessò nel settimo giorno da ogni suo lavoro che aveva fatto. Dio benedisse il settimo giorno e lo consacrò, perché in esso aveva cessato da ogni lavoro che egli aveva fatto creando.

Oggi si parla di economia sostenibile, di sviluppo sostenibile. Non c’è, mai ci potrà essere né economia e né sviluppo sostenibile, se non si riporta l’uomo in Cristo, perché viva con Cristo e per Cristo, il mistero della sua nuova creazione. Ieri l’uomo era stato chiamato a dare compimento alla creazione del suo Creatore, Signore, Dio. Oggi è chiamato a dare compimento alla redenzione e alla salvezza operate dal suo Redentore e Salvatore Gesù Cristo.
Economia e sviluppo sostenibile possono essere vissuti sono osservando la Legge della nuova creazione che è il Vangelo. Ma il Vangelo si può vivere solo in Cristo, con Cristo, per Cristo, immersi nella sua grazia e verità, luce e vita eterna. Se noi predichiamo che Cristo non è necessario, così affermando e dicendo, affermiamo e diciamo che mai nessuna economia e mai nessuno sviluppo potranno essere sostenibili. Abbiamo abolito, negato, rinnegato, rifiutato il principio sul quale vera economia e vero sviluppo possono essere costruiti.
O il cristiano crede con fede vera e convinta che la sua missione oggi è quella di dare compimento all’opera di redenzione e di salvezza di Cristo Signore, oppure consumerà invano tutte le sue energie. Mai potrà esserci vera ecologia senza vera teologia. Mai vi potrà essere vera teologia senza vera cristologia. Mai vi potrà essere vera cristologia senza vera ecclesiologia. La vera ecologia e il vero sviluppo sono nella costruzione del vero corpo di Cristo. È il mistero che è tutto dinanzi a noi. 

Lettura del Vangelo
Oggi la Chiesa celebra la festa di San Giuseppe Lavoratore. Il lavoro di San Giuseppe non consiste nell’essere lui un carpentiere e un falegname. Questa è la sua opera di creatura, che deve procurarsi il pane con il sudore della sua fronte. A San Giuseppe il Signore ha affidato un’opera singolare, speciale, unica da portare a compimento? Di che opera si tratta?
Lui deve prendersi cura del Figlio Eterno, dell’Unigenito di Dio, del Verbo della vita, che per opera dello Spirito Santo si è fatto carne nel seno della Vergine Maria. Ecco l’opera di San Giuseppe: Lui per il Figlio di Dio, affidato interamente alle sue cure, dovrà essere Custode, Salvezza, Provvidenza, Sostegno, Modello, Esempio, Luce, Verità, Pace, Fede, Speranza, Amore. Gesù, contemplando Lui, Giuseppe, dovrà vedere tutto l’amore, tutta la luce e la verità, tutta la santità che vede nel suo Padre Eterno. È divinamente grande l’opera che il Signore ha posto nelle sue mani.
Gesù, vedendo San Giuseppe, non dovrà fare alcuna differenza nell’amore e nella luce, nella pace e nella santità del Padre suo. Giuseppe dovrà essere la visibilità del Dio invisibile nella vita del Figlio. È questo il grande lavoro che dovrà compiere ogni giorno San Giuseppe: Realizzare la pienezza di Dio nella sua vita, così che Gesù possa crescere in una armonia stupenda tra visibile e invisibile. L’invisibile non dovrà essere difforme dal visibile. Il visibile non dovrà difforme dall’invisibile. È questo un lavoro che ogni giorno San Giuseppe dovrà portare a compimento nella sua vita. Possiamo affermare che Lui lo ha fatto al sommo della sua obbedienza, del suo amore, della sua fede.
Pensiamo per un istante i risvolti che sorgerebbero nel nostro mondo se ogni padre di questa terra fosse per i propri figli la perfetta visibilità del Dio invisibile, del Cristo invisibile, dello Spirito Santo invisibile. Questa perfetta visibilità ci permetterebbe di parlare di vera ecologia teologica, cristologica, pneumatologica. Come Cristo è immagine del Dio invisibile, così ogni discepolo di Gesù, in Lui, con Lui, per Lui, deve divenire immagine visibile di Lui che vive in mezzo a noi nell’invisibilità.

Leggiamo il testo di Mt 13,54-58
Venuto nella sua patria, insegnava nella loro sinagoga e la gente rimaneva stupita e diceva: «Da dove gli vengono questa sapienza e i prodigi? Non è costui il figlio del falegname? E sua madre, non si chiama Maria? E i suoi fratelli, Giacomo, Giuseppe, Simone e Giuda? E le sue sorelle, non stanno tutte da noi? Da dove gli vengono allora tutte queste cose?». Ed era per loro motivo di scandalo. Ma Gesù disse loro: «Un profeta non è disprezzato se non nella sua patria e in casa sua». E lì, a causa della loro incredulità, non fece molti prodigi.

Da questo brano del Vangelo emerge in piena luce l’umiltà di San Giuseppe.
Lui è un carpentiere. Non vive da figlio di re. Vive invece di onesto lavoro. Non si nutre delle ingiustizie sulle quali a quei tempi si mantenevano le corti dei re e dei sovrani. Da un così umile e onesto lavoratore mai potrà nascere il re d’Israele, il Messia. Questa gente dimentica chi era il loro grande Padre e Re Davide: un umile, sconosciuto pastore di greggi.
È Dio che lo ha innalzato alla grande dignità di re del suo popolo. Re, Davide, non è per discendenza, ma per divino innalzamento. Gesù può essere anche lui il più povero figlio di Israele. Ma al suo Dio nulla vieta che Gesù possa essere innalzato a Signore dell’universo e giudice dei vivi e dei morti. Questa verità mai dovrà essere dimenticata, mai ignorata: è il Signore che innalza.
È il Signore che eleva e costituisce. È il Signore che sceglie. Un umile carpentiere è stato scelto da Dio per essere il custode del Figlio suo. Un uomo di umile condizione, Gesù, è stato scelto da Dio per essere il Capo del suo popolo, il suo Salvatore, il suo Re, il suo Messia. Dio è sempre il Creatore dal nulla, dal niente dell’uomo. Più l’uomo è niente e più il Signore attraverso di lui può creare lui perché lui divenga strumento del suo amore, della sua verità, della sua luce.
San Giuseppe aiuti ogni uomo a entrare nelle profondità del suo mistero: essere continuatore nel mondo sia dell’opera della creazione che dell’opera della redenzione. Potrà fare questo, se perennemente immerso in Dio, lasciandosi immergere in Cristo, per opera dello Spirito Santo, mediante l’azione di grazia e di verità della Chiesa e in modo del tutto particolare per mezzo dell’opera degli Apostoli del Signore Gesù. 
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni uomo entri nel mistero della fede, lo abbracci, perché solo da questo mistero e in questo mistero sarà possibile portare a compimento sia l’opera della creazione che quella della redenzione. Che questo avvenga oggi e sempre per la potente intercessione di San Giuseppe. Amen.


[bookmark: _Toc47013725]
OMELIA 02 Maggio 2020 
Sabato III Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
Se la Chiesa cresce in santità, giustizia, verità, pace, grazia, sapienza, comunione, unità, sempre crescerà di numero. I suoi figli si moltiplicheranno senza misura. Se essa decresce in santità, giustizia, verità, pace, comunione vera e reale, unità, grazia, sapienza, virtù, frutti dello Spirito Santo, sempre decrescerà di numero, perché non è più assistita dalla benedizione del suo Dio e Signore.
Perché la Chiesa possa crescere e non decrescere, occorrono due Agenti, che lavorino in perfetta comunione. Questi due Agenti sono uno umano e l’altro divino. L’Agente umano è l’Apostolo del Signore, e in comunione con Lui, ogni altro discepolo di Gesù. L’Agente divino è il Padre con il suo amore. Cristo Gesù con la sua grazia. Lo Spirito Santo con la sua verità e la sua mozione. Tutto però dipende dall’Agente umano. Se l’Agente umano opera crescendo lui in verità, giustizia, grazia, sapienza, carità, fede, speranza, obbedienza al Vangelo e ad ogni sua più piccola prescrizione, sempre l’Agente divino metterà la sua opera. Manifesterà la sua presenza.
Se invece l’Agente umano rimane creta non plasmata, creta grezza, creta addirittura di peccato, l’Agente divino non potrà portare la sua presenza di grazia, amore, verità e mozione, e la Chiesa ne subirà tutte le conseguenze. Leggiamo un brano degli Atti offerto oggi alla nostra riflessione o meditazione. Esso così dice: “La Chiesa era dunque in pace per tutta la Giudea, la Galilea e la Samaria: si consolidava e camminava nel timore del Signore e, con il conforto dello Spirito Santo, cresceva di numero”. 
Si è detto che l’Agente umano è l’Apostolo del Signore, e in comunione con l’Apostolo, ogni altro discepolo di Gesù. La forza della Chiesa è la comunione con l’Apostolo. Senza questa comunione vera, reale, non fittizia, non di parole, non di ipocrisia, la Chiesa difficilmente potrà crescere. Mancherà sempre della piena ramificazione nel mondo. Nella comunione invece tutto il corpo di Cristo espande le sue radici in ogni parte della terra. Non c’è luogo che non possa essere raggiunto.
L’Apostolo però deve essere Lui in perfetta comunione con lo Spirito Santo. Quando l’Apostolo interrompe la sua necessaria e vitale comunione con lo Spirito del Signore, il corpo di Cristo avverte questa separazione e a poco a poco esso stesso si ritira. Vale sempre la pena ricordare quanto dissero i figli d’Israele a Giosuè.
“Essi risposero a Giosuè: «Faremo quanto ci ordini e andremo dovunque ci mandi. Come abbiamo obbedito in tutto a Mosè, così obbediremo a te; purché il Signore, tuo Dio, sia con te com’è stato con Mosè. Chiunque si ribellerà contro di te e non obbedirà a tutti gli ordini che ci darai, sarà messo a morte. Tu dunque sii forte e coraggioso»” (Gs 1,16-18). 
Ecco la duplice via che la Chiesa dovrà sempre percorrere, se vuole manifestare al mondo tutta la potenza di conversione e di santificazione dell’umanità. La comunione dell’Apostolo con l’Agente divino. La comunione di ogni membro del corpo di Cristo con l’Apostolo del Signore. Queste due vie dovranno essere e rimanere sempre una sola via. Nella Diocesi comunione di tutto il presbiterio con il suo Vescovo. Nella parrocchia comunione di tutto il corpo di Cristo con il suo Parroco. Se non c’è comunione con il Vescovo, con il Parroco, non c’è comunione con lo Spirito Santo. Obbligati alla comunione con il Pastore della Chiesa sono tutti: parroci, presbiteri, maestri, dottori, profeti, apologisti, evangelizzatori, missionari, ogni membro del corpo di Cristo.
Leggiamo At 9,31-42

La Chiesa era dunque in pace per tutta la Giudea, la Galilea e la Samaria: si consolidava e camminava nel timore del Signore e, con il conforto dello Spirito Santo, cresceva di numero. E avvenne che Pietro, mentre andava a far visita a tutti, si recò anche dai fedeli che abitavano a Lidda. Qui trovò un uomo di nome Enea, che da otto anni giaceva su una barella perché era paralitico. Pietro gli disse: «Enea, Gesù Cristo ti guarisce; àlzati e rifatti il letto». E subito si alzò. Lo videro tutti gli abitanti di Lidda e del Saron e si convertirono al Signore. A Giaffa c’era una discepola chiamata Tabità – nome che significa Gazzella – la quale abbondava in opere buone e faceva molte elemosine. Proprio in quei giorni ella si ammalò e morì. La lavarono e la posero in una stanza al piano superiore. E, poiché Lidda era vicina a Giaffa, i discepoli, udito che Pietro si trovava là, gli mandarono due uomini a invitarlo: «Non indugiare, vieni da noi!». Pietro allora si alzò e andò con loro. Appena arrivato, lo condussero al piano superiore e gli si fecero incontro tutte le vedove in pianto, che gli mostravano le tuniche e i mantelli che Gazzella confezionava quando era fra loro. Pietro fece uscire tutti e si inginocchiò a pregare; poi, rivolto al corpo, disse: «Tabità, àlzati!». Ed ella aprì gli occhi, vide Pietro e si mise a sedere. Egli le diede la mano e la fece alzare, poi chiamò i fedeli e le vedove e la presentò loro viva. La cosa fu risaputa in tutta Giaffa, e molti credettero nel Signore.

Riflettiamo ora sull’ultimo versetto ascoltato: “La cosa fu risaputa in tutta Giaffa, e molti credettero nel Signore”. Altra comunione che sempre deve regnare è quella tra la Parola del Vangelo che si annuncia e i segni che sempre l’accompagnano. Questa comunione è nella fede, carità, speranza del missionario della Parola o dell’Apostolo del Signore. Questa comunione è però il frutto di un’altra comunione: si tratta della comunione dell’Apostolo o del missionario del Vangelo con lo Spirito Santo.
Quando l’Apostolo o il missionario del Vangelo sono in comunione con lo Spirito Santo? Quando essi si lasciano da Lui condurre e muovere. Essi si lasciano condurre e muovere solo quando la loro obbedienza alla Spirito è senza alcuna interruzione. Quando si ascolta la Spirito, si obbedisce a Lui, si cammina di verità in verità nella verità sempre attuale dello Spirito Santo, la comunione è perfetta ed sempre in crescita. Quando la comunione con lo Spirito Santo è perfetta, anche la comunione tra Parola e segni che l’accompagnano è perfetta. 
L’Apostolo o il missionario del Vangelo dicono la Parola, il Signore Gesù accredita la Parola con segni, miracoli e prodigi. Dalla Parola confortata dal segno nasce la fede in molti cuori. Spirito Santo, Apostolo o missionario del Vangelo, Parola di Cristo Gesù, segni dovranno essere sempre una cosa sola. Tutto però è dalla vera comunione dell’Apostolo e del missionario del Vangelo con lo Spirito Santo.

Lettura del Vangelo
Il brano del Vangelo offerto oggi alla nostra meditazione e contemplazione ci offre due verità che necessariamente vanno messe nel cuore.
La prima verità riguarda colui che è chiamato ad annunciare la Parola di Dio. L’Apostolo del Signore – nel nostro caso oggi: Cristo Gesù – mai dovrà modificare, alterare, cambiare, trasformare, abolire, dichiarare nulla la Parola, in vista di fare discepoli. A Lui è chiesto di dare la Parola. Chi vuole, l’accoglie. Chi non vuole la potrà rifiutare, assumendosi però ogni responsabilità. Adattare la Parola all’orecchio dell’uditore per guadagnare qualche discepolo, è vero tradimento della Parola. Vero tradimento del Padre dal cui cuore la Parola nasce, procede, viene data.
Gesù può perdere tutto il mondo, compresi i suoi Dodici Apostoli, mai però dovrà rinnegare il Padre, mai tradire gli uomini, adattando al loro orecchio la Volontà del Padre contenuta nella Parola. Quanto vale per Cristo, vale anche per ogni Apostolo del Signore, ogni suo missionario.
Così Paolo agli Anziani di Efeso: “Vegliate su voi stessi e su tutto il gregge, in mezzo al quale lo Spirito Santo vi ha costituiti come custodi per essere pastori della Chiesa di Dio, che si è acquistata con il sangue del proprio Figlio. Io so che dopo la mia partenza verranno fra voi lupi rapaci, che non risparmieranno il gregge; perfino in mezzo a voi sorgeranno alcuni a parlare di cose perverse, per attirare i discepoli dietro di sé. Per questo vigilate, ricordando che per tre anni, notte e giorno, io non ho cessato, tra le lacrime, di ammonire ciascuno di voi” (At 20,28-31). 
Il pericolo del tradimento del Vangelo o del suo adattamento all’orecchio di chi lo ascolta, per attrarre qualche discepolo, è sempre reale. Ma a che serve un discepolo della falsità e della menzogna? Se ne fa solo un figlio della perdizione. Chi annuncia il Vangelo sempre dovrebbe chiedersi: sto facendo figli della perdizione o della vera salvezza? Sto facendo discepoli di Cristo Gesù e della sua luce o sto lavorando per fare miei discepoli e figli della mia menzogna e falsità?
È una domanda che sempre il ministro della Parola o il suo seminatore deve porre al suo spirito e al suo cuore. 

Leggiamo il testo di Gv 6,60-69
Molti dei suoi discepoli, dopo aver ascoltato, dissero: «Questa parola è dura! Chi può ascoltarla?». Gesù, sapendo dentro di sé che i suoi discepoli mormoravano riguardo a questo, disse loro: «Questo vi scandalizza? E se vedeste il Figlio dell’uomo salire là dov’era prima? È lo Spirito che dà la vita, la carne non giova a nulla; le parole che io vi ho detto sono spirito e sono vita. Ma tra voi vi sono alcuni che non credono». Gesù infatti sapeva fin da principio chi erano quelli che non credevano e chi era colui che lo avrebbe tradito. E diceva: «Per questo vi ho detto che nessuno può venire a me, se non gli è concesso dal Padre». Da quel momento molti dei suoi discepoli tornarono indietro e non andavano più con lui. Disse allora Gesù ai Dodici: «Volete andarvene anche voi?». Gli rispose Simon Pietro: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna e noi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei il Santo di Dio».

La seconda verità riguarda colui che la Parola ascolta. Ecco la risposta di Simon Pietro a Gesù: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna e noi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei il Santo di Dio». Questa professione di fede di Simon Pietro deve essere professione di fede di ogni uomo che ascolta la Parola. 
La fede è nella Parola detta dalla persona che noi riconosciamo come persona degna di fede. Parola e persona che la Parola dice, devono essere una sola fede. Non si crede nella Parola detta dalla persona senza credere nella persona che la Parola dice. Ma neanche si può credere nella persona senza credere nella Parola che la persona annuncia. Parola e persona devono essere una sola fede. Per questo è obbligo della persona che dice la Parola presentarsi come persona degna di fede. Ecco la preghiera del Salmista: Degni di fede sono i tuoi insegnamenti, la santità si addice alla tua casa per la durata dei giorni, Signore (Sal 93, 5). Così il Siracide: Ricompensa coloro che perseverano in te, i tuoi profeti siano trovati degni di fede (Sir 26,18). 
Cristo Gesù è trovato da Simon Pietro degno di fede, perché in Gesù vi era perfetta corrispondenza tra la sua Parola e le sue opere, tra ciò che diceva e ciò che faceva. La sua Parola era in tutto simile alla Parola di Dio, Parola creatrice di una storia nuova. Questa stessa corrispondenza dovrà sempre regnare in chi la Parola annuncia, in chi il Vangelo proclama e predica o insegna. Come quella di Gesù, anche la sua Parola deve operare ciò che dice. Persona, Parola, opera sono una cosa sola. La persona è degna di fede. Sulla sua Parola possiamo edificare la nostra casa di fede, carità, speranza.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni missionario del Vangelo sia trovato degno di fede. È questa la via perché chi ascolta il Vangelo creda in esso, si converta e divenga figlio del regno di Dio. Amen.


[bookmark: _Toc47013726]OMELIA 03 Maggio 2020 
IV Domenica di Pasqua o del Buon Pastore
PRIMA LETTURA
Pietro, come Capo del Collegio Apostolico, in comunione di Spirito Santo con gli Undici, formando con essi un solo cuore e una sola anima evangelica, dopo aver annunciato il mistero di Cristo sul fondamento sia della verità della storia e sia della verità della Scrittura, che sono una sola verità, così conclude: “Sappia dunque con certezza tutta la casa d’Israele che Dio ha costituito Signore e Cristo quel Gesù che voi avete crocifisso”.
Oggi è questo annuncio che manca forte e chiaro nella Chiesa e nel mondo. Se questo annuncio non risuona nello splendore e nella pienezza della sua verità, a cosa ci si deve convertire? Ma prima ancora a chi ci si deve convertire? La conversione che dona salvezza è a Gesù che è Signore e Cristo, Salvatore e Redentore. La conversione è alla Parola di Cristo, che è la Parola della salvezza e della redenzione, per la fede in Cristo Gesù. La Chiesa tutta, come un solo corpo, come una sola anima, deve oggi riprendere a fare ascoltare al mondo questo annuncio, con tutta la fortezza e fermezza dello Spirito Santo.
Una Chiesa che si vergogna di Cristo, del suo Signore e Salvatore, è una Chiesa che si vergogna di Dio, del vero Dio. Va ancora aggiunto che tutta la Chiesa è chiamata a vivere in funzione di Cristo Gesù. Se Cristo non è il fine unico del suo essere e del suo operare, a nulla essa serve. Come la Chiesa costituisce o eleva Cristo Gesù a fine unico del suo essere e del suo operare?
Manifestandolo vivo in ogni sua parola e in ogni sua opera. Chi vede ogni discepolo di Cristo deve vedere Cristo in lui. La visibilità deve essere a prova di vita evangelica. Quanti stanno ascoltando Pietro, vedono Cristo in Pietro e lo Spirito Santo. Lo Spirito Santo trafigge il loro cuore, Cristo Gesù conquista i loro occhi e subito chiedono: Cosa dobbiamo fare fratelli? Sono loro che chiedono. Alla loro richiesta, Pietro indica loro la via della vita.
Leggiamo At 2.14a.36-41

Allora Pietro con gli Undici si alzò in piedi e a voce alta parlò a loro così: Sappia dunque con certezza tutta la casa d’Israele che Dio ha costituito Signore e Cristo quel Gesù che voi avete crocifisso». All’udire queste cose si sentirono trafiggere il cuore e dissero a Pietro e agli altri apostoli: «Che cosa dobbiamo fare, fratelli?». E Pietro disse loro: «Convertitevi e ciascuno di voi si faccia battezzare nel nome di Gesù Cristo, per il perdono dei vostri peccati, e riceverete il dono dello Spirito Santo. Per voi infatti è la promessa e per i vostri figli e per tutti quelli che sono lontani, quanti ne chiamerà il Signore Dio nostro». Con molte altre parole rendeva testimonianza e li esortava: «Salvatevi da questa generazione perversa!». Allora coloro che accolsero la sua parola furono battezzati e quel giorno furono aggiunte circa tremila persone.

Ora meditiamo, lasciandoci ognuno guidare, illuminare, condurre dallo Spirito Santo, sulla risposta data da Pietro alla domanda che è stata loro posta: Convertitevi e ciascuno di voi si faccia battezzare nel nome di Gesù Cristo, per il perdono dei vostri peccati, e riceverete il dono dello Spirito Santo. A chi ci si deve convertire? Al mistero di Cristo Gesù. Conversione è accoglienza di Cristo per vivere la vita di Cristo, oggi, secondo il suo Vangelo, sull’esempio che Lui ci ha lasciato. 
La conversione a Cristo è conformazione a Cristo. È lasciarsi fare corpo di Cristo. Come? Attraverso la nuova nascita da acqua e da Spirito Santo. Nessuno potrà mai vivere la vita di Cristo, se lui stesso non diviene vita di Cristo, in Cristo, divenendo con Cristo un solo corpo. Con il battesimo muore l’uomo vecchio, l’uomo secondo la carne. Nasce l’uomo nuovo. Nasce l’uomo secondo lo Spirito. Perché l’uomo nuovo secondo lo Spirito possa anche vivere secondo lo Spirito, subito dopo la nuova nascita, viene colmato di Spirito Santo. Divenendo vero corpo di Cristo, rivestendo Cristo e colmato di Spirito Santo, l’uomo nuovo può manifestare tutta la bellezza della vita di Cristo, oggi, nel mondo. Vedendo il cristiano, il mondo vede Cristo e lo Spirito Santo. Questa la grande missione del corpo di Cristo nella storia.

SECONDA LETTURA
La Seconda Lettura, tratta dalla Prima Lettera di Pietro, colloca il cristiano nel cuore della storia. È una storia di sofferenza, persecuzione, martirio, a causa della fede in Cristo Gesù. Qual è la vocazione del cristiano? Quella di sopportare con pazienza la sofferenza. Le parole dell’Apostolo Pietro così rivelano questo grande mistero: “Se, facendo il bene, sopporterete con pazienza la sofferenza, ciò sarà gradito davanti a Dio. A questo infatti siete stati chiamati”. Perché sopportare con pazienza ogni sofferenza è la vocazione del cristiano? Perché Gesù è il Sofferente, il Crocifisso, è l’Agnello Immolato per il nostro riscatto. Non potrà esserci differenza tra Cristo Gesù e i membri del suo corpo. Ogni discepolo di Gesù deve fare della sua vita un sacrificio, un olocausto per la redenzione e la salvezza di ogni altro uomo che vive sulla terra.
Come si farà olocausto e sacrificio? Sopportando con pazienza ogni sofferenza.
Vi è però una grandissima differenza tra la sofferenza di Cristo e quella del cristiano. Cristo è il Martire, il Crocifisso, il Sofferente, l’Agnello innocente, che si offre a Dio, Giusto per gli ingiusti. La nostra sofferenza è per l’espiazione dei nostri peccati. Noi non siamo giusti. È il suo sangue che ci purifica e ci fa giusti. Al sangue di Cristo dobbiamo aggiungere il nostro sangue per la perfetta purificazione e santificazione. La sofferenza è il crogiolo che ci purifica da ogni macchia e imperfezione. 
Leggiamo 1Pt 2,20b-25

Ma se, facendo il bene, sopporterete con pazienza la sofferenza, ciò sarà gradito davanti a Dio. A questo infatti siete stati chiamati, perché anche Cristo patì per voi, lasciandovi un esempio, perché ne seguiate le orme: egli non commise peccato e non si trovò inganno sulla sua bocca; insultato, non rispondeva con insulti, maltrattato, non minacciava vendetta, ma si affidava a colui che giudica con giustizia. Egli portò i nostri peccati nel suo corpo sul legno della croce, perché, non vivendo più per il peccato, vivessimo per la giustizia; dalle sue piaghe siete stati guariti. Eravate erranti come pecore, ma ora siete stati ricondotti al pastore e custode delle vostre anime.

Quest’ultimo versetto dell’Apostolo Pietro merita qualche brevissima parola di luce: “Eravate erranti come pecore, ma ora siete stati ricondotti al pastore e custode delle vostre anime”. Prima di conoscere Cristo Gesù siamo erranti come pecore.
Ognuno cammina per la sua via e pensa che sia la via giusta, perfetta, sulla quale camminare. Con la conversione a Cristo, Cristo diviene il nostro unico e solo Pastore. Nessuno potrà più camminare per le sue vie. Dovrà camminare dietro il Pastore che il Signore ci ha donato. Si cammina dietro il Pastore datoci da Dio, camminando dietro il Pastore datoci da Cristo Gesù. Qual è il Pastore datoci da Cristo Gesù?
Il Pastore è il suo Apostolo. Chi cammina dietro l’Apostolo di Cristo, cammina dietro Cristo. Chi si separa dall’Apostolo di Cristo, mai potrà camminare dietro Cristo. Apostolo, Cristo Gesù, il Padre celeste, nello Spirito Santo, devono essere un solo Pastore. Non tre Pastori, ma un solo Pastore. In un mondo senza più relazioni di verità, in un mondo nel quale anche le relazioni secondo natura sono state dichiarate nulle, diviene difficile insegnare questo principio di unità e di comunione. E tuttavia questo principio va gridato. La vera vita da Dio passa in Cristo, da Cristo passa negli Apostoli, dagli Apostoli in ogni altro discepolo di Gesù, sempre però nella comunione dello Spirito Santo. Relazione di purissima verità rivelata, necessaria perché la vita fiorisca sulla terra, per mezzo della Chiesa del Signore Gesù.

Lettura del Vangelo
Nel Vangelo di questa IV Domenica di Pasqua, Gesù presenta se stesso come il Buon Pastore, il Bel Pastore, mandato dal Padre per dare la vita e darla in abbondanza alle pecore che il Padre gli affida. Ecco cosa fa il Buon Pastore. Entra nell’ovile e “chiama le sue pecore, ciascuna per nome, e le conduce fuori. E quando ha spinto fuori tutte le sue pecore, cammina davanti a esse, e le pecore lo seguono perché conoscono la sua voce”.
Tra il Buon Pastore e le pecore vi è una relazione di personale conoscenza. Il Buon Pastore conosce le pecore una per una. Ognuna ha il suo proprio nome. Questo significa che dinanzi a Lui non vi è un gregge anonimo. Vi sono invece persone da Lui amate come persone. Amate nella loro specifica e singolare vocazione, missione, carisma, ministero. Nessuna comunità è amorfa, indeterminata, indistinta, confusa, senza alcuna identità personale.
Dinanzi al Buon Pastore vive una comunità, una Chiesa, un gregge composto di singole persone. Il Buon Pastore sa come curare, condurre, spingere ogni singola pecora. Per ogni pecora sa cosa fare in ogni istante. Quella del Buon Pastore è una conoscenza nello Spirito Santo.  Ad ogni Pastore in Cristo Gesù è chiesta la stessa conoscenza delle pecore. A Lui è chiesto di conoscere singolarmente ogni pecora, così da poterla condurre alla più grande perfezione nell’amore, nella verità, nella luce che sino in Cristo Gesù. 
Leggiamo il testo di Gv 10,1-10
In verità, in verità io vi dico: chi non entra nel recinto delle pecore dalla porta, ma vi sale da un’altra parte, è un ladro e un brigante. Chi invece entra dalla porta, è pastore delle pecore. Il guardiano gli apre e le pecore ascoltano la sua voce: egli chiama le sue pecore, ciascuna per nome, e le conduce fuori. E quando ha spinto fuori tutte le sue pecore, cammina davanti a esse, e le pecore lo seguono perché conoscono la sua voce. Un estraneo invece non lo seguiranno, ma fuggiranno via da lui, perché non conoscono la voce degli estranei». Gesù disse loro questa similitudine, ma essi non capirono di che cosa parlava loro. Allora Gesù disse loro di nuovo: «In verità, in verità io vi dico: io sono la porta delle pecore. Tutti coloro che sono venuti prima di me, sono ladri e briganti; ma le pecore non li hanno ascoltati. Io sono la porta: se uno entra attraverso di me, sarà salvato; entrerà e uscirà e troverà pascolo. Il ladro non viene se non per rubare, uccidere e distruggere; io sono venuto perché abbiano la vita e l’abbiano in abbondanza.

Le parole di Gesù obbligano ogni cristiano ad una chiara confessione della verità. Vi è una sola porta per entrare nell’ovile del Padre, che è il Signore e il Creatore, il Salvatore e il Redentore. Questa sola porta è Cristo Gesù. “Io sono la porta: se uno entra attraverso di me, sarà salvato; entrerà e uscirà e troverà pascolo”. Attraverso Cristo si entra nel vero ovile. Attraverso Cristo si ottiene la vera salvezza. Ma anche: attraverso Cristo si esce dall’ovile e si cammina per raggiungere i buoni pascoli.
Gesù è il Pastore che conduce alle sorgenti delle acque della vita. Ecco la rivelazione che viene a noi dall’Apocalisse di San Giovanni Apostolo: “Non avranno più fame né avranno più sete, non li colpirà il sole né arsura alcuna, perché l’Agnello, che sta in mezzo al trono, sarà il loro pastore e li guiderà alle fonti delle acque della vita. E Dio asciugherà ogni lacrima dai loro occhi” (Ap 7,16-17). 
Oggi la fede in Cristo Gesù, il solo Buon Pastore, delle pecore, sta scomparendo dal cuore di moltissimi cristiani. Vi è oggi una eresia universale, frutto di una pessima teologia, pessima soteriologia, pessima antropologia, pessima escatologia, pessima protologia, che priva Cristo Gesù della sua purissima verità di essere il solo Buon Pastore delle pecore, il solo loro Salvatore e Redentore, la sola loro Vita Eterna, Luce, Verità, Grazia, il solo Nome nel quale è stabilito che possiamo essere salvati.
Non è il mondo che deve credere nella verità di Cristo Gesù, il Buon Pastore. È la Chiesa che deve credere nella verità di Dio, del Padre, dal quale è la verità di Cristo Gesù. Dalla fede della Chiesa in Dio e in Cristo Gesù, nascerà la fede in Dio e in Cristo Gesù, nella verità di Dio e di Cristo Gesù, in ogni altro uomo. Se la Chiesa non vive di vera fede nel suo Buon Pastore, lo Spirito Santo non la potrà creare in altri cuori. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, otteneteci dallo Spirito del Signore ogni sapienza e intelligenza, perché la nostra fede in Cristo sia nella più pura e santa verità. Fate che dalla nostra fede, per opera dello Spirito Santo, ogni altro uomo creda che solo Cristo Gesù è il suo vero Buon Pastore, il Pastore che dovrà condurlo alle sorgenti delle acque della vita. Gesù conduce alle sorgenti purissime delle acque della vita attraverso i suoi Apostoli, da Lui costituiti Pastori in Lui, con Lui, per Lui, per guidare e santificare il Gregge, insegnando ad esso come si cammina sulla via della vita eterna. Amen.


[bookmark: _Toc47013727]OMELIA 04 Maggio 2020 
Lunedì della IV Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
Oggi la Parola del Signore ci offre un principio di retta azione che obbliga ogni discepolo di Cristo Gesù. Questo principio così recita: “La Chiesa deve rendere ragione alla Chiesa della verità secondo Dio, di ogni sua azione e decisione”. Ogni cristiano “deve rendere ragione al cristiano della conformità al Vangelo di ogni sua azione e decisione”. Ogni discepolo di Gesù può chiedere ad ogni altro discepolo di Gesù: “Rendimi ragioni della bontà della tua azione e decisione”. “Dammi le motivazioni evangeliche, di rivelazione, di fede, di Legge, perché tu hai fatto questo e hai deciso questo”. Questo principio obbliga tutti, indistintamente. 
Ma anche: ogni discepolo di Gesù può manifestare ad ogni altro discepolo di Gesù la non conformità della sua azione con il Vangelo di Gesù Signore. San Paolo chiede alle Autorità della Chiesa conferma della verità del suo insegnamento. “Quattordici anni dopo, andai di nuovo a Gerusalemme in compagnia di Bàrnaba, portando con me anche Tito: vi andai però in seguito a una rivelazione. Esposi loro il Vangelo che io annuncio tra le genti, ma lo esposi privatamente alle persone più autorevoli, per non correre o aver corso invano” (Gal 2,1-2). 
Lo stesso San Paolo manifesta a Pietro la non conformità o difformità al Vangelo di un suo comportamento. “Ma quando Cefa venne ad Antiòchia, mi opposi a lui a viso aperto perché aveva torto. Infatti, prima che giungessero alcuni da parte di Giacomo, egli prendeva cibo insieme ai pagani; ma, dopo la loro venuta, cominciò a evitarli e a tenersi in disparte, per timore dei circoncisi. E anche gli altri Giudei lo imitarono nella simulazione, tanto che pure Bàrnaba si lasciò attirare nella loro ipocrisia. Ma quando vidi che non si comportavano rettamente secondo la verità del Vangelo, dissi a Cefa in presenza di tutti: «Se tu, che sei Giudeo, vivi come i pagani e non alla maniera dei Giudei, come puoi costringere i pagani a vivere alla maniera dei Giudei?»” (Gal 2,11-14). 
L’Apostolo Pietro è entrato nella casa di Cornelio e ha mangiato insieme con loro. Per i Giudei era, questa, azione contro la Legge.
Dopo questi eventi, ecco cosa accade: “E, quando Pietro salì a Gerusalemme, i fedeli circoncisi lo rimproveravano dicendo: «Sei entrato in casa di uomini non circoncisi e hai mangiato insieme con loro!»”. In verità quanto Pietro aveva fatto non era contro la Legge del Signore, ma contro la tradizione degli antichi. Pietro rende ragione dicendo che nulla è stato dalla sua volontà. Tutto invece è avvenuto per un esplicito comando del Signore. Al Signore non deve obbedienza solo chi riceve il comando, ma anche ogni altro suo discepolo, essendo il comando non per la persona di Pietro, ma per tutta la Chiesa. 
Questa distinzione va sempre fatta: se il comando riguarda la sfera privata della singola persona, vale solo per colui al quale esso è stato donato. Se invece il comando riguarda tutto il corpo di Cristo, tutto il corpo di Cristo deve fare proprio il comando e dare immediata obbedienza ad esso. Il Signore vuole che la sua Chiesa viva il Vangelo secondo la verità del Vangelo. La verità del Vangelo è la volontà del Padre nostro celeste. Alla volontà del Padre nostro celeste tutti si devono uniformare e conformare.
La volontà del singolo o di un gruppo o anche di una intera comunità mai potrà opporsi alla volontà manifestata e rivelata del Signore. Contro il Vangelo non ci sono volontà degli uomini che possano impedire l’obbedienza ad esso oggi e sempre.
Leggiamo At 11,1-18

Gli apostoli e i fratelli che stavano in Giudea vennero a sapere che anche i pagani avevano accolto la parola di Dio. E, quando Pietro salì a Gerusalemme, i fedeli circoncisi lo rimproveravano dicendo: «Sei entrato in casa di uomini non circoncisi e hai mangiato insieme con loro!». Allora Pietro cominciò a raccontare loro, con ordine, dicendo: «Mi trovavo in preghiera nella città di Giaffa e in estasi ebbi una visione: un oggetto che scendeva dal cielo, simile a una grande tovaglia, calata per i quattro capi, e che giunse fino a me. Fissandola con attenzione, osservai e vidi in essa quadrupedi della terra, fiere, rettili e uccelli del cielo. Sentii anche una voce che mi diceva: “Coraggio, Pietro, uccidi e mangia!”. Io dissi: “Non sia mai, Signore, perché nulla di profano o di impuro è mai entrato nella mia bocca”. Nuovamente la voce dal cielo riprese: “Ciò che Dio ha purificato, tu non chiamarlo profano”. Questo accadde per tre volte e poi tutto fu tirato su di nuovo nel cielo. Ed ecco, in quell’istante, tre uomini si presentarono alla casa dove eravamo, mandati da Cesarèa a cercarmi. Lo Spirito mi disse di andare con loro senza esitare. Vennero con me anche questi sei fratelli ed entrammo in casa di quell’uomo. Egli ci raccontò come avesse visto l’angelo presentarsi in casa sua e dirgli: “Manda qualcuno a Giaffa e fa’ venire Simone, detto Pietro; egli ti dirà cose per le quali sarai salvato tu con tutta la tua famiglia”. Avevo appena cominciato a parlare quando lo Spirito Santo discese su di loro, come in principio era disceso su di noi. Mi ricordai allora di quella parola del Signore che diceva: “Giovanni battezzò con acqua, voi invece sarete battezzati in Spirito Santo”. Se dunque Dio ha dato a loro lo stesso dono che ha dato a noi, per aver creduto nel Signore Gesù Cristo, chi ero io per porre impedimento a Dio?». All’udire questo si calmarono e cominciarono a glorificare Dio dicendo: «Dunque anche ai pagani Dio ha concesso che si convertano perché abbiano la vita!».

Dopo che l’Apostolo Pietro ha narrato gli eventi così come erano stati da lui vissuti, conclude: “Se dunque Dio ha dato a loro lo stesso dono che ha dato a noi, per aver creduto nel Signore Gesù Cristo, chi ero io per porre impedimento a Dio?»”.
Dinanzi alla volontà di Dio e alle sue azioni sempre ci si deve arrendere. Al Signore sempre si deve ogni obbedienza. Il nostro Dio il suo “mestiere” la conosce bene. Lui sa fare nel modo più eccelso “Il suo mestiere di Dio”.
Leggiamo nel Libro di Giobbe: “Egli è saggio di mente, potente di forza: chi si è opposto a lui ed è rimasto salvo? Egli sposta le montagne ed esse non lo sanno, nella sua ira egli le sconvolge. Scuote la terra dal suo posto e le sue colonne tremano. Comanda al sole ed esso non sorge e mette sotto sigillo le stelle. Lui solo dispiega i cieli e cammina sulle onde del mare. Crea l’Orsa e l’Orione, le Plèiadi e le costellazioni del cielo australe. Fa cose tanto grandi che non si possono indagare, meraviglie che non si possono contare. Se mi passa vicino e non lo vedo, se ne va e di lui non mi accorgo. Se rapisce qualcosa, chi lo può impedire? Chi gli può dire: “Cosa fai?” (Gb 9,4-12). 
Così anche l’Apostolo Paolo: “O profondità della ricchezza, della sapienza e della conoscenza di Dio! Quanto insondabili sono i suoi giudizi e inaccessibili le sue vie! Infatti, chi mai ha conosciuto il pensiero del Signore? O chi mai è stato suo consigliere? O chi gli ha dato qualcosa per primo tanto da riceverne il contraccambio? Poiché da lui, per mezzo di lui e per lui sono tutte le cose. A lui la gloria nei secoli. Amen” (Rm 11,33-35). Le ragioni del proprio operato sono buone e vere, se possono essere ricondotte alla volontà del Signore, nostro Dio. Se non possono essere ricondotte al Signore nostro Dio, esse non sono né buone e né vere. Tutti siamo obbligati a rendere ragioni della volontà di Dio che agisce e opera in noi, per noi. È questo lo stile santo della Rivelazione. Sempre Gesù ha dato ragione ai Giudei della verità e della santità secondo le quali Lui ha operato, agito, parlato, insegnato. 

Lettura del Vangelo
Nel Vangelo Gesù fa la differenza tra il Buon Pastore e il mercenario. Il Buon Pastore vive per le pecore. Vive divenendo Lui la vita delle sue pecore. Vive donando la sua vita per la salvezza delle sue pecore. Il mercenario invece lavora per un vile guadagno. Quando vede venire il lupo, fugge. A lui interessa la sua mercede, il suo salario, non le pecore da salvare o da custodire, proteggendole da ogni danno che si vuole loro arrecare. 
Lavorare per un vile guadagno e lavorare per dare la propria vita per la vita delle pecore non è la stessa cosa. Così l’Apostolo Pietro ai Pastori del Gregge di Cristo: “Esorto gli anziani che sono tra voi, quale anziano come loro, testimone delle sofferenze di Cristo e partecipe della gloria che deve manifestarsi: pascete il gregge di Dio che vi è affidato, sorvegliandolo non perché costretti ma volentieri, come piace a Dio, non per vergognoso interesse, ma con animo generoso, non come padroni delle persone a voi affidate, ma facendovi modelli del gregge. E quando apparirà il Pastore supremo, riceverete la corona della gloria che non appassisce” (1Pt 5,1-4). 
Ecco il suo insegnamento: Imitate il Buon Pastore. Date la vostra vita per il suo gregge, per il gregge che vi è stato affidato. Non siate dei mercenari. Non lavorate per curare i vostri interessi.  

Leggiamo il testo di Gv 10,11-18
Io sono il buon pastore. Il buon pastore dà la propria vita per le pecore. Il mercenario – che non è pastore e al quale le pecore non appartengono – vede venire il lupo, abbandona le pecore e fugge, e il lupo le rapisce e le disperde; perché è un mercenario e non gli importa delle pecore. Io sono il buon pastore, conosco le mie pecore e le mie pecore conoscono me, così come il Padre conosce me e io conosco il Padre, e do la mia vita per le pecore. E ho altre pecore che non provengono da questo recinto: anche quelle io devo guidare. Ascolteranno la mia voce e diventeranno un solo gregge, un solo pastore. Per questo il Padre mi ama: perché io do la mia vita, per poi riprenderla di nuovo. Nessuno me la toglie: io la do da me stesso. Ho il potere di darla e il potere di riprenderla di nuovo. Questo è il comando che ho ricevuto dal Padre mio».

Una brevissima riflessione penso debba essere fatta su questa Parola di Gesù Signore. “E ho altre pecore che non provengono da questo recinto: anche quelle io devo guidare. Ascolteranno la mia voce e diventeranno un solo gregge, un solo pastore”. Tutta l’opera evangelizzatrice della Chiesa ha questo unico e solo fine: formare il corpo di Cristo, consegnare a Cristo il suo corpo, perché sia Lui a guidarlo e a nutrirlo con il suo Santo Spirito. Ecco come l’Apostolo Paolo vede la verità e la missione della Chiesa: 
“Un solo corpo e un solo spirito, come una sola è la speranza alla quale siete stati chiamati, quella della vostra vocazione; un solo Signore, una sola fede, un solo battesimo. Un solo Dio e Padre di tutti, che è al di sopra di tutti, opera per mezzo di tutti ed è presente in tutti. A ciascuno di noi, tuttavia, è stata data la grazia secondo la misura del dono di Cristo. Ed egli ha dato ad alcuni di essere apostoli, ad altri di essere profeti, ad altri ancora di essere evangelisti, ad altri di essere pastori e maestri, per preparare i fratelli a compiere il ministero, allo scopo di edificare il corpo di Cristo, finché arriviamo tutti all’unità della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, fino all’uomo perfetto, fino a raggiungere la misura della pienezza di Cristo. Così non saremo più fanciulli in balìa delle onde, trasportati qua e là da qualsiasi vento di dottrina, ingannati dagli uomini con quella astuzia che trascina all’errore. Al contrario, agendo secondo verità nella carità, cerchiamo di crescere in ogni cosa tendendo a lui, che è il capo, Cristo. Da lui tutto il corpo, ben compaginato e connesso, con la collaborazione di ogni giuntura, secondo l’energia propria di ogni membro, cresce in modo da edificare se stesso nella carità” (Cfr. Ef 4, 4-15).
 
Applichiamo questi principio alla vita della Chiesa. Molti discepoli di Gesù, molti gruppi e movimenti ecclesiali, una sola comunità parrocchiale sotto la guida di un solo Pastore. Molte comunità parrocchiali una sola comunità diocesana sotto un solo Pastore. Molte comunità diocesane una sola Chiesa sotto la guida di un solo Pastore. Il solo Pastore Supremo che è Cristo Gesù sotto la guida di un solo Pastore che è il Padre suo. Tutto questo può avvenire e avviene nella comunione dello Spirito Santo.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che mai ci sottraiamo alla guida del Pastore visibile. Chi si sottrae alla guida del Pastore visibile sarà sempre senza la guida del Pastore invisibile. Fate che crediamo che Pastore invisibile e Pastore visibile sono un solo Pastore. Fate infine che ci convinciamo che non esiste obbedienza al Pastore invisibile se non vi è immediata e pronta obbedienza al Pastore visibile. 
Amen.

[bookmark: _Toc47013728]OMELIA 05 Maggio 2020 
Martedì della IV Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
La virtù di un solo uomo dona vita a tutta la comunità, mentre il vizio di una sola persona la può distruggere. La virtù è come acqua benefica che discende dal cielo e feconda tutta la terra. Il vizio è come una fiammella accostata ad uno stelo di grano maturo al tempo della mietitura. Tutto il campo di grano in pochi minuti sarà distrutto.
Ecco cosa dicono gli Atti degli Apostoli di Barnaba: “Quando questi giunse e vide la grazia di Dio, si rallegrò ed esortava tutti a restare, con cuore risoluto, fedeli al Signore, da uomo virtuoso qual era e pieno di Spirito Santo e di fede. E una folla considerevole fu aggiunta al Signore”.
Quando si è nelle virtù e si è pieni di Spirito Santo sempre si lavora sia per il bene della singola persona e sia per il bene di tutta la comunità, di tutta la Chiesa. Non esiste il bene della singola persona se non è bene di tutta la comunità, di tutta la Chiesa. Così come non esiste il bene di tutta la Chiesa senza il bene di ogni singola persona. Non si può volere il bene di una comunità, a qualsiasi livello – parrocchiale, diocesana, universale, di associazione o di movimento o di qualsiasi altra natura, compresi Ordini, Congregazioni, Istituti di vita consacrata – se non si cura il bene di ogni singola persona.
È la singola persona che va curata perché possa rivestirsi di tutto l’amore del Padre, di tutta la grazia di Cristo Gesù, immergendola nella comunione dello Spirito Santo. Usare le persone come “birilli”, o “sagome” perché si raggiunga un bene della comunità, è contro il Vangelo, contro la rivelazione, contro la fede della Chiesa. È contro lo Spirito Santo. Contro la sua grazia. Contro i suoi carismi. Contro la sua verità. Bàrnaba, uomo virtuoso e pieno di Spirito Santo, sa che il bene della comunità, il bene della Chiesa, è il frutto del bene di ogni singola persona.
Lui è ad ogni singola persona che chiede di perseverare restando fedeli al Signore con cuore risoluto, cuore forte, cuore senza mai voltarsi indietro, cuore che guarda sempre verso Cristo e questi Crocifisso. Quando in una comunità – non importa quale sia la sua natura – non si ha più cura della singola persona, è allora che subentrano vizi, falsità, ingiustizie, tenebre, trasgressioni, peccati. Tutte queste cose lacerano la comunità. Non la edificano. Manca il principio essenziale, fondamentale per la sua edificazione: la cura secondo la verità e la luce dello Spirito Santo di ogni singola persona. Chi può curare ogni singola persona secondo la verità e la luce dello Spirito Santo? Chi è pieno della verità dello Spirito Santo e colmo di Lui. Bàrnaba può fare questo perché lui è pieno di verità e colmo di Spirito Santo. 
Leggiamo At 11,19-26

Intanto quelli che si erano dispersi a causa della persecuzione scoppiata a motivo di Stefano erano arrivati fino alla Fenicia, a Cipro e ad Antiòchia e non proclamavano la Parola a nessuno fuorché ai Giudei. Ma alcuni di loro, gente di Cipro e di Cirene, giunti ad Antiòchia, cominciarono a parlare anche ai Greci, annunciando che Gesù è il Signore. E la mano del Signore era con loro e così un grande numero credette e si convertì al Signore. Questa notizia giunse agli orecchi della Chiesa di Gerusalemme, e mandarono Bàrnaba ad Antiòchia. Quando questi giunse e vide la grazia di Dio, si rallegrò ed esortava tutti a restare, con cuore risoluto, fedeli al Signore, da uomo virtuoso qual era e pieno di Spirito Santo e di fede. E una folla considerevole fu aggiunta al Signore. Bàrnaba poi partì alla volta di Tarso per cercare Saulo: lo trovò e lo condusse ad Antiòchia. Rimasero insieme un anno intero in quella Chiesa e istruirono molta gente. Ad Antiòchia per la prima volta i discepoli furono chiamati cristiani.

Dal brano degli Atti ascoltato vi è una seconda verità che chiede di essere posta in piena luce: “Bàrnaba poi partì alla volta di Tarso per cercare Saulo: lo trovò e lo condusse ad Antiòchia. Rimasero insieme un anno intero in quella Chiesa e istruirono molta gente”. Ad Antiòchia per la prima volta i discepoli furono chiamati cristiani”. Chi è pieno di grazia, virtù, Spirito Santo, sempre pensa secondo lo Spirito, sempre segue la sua luce, sempre si lascia avvolgere dalla sia verità.
Cosa è successo? Cristo Gesù in persona si manifesta in una luce accecante al più grande persecutore della sua Chiesa – per zelo, non per ambizioni personali – lo converte, gli dona la missione di evangelizzare Giudei e Pagani.
Saulo, dopo l’incontro con Cristo Gesù, si reca a Gerusalemme. La sua fermezza e fortezza nella difesa di Gesù è vista dalla Chiesa come un pericolo per se stessa e anche per Saulo. Questi fu invitato a lasciare Gerusalemme. Saulo lascia tutto e tutti e si ritira nella sua città natale, Tarso di Cilicia. Bàrnaba, nello Spirito Santo, sa che Saulo è un dono prezioso per la Chiesa. Essa ha bisogno della sua scienza, della sua dottrina, della fermezza e audacia con le quali predica Gesù Signore. Non può essere abbandonato a se stesso. Va cercato e riportato nella comunità. Prende la decisione di cercalo, trovarlo, ricondurlo in seno alla comunità. Lo trova a Tarso, lo prende con sè, lo conduce ad Antiochia.
Questa città è assai distante da Gerusalemme. In questa città si può lavorare in pace e ognuno può vivere il suo carisma, la sua vocazione, portando a compimento la sua missione. Quando si è colmi di Spirito Santo si conosce e si sa che il Signore cura la sua vigna attraverso persone da Lui preparate e formate. La vigna è la comunità. Le persone sono i costruttori della comunità, i suoi formatori. Se le persone non vengono formate da quanti sono stati costituiti da Dio formatori, si lavora invano e per nulla.
Saulo è un grandissimo formatore di cuori. Con Lui la comunità non solo particolare, ma anche universale riceverà un impulso unico nella storia della Chiesa. Quanto Bàrnaba opera deve operarlo anche ogni altro discepolo di Gesù. A Bàrnaba e alla Chiesa manca Saulo. Bàrnaba lo cerca, lo trova, lo conduce con sé. A me, alla comunità, cosa manca oggi? Quale dono di Dio non è presente nella mia vita? Anch’io devo cercarlo, trovarlo, condurlo con me nella comunità nella quale vivo ed opero.

Lettura del Vangelo
Dalla lettura del Vangelo che la liturgia pone alla nostra attenzione, nasce una domanda alla quale è obbligatorio dare una risposta di purissima verità teologica. Leggiamo però prima quanto Gesù dice ai Giudei: “Ma voi non credete perché non fate parte delle mie pecore.  Le mie pecore ascoltano la mia voce e io le conosco ed esse mi seguono”. Procediamo con ordine e con rigore di verità. Il Padre vuole dare ogni uomo a Cristo Gesù. Il Padre vuole dare Cristo Gesù ad ogni uomo per la sua salvezza. Queste due verità sono purissima rivelazione: “Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui non vada perduto, ma abbia la vita eterna. Dio, infatti, non ha mandato il Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma perché il mondo sia salvato per mezzo di lui” (Gv 3,16-17). 
“Raccomando dunque, prima di tutto, che si facciano domande, suppliche, preghiere e ringraziamenti per tutti gli uomini, per i re e per tutti quelli che stanno al potere, perché possiamo condurre una vita calma e tranquilla, dignitosa e dedicata a Dio. Questa è cosa bella e gradita al cospetto di Dio, nostro salvatore, il quale vuole che tutti gli uomini siano salvati e giungano alla conoscenza della verità. Uno solo, infatti, è Dio e uno solo anche il mediatore fra Dio e gli uomini, l’uomo Cristo Gesù, che ha dato se stesso in riscatto per tutti” (1Tm 2,1-6). 
Se Dio vuole dare ogni uomo a Cristo e Cristo ad ogni uomo, perché i Giudei dal Padre non sono stati date a Cristo Gesù? Chi non può essere dato dal Padre a Cristo Gesù? Non può essere dato chi non si lascia donare. Chi non si lascia donare? Non si lascia donare chi è immerso nell’idolatria e nell’immoralità. Quando si cade in questi tristissimi peccati, si soffoca la verità nell’ingiustizia e il Padre celeste nulla può fare. Si cade nel peccato contro lo Spirito Santo e nessuna salvezza potrà essere donata. Il Padre non dona a Cristo per due cause che vanno messe bene in luce. Non dona perché la persona non si lascia donare, non vuole essere donata. Non dona al Figlio suo quando gli Apostoli di Gesù, mandati nel mondo a fare discepoli tutti i popoli, non obbediscono a questo divino comando.
Sono due i peccati che impediscono che il Padre possa donare ogni pecora a Cristo Signore: il peccato di idolatria e di grande immoralità. Il peccato di omissione per non obbedienza al comando di Gesù Signore. Oggi moltissime anime non sono date a Gesù dal Padre perché ci si vergogna del Vangelo, di Cristo Gesù, del suo mistero di salvezza.

Leggiamo il testo di Gv 10,22-30
Ricorreva allora a Gerusalemme la festa della Dedicazione. Era inverno. Gesù camminava nel tempio, nel portico di Salomone. Allora i Giudei gli si fecero attorno e gli dicevano: «Fino a quando ci terrai nell’incertezza? Se tu sei il Cristo, dillo a noi apertamente». Gesù rispose loro: «Ve l’ho detto, e non credete; le opere che io compio nel nome del Padre mio, queste danno testimonianza di me. 
Ma voi non credete perché non fate parte delle mie pecore. Le mie pecore ascoltano la mia voce e io le conosco ed esse mi seguono. Io do loro la vita eterna e non andranno perdute in eterno e nessuno le strapperà dalla mia mano. 
Il Padre mio, che me le ha date, è più grande di tutti e nessuno può strapparle dalla mano del Padre. Io e il Padre siamo una cosa sola».

Una ulteriore domanda va posta e anche ad essa va data risposta secondo purissima verità. Dice Gesù: “Io do loro la vita eterna e non andranno perdute in eterno e nessuno le strapperà dalla mia mano. Il Padre mio, che me le ha date, è più grande di tutti e nessuno può strapparle dalla mano del Padre. Io e il Padre siamo una cosa sola”.
Quando una pecora non sarà strappata dalla mani di Gesù Signore? Quando invece sarà strappata? Non sarà strappata finché la pecora segue il Pastore, si lascia da lui condurre, da lui nutrire di grazia e verità. Non sarà strappata finché la pecora rimane nella Chiesa fondata su Pietro e sugli Apostoli e ascolta la loro voce e da loro si lascia nutrire, guidare, condurre.
Quando la pecora, per tentazione, separa il Pastore invisibile dal Pastore visibile, si aggrappa a Pastore invisibile, rinnega il Pastore visibile, perché non ascolta più la sua voce, non si lascia da Lui nutrire di grazia e verità, non obbedisce ai suo insegnamenti, in nome del Pastore invisibile, è allora che la pecora viene strappata dalle mani di Cristo Gesù. In verità non viene strappata. È la pecora che lascia la mano di Cristo per camminare su altre strade. Nella Chiesa del Dio vivente, nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, il Pastore visibile è la via per vivere in comunione con il Pastore invisibile.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che mai dimentichiamo questa verità ecclesiale nella quale dobbiamo vivere e morire. Voi ci aiuterete e mai noi lasceremo la mano del Pastore visibile per camminare solo con il Pastore invisibile. Amen.


[bookmark: _Toc47013729]OMELIA 06 Maggio 2020 
Mercoledì della IV Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
Quanto avviene nella Comunità di Antiochia va necessariamente messo in piena luce. Lo Spirito Santo non parla a Bàrnaba e Saulo in modo diretto, come ad esempio ha parlato a Filippo, quando lo ha mandato a battezzare l’Eunuco, il funzionario della Regina Candace. Parla alla comunità: “Mentre essi stavano celebrando il culto del Signore e digiunando, lo Spirito Santo disse: «Riservate per me Bàrnaba e Saulo per l’opera alla quale li ho chiamati»”.
Perché questo rivolgersi alla comunità e non ai singoli? Ritengo che le motivazioni vadano trovate nella stessa missione ecclesiale. Chi deve compiere la missione evangelizzatrice è tutta la Chiesa, tutto il corpo di Cristo. Ogni membro deve vivere la missione secondo le sue personali relazioni con Cristo Gesù e con lo Spirito Santo. Il papa la vive da papa, il vescovo da vescovo, il presbitero da presbitero, il diacono da diacono, il cresimato da cresimato, il battezzato da battezzato. È come se lo Spirito Santo ci volesse insegnare che è virtù e forza propria della comunità generare altre comunità.
Come la comunità farà questo? Mandando in missione i suoi figli migliori. Ci si priva del meglio del meglio, se ne fa un’offerta al Signore, perché altre comunità possano venire alla luce. Ciò che ha fatto oggi lo Spirito Santo in Antiochia, dovrebbe farlo nella storia ogni comunità diocesana. È questa la forza evangelizzatrice della Chiesa: una comunità che genera altre comunità attraverso l’invio dei figli migliori.
Quando si fa dono al Signore dei figli migliori per il bene della salvezza del mondo, sempre il Signore risponde con la moltiplicazione di altri figli. La comunità dona a Dio. Dio dona alla comunità. La comunità dona in modo limitato. Dio dona senza misura. Dovremmo entrare tutti nell’ecclesiologia del dono: dono del singolo a tutto il corpo, ma anche dono di tutto il corpo di alcuni alla missione perché si formino altri corpi ecclesiali.
Anche quanto San Paolo insegna nella Lettera ai Romani va letto da questo principio ecclesiale della comunità che genera altre comunità. “Infatti: Chiunque invocherà il nome del Signore sarà salvato. Ora, come invocheranno colui nel quale non hanno creduto? Come crederanno in colui del quale non hanno sentito parlare? Come ne sentiranno parlare senza qualcuno che lo annunci? E come lo annunceranno, se non sono stati inviati? Come sta scritto: Quanto sono belli i piedi di coloro che recano un lieto annuncio di bene! Ma non tutti hanno obbedito al Vangelo. Lo dice Isaia: Signore, chi ha creduto dopo averci ascoltato? Dunque, la fede viene dall’ascolto e l’ascolto riguarda la parola di Cristo” (Rm 10,13-17). 
L’Apostolo che è a capo di una comunità sia Universale, sia Diocesana, sia Parrocchiale, sempre dovrebbe, mosso dallo Spirito Santo, avere a cuore questo invio. È grande fede offrire allo Spirito Santo i figli migliori di una comunità perché sorgano altre comunità. È questa modalità la vera via della missione di salvezza e di redenzione del mondo. 

Leggiamo At 12,34-13,5
Intanto la parola di Dio cresceva e si diffondeva. Bàrnaba e Saulo poi, compiuto il loro servizio a Gerusalemme, tornarono prendendo con sé Giovanni, detto Marco. C’erano nella Chiesa di Antiòchia profeti e maestri: Bàrnaba, Simeone detto Niger, Lucio di Cirene, Manaèn, compagno d’infanzia di Erode il tetrarca, e Saulo. Mentre essi stavano celebrando il culto del Signore e digiunando, lo Spirito Santo disse: «Riservate per me Bàrnaba e Saulo per l’opera alla quale li ho chiamati». Allora, dopo aver digiunato e pregato, imposero loro le mani e li congedarono. Essi dunque, inviati dallo Spirito Santo, scesero a Selèucia e di qui salparono per Cipro. Giunti a Salamina, cominciarono ad annunciare la parola di Dio nelle sinagoghe dei Giudei, avendo con sé anche Giovanni come aiutante.

Riflettiamo ancora sulle modalità della missione. Lo Spirito Santo chiede alla Comunità. La Comunità dona allo Spirito Santo. “Allora, dopo aver digiunato e pregato, imposero loro le mani e li congedarono”. Con l’imposizione delle mani è come se tutta la comunità riversasse se stessa nei due missionari. È come se riversasse tutta la sua fede, la sua speranza, la sua carità, la sua luce, la sua grazia, la sua vita. Saulo e Bàrnaba da questo istante non solo portano in missione nel proprio cuore il Padre e il Figlio e lo Spirito Santo. Ma portano anche tutta la Comunità. Essi non sono soli. Non partono vuoti. Partono ricchi. Così la comunità che manda è la comunità che è anche portata. Il corpo di Cristo visibile che invia è anche il corpo invisibile che viene portato. La missione evangelizzatrice è un mistero altissimo.
Non è un papa che va in missione. Va con lui in missione tutta la Chiesa. Non va un vescovo in missione. Va con lui tutta la Chiesa della quale è Pastore. Non va un presbitero in missione. Va con lui tutta la Chiesa che lo ha inviato e che lui porta con sé. Non va in missione un fedele laico. Va con lui tutta la comunità ecclesiale che lo ha inviato. 
Avere questa visione ecclesiale della missione, significa operare e agire sempre in nome di Cristo e della Chiesa, in nome della Chiesa e di Cristo Gesù, nella comunione dello Spirito Santo. Avere nel cuore questa visione ecclesiale significa altresì liberarsi dalla tentazione di parlare o di agire in nome proprio. Si parla e si agisce sempre in nome di Cristo e della Chiesa, per formare il corpo di Cristo, che è il corpo della Chiesa. Questa visione pone sulle spalle del missionario una altissima responsabilità: per lui si fa o non si fa il corpo di Cristo, il corpo della Chiesa.

Lettura del Vangelo
Il Vangelo che oggi la liturgia offre alla nostra meditazione e contemplazione, ci rivela qual è stata la professione di fede di Cristo Gesù quando si è conclusa la sua missione pubblica. Dopo questa professione di fede, Gesù entra nel Cenacolo e dal Cenacolo passa prima Giardino del Getsemani, poi nel sinedrio, poi ancora nel pretorio di Pilato. Qui viene condannato a morte per crocifissione.
Leggiamo la prima parte di questa professione di fede: “Gesù allora esclamò: Chi crede in me, non crede in me ma in colui che mi ha mandato; chi vede me, vede colui che mi ha mandato”. Chi crede nella Parola di Cristo crede nella Parola del Padre che lo ha mandato. Chi crede in Cristo crede nel Padre che lo ha inviato. Chi vede Cristo vede il Padre che lo ha mandato. Vi è una perfetta identità di Parola e di visione.
Veramente Cristo Gesù e il Padre suo che lo ha mandato sono una cosa sola. Non sono due cose distinte e separate, distanti o contrapposte, ma una cosa sola. Questa cosa sola nella Parola e nella visione deve essere anche tra Cristo e il suo Apostolo, Cristo e il suo discepolo, Cristo e ogni membro del suo corpo. Chi ascolta l’Apostolo deve ascoltare Cristo. Chi ascolta il discepolo deve ascoltare Cristo. Chi vede l’Apostolo deve vedere Cristo. Chi vede il discepolo deve vedere Cristo. Questo avviene se nell’Apostolo e nel discepolo vi è la stessa obbedienza e lo stesso amore di Cristo. Come Cristo Gesù ascoltava, obbediva, amava il Padre, così anche l’Apostolo deve ascoltare, obbedire, amare Gesù Signore.
Se manca questo ascolto, questa obbedienza, questo amore, mai l’Apostolo, il discepolo e Cristo saranno una cosa sola. L’Apostolo e il discepolo mai potranno dire: Chi ascolta noi ascolta Cristo Gesù. Chi vede noi vede Cristo Gesù. Senza obbedienza e senza amore mai si potrà divenire una cosa sola. Se non si credeva in Cristo, la cui Parola era Parola del Padre e la visione di Lui era visione del Padre, quale speranza che qualcuno possa credere in un Apostolo, in un discepolo, che vivono senza essere con Cristo una cosa sola? Chi vuole generare fede nei cuori, deve tendere alla più perfetta obbedienza e all’amore più grande. 

Leggiamo il testo di Gv 12,44-50
Gesù allora esclamò: «Chi crede in me, non crede in me ma in colui che mi ha mandato; chi vede me, vede colui che mi ha mandato. Io sono venuto nel mondo come luce, perché chiunque crede in me non rimanga nelle tenebre. Se qualcuno ascolta le mie parole e non le osserva, io non lo condanno; perché non sono venuto per condannare il mondo, ma per salvare il mondo. Chi mi rifiuta e non accoglie le mie parole, ha chi lo condanna: la parola che ho detto lo condannerà nell’ultimo giorno. Perché io non ho parlato da me stesso, ma il Padre, che mi ha mandato, mi ha ordinato lui di che cosa parlare e che cosa devo dire. E io so che il suo comandamento è vita eterna. Le cose dunque che io dico, le dico così come il Padre le ha dette a me».

Non meno sorprendente è l’ultimo versetto di questa solenne professione di fede: “E io so che il suo comandamento è vita eterna. Le cose dunque che io dico, le dico così come il Padre le ha dette a me”. Oggi è questa verità che manca al cristiano. Cristo crede con fede che lo conduce alla morte di croce che il comandamento del Padre è vita eterna. Il cristiano oggi non crede che il comandamento di Cristo è vita eterna. Non dico che il cristiano dovrebbe credere che il comandamento di Cristo è vita eterna, sigillando questa fede con il suo sangue.
Almeno credesse nel suo annuncio, credesse cioè nel professarlo nella sua verità in sé. Oggi il comandamento non è più vita eterna, ma un fatto marginale, secondario, senza alcuna importanza. Non solo non va annunciato come fatto marginale o secondario, ma neanche va annunciato. Se viene annunciato si turbano le coscienze, si privano i cuori della speranza, si crea una religione senza gioia. Così dicono in molti. Neanche l’ultima parte del versetto è confessata oggi dal discepolo di Gesù: “Le cose dunque che io dico, le dico così come il Padre le ha dette a me”.
Almeno avessimo la fondamentale onestà di dire: “Cristo dice queste parole. Io non credo in esse. Però te le riferisco così come sono uscite dal cuore dello Spirito Santo”. Se avessimo questa fondamentale onestà metteremmo l’uomo dinanzi ad una verità storica. Noi sappiamo che sempre la fede nasce dall’annunzio della verità storica di Cristo Signore. Invece neanche questa onestà è in nostro possesso. Oggi si è giunti a sostituire il dato oggettivo della Scrittura, della Tradizione, del Magistero, con il pensiero soggettivo del singolo. Viene dichiarata Parola di Dio ogni parola della mente dell’uomo. Viene detta volontà di Dio ogni desiderio dell’uomo. Dalla religione della vera adorazione del nostro Dio in spirito e verità, siamo giunti all’adorazione di un idolo, al quale ognuno presta la sua parola.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù possa ogni giorno fare la stessa professione di fede del suo Maestro e Signore. Dalla retta fede, la retta verità, la retta confessione e adorazione di Dio, la vera conversione di molti cuori. Voi ci aiuterete e noi inizieremo a manifestare al mondo la bellezza e santità della più pura fede in Cristo Signore. Amen.


[bookmark: _Toc47013730]OMELIA 07 Maggio 2020 
Giovedì della IV Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
Conoscere le metodologie pastorali dell’Apostolo Paolo, potrebbe offrire ad ogni cristiano una sapienza non piccola nel suo annuncio, ricordo, insegnamento della Parola della Salvezza. Ogni metodologia è però fondata su un principio di ordine generale che così viene presentato nella Prima Lettera ai Corinzi: 

“Infatti, pur essendo libero da tutti, mi sono fatto servo di tutti per guadagnarne il maggior numero: mi sono fatto come Giudeo per i Giudei, per guadagnare i Giudei. Per coloro che sono sotto la Legge – pur non essendo io sotto la Legge – mi sono fatto come uno che è sotto la Legge, allo scopo di guadagnare coloro che sono sotto la Legge. Per coloro che non hanno Legge – pur non essendo io senza la legge di Dio, anzi essendo nella legge di Cristo – mi sono fatto come uno che è senza Legge, allo scopo di guadagnare coloro che sono senza Legge. Mi sono fatto debole per i deboli, per guadagnare i deboli; mi sono fatto tutto per tutti, per salvare a ogni costo qualcuno. Ma tutto io faccio per il Vangelo, per diventarne partecipe anch’io” (1Cor 9,19-23). 

Oggi entra nella sinagoga dei Giudei. Si fa Giudeo con i Giudei. Ascolta la lettura della Legge e dei profeti. Sappiamo che anche Gesù quando entrava nella sinagoga prima ascoltava e poi parlava. Ecco quale fu il suo primo discorso nella Sinagoga di Nazaret. 

“Venne a Nàzaret, dove era cresciuto, e secondo il suo solito, di sabato, entrò nella sinagoga e si alzò a leggere. Gli fu dato il rotolo del profeta Isaia; aprì il rotolo e trovò il passo dove era scritto: Lo Spirito del Signore è sopra di me; per questo mi ha consacrato con l’unzione e mi ha mandato a portare ai poveri il lieto annuncio, a proclamare ai prigionieri la liberazione e ai ciechi la vista; a rimettere in libertà gli oppressi, a proclamare l’anno di grazia del Signore. Riavvolse il rotolo, lo riconsegnò all’inserviente e sedette. Nella sinagoga, gli occhi di tutti erano fissi su di lui. Allora cominciò a dire loro: «Oggi si è compiuta questa Scrittura che voi avete ascoltato»” (Lc 4,16-21).
 
Bàrnaba e Paolo prima ascoltano quanto viene letto. I presenti nulla sanno della fede in Cristo Gesù che governa il loro cuore e la loro mente. “Dopo la lettura della Legge e dei Profeti, i capi della sinagoga mandarono a dire loro: «Fratelli, se avete qualche parola di esortazione per il popolo, parlate!»”. Paolo non chiede, sull’esempio di Gesù, un testo da leggere, per poi commentarlo. Per brevissimi punti, narra a voce, la storia dei Padri. Autore di questa storia è Dio, il Dio di Abramo, il Dio di Isacco, il Dio di Giacobbe. Il Dio di Mosè. Il Dio di Davide e dei Profeti. Autore di questa storia è il Dio che ha promesso a Davide una discendenza dal regno eterno.
Ai Giudei Paolo annuncia che Cristo Gesù altro non è se non il compimento di quanto Dio ha promesso. Noi sappiamo che tutti i Giudei attendevano il compimento di questa promessa. Se Gesù è il compimento della promessa di Dio, se Gesù è rifiutato, non accolto, è Dio che si rifiuta e non si accoglie. Ma se Dio è rifiutato e non accolto, per i Giudei non c’è più speranza. La speranza dei figli di Abramo è solo il Cristo di Dio. Metodologia perfetta: Dio dona la Parola della speranza. Dio ha adempiuto in Gesù la sua Parola nella quale è la speranza dei figli di Abramo. L’Autore di tutto è il Dio che i Giudei adorano. Non è un altro Dio. Gesù è il Dono di Dio. È il Compimento delle promesse di Dio. Necessariamente chi crede nel Dio di Abramo deve credere nel suo Dono. Chi dona è il Dio dei Padri. La vera adorazione è accoglienza di ogni dono del Dio che si adora secondo verità.
Leggiamo At 13,13-25

Salpati da Pafo, Paolo e i suoi compagni giunsero a Perge, in Panfìlia. Ma Giovanni si separò da loro e ritornò a Gerusalemme. Essi invece, proseguendo da Perge, arrivarono ad Antiòchia in Pisìdia e, entrati nella sinagoga nel giorno di sabato, sedettero. Dopo la lettura della Legge e dei Profeti, i capi della sinagoga mandarono a dire loro: «Fratelli, se avete qualche parola di esortazione per il popolo, parlate!». Si alzò Paolo e, fatto cenno con la mano, disse: «Uomini d’Israele e voi timorati di Dio, ascoltate. Il Dio di questo popolo d’Israele scelse i nostri padri e rialzò il popolo durante il suo esilio in terra d’Egitto, e con braccio potente li condusse via di là. Quindi sopportò la loro condotta per circa quarant’anni nel deserto, distrusse sette nazioni nella terra di Canaan e concesse loro in eredità quella terra per circa quattrocentocinquanta anni. Dopo questo diede loro dei giudici, fino al profeta Samuele. Poi essi chiesero un re e Dio diede loro Saul, figlio di Chis, della tribù di Beniamino, per quarant’anni. E, dopo averlo rimosso, suscitò per loro Davide come re, al quale rese questa testimonianza: “Ho trovato Davide, figlio di Iesse, uomo secondo il mio cuore; egli adempirà tutti i miei voleri”. Dalla discendenza di lui, secondo la promessa, Dio inviò, come salvatore per Israele, Gesù. Giovanni aveva preparato la sua venuta predicando un battesimo di conversione a tutto il popolo d’Israele. Diceva Giovanni sul finire della sua missione: “Io non sono quello che voi pensate! Ma ecco, viene dopo di me uno, al quale io non sono degno di slacciare i sandali”.

La narrazione della storia serve all’Apostolo Paolo per giungere a Cristo Gesù. Ecco le sue parole ricolme di luce divina: “Dalla discendenza di lui, secondo la promessa, Dio inviò, come salvatore per Israele, Gesù”. Gesù è inviato da Dio come Salvatore per Israele. Gesù è inviato dalla discendenza di Davide. Gesù è il Messia, non perché sia stato Lui a proclamarsi Messia, ma perché è stato Dio a darlo a Israele come suo Salvatore. Gesù è il Dono di salvezza, redenzione, giustificazione, luce, vita eterna, grazia, verità offertoci da Dio.
Se Dio ha costituito Gesù, Signore e Cristo, Salvatore e Redentore, Giustizia e Vita Eterna, per ogni uomo, vi potrà mai essere sulla terra un solo uomo che separi Dio dal suo Dono e il Dono da Colui che lo ha Donato? Questa separazione mai potrà essere fatta. Se qualcuno dovesse operare questa separazione, sappia che annuncerà un Dio senza speranza di vera salvezza, perché la vera salvezza è Gesù, dato a noi da Dio come Cristo e Signore. Dio e Cristo Gesù sono inseparabili e indivisibili in eterno. Dio è il Datore della salvezza. Cristo Gesù è la salvezza donata da Dio. 

Lettura del Vangelo
Il Vangelo oggi ci conduce nel Cenacolo. Gesù dopo aver lavato i piedi ai suoi discepoli, così dice loro: “In verità, in verità io vi dico: un servo non è più grande del suo padrone, né un inviato è più grande di chi lo ha mandato”. Servi sono i discepoli. Il Padrone è Cristo Gesù. Gesù, il Padrone, ha lavato i piedi ai suoi servi. Gesù, il Padrone, per la fedeltà al Padre suo, sarà consegnato per essere crocifisso. Su Gesù, il Padrone, si riversa tutto l’odio del mondo. Se il Padrone si è fatto servo, se il Padrone sarà crocifisso, se sul Padrone si riversa tutto l’odio del mondo delle tenebre, potranno pensare i servi di avere una sorte migliore? Hanno odiato il Padrone, odieranno anche i servi. Hanno ucciso il Padrone, uccideranno anche i servi. La stessa sorte del Padrone sarà quella dei servi. I servi però sempre dovranno imitare il loro Padrone: porsi a servizio gli uni degli altri. Come Cristo Gesù ha servito loro con il dono della vita, così i servi dovranno servirsi gli uni gli altri con il dono della vita. Vero discepolo di Gesù è colui che sempre imita il suo Maestro. Senza imitazione non c’è vero discepolato: “Imparate da me che sono mite e umile di cuore e troverete ristoro per le vostre anime”. “Vi ho dato l’esempio, perché come ho fatto io, facciate anche voi”. Se il Padrone si è annientato fino alla morte di croce, anche il servo si deve annientare fino alla morte di croce. 
Leggiamo il testo di Gv 13,16-20

In verità, in verità io vi dico: un servo non è più grande del suo padrone, né un inviato è più grande di chi lo ha mandato. Sapendo queste cose, siete beati se le mettete in pratica. Non parlo di tutti voi; io conosco quelli che ho scelto, ma deve compiersi la Scrittura: Colui che mangia il mio pane ha alzato contro di me il suo calcagno. Ve lo dico fin d’ora, prima che accada, perché, quando sarà avvenuto, crediate che Io Sono. In verità, in verità io vi dico: chi accoglie colui che io manderò, accoglie me; chi accoglie me, accoglie colui che mi ha mandato».

Gesù vuole che tra Lui e i suoi Apostoli regni la stessa relazione che regna tra Lui e il Padre. “In verità, in verità io vi dico: chi accoglie colui che io manderò, accoglie me; chi accoglie me, accoglie colui che mi ha mandato”. Gesù è il Mandato dal Padre. Chi accoglie Cristo Gesù accoglie il Padre. Gli Apostoli sono i Mandati da Cristo Gesù. Chi accoglie gli Apostoli accoglie Cristo Gesù. Come questo potrà compiersi nella storia? Gesù manifesta il Padre. Manifesta del Padre tutta la sua luce, la sua verità, la sua grazia, la sua vita eterna, il suo amore, la sua misericordia, la sua compassione, la sua tenerezza, la sua fermezza, il suo invito alla conversione. Manifesta il Padre attraverso le sue parole e le sue opere. Chi vede Cristo Gesù vede il Padre. Chi accoglie Cristo Gesù accoglie il Padre. Tutto è dalla visione. Il mondo vede gli Apostoli di Gesù. In essi deve vedere Cristo Signore. Cosa deve vedere il mondo negli Apostoli di Cristo Signore?
La sua obbedienza, la sua umiltà, la sua mitezza, la sua misericordia, il suo perdono, la sua accoglienza, la sua fermezza nella verità, il suo costante invito alla conversione. Deve vedere il suo quotidiano lavoro di evangelizzazione, insegnamento, annuncio, predicazione del regno di Dio e dei suoi misteri. Deve vedere che l’Apostolo in nulla è difforme dal suo Maestro. Deve vedere in essi il Vangelo che viene trasformato in vita. Vedendo la vita di Cristo Gesù in essi, chi accoglie gli Apostoli accoglie Cristo Gesù. Ma anche: chi rifiuta gli Apostoli rifiuta Cristo Gesù. Ecco allora l’equazione che sempre dovrà realizzarsi: Come Cristo Gesù sta al Padre, così gli Apostoli devono stare a Cristo Gesù. Come Cristo Gesù mostra il Padre, così gli Apostoli devono mostrare Cristo Gesù. Se questa equazione non è vissuta dagli Apostoli, chi rifiuta loro, rifiuta loro, non rifiuta Cristo Gesù, perché Cristo Gesù in loro non è visto. La visione è essenza del processo per la nascita della fede in un cuore. “Noi abbiamo veduto e crediamo che tu sei il Santo Dio”. “Noi abbiamo veduto, vediamo e crediamo che tu sei Apostolo del Signore”. Urge passare dall’ascolto alla visione. Dall’orecchio si deve passare agli occhi. Tutto nella fede è dalla visione.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù stia a Cristo Signore come Cristo Signore sta al Padre. Fate che vedendo il discepolo il mondo veda Cristo. Da questa visione nasce la fede, nasce la salvezza. Fate che ogni discepolo manifesti al vivo Cristo Gesù e questi Crocifisso, Dono di amore del Padre per la salvezza del mondo. Amen.


[bookmark: _Toc47013731]OMELIA 08 Maggio 2020 
Venerdì della IV Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
L’Apostolo Paolo attesta, attraverso la storia vissuta da Gesù, che ogni Parola di Dio, ogni suo oracolo, giuramento, promessa si sono compiuti in Lui. Se anche una sola Parola delle Antiche Scritture non si fosse compiuta, Gesù non sarebbe stato il Cristo di Dio. È il Cristo di Dio la persona nella quale tutte le Parole, nessuna esclusa, si compiranno. Poiché solo in Gesù tutte si sono compiute, solo Lui è il Cristo di Dio. Se tutte le Parole si sono compiute in Lui, nessun altro Cristo è da attendere. Cristo è solo Gesù di Nazaret. 
Ecco cosa scriverà, sempre l’Apostolo Paolo, ai Corinzi nella sua Seconda Lettera: “Il Figlio di Dio, Gesù Cristo, che abbiamo annunciato tra voi, io, Silvano e Timòteo, non fu «sì» e «no», ma in lui vi fu il «sì». Infatti tutte le promesse di Dio in lui sono «sì». Per questo attraverso di lui sale a Dio il nostro «Amen» per la sua gloria. È Dio stesso che ci conferma, insieme a voi, in Cristo e ci ha conferito l’unzione, ci ha impresso il sigillo e ci ha dato la caparra dello Spirito nei nostri cuori” (2Cor 1,19-22).
La Parola dei profeti è una, ma comprende molti momenti: generazione eterna, incarnazione, nascita, consacrazione nello Spirito Santo, missione, infinite umiliazioni, condanna a morte per crocifissione, risurrezione, innalzamento alla destra del Padre. Questi momenti sono una sola profezia, una sola verità, un solo compimento. Se uno diviene storia tutti gli altri diventeranno storia.
Morte per crocifissione e risurrezione sono un solo annuncio, non due. Sono una sola profezia, non due. Si compie la morte necessariamente si compirà la risurrezione. Una sola Parola. Un solo compimento. Ecco cosa dice l’Apostolo a quanti sono presenti nella sinagoga: Dopo aver adempiuto tutto quanto era stato scritto di lui, lo deposero dalla croce e lo misero nel sepolcro. Ma Dio lo ha risuscitato dai morti. Cosa è accaduto in Gerusalemme? L’odio contro Gesù ha fatto sì che si compissero nella persona di Gesù tutte le profezie che parlavano del Giusto perseguitato e del Servo sofferente del Signore. Questa sofferenza si consumò sulla croce con la morte e la sepoltura di Gesù Signore. Ma Dio lo ha risuscitato dai morti. Cosa significa questa risurrezione? Significa che Dio attesta che veramente Gesù è ciò che sempre ha detto di essere. Lui è il Cristo di Dio. Ma se Gesù è il Cristo di Dio, in lui si compiranno tutte le altre profezie che sono state rivolte non solo al popolo dei Giudei, ma anche a tutte le nazioni, comprese le isole più remote.
La salvezza è in Lui e per Lui. La redenzione è in Lui e per Lui. La vita eterna è in Lui e per Lui. Anche il dono dello Spirito Santo è in Lui e per Lui. Lui è il Figlio dell’uomo che riceve da Dio un potere eterno. Lui è il Signore della storia. Lui è il Giudice dei vivi e dei morti. Quanto è in Lui, si riversa per Lui su di noi per mezzo della fede in Lui. Ecco l’Apostolo Paolo come annuncia questo grande mistero ai Romani: 

“Giustificati dunque per fede, noi siamo in pace con Dio per mezzo del Signore nostro Gesù Cristo. Per mezzo di lui abbiamo anche, mediante la fede, l’accesso a questa grazia nella quale ci troviamo e ci vantiamo, saldi nella speranza della gloria di Dio. E non solo: ci vantiamo anche nelle tribolazioni, sapendo che la tribolazione produce pazienza, la pazienza una virtù provata e la virtù provata la speranza. La speranza poi non delude, perché l’amore di Dio è stato riversato nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo che ci è stato dato” (Rm 5,1-5). 

Tutta questa altissima verità di fede è però frutto della verità della storia. Senza la verità della storia mai potrà esistere la verità della fede. Manca del suo fondamento. Manca del fondamento che è il compimento della Parola di Dio. La Parola di Dio è detta nella storia, si compie nella storia in due modi: uno visibile e l’altro invisibile. Il compimento visibile attesta che anche il compimento invisibile avverrà, avviene. Si compie nel tempo e anche dopo il tempo. La Parola è una ed anche il compimento è uno: visibile e invisibile, nel tempo e nell’eternità. Come Paolo, ogni cristiano, ognuno secondo il ministero, il carisma, la missione che esercita, è obbligato a mostrare ad ogni uomo il compimento del momento visibile perché creda nella fede che anche il compimento invisibile avverrà.
Leggiamo At 13,26-33

Fratelli, figli della stirpe di Abramo, e quanti fra voi siete timorati di Dio, a noi è stata mandata la parola di questa salvezza. Gli abitanti di Gerusalemme infatti e i loro capi non l’hanno riconosciuto e, condannandolo, hanno portato a compimento le voci dei Profeti che si leggono ogni sabato; pur non avendo trovato alcun motivo di condanna a morte, chiesero a Pilato che egli fosse ucciso. 
Dopo aver adempiuto tutto quanto era stato scritto di lui, lo deposero dalla croce e lo misero nel sepolcro. Ma Dio lo ha risuscitato dai morti ed egli è apparso per molti giorni a quelli che erano saliti con lui dalla Galilea a Gerusalemme, e questi ora sono testimoni di lui davanti al popolo. E noi vi annunciamo che la promessa fatta ai padri si è realizzata, perché Dio l’ha compiuta per noi, loro figli, risuscitando Gesù, come anche sta scritto nel salmo secondo: Mio figlio sei tu, io oggi ti ho generato.

La narrazione della storia in Paolo non è solo narrazione, è vero annuncio per suscitare la fede in chi sta ascoltando quanto viene narrato. E noi vi annunciamo che la promessa fatta ai padri si è realizzata, perché Dio l’ha compiuta per noi, loro figli, risuscitando Gesù, come anche sta scritto nel salmo secondo: Mio figlio sei tu, io oggi ti ho generato. Ecco l’annuncio di Paolo: Dio ha compiuto la sua promessa in Cristo Gesù. Quali sono le conseguenze di questo annuncio?
Chi vuole godere i frutti del compimento della promessa di Dio deve credere nel compimento di questa promessa. Deve credere che Gesù di Nazaret è il Cristo di Dio. Deve credere che Lui è il Salvatore e il Redentore, la grazia, la vita eterna, la luce, la verità. Crede chi accogliere Cristo Gesù come suo Salvatore, Redentore, luce, grazia, vita eterna, verità, Parola cui prestare ogni obbedienza. Crede chi accoglie Gesù come ultima, piena, perfetta, conclusiva Parola di Dio.
La fede in Cristo Gesù inizia da questa confessione: Dio, che molte volte e in diversi modi nei tempi antichi aveva parlato ai padri per mezzo dei profeti, ultimamente, in questi giorni, ha parlato a noi per mezzo del Figlio, che ha stabilito erede di tutte le cose e mediante il quale ha fatto anche il mondo. Egli è irradiazione della sua gloria e impronta della sua sostanza, e tutto sostiene con la sua parola potente. Dopo aver compiuto la purificazione dei peccati, sedette alla destra della maestà nell’alto dei cieli, divenuto tanto superiore agli angeli quanto più eccellente del loro è il nome che ha ereditato (Eb 1,1-4). Senza questa iniziale confessione, non c’è fede in Gesù di Nazaret. 

Lettura del Vangelo
Nel Vangelo che mediteremo, Gesù rivolge ai suoi discepoli due richieste. Prima richiesta: Non sia turbato il vostro cuore. Seconda richiesta: Abbiate fede in Dio e abbiate fede anche in me. Perché il cuore dei discepoli non si dovrà turbare? Perché Gesù non parte come partono tutto gli altri uomini. Lui parte solo per tre giorni. Questa partenza è necessaria per dare pieno compimento al suo mistero. Se Lui non compie il suo mistero, nessun uomo sulla terra potrà portare a compimento il suo mistero. Cristo senza compimento lascerà ogni uomo senza compimento. Cristo invece nel suo mistero compiuto darà ad ogni uomo la grazia, la verità, lo Spirito Santo per compiere anche lui il suo mistero. Il mistero dell’uomo è dal mistero di Cristo Gesù. Solo se si compirà il mistero di Gesù, anche quello dell’uomo potrà compiersi.
Oggi l’uomo è fortemente turbato perché carente di questa fede. O i ministri della Parola annunciano questa verità all’uomo, o per l’uomo mai ci potrà essere vera speranza. Il compimento del suo mistero è dal compimento del mistero di Gesù Signore. Perché Gesù chiede ai discepoli di avere fede in Dio e anche in Lui? La fede è in colui che parla e nella Parola che dice. Oggi chi sta parlando ai discepoli? Cristo Gesù. Se essi non credono nella Parola di Gesù, rimangono con una Parola antica di Dio. Manca loro la Parola attuale. La Parola attuale di Dio oggi è quella di Cristo Gesù.
Gesù chiede ai discepoli di credere che la sua Parola è vera, perfetta, autentica, attuale Parola di Dio. Essi devono credere nella Parola di Dio detta dai profeti. Ma anche essi devono credere nella Parola di Dio detta da Gesù, il profeta dei profeti, il profeta che dona compimento e pienezza di verità ad ogni parola di ogni altro profeta. Senza questa fede, nulla comprenderanno degli eventi che si compiranno in Lui, in Gesù. Vale anche per noi: se il cristiano non crede che Gesù è la purissima Parola di Dio che dona luce e verità ad ogni altra Parola, leggere le altre parole a nulla serve. Sono parole senza verità, senza compimento, senza luce. La Parola di Gesù è la verità, la luce, il compimento di ogni Parola dei profeti.

Leggiamo il testo di Gv 14,1-6
Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede in Dio e abbiate fede anche in me. Nella casa del Padre mio vi sono molte dimore. Se no, vi avrei mai detto: “Vado a prepararvi un posto”? Quando sarò andato e vi avrò preparato un posto, verrò di nuovo e vi prenderò con me, perché dove sono io siate anche voi. E del luogo dove io vado, conoscete la via». Gli disse Tommaso: «Signore, non sappiamo dove vai; come possiamo conoscere la via?». Gli disse Gesù: «Io sono la via, la verità e la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me.

Ora chiediamoci: Cosa significano questa parole proferite da Gesù: “Io sono la via, la verità e la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me?” “Io sono” è il nome di Dio. “Io Sono colui che sono”. “Io Sono”: questo nome rivela il Signore a Mosè nel giorno in cui lo ha chiamato e inviato in Egitto a liberare il suo popolo. “Io Sono mi manda a voi”. Gesù, pur essendo “Io Sono”, per essendo Dio, è “Io Sono”, è “Dio” in modo particolare.
Lui è il Dio incarnato. Lui è il Dio che si è fatto carne. Lui è il Dio che nella carne è via. La sua carne, il suo corpo, è la via per andare a Dio. Si diviene suo corpo, nascendo da acqua e da Spirito Santo, si entra nella via che conduce al Padre. Ma basta essere in Cristo per andare al Padre? No. Non basta. In Cristo dobbiamo essere trasformati in Cristo verità. In Cristo acquisiamo la figliolanza di Cristo. In Cristo dobbiamo anche acquisire la verità di Cristo. Dobbiamo essere verità della sua verità, verità nella sua verità, verità per la sua verità.
Qual è la verità che acquisiamo in Cristo? È la stessa verità di Dio. Per opera dello Spirito Santo in Cristo diveniamo partecipi della divina natura. Siamo stati creati ad immagine e a somiglianza di Dio. Questa immagine e questa somiglianza sono state infangate, deturpate, lacerate dal peccato.
In Cristo si va oltre questa immagine e questa somiglianza di creazione. In Cristo si diviene partecipi della natura divina. È questa la verità che è Cristo. Lui è natura divina. È anche natura umana. Nella verità della sua natura umana diveniamo partecipi della sua natura divina. Ma basta questo per vivere da vera natura divina?
No. Ancora non basta. La nuova natura divina va perennemente alimentata. Come va alimentata? Nutrendoci di Cristo, vita eterna, data a noi, per alimentare la nostra nuova natura. Questa vita eterna si riceve in modo particolarissimo nell’Eucaristia. Essa è vero corpo di Cristo. Nel vero corpo di Cristo, vi è tutto il vero Dio e il vero Uomo. In tutto il vero Dio e il vero uomo, vi è tutto il Padre e lo Spirito Santo. Vi è tutta la Chiesa. Vi è tutta l’umanità da redimere e da salvare. In Cristo si diviene verità. Mangiando Cristo si porta la verità al sommo della sua vita. Divenendo verità e alimentando la crescita della nostra verità, sempre in Cristo, obbedendo alla sua Parola, si cammina verso il Padre e verso l’uomo secondo purezza di luce e giustizia. Senza la fede in Cristo Gesù, rimaniamo nella nostra vecchia umanità, nella nostra vecchia natura infangata, deturpata, resa irriconoscibile dal peccato e dal vizio che ci consuma.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù manifesti in tutto il suo splendore la sua fede in Cristo Signore. È diritto di ogni uomo vedere nel cristiano tutta la bellezza di Cristo perché sorga in lui il desiderio di divenire verità e vita eterna in Cristo, percorrendo la sua via e così giungere fino al Padre. Voi ci aiuterete e per noi, che viviamo la vita di Cristo, il mondo sarà illuminato da una grande luce. Amen.


[bookmark: _Toc47013732]OMELIA 09 Maggio 2020 
Sabato della IV Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Dove l’Apostolo del Signore, con intelligenza e sapienza di Spirito Santo, semina il buon seme del mistero di Cristo Gesù nei cuori, sempre si avvicina lo spirito della falsità e della menzogna. Egli si serve della gelosia e dell’invidia, frutto negli uomini della loro idolatria, immoralità, grande ipocrisia, per creare pesanti difficoltà, se non addirittura impedire che la vera Parola, il vero Vangelo, il vero Cristo venga annunciato.
Osserviamo quanto accade: “Il sabato seguente quasi tutta la città si radunò per ascoltare la parola del Signore. Quando videro quella moltitudine, i Giudei furono ricolmi di gelosia e con parole ingiuriose contrastavano le affermazioni di Paolo”.
Paolo aveva annunciato che in Gesù di Nazaret ogni promessa del Dio dei Padri si era compiuta. Questo annuncio, portato nei cuori dallo Spirito Santo, aveva fatto sì che il sabato seguente quasi tutta la città si radunasse per ascoltare la Parola del Signore, annunciata da Paolo. Ma dove opera lo Spirito Santo, dove si semina il vero Vangelo, la vera Parola, il vero Cristo, subito dopo si presenta lo spirito del male. Avveniva con Cristo Gesù, avviene con ogni Apostolo o discepolo del Signore quando il Vangelo viene seminato secondo le regole del Vangelo.
Ora va messa in luce una verità che spesso viene taciuta, non ricordata, omessa. Di chi si serve lo spirito del male per aggredire i seminatori della vera Parola del Signore? Di tutti coloro che sono con il cuore inquinato. Ecco cosa inquina il cuore secondo la Parola di Cristo Gesù: “impurità, furti, omicidi, adultèri, avidità, malvagità, inganno, dissolutezza, invidia, calunnia, superbia, stoltezza” (Mc 7,21-22). 
L’Apostolo Paolo parla invece di opere della carne: “fornicazione, impurità, dissolutezza, idolatria, stregonerie, inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, invidie, ubriachezze, orge e cose del genere” (Gal 5,19-21). Quando viene annunciata la verità e ci si scaglia contro di essa con calunnia, superbia, inganno, falsa testimonianza e altre cose cattive, allora è il segno che si è schiavi dello spirito del male. Si è prigionieri dei propri vizi. Quanti sono invece sotto il governo dello Spirito Santo, accolgono la verità e benedicono il Signore.
Ecco cosa dice Gesù ai farisei che lo accusano, mentendo, calunniando, dicendo falsa testimonianza, di essere un alleato del principe dei demòni: 

Prendete un albero buono, anche il suo frutto sarà buono. Prendete un albero cattivo, anche il suo frutto sarà cattivo: dal frutto infatti si conosce l’albero. Razza di vipere, come potete dire cose buone, voi che siete cattivi? La bocca infatti esprime ciò che dal cuore sovrabbonda. L’uomo buono dal suo buon tesoro trae fuori cose buone, mentre l’uomo cattivo dal suo cattivo tesoro trae fuori cose cattive. Ma io vi dico: di ogni parola vana che gli uomini diranno, dovranno rendere conto nel giorno del giudizio; infatti in base alle tue parole sarai giustificato e in base alle tue parole sarai condannato» (Mt 12,33-37). 

Sempre la parola rivela il cuore. Rivela anche chi è al suo governo. Se è lo Spirito di Dio, lo Spirito riconosce la sua verità e l’approva, la sostiene, l’accoglie. Se invece è lo spirito del male, la verità viene disapprovata, respinta, non accolta, calpestata. È facile sapere chi è governato dallo Spirito Santo e chi invece è dominato ed è schiavo dello spirito del male, che è spirito di falsità e di menzogna.
Chi è governato dallo Spirito Santo, dinanzi ad ogni evento della storia, rimane nel Vangelo, agisce dal Vangelo, opera dal Vangelo, risponde dal Vangelo, si relaziona dal Vangelo. Chi invece è governato dallo spirito del male, schiera in campo tutti i suoi vizi: gelosia, invidia, superbia, stoltezza, prepotenza, arroganza, e infinita ipocrisia dal momento che copre tutti questi vizi con sofisticate ed elaborate menzogne. Con questa strategia, il bene viene dichiarato male, la verità è detta falsità, la giustizia è proclamata ingiustizia.
Chi si lascia ingannare è colpevole per aver dato ascolto alla voce dalla falsità e della menzogna. Come si fa a conoscere se una persona dice verità oppure falsità? Basta ascoltare le sue parole. Basta osservare il suo comportamento. Se parole e comportamento non sono evangelici, è segno che si è nella falsità e nella menzogna. Chi è sapiente può salvarsi dal cadere in questa trappola satanica. Gli basta confrontare la storia che è dinanzi a lui con il Vangelo. Quanto è conforme al Vangelo viene dallo Spirito Santo. Quanto è difforme al Vangelo viene dallo spirito del male, spirito di falsità, menzogna, inganno. 
Leggiamo At 13,44-52

Il sabato seguente quasi tutta la città si radunò per ascoltare la parola del Signore. 
Quando videro quella moltitudine, i Giudei furono ricolmi di gelosia e con parole ingiuriose contrastavano le affermazioni di Paolo. Allora Paolo e Bàrnaba con franchezza dichiararono: «Era necessario che fosse proclamata prima di tutto a voi la parola di Dio, ma poiché la respingete e non vi giudicate degni della vita eterna, ecco: noi ci rivolgiamo ai pagani. Così infatti ci ha ordinato il Signore: Io ti ho posto per essere luce delle genti, perché tu porti la salvezza sino all’estremità della terra». Nell’udire ciò, i pagani si rallegravano e glorificavano la parola del Signore, e tutti quelli che erano destinati alla vita eterna credettero. La parola del Signore si diffondeva per tutta la regione. Ma i Giudei sobillarono le pie donne della nobiltà e i notabili della città e suscitarono una persecuzione contro Paolo e Bàrnaba e li cacciarono dal loro territorio. Allora essi, scossa contro di loro la polvere dei piedi, andarono a Icònio. I discepoli erano pieni di gioia e di Spirito Santo.

Osserviamo le due reazioni. Quella dei Giudei e l’altra di Paolo e di Bàrnaba.
Ecco la prima reazione: “Ma i Giudei sobillarono le pie donne della nobiltà e i notabili della città e suscitarono una persecuzione contro Paolo e Bàrnaba e li cacciarono dal loro territorio”. Questa reazione in nessun modo potrà dirsi evangelica. La persecuzione non è arma dello Spirito Santo. Essa invece è arma di Satana e dello spirito del male. Le armi non evangeliche sono innumerevoli e sempre nuove. Oggi arma non evangelica è la falsa misericordia, la falsa fratellanza, la falsa pietà, la falsa filantropia. Con questa arma si serve Satana per togliere dalla Chiesa e dal mondo Gesù Signore.
Chi si vuole togliere dai nostri occhi è sempre Gesù Signore. Solo Cristo Gesù è il segno di contraddizione e solo Lui è la pietra d’inciampo. Vera arma nucleare, capace di distruggere anche le molecole della verità di Dio e dell’uomo, è l’attuale atea antropologia. In nome di questa atea antropologia, non c’è male che non venga elevato a diritto. Oggi il male è dichiarato necessario per l’elevazione dell’uomo e per dare compimento ad ogni suo desiderio.
È il desiderio il moderno Moloch al quale ogni verità increata e creata va sacrificata. Oggi il moderno Moloch chiede ad ogni discepolo di Gesù, nessuno escluso, il sacrificio di Cristo, la sua immolazione sull’altare della sua idolatria. Chiedendo il sacrificio di Cristo chiede anche il sacrificio della sua Chiesa una, santa, cattolica, Apostolica. Chiedendo il sacrificio della sua Chiesa, chiede il sacrificio di tutta la Rivelazione, la sua Tradizione, la sua vera Teologia, il suo vero Magistero.
È questa la vera dittatura dei nostri giorni: il sacrificio e l’immolazione della verità al moderno Moloch. Così tutta l’umanità viene sacrificata a questo mostro. Osserviamo invece la reazione di Paolo e Bàrnaba: “Allora essi, scossa contro di loro la polvere dei piedi, andarono a Icònio”. 
Perché questa reazione viene dallo Spirito Santo? Perché essa è in tutto conforme al Vangelo. Noi vi abbiamo annunciato Cristo Signore. Voi lo rifiutate. Vi assumete la vostra responsabilità dinanzi a Dio e agli uomini – questo significa scuotere la polvere dei piedi –. Noi ci recheremo altrove. Nella pace il missionario si reca in un luogo e nella pace si allontana da esso. Sempre governato dallo Spirito Santo.

Lettura del Vangelo
Il Vangelo pone dinanzi ai nostri occhi la perfettissima unità e comunione tra il Padre e Cristo Gesù. Ma di quale unità e comunione si stratta? Non certo di quella ontologica, divina, eterna che si vive nel mistero della Beata Trinità. Neanche si tratta dell’altra unità e comunione ontologica che è la stessa incarnazione del Verbo Eterno o del Figlio Unigenito che si è fatto carne ed è venuto ad abitare in mezzo a noi, pieno di grazia e di verità. Si tratta invece dell’unità e della comunione che regna tra il Padre e la vera umanità di Gesù Signore, umanità che è lo strumento attraverso il quale Dio parla ed opera.
Questa unità e comunione si compie perché il Figlio ha fatto dono di tutta la sua umanità al Padre. “Non credi che io sono nel Padre e il Padre è in me? Le parole che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue opere”. Questo dono di tutta la sua umanità è così rivelato dal Salmo, ripreso dalla lettera agli Ebrei: 

“Per questo, entrando nel mondo, Cristo dice: Tu non hai voluto né sacrificio né offerta, un corpo invece mi hai preparato. Non hai gradito né olocausti né sacrifici per il peccato. Allora ho detto: «Ecco, io vengo – poiché di me sta scritto nel rotolo del libro – per fare, o Dio, la tua volontà». Dopo aver detto: Tu non hai voluto e non hai gradito né sacrifici né offerte, né olocausti né sacrifici per il peccato, cose che vengono offerte secondo la Legge, soggiunge: Ecco, io vengo a fare la tua volontà. Così egli abolisce il primo sacrificio per costituire quello nuovo. Mediante quella volontà siamo stati santificati per mezzo dell’offerta del corpo di Gesù Cristo, una volta per sempre” (Eb 10,5-10). 

Come avviene l’unità e la comunione tra Cristo Gesù e ogni suo discepolo? Attraverso il dono della sua umanità – anima, spirito, corpo – a Gesù Signore. Più grande e totale è il dono, più grandi e totali sono l’unità e la comunione. La perfezione cristiana è quando ogni discepolo di Gesù potrà dire con Paolo: “Vivo io? Già, non io. In me vive veramente Cristo Gesù”. È questa la vocazione cristiana: fare della nostra umanità lo strumento di Cristo, perché attraverso di essa lui passa parlare e operare.

Leggiamo il testo di Gv 14,7-14
Se avete conosciuto me, conoscerete anche il Padre mio: fin da ora lo conoscete e lo avete veduto». Gli disse Filippo: «Signore, mostraci il Padre e ci basta». Gli rispose Gesù: «Da tanto tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha visto me, ha visto il Padre. Come puoi tu dire: “Mostraci il Padre”? Non credi che io sono nel Padre e il Padre è in me? Le parole che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue opere. Credete a me: io sono nel Padre e il Padre è in me. Se non altro, credetelo per le opere stesse. In verità, in verità io vi dico: chi crede in me, anch’egli compirà le opere che io compio e ne compirà di più grandi di queste, perché io vado al Padre. E qualunque cosa chiederete nel mio nome, la farò, perché il Padre sia glorificato nel Figlio. Se mi chiederete qualche cosa nel mio nome, io la farò.

Ora una brevissima parola sulla preghiera del discepolo di Gesù. Partiamo dall’ultimo versetto del Vangelo che abbiamo ascoltato: “E qualunque cosa chiederete nel mio nome, la farò, perché il Padre sia glorificato nel Figlio. Se mi chiederete qualche cosa nel mio nome, io la farò”.
Perché Cristo Gesù può rivolgersi al Padre e chiedere a Lui qualsiasi cosa, sapendo di essere ascoltato? Può rivolgersi la Padre perché il nome di Cristo Gesù e il nome del Padre sono un solo nome. Sono un solo nome anche per l’umanità di Gesù, avendone fatto dono al Padre. Quando il nome di Cristo e il nome del cristiano sono un solo nome? Quando anche il cristiano fa della sua umanità un dono a Cristo Gesù, non però un dono momentaneo, ma permanente, duraturo, pieno, perfetto, completo, totale: anima, spirito, corpo. Quando questo avviene, Gesù e il discepolo divengono un solo nome. Divenuti un solo nome, il cristiano può pregare nel nome di Gesù. Il Padre sempre ascolterà questa preghiera.
Non è preghiera del cristiano. È preghiera di Cristo Gesù elevata al Padre per bocca del suo discepolo. Il dono totale, pieno, perfetto della nostra umanità a Cristo avviene nell’obbedienza alla sua Parola. Per l’obbedienza la Parola del Padre, Parola di Cristo, diviene Parola del cristiano. Per la preghiera nel nome di Cristo Gesù, la vita del cristiano che è vita di Cristo, diviene vita del Padre.
Se è vita del Padre, il Padre la custodirà come la sua stessa vita. Ecco allora la vera preghiera del cristiano: Padre, la mia vita che è vita di Cristo Gesù, fa’ che sia la tua stessa vita e come tua vita fanne l’uso che vuoi. 
Madre della Redenzione, tu che hai fatto della tua vita un dono totale al Padre – Ecco la serva del Signore, avvenga di me secondo la tua parola – fa’ che ogni discepolo di Gesù faccia della sua vita un dono a Cristo, e per Cristo un dono al Padre. Con questo dono, la nostra vita diviene vita di Cristo, ma anche vita del Padre. Con questo dono, la vita del Padre, che è vita di Cristo, si fa vita del cristiano.
Angeli e Santi, fate che sempre facciamo questo dono. Fate anche che mai ci riprendiamo il dono fatto con le nostre disobbedienze alla sua Parola. Vita del Padre, vita di Cristo Gesù, vita del cristiano. Una sola vita. Vita del cristiano, vita di Cristo, vita del Padre. Una sola vita. Amen.


[bookmark: _Toc47013733]MEDITAZIONE 10 Maggio 2020 
V Domenica di Pasqua

PRIMA LETTURA
Più la comunità dei credenti in Cristo Gesù cresce e più crescono i problemi al suo interno. Solo una comunità capace di dare soluzioni, secondo la verità e volontà di Spirito Santo, ai problemi che nascono nel suo seno, sarà pronta e agile per portare a compimento la missione di fare discepoli tutte le genti.
Quella comunità che non dona soluzioni secondo la verità e volontà dello Spirito Santo, ai problemi che nascono nel suo seno, sempre arresterà la sua corsa missionaria. Manca di vera vitalità. Sarà carente di ogni forza. È priva dello Spirito Santo. Ogni problema che l’assilla è vero veleno che la paralizza in ogni movimento di evangelizzazione per il retto annunzio del Vangelo di Cristo Gesù.
Ecco un problema che richiede immediata soluzione: “Alcuni discepoli di lingua greca mormorano contro quelli di lingua ebraica perché, nell’assistenza quotidiana, venivano trascurate le loro vedove”. 
Il problema va risolto e con urgenza. La mormorazione sfianca la comunità. Chi deve risolvere il problema sono gli Apostoli di Cristo Gesù. Sono essi coloro che devono santificare, ammaestrare, guidare la comunità perché rimanga sempre nel Vangelo. Mai esca da esso. L’intervento degli Apostoli è immediato. “Allora i Dodici convocarono il gruppo dei discepoli e dissero: «Non è giusto che noi lasciamo da parte la parola di Dio per servire alle mense. Dunque, fratelli, cercate fra voi sette uomini di buona reputazione, pieni di Spirito e di sapienza, ai quali affideremo questo incarico”.
Osserviamo con somma attenzione e mettiamo bene in luce la metodologia dell’intervento risolutore. Se la metodologia ci sfugge, le soluzioni creeranno ancora più grande mormorazioni, lamentele, litigi. Divideranno e spaccheranno ancora di più la comunità. Gli Apostoli partono dalla scienza e conoscenza della loro missione, dalla quale è tutta la vita della comunità. Se essi abbandoneranno la loro missione, non esisterà più la comunità dei discepoli del Signore. La comunità nasce dall’annunzio della Parola. Se gli Apostoli si dedicheranno ad altre mansioni, la comunità muore. Altri possono svolgere questa mansione? Certo che possono. Allora questa mansione sarà affidata ad altri. Soluzione nello Spirito Santo. Soluzione secondo la sua Sapienza e Intelligenza. Soluzione che porta la pace. 

Leggiamo At 6,1-7
In quei giorni, aumentando il numero dei discepoli, quelli di lingua greca mormorarono contro quelli di lingua ebraica perché, nell’assistenza quotidiana, venivano trascurate le loro vedove. Allora i Dodici convocarono il gruppo dei discepoli e dissero: «Non è giusto che noi lasciamo da parte la parola di Dio per servire alle mense. Dunque, fratelli, cercate fra voi sette uomini di buona reputazione, pieni di Spirito e di sapienza, ai quali affideremo questo incarico. Noi, invece, ci dedicheremo alla preghiera e al servizio della Parola». Piacque questa proposta a tutto il gruppo e scelsero Stefano, uomo pieno di fede e di Spirito Santo, Filippo, Pròcoro, Nicànore, Timone, Parmenàs e Nicola, un prosèlito di Antiòchia. Li presentarono agli apostoli e, dopo aver pregato, imposero loro le mani. E la parola di Dio si diffondeva e il numero dei discepoli a Gerusalemme si moltiplicava grandemente; anche una grande moltitudine di sacerdoti aderiva alla fede.

Da quanto letto e riflettendo su queste parole degli Apostoli: “Noi, invece, ci dedicheremo alla preghiera e al servizio della Parola”, possiamo annunciare un principio di ordine generale che vale per tutti e per sempre. Chi sa nello Spirito Santo qual è la missione che il Padre dei cieli gli ha affidato, deve consacrare tutta la sua vita ad essa, senza deviare né a destra e né a sinistra. Sorgeranno mille problemi attorno a sé, la soluzione va cercate fuori da sé, mai in sé. Chi cammina nello Spirito Santo e si lascia governare dalla sua sapienza, fortezza, intelligenza, mai cadrà nella tentazione di abbandonare la sua missione per altre mansioni. Chi invece non cammina nello Spirito del Signore, sempre seguirà la carne e i suoi istinti. Ma così agendo, crea nella comunità disastri di ogni genere. Una comunità senza problemi è una comunità morta, perché è una comunità che non cresce. Una comunità che non risolve i suoi problemi secondo sapienza e intelligenza dello Spirito Santo, è anch’essa una comunità che mai crescerà. È una comunità senza vero futuro.
Nulla è più deleterio per una comunità che dare soluzioni in modo falso, errato, contro il Vangelo ai suoi problemi. Chi poi non vede i reali problemi che sorgono nella comunità è un cieco e un miope. Attesta di non essere nello Spirito Santo. Quando un problema non risolto lacera la comunità, la responsabilità è sempre o apostolica o presbiterale. I problemi di ogni comunità ecclesiale vanno risolti secondo le regole della comunità ecclesiale. È legge che mai dovrà essere disattesa. Quando questa legge viene disattesa, i problemi non risolti soffocano la comunità. 

SECONDA LETTURA
Il tempio di Dio, che è la sua Chiesa, non è fatto solo della pietra angolare che è Gesù Signore. Esso si innalza e si edifica aggiungendo ogni discepolo di Gesù se stesso come vera pietra viva. Ecco le parole dell’Apostolo Pietro: “Avvicinandovi a lui, pietra viva, rifiutata dagli uomini ma scelta e preziosa davanti a Dio, quali pietre vive siete costruiti anche voi come edificio spirituale, per un sacerdozio santo e per offrire sacrifici spirituali graditi a Dio, mediante Gesù Cristo”. Quando il discepolo è anche lui pietra viva, in Cristo pietra viva? Quando anche lui, come Cristo Gesù, sarà perennemente vivificato, rinnovato, aggiornato, santificato dallo Spirito Santo. Ogni distacco, separazione, allontanamento dallo Spirito Santo renderà il discepolo pietra morta, pietra spenta, pietra senza vita. Chi non è mosso e guidato, santificato e rinnovato dallo Spirito Santo, mai potrà essere offerto, dallo Spirito, al Padre, in Cristo, come vero sacrificio spirituale. Tutto nel discepolo di Gesù dovrà essere frutto dello Spirito Santo. Perché questo avvenga, lo stesso discepolo di Gesù dovrà essere frutto dello Spirito del Signore. Più lui si lascerà produrre dallo Spirito Santo e più per lui lo Spirito Santo produrrà i suoi frutti spirituali, per la sua più grande santificazione e la redenzione dei suoi fratelli. 

Leggiamo 1Pt 2,4-9
Avvicinandovi a lui, pietra viva, rifiutata dagli uomini ma scelta e preziosa davanti a Dio, quali pietre vive siete costruiti anche voi come edificio spirituale, per un sacerdozio santo e per offrire sacrifici spirituali graditi a Dio, mediante Gesù Cristo. Si legge infatti nella Scrittura: Ecco, io pongo in Sion una pietra d’angolo, scelta, preziosa, e chi crede in essa non resterà deluso. Onore dunque a voi che credete; ma per quelli che non credono la pietra che i costruttori hanno scartato è diventata pietra d’angolo e sasso d’inciampo, pietra di scandalo. Essi v’inciampano perché non obbediscono alla Parola. A questo erano destinati. Voi invece siete stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione santa, popolo che Dio si è acquistato perché proclami le opere ammirevoli di lui, che vi ha chiamato dalle tenebre alla sua luce meravigliosa.

Osserviamo qual è la missione del discepolo di Gesù secondo l’insegnamento dell’Apostolo Pietro: “Voi invece siete stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione santa, popolo che Dio si è acquistato perché proclami le opere ammirevoli di lui, che vi ha chiamato dalle tenebre alla sua luce meravigliosa”. Quando queste parole si compiono nel cristiano? Quando egli è mosso, guidato, santificato, fortificato, condotto dallo Spirito Santo. Si è stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione santa, popolo di Dio per vocazione, grazie al sacrificio di Cristo Gesù e al suo sangue versato sulla croce. Si vive da stirpe eletta, da sacerdozio regale, da nazione santa, da popolo di Dio se sempre si è nello Spirito Santo e da Lui ci si lascia condurre. Dimora nello Spirito del Signore e lo Spirito del Signore dimora in lui, chi abita e dimora nel Vangelo, nella Parola di Gesù, nei suoi Comandamenti. Si esce dal Vangelo, dalla Parola, dai Comandamenti di Cristo Gesù, si esce dallo Spirito Santo, si diviene pietre morte, pietre senza alcuna vita. Ecco la regola che dona l’Apostolo Paolo per rimanere sempre nel Vangelo, nello Spirito Santo: 

Prendete dunque l’armatura di Dio, perché possiate resistere nel giorno cattivo e restare saldi dopo aver superato tutte le prove. State saldi, dunque: attorno ai fianchi, la verità; indosso, la corazza della giustizia; i piedi, calzati e pronti a propagare il vangelo della pace. Afferrate sempre lo scudo della fede, con il quale potrete spegnere tutte le frecce infuocate del Maligno; prendete anche l’elmo della salvezza e la spada dello Spirito, che è la parola di Dio. In ogni occasione, pregate con ogni sorta di preghiere e di suppliche nello Spirito, e a questo scopo vegliate con ogni perseveranza e supplica per tutti i santi (Ef 6,13-18). 

Chi osserva questa regola, sarà sempre governato e mosso dallo Spirito Santo. Potrà vivere la sua missione di discepolo di Gesù. 

Lettura del Vangelo
Nel Vangelo offerto oggi alla nostra meditazione Gesù chiede ai suoi discepoli di avere fede. In chi essi devono avere fede? In Dio e in Gesù. “Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede in Dio e abbiate fede anche in me”. Perché i discepoli devono avere fede in Dio e in Gesù? Devono avere fede in Dio, perché Dio è la Parola universale. Devono avere fede in Gesù perché Gesù è la Parola particolare, attuale, di questo momento. Poi domani la Parola di Gesù diventerà anch’essa Parola universale e ogni cristiano dovrà credere in Gesù e nei suoi ministri. In comunione gerarchica con i ministri, ogni cristiano dovrà credere in Gesù e in ogni altra Parola che lo Spirito Santo farà giungere al suo orecchio.
Quanti si appellano alla sola Scrittura, al solo Vangelo, sono fuori dalla vera fede. La Scrittura, il Vangelo, è Parola universale. Il ministro della Parola dona la Parola particolare, la Parola attuale. Fede nella Parola universale e fede nella Parola particolare devono essere una sola fede. È questo oggi il male che divora la comunità cristiana: la separazione della fede nella Parola universale dalla fede nella Parola particolare. Parola particolare è quella del Papa, quella del Vescovo, quella del Parroco, sempre nel rispetto della comunione gerarchica.
Ancora e sempre nel rispetto della comunione gerarchica è anche la Parola di ogni discepolo che dimora e abita nello Spirito Santo. Persa la fede nella Parola particolare, attuale, si perde anche la fede nella Parola universale. Appellarsi alla sola Scrittura, al solo Vangelo è la più grande eresia, ma anche la più grande calamità che possa abbattersi sulla comunità dei discepoli di Gesù. Tutte le eresie, gli scismi, le liti, le controversie, le contrapposizioni nascono da questo appello alla sola Scrittura, al solo Vangelo. Privi della Parola attuale, particolare, si è sempre dal proprio sentimento e dai desideri del proprio cuore. Chi cammina dai propri sentimenti attesta di essere senza lo Spirito del Signore.

Leggiamo il testo di Gv 14,1-12
Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede in Dio e abbiate fede anche in me. Nella casa del Padre mio vi sono molte dimore. Se no, vi avrei mai detto: “Vado a prepararvi un posto”? Quando sarò andato e vi avrò preparato un posto, verrò di nuovo e vi prenderò con me, perché dove sono io siate anche voi. E del luogo dove io vado, conoscete la via». Gli disse Tommaso: «Signore, non sappiamo dove vai; come possiamo conoscere la via?». Gli disse Gesù: «Io sono la via, la verità e la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me. Se avete conosciuto me, conoscerete anche il Padre mio: fin da ora lo conoscete e lo avete veduto». Gli disse Filippo: «Signore, mostraci il Padre e ci basta». Gli rispose Gesù: «Da tanto tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha visto me, ha visto il Padre. Come puoi tu dire: “Mostraci il Padre”? Non credi che io sono nel Padre e il Padre è in me? Le parole che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue opere. Credete a me: io sono nel Padre e il Padre è in me. Se non altro, credetelo per le opere stesse. In verità, in verità io vi dico: chi crede in me, anch’egli compirà le opere che io compio e ne compirà di più grandi di queste, perché io vado al Padre. 

Quanto Gesù dice della sua relazione con il Padre: “Non credi che io sono nel Padre e il Padre è in me? Le parole che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue opere”. Deve poterlo dire anche ogni suo discepolo. “Non credi che io sono in Cristo e Cristo è in me? Le parole che io dico, non le dico da me stesso; ma lo Spirito Santo, che rimane in me, compie le sue opere, produce i suoi frutti”. Se il cristiano non può dire questo, è segno che non cammina secondo lo Spirito, ma secondo la carne. Opera dalla carne e non dallo Spirito. Ma anche è segno che lui è di Cristo solo perché ha ricevuto il sacramento del battesimo o anche gli altri sacramenti. No è però cristiano che vive in Cristo, per Cristo, con Cristo. Ma se il cristiano non vive in Cristo, per Cristo, con Cristo, mosso e condotto dallo Spirito Santo, mai potrà formare il corpo di Cristo. La sua missione cristiana è vero fallimento. Un cristiano che non aiuta Cristo a fare bello il suo corpo, elevandolo in santità e accrescendolo di nuovi membri, ha fallito la sua missione. È cristiano secondo il mondo. Non è cristiano secondo Cristo Gesù e lo Spirito Santo.
Ognuno si chieda: Sono io cristiano secondo Cristo e lo Spirito Santo?
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ottenete per ogni discepolo di Gesù tanta forza e grazia nello Spirito del Signore, perché tutti possano dire al mondo di essere cristiani secondo Cristo e lo Spirito Santo. È questa la sola via perché ogni cristiano faccia bello il corpo di Cristo, aggiungendo santità a santità e nuovi figli a sempre nuovi figli. Amen. 

[bookmark: _Toc47013734]MEDITAZIONE 11 Maggio 2020 
Lunedì V Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
L’Apostolo Paolo non solo parla nello Spirito Santo una parola di verità per evangelizzare quanti lo stanno ascoltando sul mistero di Cristo Gesù, illuminato sempre dallo Spirito del Signore, fissa un uomo paralizzato alle gambe che gli sta dinanzi e vede la sua fede di essere salvato.
Parlare secondo purissima verità è già attestazione che lo Spirito di Dio è in colui che il mistero annunzia. Se alla parola si aggiunge anche la visione o la conoscenza del cuore, allora dobbiamo confessare che la presenza dello Spirito del Signore è veramente senza misura. Leggiamo un brano del testo degli Atti e comprenderemo: “C’era a Listra un uomo paralizzato alle gambe, storpio sin dalla nascita, che non aveva mai camminato. Egli ascoltava Paolo mentre parlava e questi, fissandolo con lo sguardo e vedendo che aveva fede di essere salvato, disse a gran voce: «Àlzati, ritto in piedi!». Egli balzò in piedi e si mise a camminare”.
Quando lo Spirito Santo in un uomo è senza misura? Quando l’amore per Cristo Gesù è senza misura. Poiché l’amore per Cristo Gesù in Paolo è senza misura, in lui vi è la presenza dello Spirito Santo senza misura. Se non fosse senza misura, si comprenderebbe poco della sua vita e soprattutto della sua missione. Avendo lo Spirito Santo senza misura, l’Apostolo Paolo sente l’odore della falsità, della menzogna, dell’inganno, del tradimento di Cristo e del Vangelo, anche se la quantità è di un nanogrammo. Come nulla sfugge allo Spirito del Signore, così nulla sfugge agli occhi di Paolo. Lui non avverte la falsità, la vede.
Lui non avverte ciò che c’è nel cuore, lo vede. Lui vede la fede di quest’uomo che vuole essere guarito. Di questa particolare, speciale visione ne parla nella Prima Lettera ai Corinzi. 

“Si sente dovunque parlare di immoralità tra voi, e di una immoralità tale che non si riscontra neanche tra i pagani, al punto che uno convive con la moglie di suo padre. E voi vi gonfiate di orgoglio, piuttosto che esserne afflitti in modo che venga escluso di mezzo a voi colui che ha compiuto un’azione simile! Ebbene, io, assente con il corpo ma presente con lo spirito, ho già giudicato, come se fossi presente, colui che ha compiuto tale azione. Nel nome del Signore nostro Gesù, essendo radunati voi e il mio spirito insieme alla potenza del Signore nostro Gesù, questo individuo venga consegnato a Satana a rovina della carne, affinché lo spirito possa essere salvato nel giorno del Signore” (1Cor 5,1-5). 

Senza questa visione nello Spirito Santo, si è divorati e consumati dall’inganno, dalla menzogna, dalla falsità. Sempre si è ciechi e miopi quando si perde l’amore per Gesù nel cuore. Più si crescere nell’amore di Cristo Gesù e più si vede l’inganno, la menzogna, la falsità che c’è nel proprio cuore e nel cuore di chi sta dinanzi a noi.
Meno si cresce nell’amore e più si cresce in cecità e miopia spirituale. Anche i più grande misfatti vengono da noi dichiarati bene, in tutto conformi al Vangelo. 

Ecco cosa dice lo Spirito Santo all’Angelo della Chiesa di Laodicèa: All’angelo della Chiesa che è a Laodicèa scrivi: “Così parla l’Amen, il Testimone degno di fede e veritiero, il Principio della creazione di Dio. Conosco le tue opere: tu non sei né freddo né caldo. Magari tu fossi freddo o caldo! Ma poiché sei tiepido, non sei cioè né freddo né caldo, sto per vomitarti dalla mia bocca. Tu dici: Sono ricco, mi sono arricchito, non ho bisogno di nulla. Ma non sai di essere un infelice, un miserabile, un povero, cieco e nudo. Ti consiglio di comperare da me oro purificato dal fuoco per diventare ricco, e abiti bianchi per vestirti e perché non appaia la tua vergognosa nudità, e collirio per ungerti gli occhi e recuperare la vista. Io, tutti quelli che amo, li rimprovero e li educo. Sii dunque zelante e convèrtiti. Ecco: sto alla porta e busso. Se qualcuno ascolta la mia voce e mi apre la porta, io verrò da lui, cenerò con lui ed egli con me. Il vincitore lo farò sedere con me, sul mio trono, come anche io ho vinto e siedo con il Padre mio sul suo trono. Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese”» (Ap 3,14-22). 

Ciechi ai tempi di Gesù erano i farisei: 

Allora i discepoli si avvicinarono per dirgli: «Sai che i farisei, a sentire questa parola, si sono scandalizzati?». Ed egli rispose: «Ogni pianta, che non è stata piantata dal Padre mio celeste, verrà sradicata. Lasciateli stare! Sono ciechi e guide di ciechi. E quando un cieco guida un altro cieco, tutti e due cadranno in un fosso!» (Mt 15,12-14). 

“Guai a voi, scribi e farisei ipocriti, che pulite l’esterno del bicchiere e del piatto, ma all’interno sono pieni di avidità e d’intemperanza. Fariseo cieco, pulisci prima l’interno del bicchiere, perché anche l’esterno diventi pulito!” (Mt 23,25-26). 

Chi non vuole divenire cieco deve avere per Cristo Gesù un amore così grande da scegliere Cristo sempre, anche a costo della propria vita. Ecco cosa Gesù dice nel Vangelo secondo Matteo: 

“Perciò chiunque mi riconoscerà davanti agli uomini, anch’io lo riconoscerò davanti al Padre mio che è nei cieli; chi invece mi rinnegherà davanti agli uomini, anch’io lo rinnegherò davanti al Padre mio che è nei cieli. Non crediate che io sia venuto a portare pace sulla terra; sono venuto a portare non pace, ma spada. Sono infatti venuto a separare l’uomo da suo padre e la figlia da sua madre e la nuora da sua suocera; e nemici dell’uomo saranno quelli della sua casa. Chi ama padre o madre più di me, non è degno di me; chi ama figlio o figlia più di me, non è degno di me; chi non prende la propria croce e non mi segue, non è degno di me. Chi avrà tenuto per sé la propria vita, la perderà, e chi avrà perduto la propria vita per causa mia, la troverà” (Mt 10,32-39). 

È facile sapere qual è la misura dello Spirito Santo che abita in noi. È sufficiente sapere quanto grande è la misura del nostro amore per Cristo Signore. Se l’amore per Gesù è poco, perché poca è la nostra obbedienza, anche lo Spirito Santo sarà poco. Senza lo Spirito Santo siamo ciechi, sordi, muti riguardo alle cose del cielo. 
Leggiamo At 14,5-18

Ma quando ci fu un tentativo dei pagani e dei Giudei con i loro capi di aggredirli e lapidarli, essi lo vennero a sapere e fuggirono nelle città della Licaònia, Listra e Derbe, e nei dintorni, e là andavano evangelizzando. C’era a Listra un uomo paralizzato alle gambe, storpio sin dalla nascita, che non aveva mai camminato. Egli ascoltava Paolo mentre parlava e questi, fissandolo con lo sguardo e vedendo che aveva fede di essere salvato, disse a gran voce: «Àlzati, ritto in piedi!». Egli balzò in piedi e si mise a camminare. La gente allora, al vedere ciò che Paolo aveva fatto, si mise a gridare, dicendo, in dialetto licaònio: «Gli dèi sono scesi tra noi in figura umana!». E chiamavano Bàrnaba «Zeus» e Paolo «Hermes», perché era lui a parlare. Intanto il sacerdote di Zeus, il cui tempio era all’ingresso della città, recando alle porte tori e corone, voleva offrire un sacrificio insieme alla folla. Sentendo ciò, gli apostoli Bàrnaba e Paolo si strapparono le vesti e si precipitarono tra la folla, gridando: «Uomini, perché fate questo? Anche noi siamo esseri umani, mortali come voi, e vi annunciamo che dovete convertirvi da queste vanità al Dio vivente, che ha fatto il cielo, la terra, il mare e tutte le cose che in essi si trovano. Egli, nelle generazioni passate, ha lasciato che tutte le genti seguissero la loro strada; ma non ha cessato di dar prova di sé beneficando, concedendovi dal cielo piogge per stagioni ricche di frutti e dandovi cibo in abbondanza per la letizia dei vostri cuori». E così dicendo, riuscirono a fatica a far desistere la folla dall’offrire loro un sacrificio.

Il miracolo suscita grande stupore. Le gente pensa che gli dèi siano scesi in forma umana in mezzo a loro. Addirittura il sacerdote di Zeus pensa di dover offrire loro un sacrificio. Diamo ora un principio dal valore universale. Ad esso è sempre obbligato ogni missionario di Gesù Signore. Nessun discepolo di Gesù deve permettere che la falsità del mondo si attacchi alla sua persona, né in poco e né in molto. Il missionario è l’uomo della verità e mai la sua verità dovrà essere insudiciata dalla falsità e dalla menzogna del mondo.
Per i falsi profeti e i falsi missionari essere acclamati per ciò che non sono è sempre possibile. La falsità si nutre di falsità. I veri profeti e i veri missionari sempre dovranno far trionfare la verità e la verità è per loro Cristo Gesù e lo Spirito Santo. Ecco come Paolo fa trionfare la verità: “Uomini, perché fate questo? Anche noi siamo esseri umani, mortali come voi, e vi annunciamo che dovete convertirvi da queste vanità al Dio vivente, che ha fatto il cielo, la terra, il mare e tutte le cose che in essi si trovano”.
Come si difende la verità di Cristo e dello Spirito Santo? Dichiarando la propria verità. Chi è Paolo? Chi è Bàrnaba? Uomini come tutti gli altri uomini, anche se ministri di Cristo e amministratori dei suoi misteri. Sono uomini incaricati di un ministero che può essere esercitato solo con la potenza dello Spirito Santo. Se il vero profeta o il vero missionario di Cristo Gesù non difende con grande fermezza la sua personale verità, la falsità lo assale, la menzogna del mondo lo conquista, l’inganno lo seduce. Quando questo accade non è più né profeta e né missionario di Gesù e dello Spirito Santo. 
Se un presbitero, un vescovo, un papa, non difende la sua verità, che è sempre dalla verità di Cristo e dello Spirito Santo, la comunità cristiana da lui guidata, sarà preda di ogni falsità, inganno, menzogna. La luce di Cristo brilla dalla luce della verità di ogni suo ministro. Paolo e Bàrnaba difendono la verità di Cristo e dello Spirito, dicendo che loro sono semplicemente uomini, portatori però di un grande mistero. Sono portatori del mistero di Cristo Gesù, dal quale è la verità di ogni altro mistero. 

Lettura del Vangelo
Cristo Gesù ama il Padre senza misura. A Lui consacra e sacrifica tutta la sua vita, facendone un olocausto di obbedienza, fino all’annientamento, allo svuotamento di tutto se stesso. Lui si dona tutto al Padre, il Padre si dona tutto a Lui, nel suo Santo Spirito. Per questo amore, il Padre eleva il Figlio a Signore del cielo e della terra. Lo innalza a Giudice dei vivi e dei morti. Lo chiama ad essere il Mediatore universale tra Lui e l’intera creazione. Gesù chiede ai discepoli che la stessa relazione di amore e di obbedienza vissuta da Lui con il Padre, nello Spirito Santo sia vissuta dai suoi Apostoli verso di Lui, che è il loro Signore. “Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi è colui che mi ama.  Chi ama me sarà amato dal Padre mio e anch’io lo amerò e mi manifesterò a lui”.
L’amore che Cristo chiede non è un vago sentimento. È invece purissima obbedienza ad ogni suo comandamento. Quando si separa l’amore dall’obbedienza, usciamo dalla verità dell’amore, entriamo nella sua falsità. Oggi tutto l’amore è infangato, insudiciato di falsità. Cosa è infatti oggi amore per l’uomo e anche per il cristiano? Abortire è amore.  Divorziare è amore. Fornicare è amore. L’eutanasia è amore. Ogni tendenza sessuale va appagata perché è amore. Lasciare l’uomo nella non conoscenza di Cristo è amore. Rinnegare Dio per l’uomo è amore. Distruggere la Chiesa per dare dignità ad ogni uomo è amore. Non c’è delitto e non ci sono misfatti che oggi non vengano dichiarati amore.
Anche ogni ingiustizia è proclamata e sbandierata come amore. Tutto oggi è lecito perché tutto è amore. Gesù parla con chiarezza: ama Lui chi obbedisce ai suoi Comandamenti. Non ama lui chi disobbedisce, non osserva la sua Parola. O il discepolo di Gesù unisce amore e obbedienza facendone una cosa sola, oppure attesterà di essere mondo con il mondo, falsità con la falsità, inganno con l’inganno. Chi ama Gesù da Gesù sarà amato. Per questo amore, il discepolo diviene vera dimora del Padre e di Cristo Gesù. Conoscerà il Padre e Cristo Gesù nello Spirito Santo.

Leggiamo il testo di Gv 14,21-26
Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi è colui che mi ama. Chi ama me sarà amato dal Padre mio e anch’io lo amerò e mi manifesterò a lui». Gli disse Giuda, non l’Iscariota: «Signore, come è accaduto che devi manifestarti a noi, e non al mondo?». Gli rispose Gesù: «Se uno mi ama, osserverà la mia parola e il Padre mio lo amerà e noi verremo a lui e prenderemo dimora presso di lui. Chi non mi ama, non osserva le mie parole; e la parola che voi ascoltate non è mia, ma del Padre che mi ha mandato. Vi ho detto queste cose mentre sono ancora presso di voi. Ma il Paràclito, lo Spirito Santo che il Padre manderà nel mio nome, lui vi insegnerà ogni cosa e vi ricorderà tutto ciò che io vi ho detto.

In quest’ultimo versetto Gesù inizia a introdurre i discepoli nella verità che riguarda lo Spirito Santo. Rileggiamo il versetto e apriamoci alla sua vera comprensione: “Ma il Paràclito, lo Spirito Santo che il Padre manderà nel mio nome, lui vi insegnerà ogni cosa e vi ricorderà tutto ciò che io vi ho detto”.
Prima verità: Lo Spirito Santo non è dato ai discepoli direttamente dal Padre, come è avvenuto con Gesù il giorno dopo il suo battesimo nel fiume Giordano. Lo Spirito Santo è dato dal Padre nel nome di Cristo Gesù. “Nel nome di Cristo Gesù” va però ben compreso. Lo Spirito Santo viene nel nome di Cristo Gesù, perché è Cristo Gesù che lo fa sgorgare dal suo costato squarciato sul legno della croce. Lo Spirito Santo è il frutto della sua obbedienza fino alla morte e alla morte di croce. “Nel nome di Cristo Gesù”, diviene, deve divenire “nel nome del suo corpo che è la Chiesa”. Oggi è la Chiesa in ogni suo membro, chiamata a chiedere al Padre che mandi lo Spirito Santo nel suo nome. Lo Spirito Santo deve venire nel nome del papa, del vescovo, del presbitero, del diacono, del cresimato, del battezzato.
Quando questa effusione sarà possibile? Sarà possibile nella misura dell’obbedienza del discepolo al Comandamento, alla Parola di Gesù. Più grande sarà l’obbedienza alla Parola, al Comandamento e più potente e grande sarà l’effusione dello Spirito Santo attraverso il costato squarciato del cristiano. Seconda verità: Qual è il fine per cui lo Spirito viene donato? Per ricordare Cristo, il suo mistero, ad ogni mente, ad ogni cuore, ad iniziare dal cuore e dalla mente degli Apostoli. Come avviene il vero ricordo del mistero? Avviene, lasciandosi fare gli Apostoli mistero del mistero, nel mistero di Cristo Gesù. Avviene, divenendo gli Apostoli, con la loro vita e la loro parola, veri testimoni del mistero di Cristo Gesù.
Con lo Spirito Santo in essi, gli Apostoli diranno e mostreranno il mistero di Cristo che si compie nella loro vita. Lo Spirito Santo viene nel nome di Cristo per creare il mistero di Cristo in ogni cuore. Se si separa lo Spirito Santo dal mistero di Cristo, dal mistero della Chiesa, dalla formazione di Cristo in noi, dalla formazione della Chiesa in noi, perché noi possiamo trasformarci in formatori del mistero di Cristo e della Chiesa, di sicuro non siamo dinanzi al vero Spirito di Cristo Gesù.
Nessuna parola potrà essere detta proveniente dallo Spirito Santo, se non è Parola finalizzata a formare il mistero di Cristo e della Chiesa nel cuore di ogni uomo. Quando la parola del cristiano non è finalizzata a manifestare Cristo Gesù e a formare Cristo Gesù nei cuori, questa parola non viene dallo Spirito Santo. Cristo e lo Spirito Santo sono una cosa sola, inseparabili in eterno. Parola di Cristo e Parola dello Spirito Santo sono una sola Parola. Parola di Cristo, Parola dello Spirito Santo, Parola del cristiano devono essere una sola Parola, mai più parole, ma sempre una sola Parola.
Quando un discepolo di Gesù, chiunque egli sia, separa la sua parola dall’annuncio e dalla formazione del mistero di Cristo nel cuore di ogni uomo, la sua parola non è Parola detta nello Spirito Santo. È parola del mondo per il mondo, proveniente dalla carne per la carne. La sua non è parola di vita eterna perché non è parola che rivela il mistero di Cristo e non è parola finalizzata a formare il mistero di Cristo in ogni cuore. La sua non è parola che viene dallo Spirito Santo.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni parola del cristiano sia Parola detta nello Spirito Santo, sia Parola dello Spirito Santo. Fate che il discepolo di Gesù creda che se la sua parola non rivela Cristo, non forma Cristo, non forma la Chiesa, essa mai sarà parola di verità e di luce. Sarà parola del mondo per il mondo. Amen.





[bookmark: _Toc47013735]
MEDITAZIONE 12 Maggio 2020 
Martedì V Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
Confermare e confortare i fratelli perché rimangano saldi nella fede, è la verità della Pastorale vissuta nell’amore di Cristo Gesù e nella sapienza e intelligenza dello Spirito Santo. A nulla serve fare un discepolo del Signore, se poi egli non viene confermato, confortato, spronato, aiutato, sorretto nel cammino della fede. 
Chi deve confermare e confortare i discepoli di Gesù? Prima di tutto questo ministero è dell’Apostolo del Signore. Ma anche l’Apostolo del Signore deve confermare e confortare l’Apostolo del Signore. L’Apostolo deve confermare e confortare presbiteri, diaconi, ogni altro fedele in Cristo. Questa verità della pastorale secondo il pensiero di Cristo Gesù è così vissuta dagli Apostoli Paolo e Barnaba. “Dopo aver annunciato il Vangelo a quella città e aver fatto un numero considerevole di discepoli, ritornarono a Listra, Icònio e Antiòchia, Confermando i discepoli ed esortandoli a restare saldi nella fede «perché – dicevano – dobbiamo entrare nel regno di Dio attraverso molte tribolazioni»”. Confermare e confortare è essenza, verità, fondamento del Comandamento dato da Gesù ai suoi Apostoli nel Cenacolo, Comandamento che va esteso a tutti i discepoli di Gesù. Quando ebbe lavato loro i piedi, riprese le sue vesti, sedette di nuovo e disse loro: 

«Capite quello che ho fatto per voi? Voi mi chiamate il Maestro e il Signore, e dite bene, perché lo sono. Se dunque io, il Signore e il Maestro, ho lavato i piedi a voi, anche voi dovete lavare i piedi gli uni agli altri. Vi ho dato un esempio, infatti, perché anche voi facciate come io ho fatto a voi. In verità, in verità io vi dico: un servo non è più grande del suo padrone, né un inviato è più grande di chi lo ha mandato. Sapendo queste cose, siete beati se le mettete in pratica.  Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri. Come io ho amato voi, così amatevi anche voi gli uni gli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli: se avete amore gli uni per gli altri» (Cfr. Gv 13,1-35).
 
Questo comandamento nuovo vale per ogni discepolo di Gesù. Il Papa deve confortare pecore e agnelli del suo gregge. I Vescovi devono confortare il Papa, sostenendolo nel suo altissimo ministero, ma anche devono confortare presbiteri, diaconi e ogni altro fedele del loro gregge. Così anche i presbiteri devono confortare i vescovi e i loro confratelli presbiteri, i diaconi e ogni altro fedele. Ogni fedele deve confortare ogni altro fedele. Il conforto è nella linea sia discendente, sia ascendente, sia orizzontale. Vescovi con Vescovi, Presbiteri con Presbiteri, Diaconi con Diaconi, Fedeli con Fedeli. Regola preziosissima perché l’inferiore possa confortare il suo superiore è quella offertaci dalla Lettera agli Ebrei: 

“Obbedite ai vostri capi e state loro sottomessi, perché essi vegliano su di voi e devono renderne conto, affinché lo facciano con gioia e non lamentandosi. Ciò non sarebbe di vantaggio per voi. Pregate per noi; crediamo infatti di avere una buona coscienza, desiderando di comportarci bene in tutto. Con maggiore insistenza poi vi esorto a farlo, perché io vi sia restituito al più presto. Il Dio della pace, che ha ricondotto dai morti il Pastore grande delle pecore, in virtù del sangue di un’alleanza eterna, il Signore nostro Gesù, vi renda perfetti in ogni bene, perché possiate compiere la sua volontà, operando in voi ciò che a lui è gradito per mezzo di Gesù Cristo, al quale sia gloria nei secoli dei secoli. Amen” (Eb 13,17-21). 

Confortare e confermare è la prima pastorale della Chiesa di Cristo Gesù. Senza questa prima pastorale tutte le altre pastorali alla fine si riveleranno inutili. Sarebbe come andare alla ricerca delle pecore smarrite e perdute, trovarle e poi affidarle al lupo perché sia lui a custodirle. 
Leggiamo At 14,19-28

Ma giunsero da Antiòchia e da Icònio alcuni Giudei, i quali persuasero la folla. Essi lapidarono Paolo e lo trascinarono fuori della città, credendolo morto. Allora gli si fecero attorno i discepoli ed egli si alzò ed entrò in città. Il giorno dopo partì con Bàrnaba alla volta di Derbe. Dopo aver annunciato il Vangelo a quella città e aver fatto un numero considerevole di discepoli, ritornarono a Listra, Icònio e Antiòchia, confermando i discepoli ed esortandoli a restare saldi nella fede «perché – dicevano – dobbiamo entrare nel regno di Dio attraverso molte tribolazioni». Designarono quindi per loro in ogni Chiesa alcuni anziani e, dopo avere pregato e digiunato, li affidarono al Signore, nel quale avevano creduto. Attraversata poi la Pisìdia, raggiunsero la Panfìlia e, dopo avere proclamato la Parola a Perge, scesero ad Attàlia; di qui fecero vela per Antiòchia, là dove erano stati affidati alla grazia di Dio per l’opera che avevano compiuto. Appena arrivati, riunirono la Chiesa e riferirono tutto quello che Dio aveva fatto per mezzo loro e come avesse aperto ai pagani la porta della fede. E si fermarono per non poco tempo insieme ai discepoli.

Insegna san Paolo nella Lettera agli Efesini che il corpo di Cristo è ben compaginato e connesso. Leggiamo la sua rivelazione sul corpo di Cristo Gesù:

Ed egli ha dato ad alcuni di essere apostoli, ad altri di essere profeti, ad altri ancora di essere evangelisti, ad altri di essere pastori e maestri, per preparare i fratelli a compiere il ministero, allo scopo di edificare il corpo di Cristo, finché arriviamo tutti all’unità della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, fino all’uomo perfetto, fino a raggiungere la misura della pienezza di Cristo. Così non saremo più fanciulli in balìa delle onde, trasportati qua e là da qualsiasi vento di dottrina, ingannati dagli uomini con quella astuzia che trascina all’errore. Al contrario, agendo secondo verità nella carità, cerchiamo di crescere in ogni cosa tendendo a lui, che è il capo, Cristo. Da lui tutto il corpo, ben compaginato e connesso, con la collaborazione di ogni giuntura, secondo l’energia propria di ogni membro, cresce in modo da edificare se stesso nella carità (Ef 4,11-16). 

Ecco come Paolo e Barnaba edificano il corpo di Cristo Gesù: “Designarono quindi per loro in ogni Chiesa alcuni anziani e, dopo avere pregato e digiunato, li affidarono al Signore, nel quale avevano creduto”. 
Degli Anziani così Parla l’Apostolo Pietro: 

Esorto gli anziani che sono tra voi, quale anziano come loro, testimone delle sofferenze di Cristo e partecipe della gloria che deve manifestarsi: pascete il gregge di Dio che vi è affidato, sorvegliandolo non perché costretti ma volentieri, come piace a Dio, non per vergognoso interesse, ma con animo generoso, non come padroni delle persone a voi affidate, ma facendovi modelli del gregge. E quando apparirà il Pastore supremo, riceverete la corona della gloria che non appassisce (1Pt 5,1-4).
 
Altra notizia sugli Anziani viene a noi dalla Lettera dell’Apostolo Paolo a Tito:
Per questo ti ho lasciato a Creta: perché tu metta ordine in quello che rimane da fare e stabilisca alcuni presbìteri in ogni città, secondo le istruzioni che ti ho dato. Ognuno di loro sia irreprensibile, marito di una sola donna e abbia figli credenti, non accusabili di vita dissoluta o indisciplinati. Il vescovo infatti, come amministratore di Dio, deve essere irreprensibile: non arrogante, non collerico, non dedito al vino, non violento, non avido di guadagni disonesti, ma ospitale, amante del bene, assennato, giusto, santo, padrone di sé, fedele alla Parola, degna di fede, che gli è stata insegnata, perché sia in grado di esortare con la sua sana dottrina e di confutare i suoi oppositori (Tt 1,5-9). 

Qual è il ministero degli Anziani nella comunità? Quello di pascere il gregge di Cristo, offrendo loro in nutrimento Cristo: Cristo verità, Cristo modello, Cristo perfetta esemplarità, Cristo Parola del Padre, Cristo Vangelo di Dio, Cristo sapienza e giustizia di Dio, Cristo pensiero di Dio, Cristo corpo e sangue di vita eterna nel grande mistero della fede che è l’Eucaristia. L’Anziano deve dare Cristo, manifestandolo al vivo nel suo corpo, in ogni momento della sua vita.

Lettura del Vangelo
Nel Vangelo offerto oggi alla nostra meditazione e riflessione, Gesù lascia la sua pace ai suoi discepoli: “Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi”. La pace che Gesù dona è Lui. La pace donata si vive in Lui, con Lui, per Lui, nello Spirito Santo che viene versato nei nostri cuori. Leggiamo nel Libro del Profeta Isaia: 
 
Perché un bambino è nato per noi, ci è stato dato un figlio. Sulle sue spalle è il potere e il suo nome sarà: Consigliere mirabile, Dio potente, Padre per sempre, Principe della pace. Grande sarà il suo potere e la pace non avrà fine sul trono di Davide e sul suo regno, che egli viene a consolidare e rafforzare con il diritto e la giustizia, ora e per sempre. Questo farà lo zelo del Signore degli eserciti (Is 9,5-6).

Ancora nel profeta Isaia:

Un germoglio spunterà dal tronco di Iesse, un virgulto germoglierà dalle sue radici. Su di lui si poserà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e d’intelligenza, spirito di consiglio e di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del Signore. Si compiacerà del timore del Signore. Non giudicherà secondo le apparenze e non prenderà decisioni per sentito dire; ma giudicherà con giustizia i miseri e prenderà decisioni eque per gli umili della terra. Percuoterà il violento con la verga della sua bocca, con il soffio delle sue labbra ucciderà l’empio. La giustizia sarà fascia dei suoi lombi e la fedeltà cintura dei suoi fianchi. Il lupo dimorerà insieme con l’agnello; il leopardo si sdraierà accanto al capretto; il vitello e il leoncello pascoleranno insieme e un piccolo fanciullo li guiderà. La mucca e l’orsa pascoleranno insieme; i loro piccoli si sdraieranno insieme. Il leone si ciberà di paglia, come il bue. Il lattante si trastullerà sulla buca della vipera; il bambino metterà la mano nel covo del serpente velenoso. Non agiranno più iniquamente né saccheggeranno in tutto il mio santo monte, perché la conoscenza del Signore riempirà la terra come le acque ricoprono il mare (Is 11,1-9). 

Leggiamo in Paolo nella Lettera ai Romani:  

Giustificati dunque per fede, noi siamo in pace con Dio per mezzo del Signore nostro Gesù Cristo. Per mezzo di lui abbiamo anche, mediante la fede, l’accesso a questa grazia nella quale ci troviamo e ci vantiamo, saldi nella speranza della gloria di Dio. E non solo: ci vantiamo anche nelle tribolazioni, sapendo che la tribolazione produce pazienza, la pazienza una virtù provata e la virtù provata la speranza. La speranza poi non delude, perché l’amore di Dio è stato riversato nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo che ci è stato dato. Infatti, quando eravamo ancora deboli, nel tempo stabilito Cristo morì per gli empi. Ora, a stento qualcuno è disposto a morire per un giusto; forse qualcuno oserebbe morire per una persona buona. Ma Dio dimostra il suo amore verso di noi nel fatto che, mentre eravamo ancora peccatori, Cristo è morto per noi. A maggior ragione ora, giustificati nel suo sangue, saremo salvati dall’ira per mezzo di lui. Se infatti, quand’eravamo nemici, siamo stati riconciliati con Dio per mezzo della morte del Figlio suo, molto più, ora che siamo riconciliati, saremo salvati mediante la sua vita. Non solo, ma ci gloriamo pure in Dio, per mezzo del Signore nostro Gesù Cristo, grazie al quale ora abbiamo ricevuto la riconciliazione (Rm 5,1-11).
 
Si riceve la pace di Gesù, divenendo per opera dello Spirito Santo e per la grazia dei sacramenti, corpo di Cristo, veri figli di Dio nel suo Figlio Gesù Cristo. La nostra pace è Cristo e si può vivere solo divenendo nuove creature in Cristo. Si diviene nuove creature, si vive da nuove creature, si vive in pace con Dio e con gli uomini, con il cielo e con la terra. Ogni peccato mortale ci priva della pace. Ogni vizio uccide la pace. Ogni peccato veniale indebolisce la nostra pace. La pace è nella vita in Cristo con piena obbedienza al Vangelo. Dove non regna la pace, lì non regna il Vangelo nei cuori. 

Leggiamo il testo di Gv 14,27-31a
Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi. Non sia turbato il vostro cuore e non abbia timore. Avete udito che vi ho detto: “Vado e tornerò da voi”. Se mi amaste, vi rallegrereste che io vado al Padre, perché il Padre è più grande di me. Ve l’ho detto ora, prima che avvenga, perché, quando avverrà, voi crediate. Non parlerò più a lungo con voi, perché viene il principe del mondo; contro di me non può nulla, ma bisogna che il mondo sappia che io amo il Padre, e come il Padre mi ha comandato, così io agisco.

Altra necessaria verità da mettere in luce è contenuta nelle Parole proferite da Gesù negli ultimi due versetti: “Non parlerò più a lungo con voi, perché viene il principe del mondo; contro di me non può nulla, ma bisogna che il mondo sappia che io amo il Padre, e come il Padre mi ha comandato, così io agisco”. Commentiamo le parole di Gesù con quanto i tre giovani dicono al re Nabucodònosor: 

Allora Nabucodònosor, sdegnato e adirato, comandò che gli si conducessero Sadrac, Mesac e Abdènego, e questi comparvero alla presenza del re. Nabucodònosor disse loro: «È vero, Sadrac, Mesac e Abdènego, che voi non servite i miei dèi e non adorate la statua d’oro che io ho fatto erigere? Ora se voi, quando udrete il suono del corno, del flauto, della cetra, dell’arpa, del salterio, della zampogna e di ogni specie di strumenti musicali, sarete pronti a prostrarvi e adorare la statua che io ho fatto, bene; altrimenti, in quel medesimo istante, sarete gettati in mezzo a una fornace di fuoco ardente. Quale dio vi potrà liberare dalla mia mano?». Ma Sadrac, Mesac e Abdènego risposero al re Nabucodònosor: «Noi non abbiamo bisogno di darti alcuna risposta in proposito; sappi però che il nostro Dio, che serviamo, può liberarci dalla fornace di fuoco ardente e dalla tua mano, o re. Ma anche se non ci liberasse, sappi, o re, che noi non serviremo mai i tuoi dèi e non adoreremo la statua d’oro che tu hai eretto» (Dn 3,13-18). 

Gesù vive per amare il Padre suo. Fin dove giunge il suo amore? Fino al dono di tutta la sua vita sul legno della croce. Fin dove giunge l’amore del Figlio verso il Padre? Fino alla consegna di tutto se stesso alla sofferenza, agli insulti, agli sputi, al disonore, all’ignominia. Concludiamo con quanto rivela la Lettera agli Ebrei:

Anche noi dunque, circondati da tale moltitudine di testimoni, avendo deposto tutto ciò che è di peso e il peccato che ci assedia, corriamo con perseveranza nella corsa che ci sta davanti, tenendo fisso lo sguardo su Gesù, colui che dà origine alla fede e la porta a compimento. Egli, di fronte alla gioia che gli era posta dinanzi, si sottopose alla croce, disprezzando il disonore, e siede alla destra del trono di Dio. Pensate attentamente a colui che ha sopportato contro di sé una così grande ostilità dei peccatori, perché non vi stanchiate perdendovi d’animo. Non avete ancora resistito fino al sangue nella lotta contro il peccato (Eb 12,1-4). 

Gesù per amore del Padre attraversa tutta la valle oscura della crocifissione. Guardando il Crocifisso, tutti possono conoscere quanto è grande l’amore di Gesù per il Padre suo.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo ami Gesù allo stesso modo che Gesù ha amato il Padre suo. Il mondo vedrà il nostro amore per Gesù e mosso dallo Spirito Santo si convertirà e accoglierà Gesù come vera e unica sorgente del suo vero amore. Amen. 


[bookmark: _Toc47013736]MEDITAZIONE 13 Maggio 2020 
Mercoledì V Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Quando nella comunità cristiana sorgono dei problemi, se il problema riguarda la singola persona, spetta ad essa risolverlo chiedendo un discernimento di verità a chi nella comunità è preposto per quest’opera. Se il problema riguarda la Parrocchia è la Parrocchia che dovrà risolverlo. Se invece esso riguarda la Diocesi, spetta alla Diocesi dargli soluzione. Se va oltre il territorio particolare e riguarda la Chiesa intera, è la Chiesa intera che dovrà risolverlo. 
Negli anni scorsi si parlava di “discernimento comunitario”. Discernimento comunitario non significa “discernimento democratico”. Significa discernimento della comunità secondo le Leggi della Comunità. La comunità dei discepoli del Signore è gerarchicamente edificata da Cristo Gesù e dallo Spirito Santo, secondo la volontà del Padre celeste. Il discernimento finale, dopo aver ascoltato il problema da risolvere e le ragioni a favore o contro, spetta al Parroco per la Parrocchia, al Vescovo per la Diocesi, al Papa per la Chiesa universale. Quando un problema personale diviene un problema ecclesiale, sempre va risolto percorrendo le vie della Chiesa. Se vengono percorse le vie personali, siamo fuori dalla verità cui deve obbedienza ogni discepolo di Gesù. Purtroppo oggi, vivendo in un mondo nel quale vi è il rifiuto di ogni autorità, c’è la volontà di risolvere tutto a livello personale, imponendo poi la soluzione personale come soluzione ecclesiale. Questo passaggio mai dovrà essere fatto.
I problemi che riguardano la salvezza del mondo, la sua redenzione, il Vangelo, la sana dottrina, la moralità, il retto cammino nella Chiesa, vanno risolti dalla Chiesa o a livello parrocchiale, o a livello diocesano, o a livello universale. Nella Chiesa ognuno ha il diritto di esporre le sue ragioni, non ha però il diritto di decidere per tutta la comunità. Questa decisione spetta al Parroco, al Vescovo, al Papa, secondo le leggi della Chiesa e del suo discernimento nello Spirito Santo. Ecco un problema che sorge nella Chiesa delle origini: Ora alcuni, venuti dalla Giudea, insegnavano ai fratelli: «Se non vi fate circoncidere secondo l’usanza di Mosè, non potete essere salvati». 
Come si può constatare è questo un problema che non riguarda solo la Chiesa che vive in Antiochia. Se non riguarda la Chiesa di Antiochia, non spetta ad essa risolvere. Riguarda tutta la Chiesa e di conseguenza spetta a tutta la Chiesa dargli soluzione. Tutta la Chiesa sono tutti gli Apostoli, sono tutti i fedeli. Tutta la Chiesa ha un suo capo e pastore di pecore e agnelli che è Pietro. Senza Pietro mai vi potrà essere soluzione di alcun problema che riguarda la Chiesa. Non c’è Concilio Ecumenico senza Papa. Non c’è Consiglio episcopale o presbiterale o di altra natura senza il Vescovo. Non c’è Consiglio Pastorale Parrocchiale senza il Parroco. Papa, Vescovo, Parroco sono responsabili dinanzi a Dio per l’eternità di ogni decisione da essi presa.
Ad ogni decisione va data obbedienza. È questo il vero stile della Chiesa. Allo stile della Chiesa tutti devono sottomettersi.
Leggiamo At 15,1-6

Ora alcuni, venuti dalla Giudea, insegnavano ai fratelli: «Se non vi fate circoncidere secondo l’usanza di Mosè, non potete essere salvati». Poiché Paolo e Bàrnaba dissentivano e discutevano animatamente contro costoro, fu stabilito che Paolo e Bàrnaba e alcuni altri di loro salissero a Gerusalemme dagli apostoli e dagli anziani per tale questione. Essi dunque, provveduti del necessario dalla Chiesa, attraversarono la Fenicia e la Samaria, raccontando la conversione dei pagani e suscitando grande gioia in tutti i fratelli. Giunti poi a Gerusalemme, furono ricevuti dalla Chiesa, dagli apostoli e dagli anziani, e riferirono quali grandi cose Dio aveva compiuto per mezzo loro. Ma si alzarono alcuni della setta dei farisei, che erano diventati credenti, affermando: «È necessario circonciderli e ordinare loro di osservare la legge di Mosè». Allora si riunirono gli apostoli e gli anziani per esaminare questo problema.

Il problema suscitato in Antiochia riguarda tutta la Chiesa. Tutta la Chiesa si riunisce per dare soluzione al problema. Allora si riunirono gli apostoli e gli anziani per esaminare questo problema. Non sono solo gli Apostoli che si riuniscono, ma anche tutti gli anziani. Gli anziani sono anche loro responsabili di comunità locali e anche loro sono interessati perché venga data soluzione ecclesiale ad un problema suscitato da singole persone. Ora è giusto che ognuno si chieda: il problema che suscito nella Chiesa riguarda solo la mia persona? Riguarda solo la mia Parrocchia? Riguarda solo la mia Diocesi? Riguarda tutta la Chiesa di Cristo Gesù? Altra domanda necessaria che ognuno si ponga: trasformo io un mio problema personale in un problema ecclesiale? Trasformo io un problema ecclesiale in un problema puramente personale?
Sono due procedimenti illeciti. Il problema personale deve rimanere problema personale. Il problema ecclesiale deve rimanere problema ecclesiale. Quando il problema riguarda la salvezza eterna, fosse anche di una singola persona, di una sola anima, esso mai potrà essere risolto come problema personale. È e deve rimanere in eterno problema ecclesiale. Va risolto secondo le regole del sano discernimento ecclesiale. Quando non si tratta di salvezza delle anime, ognuno può risolvere ogni problema dal suo cuore, assumendosi ogni responsabilità dinanzi a Dio.

Lettura del Vangelo
Oggi Gesù rivela il mistero che riguarda la sua persona. Lo rivela attraverso una immagine che è difficile dimenticare. Basta frequentare una campagna e questa immagine è sempre dinanzi ai nostri occhi. Ecco l’immagine: “Io sono la vite vera e il Padre mio è l’agricoltore. Ogni tralcio che in me non porta frutto, lo taglia, e ogni tralcio che porta frutto, lo pota perché porti più frutto”.
La vera vite è Gesù Signore. Non esistono altre vere viti. Questa unica e sola vera vite è curata dal Padre celeste, che è il Padre di Gesù. Gesù è il Figlio del Padre per generazione eterna. Gesù è Dio da Dio, Luce da Luce, Dio vero da Dio vero. Generato, non creato della stessa sostanza del Padre. Il Dio vero è anche vero uomo. Come Dio vero e uomo vero Lui è la vera vite. Di questa vera vite il Padre suo è l’agricoltore. Il Padre viene a curare la sua vera vite. Se un tralcio porta frutto, lo pota perché porti più frutto. 
Se un tralcio non porta frutto, lo taglia. Non può sfruttare le energie della vite per non produrre. Questa prima verità deve interrogare il nostro cuore, la nostra mente, la nostra coscienza. Deve portarci ad esaminare la nostra storia. Sono io tralcio che produce molto frutto? Oppure sono tralcio sterile? Tralcio che toglie energia vitale agli altri tralci, impedendo o diminuendo la loro fruttificazione?
Penso che il canto di Isaia sulla vigna del Signore vada attentamente meditato. Nessuna Parola di Gesù è detta invano. 

“Voglio cantare per il mio diletto il mio cantico d’amore per la sua vigna. Il mio diletto possedeva una vigna sopra un fertile colle. Egli l’aveva dissodata e sgombrata dai sassi e vi aveva piantato viti pregiate; in mezzo vi aveva costruito una torre e scavato anche un tino. Egli aspettò che producesse uva; essa produsse, invece, acini acerbi. E ora, abitanti di Gerusalemme e uomini di Giuda, siate voi giudici fra me e la mia vigna. Che cosa dovevo fare ancora alla mia vigna che io non abbia fatto? Perché, mentre attendevo che producesse uva, essa ha prodotto acini acerbi? Ora voglio farvi conoscere ciò che sto per fare alla mia vigna: toglierò la sua siepe e si trasformerà in pascolo; demolirò il suo muro di cinta e verrà calpestata. La renderò un deserto, non sarà potata né vangata e vi cresceranno rovi e pruni; alle nubi comanderò di non mandarvi la pioggia. Ebbene, la vigna del Signore degli eserciti è la casa d’Israele; gli abitanti di Giuda sono la sua piantagione preferita. Egli si aspettava giustizia ed ecco spargimento di sangue, attendeva rettitudine ed ecco grida di oppressi (Is 5,1-7). 

La storia attesta che ogni tralcio che non ha prodotto frutto, dal Signore è stato tagliato.  Ma oggi il pensiero del cristiano è assai differente. Leggiamo il Vangelo, ma quanto in esso è scritto viene trasformato in non verità dai nostri pensieri, annunciati e dichiarati “purissima verità”. La Parola di Cristo oggi è sostituita dalla nostra parola. Nessuna Parola di Cristo oggi è verità per noi. 

Leggiamo il testo di Gv 15,1-8
«Io sono la vite vera e il Padre mio è l’agricoltore. Ogni tralcio che in me non porta frutto, lo taglia, e ogni tralcio che porta frutto, lo pota perché porti più frutto. Voi siete già puri, a causa della parola che vi ho annunciato. Rimanete in me e io in voi. Come il tralcio non può portare frutto da se stesso se non rimane nella vite, così neanche voi se non rimanete in me. Io sono la vite, voi i tralci. Chi rimane in me, e io in lui, porta molto frutto, perché senza di me non potete far nulla. Chi non rimane in me viene gettato via come il tralcio e secca; poi lo raccolgono, lo gettano nel fuoco e lo bruciano. Se rimanete in me e le mie parole rimangono in voi, chiedete quello che volete e vi sarà fatto. In questo è glorificato il Padre mio: che portiate molto frutto e diventiate miei discepoli.

Cristo Gesù è la gloria del Padre. Chi vuole glorificare il Padre, deve divenire anche lui la gloria del Padre. Come si diviene gloria del Padre? Portando molto frutto. Come si porta molto frutto? Divenendo tralci della vera vite che è Cristo Gesù. “In questo è glorificato il Padre mio: che portiate molto frutto e diventiate miei discepoli”.
Esaminiamo ora questa ultima Parola detta da Gesù. Come si glorifica il Padre suo? Portando molto frutto e divenendo discepoli di Gesù. Perché Gesù non dice: che diventiate miei discepoli e portiate molto frutto, ma dice invece: Che portiate molto frutto e diventiate miei discepoli? Proviamo a riflettere: una persona può portare molto frutto, ma non per questo si può dire di essere discepoli di Gesù. Portare molto frutto e diventare discepoli di Gesù devono divenire una cosa sola. Gesù porta molto frutto ed è discepolo del Padre.
Quando si porta molto frutto e si è discepoli di Gesù Signore? Quando i frutti sono prodotti dall’ascolto della sua Parola che oggi rivolge al cuore per mezzo del suo Santo Spirito. Quanto detto dal Salmo e riportato dalla Lettera Agli Ebrei vale per oggi e per sempre: 

Oggi, se udite la sua voce, non indurite i vostri cuori come nel giorno della ribellione, il giorno della tentazione nel deserto, dove mi tentarono i vostri padri mettendomi alla prova, pur avendo visto per quarant’anni le mie opere. Perciò mi disgustai di quella generazione e dissi: hanno sempre il cuore sviato. Non hanno conosciuto le mie vie. Così ho giurato nella mia ira: non entreranno nel mio riposo (Eb 3,7-11). 

Quando si diviene discepoli di Gesù? Quando si ascolta la sua voce momento per momento, giorno per giorno. Oggi il Signore parla e oggi va ascoltato. Possiamo produrre anche molto frutto secondo l’ascolto di ieri. Ma questi frutti non sono graditi al Signore. Non sono graditi perché oggi non ascoltiamo la sua voce e non siamo suoi discepoli.
Se non siamo discepoli di Gesù non glorifichiamo il Padre. Ma anche: se non produciamo molto frutto come discepoli di Gesù, neanche in questo caso glorifichiamo il Padre. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, tu hai glorificato il Padre il giorno in cui hai detto: “Ecco la serva del Signore. Avvenga per me secondo la tua Parola”. Hai glorificato il Padre quando hai ascoltato la voce del Figlio tuo che ti donava come Madre al suo discepolo. Anche allora hai detto: “Ecco la tua serva. Avvenga di me secondo la tua Parola”. Sei stata vera discepola del Padre e vera discepola del Figlio tuo. Madre Santa, insegna oggi a tutti i tuoi figli che devono ascoltare la Chiesa, se vogliono produrre molto frutto ed essere discepoli del Figlio tuo. Discepoli del Padre, discepoli di Cristo Gesù, discepoli della Chiesa: un solo discepolato. Angeli, Santi, fate che crediamo in ogni Parola di Cristo Gesù. Amen.
[bookmark: _Toc47013737]MEDITAZIONE 14 Maggio 2020 
San mattia Apostolo - Festa
PRIMA LETTURA
Nel corpo di Cristo il carisma è dato dallo Spirito Santo. Anche i ministeri sono per scelta dello Spirito Santo, ma sempre dovranno essere sigillati dal sacramento e dal potere che Gesù ha conferito ai suoi Apostoli o Vicari. Apostoli o Vicari di Cristo Gesù sono obbligati a verificare l’esistenza dei requisiti necessari perché il ministero assunto possa essere esercitato con purezza di sapienza e di grazia a beneficio di tutto il corpo di Cristo Signore, che è la sua Chiesa.
San Paolo dona le condizioni perché una persona possa essere elevata ad assumere il ministero di Vescovo nella Chiesa:

“Questa parola è degna di fede: se uno aspira all’episcopato, desidera un nobile lavoro. Bisogna dunque che il vescovo sia irreprensibile, marito di una sola donna, sobrio, prudente, dignitoso, ospitale, capace di insegnare, non dedito al vino, non violento ma benevolo, non litigioso, non attaccato al denaro. Sappia guidare bene la propria famiglia e abbia figli sottomessi e rispettosi, perché, se uno non sa guidare la propria famiglia, come potrà aver cura della Chiesa di Dio? Inoltre non sia un convertito da poco tempo, perché, accecato dall’orgoglio, non cada nella stessa condanna del diavolo. È necessario che egli goda buona stima presso quelli che sono fuori della comunità, per non cadere in discredito e nelle insidie del demonio”. 

Anche per i diaconi richiede dei requisiti. Chi non li possiede, non può essere scelto per il ministero del diaconato: 

“Allo stesso modo i diaconi siano persone degne e sincere nel parlare, moderati nell’uso del vino e non avidi di guadagni disonesti, e conservino il mistero della fede in una coscienza pura. Perciò siano prima sottoposti a una prova e poi, se trovati irreprensibili, siano ammessi al loro servizio. I diaconi siano mariti di una sola donna e capaci di guidare bene i figli e le proprie famiglie. Coloro infatti che avranno esercitato bene il loro ministero, si acquisteranno un grado degno di onore e un grande coraggio nella fede in Cristo Gesù” (1Tm 3,1-13).

Ecco invece i requisiti richiesti per i diaconi dagli Apostoli: 

“In quei giorni, aumentando il numero dei discepoli, quelli di lingua greca mormorarono contro quelli di lingua ebraica perché, nell’assistenza quotidiana, venivano trascurate le loro vedove. Allora i Dodici convocarono il gruppo dei discepoli e dissero: «Non è giusto che noi lasciamo da parte la parola di Dio per servire alle mense. Dunque, fratelli, cercate fra voi sette uomini di buona reputazione, pieni di Spirito e di sapienza, ai quali affideremo questo incarico. Noi, invece, ci dedicheremo alla preghiera e al servizio della Parola». Piacque questa proposta a tutto il gruppo e scelsero Stefano, uomo pieno di fede e di Spirito Santo, Filippo, Pròcoro, Nicànore, Timone, Parmenàs e Nicola, un prosèlito di Antiòchia. Li presentarono agli apostoli e, dopo aver pregato, imposero loro le mani” (At 6,1-6). 

Oggi l’Apostolo Pietro dice quale sono i requisiti necessari perché venga ricomposto il numero dei Dodici Apostoli, a causa della defezione di Giuda Iscariota. “Bisogna dunque che, tra coloro che sono stati con noi per tutto il tempo nel quale il Signore Gesù ha vissuto fra noi, cominciando dal battesimo di Giovanni fino al giorno in cui è stato di mezzo a noi assunto in cielo, uno divenga testimone, insieme a noi, della sua risurrezione”. Ogni ministero viene conferito e assunto per realizzare un fine particolare, specifico. Non si può essere testimoni di Cristo Gesù, se Cristo non è stato conosciuto, non lo si è seguito, non si è camminato dietro di Lui, non si sono viste le sue opere, non si sono ascoltate le sue parole.
Quando si conferisce o si assume un ministero senza i requisiti necessari, si espone a corruzione spirituale il corpo di Cristo Gesù, l’intera Chiesa. Ma anche è necessario che i requisiti spirituali vengano fatti sempre crescere: sapienza, grazia, bontà, ogni altra virtù devono essere portate al sommo della perfezione. Se si cade dai requisiti spirituali necessari, tutto il corpo di Cristo, tutta la Chiesa di Gesù Signore, subirà danni irreparabili. Chi poi è preposto a verificare l’esistenza dei requisiti, sempre deve lasciarsi muovere dallo Spirito Santo perché venga messa in luce solo la verità storica. Tutti i requisiti richiesti sono visibili e non invisibili. Se ci sono, si vedono. Se non ci sono, mai si potranno vedere. Chi conferisce un ministero senza i requisiti richiesti, sappia che è responsabile di tutti i danni che il ministero conferito produrrà nel corpo di Cristo e anche nel mondo. 
Leggiamo At 1,15-17.20-26

In quei giorni Pietro si alzò in mezzo ai fratelli – il numero delle persone radunate era di circa centoventi – e disse: «Fratelli, era necessario che si compisse ciò che nella Scrittura fu predetto dallo Spirito Santo per bocca di Davide riguardo a Giuda, diventato la guida di quelli che arrestarono Gesù. Egli infatti era stato del nostro numero e aveva avuto in sorte lo stesso nostro ministero. Sta scritto infatti nel libro dei Salmi: La sua dimora diventi deserta e nessuno vi abiti, e il suo incarico lo prenda un altro. Bisogna dunque che, tra coloro che sono stati con noi per tutto il tempo nel quale il Signore Gesù ha vissuto fra noi, cominciando dal battesimo di Giovanni fino al giorno in cui è stato di mezzo a noi assunto in cielo, uno divenga testimone, insieme a noi, della sua risurrezione». Ne proposero due: Giuseppe, detto Barsabba, soprannominato Giusto, e Mattia. Poi pregarono dicendo: «Tu, Signore, che conosci il cuore di tutti, mostra quale di questi due tu hai scelto per prendere il posto in questo ministero e apostolato, che Giuda ha abbandonato per andarsene al posto che gli spettava». Tirarono a sorte fra loro e la sorte cadde su Mattia, che fu associato agli undici apostoli.

La Chiesa è fatta di uomini. Degli uomini è la gelosia, l’invidia, la mormorazione, il pettegolezzo, il lamento, ma anche il giudizio e la condanna. Se Aronne e Maria hanno parlato male di Mosè, scelto direttamente da Dio, potrà esservi un solo uomo elevato ad un ministero nella Chiesa senza che si parli male di lui?
Leggiamo quanto è avvenuto nel Libro dei Numeri:

“Maria e Aronne parlarono contro Mosè, a causa della donna etiope che aveva preso. Infatti aveva sposato una donna etiope. Dissero: «Il Signore ha forse parlato soltanto per mezzo di Mosè? Non ha parlato anche per mezzo nostro?». Il Signore udì. Ora Mosè era un uomo assai umile, più di qualunque altro sulla faccia della terra. Il Signore disse a un tratto a Mosè, ad Aronne e a Maria: «Uscite tutti e tre verso la tenda del convegno». Uscirono tutti e tre. Il Signore scese in una colonna di nube, si fermò all’ingresso della tenda e chiamò Aronne e Maria. I due si fecero avanti. Il Signore disse: «Ascoltate le mie parole! Se ci sarà un vostro profeta, io, il Signore, in visione a lui mi rivelerò, in sogno parlerò con lui. Non così per il mio servo Mosè: egli è l’uomo di fiducia in tutta la mia casa. Bocca a bocca parlo con lui, in visione e non per enigmi, ed egli contempla l’immagine del Signore. Perché non avete temuto di parlare contro il mio servo, contro Mosè?» (Cfr. Num 12,1-16).
 
Sarà possibile evitare nella Chiesa del Dio vivente tutte queste cose che vengono dal peccato che è nel cuore? L’Apostolo Pietro ci offre la via più sicura di tutte. I requisiti richiesti sono posseduti solo da due persone. Chi deve essere scelto? Chi non è scelto accetterà di essere stato escluso? Ecco la soluzione dell’Apostolo: Prima tutti pregano, chiedendo a Dio che sia Lui a manifestare loro la persona da Lui scelta. Poi pubblicamente tirano a sorte. La sorte cade su Mattia. “Tirarono a sorte fra loro e la sorte cadde su Mattia, che fu associato agli undici apostoli”.
Anche Gesù ha scelto i Dodici Apostoli nello Spirito Santo: “Nel primo racconto, o Teòfilo, ho trattato di tutto quello che Gesù fece e insegnò dagli inizi fino al giorno in cui fu assunto in cielo, dopo aver dato disposizioni agli apostoli che si era scelti per mezzo dello Spirito Santo” (At 1,1-2). Nel Vangelo secondo Luca gli Apostoli furono scelti dopo una intera notte passata in orazione: “In quei giorni egli se ne andò sul monte a pregare e passò tutta la notte pregando Dio. Quando fu giorno, chiamò a sé i suoi discepoli e ne scelse dodici, ai quali diede anche il nome di apostoli: Simone, al quale diede anche il nome di Pietro; Andrea, suo fratello; Giacomo, Giovanni, Filippo, Bartolomeo, Matteo, Tommaso; Giacomo, figlio di Alfeo; Simone, detto Zelota; Giuda, figlio di Giacomo; e Giuda Iscariota, che divenne il traditore” (Lc 6,12-16). 
Nel conferire un ministero tutto deve venire dalla verità della storia e tutto dalla volontà del Padre. Chi si assume un ministero deve vigilare su se stesso, perché cresca sempre in grazia, sapienza, dottrina, Spirito Santo, giustizia e verità. 

Lettura del Vangelo
Il Vangelo che oggi siamo chiamati a porre nel nostro cuore inizia e finisce con il comandamento dell’amore. Ascoltiamo cosa dice Gesù: “Come il Padre ha amato me, anche io ho amato voi. Rimanete nel mio amore”. Come il Padre ama Cristo? Affidandogli di compiere le sue opere. Le opere del Padre sono: la creazione, la redenzione, l’espiazione vicaria, la giustificazione, la salvezza. Come Gesù ama i suoi Discepoli? Affidando loro di compiere le sue stesse opere: espiazione, redenzione, salvezza, dono dello Spirito Santo, rigenerazione per la nascita dell’uomo nuovo, dell’uomo spirituale.
Come Cristo Gesù è rimasto nell’amore del Padre – cioè ha compiuto sino alla perfezione le opere del Padre – così ogni suo Apostolo deve rimanere nel suo amore, deve anche lui compiere alla perfezione le opere che Cristo gli ha affidato. Se non rimane nel comandamento di Cristo, non ama Cristo. Non lo ama perché non compie la missione che Gesù gli ha affidato. L’Apostolo è sempre dalla volontà di Cristo Gesù. In questa sua volontà deve sempre rimanere. Se rimane, ama. Se non rimane, non ama. Il rimanere deve essere permanente, senza alcuna interruzione.
Leggiamo il testo di Gv 15,9-17

Come il Padre ha amato me, anche io ho amato voi. Rimanete nel mio amore. Se osserverete i miei comandamenti, rimarrete nel mio amore, come io ho osservato i comandamenti del Padre mio e rimango nel suo amore. Vi ho detto queste cose perché la mia gioia sia in voi e la vostra gioia sia piena. Questo è il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli altri come io ho amato voi. Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la sua vita per i propri amici. Voi siete miei amici, se fate ciò che io vi comando. Non vi chiamo più servi, perché il servo non sa quello che fa il suo padrone; ma vi ho chiamato amici, perché tutto ciò che ho udito dal Padre mio l’ho fatto conoscere a voi. Non voi avete scelto me, ma io ho scelto voi e vi ho costituiti perché andiate e portiate frutto e il vostro frutto rimanga; perché tutto quello che chiederete al Padre nel mio nome, ve lo conceda. Questo vi comando: che vi amiate gli uni gli altri.

Il primo comandamento dell’amore riguarda la relazione degli Apostoli con Gesù Signore. Il secondo comandamento dell’amore riguarda la relazione degli Apostoli con gli Apostoli. “Questo vi comando: che vi amiate gli uni gli altri”. Ecco qual è il primo amore dell’Apostolo verso l’Apostolo: aiutarlo, sostenerlo, spronarlo, pregando e mostrandosi con perfetta esemplarità, affinché compia il suo ministero in piena fedeltà a Cristo Signore, in purezza di mozione dello Spirito Santo.
Se questo aiuto non viene dato, l’Apostolo mai potrà amare l’Apostolo secondo il comandamento di Cristo Gesù. Ecco come l’Apostolo Paolo ama l’Apostolo Pietro. È rivelato nella Lettera ai Galati: “Ma quando Cefa venne ad Antiòchia, mi opposi a lui a viso aperto perché aveva torto. Infatti, prima che giungessero alcuni da parte di Giacomo, egli prendeva cibo insieme ai pagani; ma, dopo la loro venuta, cominciò a evitarli e a tenersi in disparte, per timore dei circoncisi. E anche gli altri Giudei lo imitarono nella simulazione, tanto che pure Bàrnaba si lasciò attirare nella loro ipocrisia. Ma quando vidi che non si comportavano rettamente secondo la verità del Vangelo, dissi a Cefa in presenza di tutti: «Se tu, che sei Giudeo, vivi come i pagani e non alla maniera dei Giudei, come puoi costringere i pagani a vivere alla maniera dei Giudei?»” (Gal 2,11-14).
Ecco ancora come l’Apostolo Paolo ama il suo discepolo Timoteo: “Per questo motivo ti ricordo di ravvivare il dono di Dio, che è in te mediante l’imposizione delle mie mani. Dio infatti non ci ha dato uno spirito di timidezza, ma di forza, di carità e di prudenza. Non vergognarti dunque di dare testimonianza al Signore nostro, né di me, che sono in carcere per lui; ma, con la forza di Dio, soffri con me per il Vangelo. Egli infatti ci ha salvati e ci ha chiamati con una vocazione santa, non già in base alle nostre opere, ma secondo il suo progetto e la sua grazia. Questa ci è stata data in Cristo Gesù fin dall’eternità, ma è stata rivelata ora, con la manifestazione del salvatore nostro Cristo Gesù. Egli ha vinto la morte e ha fatto risplendere la vita e l’incorruttibilità per mezzo del Vangelo, per il quale io sono stato costituito messaggero, apostolo e maestro (2Tm 1,6-11). 
Gli Apostoli sono il cuore della Chiesa. Ogni cuore deve essere vita per ogni altro cuore. Se un cuore muore, spetta all’altro cuore risuscitarlo. Se un cuore perde energia e vitalità, spetta all’altro cuore risanarlo, perché viva al sommo della bellezza di grazia e di sapienza il suo ministero. Se un cuore si smarrisce spetta all’altro cuore ricondurlo sulla via della salvezza. Questa legge vale anche per i pastori della parrocchie. Ogni pastore deve aiutare ogni altro pastore perché sia sempre cuore della sua comunità secondo mozione e ispirazione dello Spirito del Signore. Un corpo episcopale forte darà forza a tutto il corpo di Cristo.
Ma anche quando tutto il presbiterio diocesano è vita per il presbiterio diocesano, il corpo diocesano riceverà ogni energia perché possa vivere anch’esso nella pienezza della grazia e della verità. La forza della Chiesa è la Chiesa che ama la Chiesa. Oggi dobbiamo affermare che la Chiesa ama poco la Chiesa. La Chiesa ama poco la Chiesa perché i suoi figli non la fanno più crescere di nuovi figli e non manifestano al mondo la bellezza della sua santità.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che la Chiesa ami la Chiesa. Da questo amore essa manifesterà al mondo la sua bellezza e potrà realmente essere la Luce per illuminare Cristo Gesù a tutte le Genti. Amen.
[bookmark: _Toc47013738]MEDITAZIONE 15 Maggio 2020 
Venerdì – V Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
Le procedure sono essenza della nostra fede, mai vanno omesse, ma anche mai alterate o modificate. Come nel mistero della Beata Trinità le procedure sono essenza del mistero, così anche nella Chiesa del Dio vivente. Nel mistero della Beata Trinità, il Padre genera il Figlio, oggi. Oggi il Figlio è generato dal Padre. Oggi lo Spirito Santo procede dal Padre e dal Figlio. Procedura eterna.
La creazione è fatta dal Padre, per mezzo del suo Verbo Eterno, nello Spirito Santo. Anche questa procedura è immodificabile. La redenzione è fatta dal Padre, per mezzo di Cristo Gesù nel suo mistero di Incarnazione, Passione, Morte, Gloriosa Risurrezione, nello Spirito Santo. In questa procedura divina ed eterna, tutto ciò che è del Padre è stato dato a Cristo Gesù, nello Spirito Santo, perché sia Cristo Gesù a riversarlo come dono di grazia e di salvezza, verità e luce su ogni uomo.
Cristo Gesù tutto ciò che ha ricevuto dal Padre – grazia, verità, Parola, Spirito Santo – lo ha posto nelle mani dei suoi Apostoli, perché siano essi a spanderlo in ogni cuore che per la fede accoglie Cristo Signore come suo Redentore e Salvatore. Nella Chiesa del Dio vivente sono gli Apostoli che devono stabilire ciò che è conforme al mistero della salvezza e della redenzione e ciò che invece non è conforme. È questa la procedura di quanto insegna l’Apostolo Pietro nella sua Seconda Lettera: “Nessuna profezia va soggetta a privata interpretazione” (2Pt 1,20). 
Sono gli Apostoli che devono trasformare un pensiero privato, pensiero personale, anche se viene da una profezia, in pensiero ecclesiale. Anche questa procedura è necessaria. È essenza della nostra fede in Cristo Gesù. Gli Apostoli hanno stabilito che non si deve passare per la via della circoncisione per essere salvati. Basta la sola fede in Cristo Gesù. Ma gli Apostoli hanno preso anche delle decisioni di somma prudenza. Anche queste decisioni vanno accolte come via per la vita bene ordinata della comunità, che non vive sopra la storia, ma nella storia.
Quanto gli Apostoli hanno deciso non dovrà essere affidato al solo scritto. Dovrà essere ben mediato, ben spiegato. Per questa mediazione e spiegazione c’è bisogno di persene capaci, persone ritenute credibili, persone stimate in seno alla comunità dei credenti. Ecco allora un’altra procedura necessaria: “Agli apostoli e agli anziani, con tutta la Chiesa, parve bene allora di scegliere alcuni di loro e di inviarli ad Antiòchia insieme a Paolo e Bàrnaba: Giuda, chiamato Barsabba, e Sila, uomini di grande autorità tra i fratelli”. La comunicazione delle verità della salvezza avvengono per via personale e non per via solamente “mediatica”.
Il Papa parla ai Vescovi. I Vescovi parlano al loro Presbiterio. I Parroci parlano alle loro comunità parrocchiali. È procedura necessaria. Ogni voce deve spiegare l’altra voce. I Vescovi ascoltano il Papa. I Parroci e i Presbiteri ascoltano il Vescovo. La comunità parrocchiale ascolta il suo Parroco. Procedura necessaria sia per la trasmissione della retta fede che per il retto annuncio del Vangelo di Cristo Gesù nostro Signore. Quando le procedure non vengono osservate, è allora che sorge ogni caos e confusione nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Oggi in fatto di procedure siamo ben lontani dall’osservarle. C’è un malcostume che va ben messo in luce. 
Quanti sono trasmettitori mediatici della voce del Papa, dei Vescovi, dei Parroci, prendono dalle loro Parole ciò che è conforme al loro pensiero, lo separano dal discorso globale, e lo presentano come discorso essenziale, mentre a volte è o marginale o secondario o dettato da particolari contingenze storiche. Mai si va alla ricerca e mai si dicono gli altissimi principi di fede e di morale che sono la verità della Rivelazione. Questo malcostume avviene anche con le immagini. Si usano le immagini che convengono al loro pensiero al fine di veicolare idee e concetti con l’intento di giustificare le loro filosofie, ideologie, antropologie che mirano a togliere dalla storia ogni riferimento al Soprannaturale o al Mistero Divino, dal quale è il mistero dell’uomo per procedura di creazione e di redenzione.
Di queste cose se ne fanno molte. 
Leggiamo At 15,22-31
Agli apostoli e agli anziani, con tutta la Chiesa, parve bene allora di scegliere alcuni di loro e di inviarli ad Antiòchia insieme a Paolo e Bàrnaba: Giuda, chiamato Barsabba, e Sila, uomini di grande autorità tra i fratelli. E inviarono tramite loro questo scritto: «Gli apostoli e gli anziani, vostri fratelli, ai fratelli di Antiòchia, di Siria e di Cilìcia, che provengono dai pagani, salute! Abbiamo saputo che alcuni di noi, ai quali non avevamo dato nessun incarico, sono venuti a turbarvi con discorsi che hanno sconvolto i vostri animi. Ci è parso bene perciò, tutti d’accordo, di scegliere alcune persone e inviarle a voi insieme ai nostri carissimi Bàrnaba e Paolo, uomini che hanno rischiato la loro vita per il nome del nostro Signore Gesù Cristo. Abbiamo dunque mandato Giuda e Sila, che vi riferiranno anch’essi, a voce, queste stesse cose. È parso bene, infatti, allo Spirito Santo e a noi, di non imporvi altro obbligo al di fuori di queste cose necessarie: astenersi dalle carni offerte agli idoli, dal sangue, dagli animali soffocati e dalle unioni illegittime. Farete cosa buona a stare lontani da queste cose. State bene!». Quelli allora si congedarono e scesero ad Antiòchia; riunita l’assemblea, consegnarono la lettera. Quando l’ebbero letta, si rallegrarono per l’incoraggiamento che infondeva.

Spirito Santo e Apostoli sono due fonti delle verità di fede, ma devono agire come un’unica e sola fonte. Lo Spirito Santo deve sigillare la verità annunciata dagli Apostoli. Gli Apostoli devono sigillare la verità rivelata dallo Spirito Santo. “È parso bene, infatti, allo Spirito Santo e a noi, di non imporvi altro obbligo al di fuori di queste cose necessarie: astenersi dalle carni offerte agli idoli, dal sangue, dagli animali soffocati e dalle unioni illegittime. Farete cosa buona a stare lontani da queste cose. State bene!”.
Senza questi due testimoni concordi né la verità dello Spirito Santo diviene verità della Chiesa e né la verità della Chiesa diviene verità di Dio. Lo Spirito Santo aveva rivelato a Paolo che basta la fede in Cristo per ottenere la salvezza. Non si deve passare per l’osservanza della Legge di Mosè.
Gli Apostoli, mossi dallo Spirito Santo, aggiungono delle cose da osservare perché possa sempre regnare la pace nella comunità che si compone di Ebrei e di Pagani. Come si può constatare delle quattro cose indicate – astenersi dalle carni offerte agli idoli, dal sangue, dagli animali soffocati e dalle unioni illegittime – tre sono transitorie: carni offerte agli idoli, sangue, animali soffocati. Una invece è di natura morale ed è permanente. La Legge morale obbliga tutti e sempre.
Procedura santa, procedura ispirata, procedura capace, se accolta con fede, di eliminare ogni tensione nella Chiesa di Dio. Altra verità degna di nota. Non si dice è piaciuto a me, Pietro, o a me, Giacomo, o a me, Giovanni, ma a noi. A tutti noi che siamo riuniti per esaminare la questione. Naturalmente il sigillo di Pietro è necessario, perché senza il suo sigillo nessuna decisione della comunità potrà mai dirsi decisione ecclesiale, decisione cui ogni comunità deve prestare il suo assenso di fede. 
Lettura del Vangelo
Il Vangelo oggi introduce una nuova relazione che Gesù vuole vivere con i suoi Apostoli. Lui non vuole che essi siano i suoi servi. Lui il Signore, il Maestro. Loro i servi, i discepoli. Lui vuole che i suoi discepoli siano i suoi amici. Ai suoi amici Gesù vuole svelare il suo cuore, vuole far conoscere loro quanto vi è in esso.
Ma cosa vi è nel cuore di Gesù? Tutto il suo grande, eterno, infinito amore per il Padre. Amore che lo spinge a sacrificare la sua vita, facendone un olocausto di espiazione per la salvezza di ogni uomo. “Voi siete miei amici, se fate ciò che io vi comando”. Quando il discepolo di Gesù può dire di essere vero amico del suo Maestro? Quando potrà affermare di conoscere il suo cuore? Quando fa tutto ciò che il Maestro gli comanda.
L’obbedienza ai comandamenti di Gesù è la via perché il discepolo possa entrare nel cuore del suo Maestro e Signore e conoscere tutte le profondità del suo amore per il Padre suo. Se il discepolo non entra nel cuore di Cristo, mai riuscirà ad amare come il suo Signore. Mai conoscerà le profondità del suo amore per il Padre.
Leggiamo il testo di Gv 15,12-17

Questo è il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli altri come io ho amato voi. Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la sua vita per i propri amici. Voi siete miei amici, se fate ciò che io vi comando. Non vi chiamo più servi, perché il servo non sa quello che fa il suo padrone; ma vi ho chiamato amici, perché tutto ciò che ho udito dal Padre mio l’ho fatto conoscere a voi. Non voi avete scelto me, ma io ho scelto voi e vi ho costituiti perché andiate e portiate frutto e il vostro frutto rimanga; perché tutto quello che chiederete al Padre nel mio nome, ve lo conceda. Questo vi comando: che vi amiate gli uni gli altri.

Quanto Gesù dice ai suoi Apostoli nel Cenacolo merita di essere ben compreso: “Non vi chiamo più servi, perché il servo non sa quello che fa il suo padrone; ma vi ho chiamato amici, perché tutto ciò che ho udito dal Padre mio l’ho fatto conoscere a voi”.
Non si conosce oggi il Padre perché si conosce l’Antica Scrittura. Neanche lo si conosce perché si possiede tutta la scienza teologica in ogni sua parte. Neanche lo si conosce per studi approfonditi e quotidianamente aggiornati. Il Padre si conosce per rivelazione. La rivelazione è data a noi da Cristo Gesù.
A chi Gesù dona la rivelazione del Padre, di quanto è nel suo cuore? Questa rivelazione è fatta ai suoi amici. Chi sono gli amici di Cristo Gesù? Sono tutti coloro che fanno quanto Lui comanda. Conosce il Padre chi ascolta la voce di Cristo Gesù e fa la sua volontà. Più si ascolta la voce di Gesù, più si fa la sua volontà, più si obbedisce ai suoi comandi e più si conoscono le profondità del cuore del Padre. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi otteneteci la grazia di una obbedienza sempre più grande. Vogliano essere veri amici di Gesù. Conosceremo il cuore del Padre. Ameremo il Padre come lo ama Gesù, il Servo del Padre per amore. 


[bookmark: _Toc47013739]
MEDITAZIONE 16 Maggio 2020 
Sabato – V Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
Il corpo di Cristo Gesù, la sua Chiesa, è simile ad un granello di senapa. Agli inizi è un seme quasi invisibile. Poi il seme cresce e diviene un grande arbusto. Personalmente vedo sempre la Chiesa, il corpo di Cristo, come un seme di quercia. Esso è piccolissimo. Ma in esso vi è tutta la potenzialità della grande e maestosa quercia. Ecco il vero nome del figli di Dio, del suo popolo, della sua Chiesa: “Essi si chiameranno querce di giustizia, piantagione del Signore, per manifestare la sua gloria” (Is 61,3). Se per noi la Chiesa non diventa questa quercia di giustizia, quercia maestosa, altissima, che espande i suoi rami ai quattro venti, è segno che non siamo veri discepoli di Gesù. 
Ecco cosa attestano oggi gli Atti degli Apostoli: “Le Chiese intanto andavano fortificandosi nella fede e crescevano di numero ogni giorno”. È missione del discepolo di Gesù non predicare il Vangelo – cosa che oggi non si fa più –, non abbandonarsi esclusivamente alle opere di carità o di misericordia – sono esse un frutto della fede non la sostituzione della vera fede – ma dedicarsi con tutto il cuore, tutta la mente, tutte le forze per formare il corpo di Cristo, elevandolo in santità e arricchendolo sempre di nuovi figli di Dio nel Figlio suo Cristo Gesù.
Ecco cosa insegna l’Apostolo Paolo nella Lettera agli Efesini:

Ed egli ha dato ad alcuni di essere apostoli, ad altri di essere profeti, ad altri ancora di essere evangelisti, ad altri di essere pastori e maestri, per preparare i fratelli a compiere il ministero, allo scopo di edificare il corpo di Cristo, finché arriviamo tutti all’unità della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, fino all’uomo perfetto, fino a raggiungere la misura della pienezza di Cristo. Così non saremo più fanciulli in balìa delle onde, trasportati qua e là da qualsiasi vento di dottrina, ingannati dagli uomini con quella astuzia che trascina all’errore. Al contrario, agendo secondo verità nella carità, cerchiamo di crescere in ogni cosa tendendo a lui, che è il capo, Cristo. Da lui tutto il corpo, ben compaginato e connesso, con la collaborazione di ogni giuntura, secondo l’energia propria di ogni membro, cresce in modo da edificare se stesso nella carità (Ef 4,11-16). 

Un esame di coscienza per la verifica della verità o falsità, perfezione o imperfezione, della nostra missione di discepoli di Gesù è più che necessaria. Edifico il corpo di Cristo con tutte le mie forze. So che il corpo di Cristo storicamente, visibilmente, realmente vive nella comunità parrocchiale? So che il corpo di Cristo si nutre e si alimenta del corpo di Cristo, che è l’Eucaristia, nel suo altissimo mistero? Ho mai aggregato qualche persona alla mia parrocchia? Riconosco il Parroco come la voce, la grazia, la verità, la luce, la vita di Cristo Gesù attraverso il quale potrò crescere come vero corpo di Cristo per formare il corpo di Cristo?
Sono domande alle quali urge dare una risposta. In caso di risposta negativa o insufficiente, apparirà chiaro che ancora noi non siamo vero corpo di Cristo. Chi non forma il corpo di Cristo, chi non lo eleva, chi non lo santifica, chi non lo espande, chi non lo accresce non è vero discepolo di Gesù. Ama Gesù chi ama il suo corpo e vive per farlo santo nella storia, oggi. Oggi però c’è una dissociazione pubblica, palese, anche assai strumentalizzata, dal corpo di Cristo e cosa dicono i discepoli di Gesù? Ecco la loro risposta: Che male c’è? È segno che questi discepoli neanche sanno chi è Cristo e nemmeno conoscono il suo mistero. Ma ormai Gesù è pensato dai cristiani un uomo come tutti gli altri uomini. Lui e gli altri son uguali. Anzi Lui è inferiore agli altri. È segno di una fede morta.
Leggiamo At 16,1-10

Paolo si recò anche a Derbe e a Listra. Vi era qui un discepolo chiamato Timòteo, figlio di una donna giudea credente e di padre greco: era assai stimato dai fratelli di Listra e di Icònio. Paolo volle che partisse con lui, lo prese e lo fece circoncidere a motivo dei Giudei che si trovavano in quelle regioni: tutti infatti sapevano che suo padre era greco. Percorrendo le città, trasmettevano loro le decisioni prese dagli apostoli e dagli anziani di Gerusalemme, perché le osservassero. Le Chiese intanto andavano fortificandosi nella fede e crescevano di numero ogni giorno. Attraversarono quindi la Frìgia e la regione della Galazia, poiché lo Spirito Santo aveva impedito loro di proclamare la Parola nella provincia di Asia. Giunti verso la Mìsia, cercavano di passare in Bitìnia, ma lo Spirito di Gesù non lo permise loro; così, lasciata da parte la Mìsia, scesero a Tròade. Durante la notte apparve a Paolo una visione: era un Macèdone che lo supplicava: «Vieni in Macedonia e aiutaci!». Dopo che ebbe questa visione, subito cercammo di partire per la Macedonia, ritenendo che Dio ci avesse chiamati ad annunciare loro il Vangelo.

San Paolo consuma tutta la sua vita per formare il corpo di Cristo, aggiungendo comunità a comunità e portando sempre nuovi figli a Dio nel Figlio suo Cristo Gesù. Ma chi chiamare? Dove dirigere i propri passi? In quali regioni spingersi? Quali vie percorrere? Il missionario di Gesù di tutte queste cose non si deve preoccupare. Sua guida è lo Spirito Santo. È lo Spirito del Signore che lo prende e lo conduce verso quanti Lui ha stabilito con decreto eterno che vengano chiamati alla fede. Questo mistero è veramente impenetrabile e imperscrutabile. Ecco cosa accade a Paolo mentre si trova nella Misia e sta progettando di recarsi nella Bitinia.
“Durante la notte apparve a Paolo una visione: era un Macèdone che lo supplicava: «Vieni in Macedonia e aiutaci!». Dopo che ebbe questa visione, subito cercammo di partire per la Macedonia, ritenendo che Dio ci avesse chiamati ad annunciare loro il Vangelo”. Veramente possiamo attestare che in Paolo si compie quanto Lui stesso scrive ai Romani nella sua Lettera: 

O profondità della ricchezza, della sapienza e della conoscenza di Dio! Quanto insondabili sono i suoi giudizi e inaccessibili le sue vie! Infatti, chi mai ha conosciuto il pensiero del Signore? O chi mai è stato suo consigliere? O chi gli ha dato qualcosa per primo tanto da riceverne il contraccambio? Poiché da lui, per mezzo di lui e per lui sono tutte le cose. A lui la gloria nei secoli. Amen (Rm 11,33-36). 

L’Apostolo Paolo è il condotto e il preso per mano dallo Spirito Santo. È lo Spirito del Signore che lo conduce dove Lui vuole. È mistero infinitamente oltre la nostra mente. 

Lettura del Vangelo
Nel Vangelo offerto alla nostra contemplazione, riflessione, meditazione, ascolto, Gesù parla di “scelta”: “Se foste del mondo, il mondo amerebbe ciò che è suo; poiché invece non siete del mondo, ma vi ho scelti io dal mondo, per questo il mondo vi odia”. L’Apostolo Pietro annuncia che è Cristo Gesù la Pietra scelta e posta come pietra angolare della casa del nostro Dio, casa che è fatta con tutte le altre pietre scelte anch’esse dal Padre celeste. “Avvicinandovi a lui, pietra viva, rifiutata dagli uomini ma scelta e preziosa davanti a Dio, quali pietre vive siete costruiti anche voi come edificio spirituale, per un sacerdozio santo e per offrire sacrifici spirituali graditi a Dio, mediante Gesù Cristo” (1Pt 2,4-5). 
Ecco come invece l’Apostolo Paolo parla del nostro Dio che sceglie:

“Benedetto Dio, Padre del Signore nostro Gesù Cristo, che ci ha benedetti con ogni benedizione spirituale nei cieli in Cristo. In lui ci ha scelti prima della creazione del mondo per essere santi e immacolati di fronte a lui nella carità, predestinandoci a essere per lui figli adottivi mediante Gesù Cristo, secondo il disegno d’amore della sua volontà, a lode dello splendore della sua grazia, di cui ci ha gratificati nel Figlio amato. In lui, mediante il suo sangue, abbiamo la redenzione, il perdono delle colpe, secondo la ricchezza della sua grazia. Egli l’ha riversata in abbondanza su di noi con ogni sapienza e intelligenza, facendoci conoscere il mistero della sua volontà, secondo la benevolenza che in lui si era proposto per il governo della pienezza dei tempi: ricondurre al Cristo, unico capo, tutte le cose, quelle nei cieli e quelle sulla terra. In lui siamo stati fatti anche eredi, predestinati – secondo il progetto di colui che tutto opera secondo la sua volontà – a essere lode della sua gloria, noi, che già prima abbiamo sperato nel Cristo. In lui anche voi, dopo avere ascoltato la parola della verità, il Vangelo della vostra salvezza, e avere in esso creduto, avete ricevuto il sigillo dello Spirito Santo che era stato promesso, il quale è caparra della nostra eredità, in attesa della completa redenzione di coloro che Dio si è acquistato a lode della sua gloria” (Ef 1,3-14). 

Dinanzi ad una tale altissima rivelazione, il discepolo di Gesù deve porsi una sola domanda: Sono io cosciente che il Signore mi ha scelto per essere in Cristo, vivere con Cristo e per Cristo come nuova creatura? Se non ho questa scienza e questa coscienza, il mio essere discepolo di Gesù sarà sempre povero di verità e privo di ogni frutto di santità e di missione. Ecco quanto sempre dovrà confessare il cristiano: Sono stato scelto per essere santo e immacolato al cospetto del mio Dio, in Cristo Gesù, per opera dello Spirito Santo. Non vi è grazia più grande di questa.
Ma oggi quale discepolo di Gesù è cosciente di questa grazia? Ma oggi quale discepolo di Gesù confessa dinanzi agli uomini di aver ricevuto questa grazia? Oggi l’indifferenza cristiana sta coprendo di insulti l’esercito dei martiri e dei confessori della fede. Si abiura dalla vera fede, si diviene apostati, ci si sveste di Cristo, nostra veste celeste, divina, eterna, di purissima verità e santità, per indossare vestiti di terra, di fango, di peccato, di morte, e cosa dicono i discepoli di Gesù? Che male c’è! Non c’è nulla di male. La veste di Cristo è pari ad ogni altra veste. Anzi è una veste scomoda da portare. Meglio indossare all’occorrenza vesti diverse. 
Leggiamo il testo di Gv 15,18-21

Se il mondo vi odia, sappiate che prima di voi ha odiato me. Se foste del mondo, il mondo amerebbe ciò che è suo; poiché invece non siete del mondo, ma vi ho scelti io dal mondo, per questo il mondo vi odia. Ricordatevi della parola che io vi ho detto: “Un servo non è più grande del suo padrone”. Se hanno perseguitato me, perseguiteranno anche voi; se hanno osservato la mia parola, osserveranno anche la vostra. Ma faranno a voi tutto questo a causa del mio nome, perché non conoscono colui che mi ha mandato.
Gesù mai ha ingannato i suoi discepoli. Sempre ha detto loro la verità in modo chiaro e inequivocabile. Seguire Lui è scegliere la via della persecuzione fino alla morte: “Se hanno perseguitato me, perseguiteranno anche voi; se hanno osservato la mia parola, osserveranno anche la vostra. Ma faranno a voi tutto questo a causa del mio nome, perché non conoscono colui che mi ha mandato”.
Ecco cosa dice Gesù nel Vangelo secondo Matteo:

“Il fratello farà morire il fratello e il padre il figlio, e i figli si alzeranno ad accusare i genitori e li uccideranno. Sarete odiati da tutti a causa del mio nome. Ma chi avrà perseverato fino alla fine sarà salvato. Quando sarete perseguitati in una città, fuggite in un’altra; in verità io vi dico: non avrete finito di percorrere le città d’Israele, prima che venga il Figlio dell’uomo. Un discepolo non è più grande del maestro, né un servo è più grande del suo signore; è sufficiente per il discepolo diventare come il suo maestro e per il servo come il suo signore. Se hanno chiamato Beelzebùl il padrone di casa, quanto più quelli della sua famiglia! (Mt 10,21-25). 

E ancora, sempre nel Vangelo secondo Matteo:

“Allora vi abbandoneranno alla tribolazione e vi uccideranno, e sarete odiati da tutti i popoli a causa del mio nome. Molti ne resteranno scandalizzati, e si tradiranno e odieranno a vicenda. Sorgeranno molti falsi profeti e inganneranno molti; per il dilagare dell’iniquità, si raffredderà l’amore di molti. Ma chi avrà perseverato fino alla fine sarà salvato. Questo vangelo del Regno sarà annunciato in tutto il mondo, perché ne sia data testimonianza a tutti i popoli; e allora verrà la fine” (Mt 24,9-14). 

Quando si rinuncia a Cristo per indossare altre vesti di questo mondo, non si è degni di Cristo. Chi approva o giustifica o dichiara necessario svestirsi di Cristo per indossare chi Cristo non è, attesta che anche lui si è svestito di Cristo. La sua anima è vestita di stracci di questo mondo e così la sua mente e il suo cuore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, tu hai vestito Dio con il tuo sangue e la tua carne, fa’ che anche noi vestiamo Cristo con il nostro sangue e la nostra carne. Fa’ che mai ci svestiamo di Cristo. Ma sempre vi svestiremo di Lui se non avremo noi rivestito Lui del nostro sangue e della nostra carne. Angeli, Santi, fate che nessun discepolo si svesta di Cristo. Ma soprattutto che nessun discepolo approvi chi di Cristo si è svestito, dichiarando ciò cosa indifferente. Rinnegare Cristo non è cosa indifferente, perché per Cristo non è cosa indifferente. Ricordiamoci delle sue Parole:

Perciò chiunque mi riconoscerà davanti agli uomini, anch’io lo riconoscerò davanti al Padre mio che è nei cieli; chi invece mi rinnegherà davanti agli uomini, anch’io lo rinnegherò davanti al Padre mio che è nei cieli. Non crediate che io sia venuto a portare pace sulla terra; sono venuto a portare non pace, ma spada. Sono infatti venuto a separare l’uomo da suo padre e la figlia da sua madre e la nuora da sua suocera; e nemici dell’uomo saranno quelli della sua casa. Chi ama padre o madre più di me, non è degno di me; chi ama figlio o figlia più di me, non è degno di me; chi non prende la propria croce e non mi segue, non è degno di me. Chi avrà tenuto per sé la propria vita, la perderà, e chi avrà perduto la propria vita per causa mia, la troverà (Mt 10,32-39). 

Fate che questa mai accada. Amen. 



[bookmark: _Toc47013740]MEDITAZIONE 17 Maggio 2020 
VI Domenica di Pasqua

PRIMA LETTURA
Nella Chiesa di Cristo Gesù non tutti possono fare tutto. Tutti possono annunciare la Parola. Tutti possono evangelizzare. Tutti invitare alla conversione e alla fede in Cristo Signore. Non tutti però possono dare lo Spirito Santo con l’imposizione delle mani. Lo Spirito Santo viene dato dagli Apostoli. Gli Apostoli danno a quanti hanno ricevuto il battesimo, lo Spirito nella sua pienezza. Ricevendo lo Spirito Santo, i battezzati sono costituiti veri testimoni di Gesù. La Cresima fa di un battezzato un perfetto cristiano. Può vivere in verità e in giustizia il suo ministero di vero Testimone di Cristo Signore con la sua Parola e soprattutto con la sua vita. 
È la comunità che deve chiedere lo Spirito Santo per i suoi figli. La comunità locale è sempre sotto la responsabilità del suo parroco. “Frattanto gli apostoli, a Gerusalemme, seppero che la Samaria aveva accolto la parola di Dio e inviarono a loro Pietro e Giovanni”. Una comunità distaccata, separata, lontana nel cuore e nella mente dall’Apostolo del Signore, è una comunità senza pienezza di vita. Gli manca l’Apostolo che sempre dovrà rinnovarla, vivificarla, ringiovanirla, liberarla da ogni ruga di non purezza di grazia e di verità, ricolmandola di Cristo Gesù e di ogni suo dono celeste nello Spirito Santo. 
Una Chiesa senza l’Apostolo del Signore è in tutto simile ad un campo coltivato ad ortaggi senza acqua nella calura estiva. È l’Apostolo l’acqua che dona vita e fa maturare ogni pianta. La Chiesa nata dalla Pentecoste era assidua nell’ascoltare gli insegnamenti degli Apostoli. Gli Apostoli non donano solo lo Spirito Santo, l’Eucaristia e altri doni divini, completano e verificano che la verità di Cristo regni nella comunità in tutta la sua bellezza. 
Leggiamo At 8,5-8.14-17

Filippo, sceso in una città della Samaria, predicava loro il Cristo. E le folle, unanimi, prestavano attenzione alle parole di Filippo, sentendolo parlare e vedendo i segni che egli compiva. Infatti da molti indemoniati uscivano spiriti impuri, emettendo alte grida, e molti paralitici e storpi furono guariti. E vi fu grande gioia in quella città. Frattanto gli apostoli, a Gerusalemme, seppero che la Samaria aveva accolto la parola di Dio e inviarono a loro Pietro e Giovanni. Essi scesero e pregarono per loro perché ricevessero lo Spirito Santo; non era infatti ancora disceso sopra nessuno di loro, ma erano stati soltanto battezzati nel nome del Signore Gesù. Allora imponevano loro le mani e quelli ricevevano lo Spirito Santo.

Ecco cosa narrano gli Atti degli Apostoli: “Allora imponevano loro le mani e quelli ricevevano lo Spirito Santo”. Su chi gli Apostoli possono imporre le mani? Su quanti sono stati generati come veri figli di Dio nel suo Figlio Cristo Gesù, mediante il battesimo. Ma basta un certificato di battesimo, basta un’attestazione di frequenza di un corso di formazione perché si possa imporre le mani su un battezzato? Diciamo dubito che non basta. Le mani non sono imposte su un battezzato, ma su un figlio di Dio nel suo Figlio Cristo Gesù.
Se il battezzato non vive da vero figlio di Dio, a nulla serve imporre le mani sul suo capo. Se non vive da vero figlio di Dio nel Figlio suo Gesù Cristo, mai potrà vivere come vero Testimone del Signore Morto e Risorto, Vita eterna, Verità e Via di salvezza per ogni uomo. Prima si deve insegnare ad ogni figlio di Dio a vivere da vero figlio di Dio e poi si potrà imporre le mani sulla sua testa. Prima si deve insegnare a vivere tutto il Vangelo e poi dare lo Spirito Santo perché il cresimato possa testimoniare con la Parola e con la vita chi è Cristo Signore per ogni uomo.
Oggi si riceve il battesimo, ma non si testimonia Cristo Gesù. Si riceve l’Eucaristia, ma non si testimonia Cristo Gesù. Si riceve la Cresima, ma non si testimonia Cristo Gesù. Si ricevono gli altri sacramenti, ma non si testimonia Cristo Gesù. Eppure ogni sacramento è conferito per dare a Cristo Gesù una particolare, specifica, propria testimonianza. Ognuno si chieda: trasformo ogni sacramento ricevuto in più grande e perfetta testimonianza a Cristo Signore?

Seconda Lettura
Il cristiano è chiamato a vivere in un mondo che è ostile a Cristo Signore, al suo Vangelo, alla sua luce. Per questo il cristiano vive in un mondo nel quale lui sarà sempre perseguitato, insultato, umiliato, ucciso. Come si deve comportare il cristiano di fronte ad ogni persecuzione, ogni martirio?
Ecco l’insegnamento dell’Apostolo Pietro: “Tuttavia questo sia fatto con dolcezza e rispetto, con una retta coscienza, perché, nel momento stesso in cui si parla male di voi, rimangano svergognati quelli che malignano sulla vostra buona condotta in Cristo”. Il cristiano deve rispondere alle persecuzioni del mondo con la più alta santità, con una parola che è sempre frutto delle virtù vissute da lui in modo eroico. Gesù ha risposto al mondo che lo ha crocifisso con la più alta santità, con le virtù portate al sommo del loro splendore di luce. Un cristiano che risponde alla persecuzione con una vita priva di ogni virtù, attesta che lui non è vero discepolo di Gesù. Chi è mondo risponde come il mondo. Chi è di Cristo, risponde come Cristo. La differenza è vera testimonianza. La differenza nella risposta rivela se siamo di Cristo o siamo del mondo. 
Leggiamo 1Pt 3,15-18

Adorate il Signore, Cristo, nei vostri cuori, pronti sempre a rispondere a chiunque vi domandi ragione della speranza che è in voi. Tuttavia questo sia fatto con dolcezza e rispetto, con una retta coscienza, perché, nel momento stesso in cui si parla male di voi, rimangano svergognati quelli che malignano sulla vostra buona condotta in Cristo. Se questa infatti è la volontà di Dio, è meglio soffrire operando il bene che facendo il male, perché anche Cristo è morto una volta per sempre per i peccati, giusto per gli ingiusti, per ricondurvi a Dio; messo a morte nel corpo, ma reso vivo nello spirito.

L’Apostolo Pietro dona ai discepoli di Gesù, Cristo Signore come loro esempio da imitare. Cosa ha fatto Cristo Gesù? Come ha risposto al mondo? Ecco l’insegnamento di Pietro: “Perché anche Cristo è morto una volta per sempre per i peccati, giusto per gli ingiusti, per ricondurvi a Dio; messo a morte nel corpo, ma reso vivo nello spirito”. Cristo Gesù ha preso su di sé i peccati del mondo al fine di espirali. 
Lui giusto è morto per gli ingiusti, per ricondurre tutti a Dio. Anche al cristiano è chiesto di prendere su di sé il peccato di quanti lo stanno crocifiggendo per espiarlo e ottenere la conversione dei loro carnefici. Questa è regola di altissima ascesi. Dare la vita, offrendola a Dio nella più alta santità, perché Lui mandi nei cuori tanta grazia per la loro conversione. Ma qui entriamo in un altro mondo. Qui si entra nel mondo di Cristo Gesù. Che Gesù Signore conceda a tutti i membri del suo corpo di entrare nel suo mondo, che è il mondo nel quale ci si fa vittime di espiazione per il peccato del mondo. Quanto l’Apostolo Paolo dice di Cristo Gesù, deve essere detto di ogni suo discepolo:
Tanto che, se uno è in Cristo, è una nuova creatura; le cose vecchie sono passate; ecco, ne sono nate di nuove. Tutto questo però viene da Dio, che ci ha riconciliati con sé mediante Cristo e ha affidato a noi il ministero della riconciliazione. Era Dio infatti che riconciliava a sé il mondo in Cristo, non imputando agli uomini le loro colpe e affidando a noi la parola della riconciliazione. In nome di Cristo, dunque, siamo ambasciatori: per mezzo nostro è Dio stesso che esorta. Vi supplichiamo in nome di Cristo: lasciatevi riconciliare con Dio. Colui che non aveva conosciuto peccato, Dio lo fece peccato in nostro favore, perché in lui noi potessimo diventare giustizia di Dio (2Cor 5,17-21). 

Ognuno si chieda: Sono io nel mondo di Cristo Gesù?

Lettura del Vangelo
Ogni Parola del Vangelo va letta con somma attenzione, grande diligenza, nella preghiera allo Spirito Santo perché ci conceda la perfetta comprensione secondo la sua verità e luce. Ascoltiamo cosa dice Gesù Signore: Se mi amate, osserverete i miei comandamenti; e io pregherò il Padre ed egli vi darà un altro Paràclito perché rimanga con voi per sempre.
Lo Spirito Santo non lo chiede il cristiano per via diretta e neanche per via indiretta. Chi chiede al Padre lo Spirito Santo è solo Cristo Gesù. Per chi Gesù Signore chiede lo Spirito Santo? Per coloro che lo amano e osservano i suoi comandamenti. Qual è allora la via perché un cristiano sia sempre colmo di Spirito Santo? La via è quella che Gesù ha rivelato: l’amore verso di Lui e l’osservanza dei suoi comandamenti. Quando non si ama Lui più della nostra vita, come Gesù ha amato il Padre consegnando a Lui tutta la sua vita, noi non osserviamo i suoi comandamenti.
Siamo senza lo Spirito Santo che dimora in noi. Quali sono i frutti dell’assenza dello Spirito Santo dalla nostra anima e dal nostro cuore? I frutti saranno amari, avvelenati, di peccato, di morte. Sono i frutti della carne, le sue opere. Sono il trionfo dei vizi, della stoltezza, dell’insipienza, del male. Ma già la non osservanza dei comandamenti è la consegna della nostra vita al male e al peccato. A chi vuole conoscere se lo Spirito Santo è nel suo cuore, basta che prenda una sola parola del Vangelo. Se quella Parola non è vissuta nella verità e nella carità, lo Spirito o è assente dalla sua anima o è spento o assai debole. Più si osservano i comandamenti, più si ama Cristo Signore, più lo Spirito cresce in noi. Possiamo produrre tutti i suoi frutti. 
Leggiamo il testo di Gv 14,15-21

Se mi amate, osserverete i miei comandamenti; e io pregherò il Padre ed egli vi darà un altro Paràclito perché rimanga con voi per sempre, lo Spirito della verità, che il mondo non può ricevere perché non lo vede e non lo conosce. Voi lo conoscete perché egli rimane presso di voi e sarà in voi. Non vi lascerò orfani: verrò da voi. Ancora un poco e il mondo non mi vedrà più; voi invece mi vedrete, perché io vivo e voi vivrete. In quel giorno voi saprete che io sono nel Padre mio e voi in me e io in voi. Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi è colui che mi ama. Chi ama me sarà amato dal Padre mio e anch’io lo amerò e mi manifesterò a lui».

È cosa giusta, sempre da ricordare, mai da dimenticare che tutto è dall’osservanza dei Comandamenti. La Parola di Gesù è chiara e inequivocabile: “Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi è colui che mi ama. Chi ama me sarà amato dal Padre mio e anch’io lo amerò e mi manifesterò a lui”.
Ama Gesù chi osserva i suoi comandamenti. O anche: Chi ama Gesù osservare i suoi comandamenti. Quali sono i frutti di questo amore? Chi ama me sarà amato dal Padre mio. Primo frutto: Vogliamo essere amati dal Padre? Dobbiamo amare il suo Figlio Cristo Gesù. Se noi non amiamo Cristo, perché ci vergogniamo di Lui, quale Dio preghiamo e a chi rivolgiamo le nostre preghiere?
Ad un Dio che mai potrà ascoltarle. Il Padre ascolta solo le preghiere di Cristo. Cristo presenta al Padre le preghiere di quanti lo amano. Secondo frutto che viene prodotto in chi ama Cristo: Anch’io lo amerò e mi manifesterò a lui. Chi vuole conoscere Cristo, chi vuole conoscere il suo pensiero, la sua verità, la sua scienza, la sua santità, la sua speranza, la sua carità, deve osservare i suoi comandamenti. Tutto è dall’osservanza dei suoi comandamenti. 
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, otteneteci la grazia di amare Cristo Gesù e di osservare i suoi comandamenti. Per questa osservanza entreremo nel regno di Cristo Gesù, nella sua casa, e vedremo ogni cosa con la sua purissima luce.
Questa grazia vi chiediamo per oggi e per sempre. Amen. 








[bookmark: _Toc47013741]
MEDITAZIONE 18 Maggio 2020 
Lunedì – VI Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Il missionario del Vangelo lavora per il suo Signore. Lavora perché Cristo Gesù sia accolto, creduto, confessato come unico e solo salvatore da ogni uomo. A questa missione l’Apostolo Paolo ha consacrato per intero la sua vita: Cristo Gesù è il suo cuore. È la sua anima. È il suo pensiero. Non c’è atomo del suo corpo e della sua anima che non sia stato consegnato a Cristo Gesù. Più il missionario del Vangelo si dedica alla missione di far conoscere Gesù, annunciandolo con ogni sapienza e dottrina nello Spirito Santo, e più il Signore si dedicherà perché nulla di quanto è necessario alla sua vita gli venga a mancare.
Quanto Gesù dice nel suo Vangelo, per l’Apostolo Paolo è legge quotidiana: 

“Perciò io vi dico: non preoccupatevi per la vostra vita, di quello che mangerete o berrete, né per il vostro corpo, di quello che indosserete; la vita non vale forse più del cibo e il corpo più del vestito? Guardate gli uccelli del cielo: non séminano e non mietono, né raccolgono nei granai; eppure il Padre vostro celeste li nutre. Non valete forse più di loro? E chi di voi, per quanto si preoccupi, può allungare anche di poco la propria vita? E per il vestito, perché vi preoccupate? Osservate come crescono i gigli del campo: non faticano e non filano. Eppure io vi dico che neanche Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro. Ora, se Dio veste così l’erba del campo, che oggi c’è e domani si getta nel forno, non farà molto di più per voi, gente di poca fede? Non preoccupatevi dunque dicendo: “Che cosa mangeremo? Che cosa berremo? Che cosa indosseremo?”. Di tutte queste cose vanno in cerca i pagani. Il Padre vostro celeste, infatti, sa che ne avete bisogno. Cercate invece, anzitutto, il regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno date in aggiunta. Non preoccupatevi dunque del domani, perché il domani si preoccuperà di se stesso. A ciascun giorno basta la sua pena (Mt 6,25-34). 

L’Apostolo Paolo non solo cerca il regno di Dio e la sua giustizia, si affatica e lotta perché Cristo Gesù possa essere accolto da ogni cuore. Il Padre celeste vede questo amore e risponde al suo missionario con amore sempre nuovo. 
Ecco cosa confesserà l’Apostolo Paolo ai Filippesi:

Ho provato grande gioia nel Signore perché finalmente avete fatto rifiorire la vostra premura nei miei riguardi: l’avevate anche prima, ma non ne avete avuto l’occasione. Non dico questo per bisogno, perché ho imparato a bastare a me stesso in ogni occasione. So vivere nella povertà come so vivere nell’abbondanza; sono allenato a tutto e per tutto, alla sazietà e alla fame, all’abbondanza e all’indigenza. Tutto posso in colui che mi dà la forza. Avete fatto bene tuttavia a prendere parte alle mie tribolazioni. Lo sapete anche voi, Filippesi, che all’inizio della predicazione del Vangelo, quando partii dalla Macedonia, nessuna Chiesa mi aprì un conto di dare e avere, se non voi soli; e anche a Tessalònica mi avete inviato per due volte il necessario. Non è però il vostro dono che io cerco, ma il frutto che va in abbondanza sul vostro conto. Ho il necessario e anche il superfluo; sono ricolmo dei vostri doni ricevuti da Epafrodìto, che sono un piacevole profumo, un sacrificio gradito, che piace a Dio. Il mio Dio, a sua volta, colmerà ogni vostro bisogno secondo la sua ricchezza con magnificenza, in Cristo Gesù. Al Dio e Padre nostro sia gloria nei secoli dei secoli. Amen (Fil 4, 10-20). 

Come oggi il Signore provvede per il suo Apostolo? Aprendo il cuore di una donna di nome Lidia, facendola aderire alla Parola annunciata da Paolo. “Ad ascoltare c’era anche una donna di nome Lidia, commerciante di porpora, della città di Tiàtira, una credente in Dio, e il Signore le aprì il cuore per aderire alle parole di Paolo”.  Ecco una verità che ogni missionario di Cristo Gesù deve mettere nel cuore.
Quando il missionario si dedica a servire Cristo Gesù, annunciando e predicando con purezza di verità e santità di vita il suo Vangelo, sempre il Padre si prenderà cura di Lui. Sarà sua provvidenza, custodia, protezione, via sulla quale camminare. Se il missionario di Gesù sarà privo di questa fede, gli affanni per le cose del mondo lo consumeranno e per lui il Vangelo diventerà cosa secondaria. Non sarà l’anima della sua anima, il cuore del suo cuore, la luce dei suoi occhi, l’aria del suo respiro, l’alito della sua vita. 
Leggiamo At 16,11-15

Salpati da Tròade, facemmo vela direttamente verso Samotràcia e, il giorno dopo, verso Neàpoli e di qui a Filippi, colonia romana e città del primo distretto della Macedonia. Restammo in questa città alcuni giorni. Il sabato uscimmo fuori della porta lungo il fiume, dove ritenevamo che si facesse la preghiera e, dopo aver preso posto, rivolgevamo la parola alle donne là riunite. Ad ascoltare c’era anche una donna di nome Lidia, commerciante di porpora, della città di Tiàtira, una credente in Dio, e il Signore le aprì il cuore per aderire alle parole di Paolo. Dopo essere stata battezzata insieme alla sua famiglia, ci invitò dicendo: «Se mi avete giudicata fedele al Signore, venite e rimanete nella mia casa». E ci costrinse ad accettare.

Il Signore diviene provvidenza per i suoi missionari attraverso di questa donna convertita a Cristo Gesù per l’annuncio e la predicazione di Paolo. Ecco cosa avviene: “Dopo essere stata battezzata insieme alla sua famiglia, ci invitò dicendo: «Se mi avete giudicata fedele al Signore, venite e rimanete nella mia casa». E ci costrinse ad accettare”. 
Veramente il Signore è Provvidenza per i suoi amici. Realmente si compiono per gli amici del Signore le Parole del Salmo:

Se il Signore non costruisce la casa, invano si affaticano i costruttori. Se il Signore non vigila sulla città, invano veglia la sentinella. Invano vi alzate di buon mattino e tardi andate a riposare, voi che mangiate un pane di fatica: al suo prediletto egli lo darà nel sonno. Ecco, eredità del Signore sono i figli, è sua ricompensa il frutto del grembo. Come frecce in mano a un guerriero sono i figli avuti in giovinezza. Beato l’uomo che ne ha piena la faretra: non dovrà vergognarsi quando verrà alla porta a trattare con i propri nemici (Sal 127 (126) 1-5). 

Paolo è vero amico del Signore. A Lui ha consacrato tutta la sua vita. Paolo è vita per il Signore. Il Signore è vita per Paolo.  Vita per vita. Ora chiediamoci: Sono io vita per il Signore?

Lettura del Vangelo
Il discepolo di Gesù è mandato nel mondo per un solo fine: rendere testimonianza alla verità, alla luce, alla grazia, alla vita, alla morte, alla risurrezione, alla gloriosa ascensione al cielo di Cristo Signore. Non è mandato per altre cose. Se non rende testimonianza a Cristo Signore, è uomo tra gli uomini. È uomo come tutti gli altri uomini. Mondo con il mondo. 
Quando un uomo esce dal mondo ed entra nel regno di Dio? Quando costruisce il regno di Dio, costruendo il corpo di Cristo. Come si costruisce il corpo di Cristo? Crescendo il missionario in ogni grazia e verità che sono in Cristo Gesù. Annunciando, predicando, rendendo testimonianza a Cristo Gesù, con purezza di verità, dottrina, Parola, e chiamando ogni uomo a convertirsi a Gesù Signore. Se non farà questo, a nulla serve la sua missione. Sarà una missione antropologia, filosofica, ideologica, filantropica, mai sarà missione cristologica, soteriologica, di vera redenzione, vera salvezza.
Come potrà il missionario rimanere saldo nella sua missione di testimone di Cristo Signore? Dimorando, crescendo, vivificando, rafforzando nel suo cuore e nella sua anima lo Spirito Santo. “Quando verrà il Paràclito, che io vi manderò dal Padre, lo Spirito della verità che procede dal Padre, egli darà testimonianza di me”. Se il missionario di Gesù si separerà dallo Spirito Santo, subito si separerà da Cristo. Non parlerà più di Lui, perché Lui non è più nel suo cuore e non è più l’anima della sua anima. 
Se il missionario vorrà essere e rimanere sempre “Bocca di Cristo Gesù”, dovrà essere e rimanere “Alito di Spirito Santo”. Quando sarà “Alito di Spirito Santo”? Quando lo Spirito del Signore abita nel suo cuore, crescendo e rafforzandosi ogni giorno di più. Quando il missionario non è “Alito dello Spirito Santo”, mai potrà essere “Bocca di Cristo Gesù”, “Bocca del suo Vangelo”. Cristo Gesù, Spirito Santo, Missionario dovranno essere una cosa sola. Lo Spirito Santo rende testimonianza di Cristo al missionario. Il missionario rende testimonianza a Cristo Gesù. Non due testimonianze, ma una sola testimonianza. 

Leggiamo il testo di Gv 15,26-16,4a 
Quando verrà il Paràclito, che io vi manderò dal Padre, lo Spirito della verità che procede dal Padre, egli darà testimonianza di me; e anche voi date testimonianza, perché siete con me fin dal principio. Vi ho detto queste cose perché non abbiate a scandalizzarvi. Vi scacceranno dalle sinagoghe; anzi, viene l’ora in cui chiunque vi ucciderà crederà di rendere culto a Dio. E faranno ciò, perché non hanno conosciuto né il Padre né me. Ma vi ho detto queste cose affinché, quando verrà la loro ora, ve ne ricordiate, perché io ve l’ho detto.

Ora meditiamo con somma attenzione su quanto afferma Gesù: “E faranno ciò, perché non hanno conosciuto né il Padre né me”. Ecco quanto lo stesso Gesù annuncia a farisei e scribi:

“E anche il Padre, che mi ha mandato, ha dato testimonianza di me. Ma voi non avete mai ascoltato la sua voce né avete mai visto il suo volto, e la sua parola non rimane in voi; infatti non credete a colui che egli ha mandato. Voi scrutate le Scritture, pensando di avere in esse la vita eterna: sono proprio esse che danno testimonianza di me. Ma voi non volete venire a me per avere vita. Io non ricevo gloria dagli uomini. Ma vi conosco: non avete in voi l’amore di Dio. Io sono venuto nel nome del Padre mio e voi non mi accogliete; se un altro venisse nel proprio nome, lo accogliereste. E come potete credere, voi che ricevete gloria gli uni dagli altri, e non cercate la gloria che viene dall’unico Dio? Non crediate che sarò io ad accusarvi davanti al Padre; vi è già chi vi accusa: Mosè, nel quale riponete la vostra speranza. Se infatti credeste a Mosè, credereste anche a me; perché egli ha scritto di me. Ma se non credete ai suoi scritti, come potrete credere alle mie parole?» (Gv 5,37-47).

Questa stessa verità così viene ribadita dall’Apostolo Giovanni nella sua Prima Lettera:

“Carissimi, non prestate fede ad ogni spirito, ma mettete alla prova gli spiriti, per saggiare se provengono veramente da Dio, perché molti falsi profeti sono venuti nel mondo. In questo potete riconoscere lo Spirito di Dio: ogni spirito che riconosce Gesù Cristo venuto nella carne, è da Dio; ogni spirito che non riconosce Gesù, non è da Dio. Questo è lo spirito dell’anticristo che, come avete udito, viene, anzi è già nel mondo. Voi siete da Dio, figlioli, e avete vinto costoro, perché colui che è in voi è più grande di colui che è nel mondo. Essi sono del mondo, perciò insegnano cose del mondo e il mondo li ascolta. Noi siamo da Dio: chi conosce Dio ascolta noi; chi non è da Dio non ci ascolta. Da questo noi distinguiamo lo spirito della verità e lo spirito dell’errore” (1Gv 4,1-6).

Tutti gli adoratori di un falso Dio, tutti i falsi adoratori del vero Dio, mai potranno accogliere la testimonianza fatta dai discepoli sul loro Maestro e Signore. Il vero Dio e il vero Cristo Gesù sono una cosa sola. Gesù è la visibilità storica del vero Dio. I veri discepoli e Cristo Gesù sono una cosa sola. I veri discepoli sono la visibilità storica del vero Cristo di Dio.
Se il Dio che si adora è un falso Dio o si adora il vero Dio in modo falso, sempre si rifiuterà il vero Cristo. Il vero Cristo è la visibilità nella storia del vero Dio. Sempre si rifiuterà il vero Cristo. Il vero discepolo è la visibilità nella storia del vero Cristo di Dio.
Sempre si rifiuterà il vero discepolo di Cristo Gesù. Chi invece accoglie la Parola del discepolo e si converte, abbandonano ogni falso Dio o ogni adorazione falsa del vero Dio, allora riconoscerà che veramente Gesù è il Cristo di Dio. Confesserà che solo Gesù è il vero Messia del Signore.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che il missionario di Cristo Gesù sia vero testimone del mistero del suo Maestro e Signore. Senza la verità dell’annuncio, ma si crederà nel vero Cristo di Dio. Falso annuncio, falsa confessione donano una falsa fede in Cristo. Vero annuncio, vera confessione donano la vera fede in Cristo. A nulla serve annunciare un falso Cristo. Di falsi cristi la terra è piena.
Madre di Dio, Angeli, Santi, non permettete che il discepolo di Gesù annunci un falso Cristo. Impeditelo con tutte le vostre forze. Amen.


[bookmark: _Toc47013742]
MEDITAZIONE 19 Maggio 2020 
Martedì – VI Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
L’Apostolo Paolo è sempre strumento dello Spirito Santo. La sua Parola è alito dello Spirito di Dio, qualsiasi cosa lui dica. Anche se vi è una infinita differenza, Paolo nella sua missione è alito dello Spirito Santo allo stesso modo che Gesù era alito di Spirito Santo. Leggiamo nel Vangelo secondo Giovanni:
Gesù dice alla Donna venuta al pozzo per attingere acqua, dopo un dialogo iniziale: 

«Va’ a chiamare tuo marito e ritorna qui». Gli risponde la donna: «Io non ho marito». Le dice Gesù: «Hai detto bene: “Io non ho marito”. Infatti hai avuto cinque mariti e quello che hai ora non è tuo marito; in questo hai detto il vero». Gli replica la donna: «Signore, vedo che tu sei un profeta! I nostri padri hanno adorato su questo monte; voi invece dite che è a Gerusalemme il luogo in cui bisogna adorare». Gesù le dice: «Credimi, donna, viene l’ora in cui né su questo monte né a Gerusalemme adorerete il Padre. Voi adorate ciò che non conoscete, noi adoriamo ciò che conosciamo, perché la salvezza viene dai Giudei. Ma viene l’ora – ed è questa – in cui i veri adoratori adoreranno il Padre in spirito e verità: così infatti il Padre vuole che siano quelli che lo adorano. Dio è spirito, e quelli che lo adorano devono adorare in spirito e verità». Gli rispose la donna: «So che deve venire il Messia, chiamato Cristo: quando egli verrà, ci annuncerà ogni cosa». Le dice Gesù: «Sono io, che parlo con te» (Cfr. Gv 4,1-26). 

Quale parola tocca il cuore della donna? Non di certo quella sull’acqua della vita, ma la parola che conferma quanto la donna aveva detto sul marito: “«Hai detto bene: “Io non ho marito”. Infatti hai avuto cinque mariti e quello che hai ora non è tuo marito; in questo hai detto il vero». Dopo questa parola di Gesù, il dialogo si apre su altissimi misteri e si conclude con la rivelazione che Gesù fa alla donna: “Sono io, che parlo con te”. Mai a nessuno Gesù ha rivelato di essere il Messia.
Con quale parola l’Apostolo Paolo entra nel cuore del carceriere? Non certo con una parola proferita sul mistero di Gesù Signore, ma con questa semplicissima frase: «Non farti del male, siamo tutti qui». Quale dovrà allora essere la preoccupazione di ogni discepolo e missionario di Gesù Signore? La preoccupazione dovrà essere solo una: crescere nell’amore di Cristo fino a divenire alito di Spirito Santo. Alito come è Cristo Gesù. Alito come è la Madre di Dio sia nella sua visita alla cugina Elisabetta e sia alle nozze di Cana. Alito come è Filippo con l’Eunuco, il funzionario della regina Candace. Alito come è Paolo. Lo Spirito sa come entrare in un cuore. Se il suo missionario diviene suo alito, lo Spirito prende la sua voce e se ne serve secondo il cuore nel quale lui vuole entrare.
Leggiamo At 16,22-34

La folla allora insorse contro di loro e i magistrati, fatti strappare loro i vestiti, ordinarono di bastonarli e, dopo averli caricati di colpi, li gettarono in carcere e ordinarono al carceriere di fare buona guardia. Egli, ricevuto quest’ordine, li gettò nella parte più interna del carcere e assicurò i loro piedi ai ceppi. Verso mezzanotte Paolo e Sila, in preghiera, cantavano inni a Dio, mentre i prigionieri stavano ad ascoltarli. D’improvviso venne un terremoto così forte che furono scosse le fondamenta della prigione; subito si aprirono tutte le porte e caddero le catene di tutti. Il carceriere si svegliò e, vedendo aperte le porte del carcere, tirò fuori la spada e stava per uccidersi, pensando che i prigionieri fossero fuggiti. Ma Paolo gridò forte: «Non farti del male, siamo tutti qui». Quello allora chiese un lume, si precipitò dentro e tremando cadde ai piedi di Paolo e Sila; poi li condusse fuori e disse: «Signori, che cosa devo fare per essere salvato?». Risposero: «Credi nel Signore Gesù e sarai salvato tu e la tua famiglia». E proclamarono la parola del Signore a lui e a tutti quelli della sua casa. Egli li prese con sé, a quell’ora della notte, ne lavò le piaghe e subito fu battezzato lui con tutti i suoi; poi li fece salire in casa, apparecchiò la tavola e fu pieno di gioia insieme a tutti i suoi per avere creduto in Dio.

Osserviamo con somma attenzione quanto avviene in questa prigione. Un terremoto scuote il carcere. Nessun prigioniero fugge. Tutti restano al loro posto. Paolo rassicura il carceriere. Nulla dice del mistero di Cristo Signore. Il carceriere condusse fuori Paolo e Sila e disse: «Signori, che cosa devo fare per essere salvato?». Risposero: «Credi nel Signore Gesù e sarai salvato tu e la tua famiglia». La domanda rivolta dal carceriere a Paolo e a Sila: “Signori, che cosa devo fare per essere salvato?”, anch’essa è alito di Spirito Santo. Quando lo Spirito del Signore entra in un cuore, è lui che suscita la domanda.
Alla domanda dello Spirito Santo deve anche seguire la risposta dello Spirito Santo. Chi è nello Spirito del Signore prima suscita la domanda con il suo alito di Spirito Santo e poi sempre con il suo alito di Spirito Santo dona la vera risposta: “Credi nel Signore Gesù e sarai salvato tu e la tua famiglia”. La stessa cosa avviene con il diacono Filippo. Questi è alito di Spirito Santo mentre spiega le Scritture al funzionario della Regina Candace. Lo Spirito Santo che entra nel funzionario diviene alito di richiesta del battesimo. Filippo dona la vera risposta come alito di Spirito Santo, acconsentendo perché l’Eunuco fosse Battezzato.

Rivolgendosi a Filippo, l’eunuco disse: «Ti prego, di quale persona il profeta dice questo? Di se stesso o di qualcun altro?». Filippo, prendendo la parola e partendo da quel passo della Scrittura, annunciò a lui Gesù. Proseguendo lungo la strada, giunsero dove c’era dell’acqua e l’eunuco disse: «Ecco, qui c’è dell’acqua; che cosa impedisce che io sia battezzato?». Fece fermare il carro e scesero tutti e due nell’acqua, Filippo e l’eunuco, ed egli lo battezzò. Quando risalirono dall’acqua, lo Spirito del Signore rapì Filippo e l’eunuco non lo vide più; e, pieno di gioia, proseguiva la sua strada. Filippo invece si trovò ad Azoto ed evangelizzava tutte le città che attraversava, finché giunse a Cesarèa (Cfr. At 8,26-40). 

Nella casa di Cornelio, dopo che Pietro ha annunciato il mistero di Cristo Gesù con vero alito di Spirito Santo, è stato lo stesso Spirito Santo a rispondere in nome di Cornelio, discendendo direttamente su quanti erano presenti nella casa.

Pietro stava ancora dicendo queste cose, quando lo Spirito Santo discese sopra tutti coloro che ascoltavano la Parola. E i fedeli circoncisi, che erano venuti con Pietro, si stupirono che anche sui pagani si fosse effuso il dono dello Spirito Santo; li sentivano infatti parlare in altre lingue e glorificare Dio. Allora Pietro disse: «Chi può impedire che siano battezzati nell’acqua questi che hanno ricevuto, come noi, lo Spirito Santo?». E ordinò che fossero battezzati nel nome di Gesù Cristo. Quindi lo pregarono di fermarsi alcuni giorni (Cfr. At 10,1-48).

Questo evento straordinario era necessario per chiudere la bocca a tutti coloro che ancora nulla avevano compreso del mistero di Cristo Gesù e della sua Redenzione e salvezza. Una verità va messa in ogni cuore. Quando colui che parla, parla nello Spirito Santo, sempre riconoscerà se una richiesta viene dallo Spirito Santo e a questa richiesta sempre risponderà dallo Spirito Santo. Così chi parla, parla nello Spirito Santo. Chi chiede, chiede nello Spirito Santo. Chi risponde, risponde nello Spirito Santo.

Lettura del Vangelo
Perché è bene che Gesù se ne vada? Perché se lui non passa attraverso la via della sua crocifissione, facendosi obbediente al Padre fino alla morte di croce, il suo mistero rimane non compiuto. Se rimane non compiuto anche il mistero della redenzione rimane non compiuto. Se il mistero della redenzione rimane incompiuto, la salvezza dell’uomo mai si potrà realizzare.  
Ecco le chiare parole di Cristo Gesù: “Ma io vi dico la verità: è bene per voi che io me ne vada, perché, se non me ne vado, non verrà a voi il Paràclito; se invece me ne vado, lo manderò a voi”. Qual è il ministero dello Spirito Santo? Esso è duplice.
Operare la nuova nascita dell’uomo attraverso il sacramento del battesimo e confermare a Cristo Gesù secondo la grazia particolare racchiusa in ogni altro sacramento. Condurre ogni discepolo di Gesù a tutta la verità. Qual è tutta la verità?
Fare di ogni discepolo un’immagine perfetta di Gesù Signore, così che si possa dire: Il discepolo e Cristo Gesù sono una cosa sola. Chi vede il discepolo vede Cristo. Chi non conosce Cristo, vedendo il discepolo sa chi è Gesù Signore. È lo Spirito Santo che deve portare a compimento tutto il mistero del discepolo allo stesso modo che ha portato a compimento il mistero di Gesù Signore.
Cristo Gesù Crocifisso è l’immagine da realizzare. Lo Spirito Santo deve prenderci per mano e condurci alla perfetta realizzazione della nostra immagine. Se Gesù non se ne va, per amore dei discepoli, non compie il suo mistero. Di conseguenza neanche il mistero dei suoi discepoli potrà domani compiersi. Qual è il frutto che viene raccolto? Essi saranno inutili al Padre, inutili a Cristo, inutili allo Spirito Santo, inutili all’umanità, inutili alla creazione, inutili per il tempo, inutili per l’eternità. Questa verità vale anche per ogni discepolo di Gesù, non importa quale sacramento abbia ricevuto. Se si separa dallo Spirito Santo non potrà dare compimento al suo mistero. Di conseguenza sarà anche lui inutile al Padre, a Cristo, allo Spirito Santo, alla Chiesa, all’umanità, alla creazione. Sarà inutile per il tempo e per l’eternità. 
Leggiamo il testo di Gv 16,5-11

Ora però vado da colui che mi ha mandato e nessuno di voi mi domanda: “Dove vai?”. Anzi, perché vi ho detto questo, la tristezza ha riempito il vostro cuore. Ma io vi dico la verità: è bene per voi che io me ne vada, perché, se non me ne vado, non verrà a voi il Paràclito; se invece me ne vado, lo manderò a voi. E quando sarà venuto, dimostrerà la colpa del mondo riguardo al peccato, alla giustizia e al giudizio. Riguardo al peccato, perché non credono in me; riguardo alla giustizia, perché vado al Padre e non mi vedrete più; riguardo al giudizio, perché il principe di questo mondo è già condannato.

Perché quando verrà lo Spirito Santo dimostrerà la colpa del mondo? Ascoltiamo ancora una volta le parole di Gesù Signore: “E quando sarà venuto, dimostrerà la colpa del mondo riguardo al peccato, alla giustizia e al giudizio”. Il Padre risuscita il Figlio. Nel Figlio si compiono tutte le Scritture. Viene effuso lo Spirito Santo. Con la risurrezione e il dono dello Spirito Santo viene rivelata tutta la pesantezza della non fede di quanti lo hanno crocifisso. Lo Spirito Santo attesterà la verità di Gesù. Lui è il Santo di Dio, il Messia del Signore. Lui è veramente il Cristo.
Dopo questa attestazione e testimonianza dello Spirito Santo, chi ancora non crederà in Cristo sarà reo di morte eterna. Quanto Gesù dice nel Cenacolo va anche letto con quanto l’Apostolo Giovanni scrive nella sua Prima Lettera: 

“E chi è che vince il mondo se non chi crede che Gesù è il Figlio di Dio? Egli è colui che è venuto con acqua e sangue, Gesù Cristo; non con l’acqua soltanto, ma con l’acqua e con il sangue. Ed è lo Spirito che dà testimonianza, perché lo Spirito è la verità. Poiché tre sono quelli che danno testimonianza: lo Spirito, l’acqua e il sangue, e questi tre sono concordi. Se accettiamo la testimonianza degli uomini, la testimonianza di Dio è superiore: e questa è la testimonianza di Dio, che egli ha dato riguardo al proprio Figlio. Chi crede nel Figlio di Dio, ha questa testimonianza in sé. Chi non crede a Dio, fa di lui un bugiardo, perché non crede alla testimonianza che Dio ha dato riguardo al proprio Figlio. E la testimonianza è questa: Dio ci ha donato la vita eterna e questa vita è nel suo Figlio. Chi ha il Figlio, ha la vita; chi non ha il Figlio di Dio, non ha la vita” (1Gv 5,5-12).
 
Gesù condotto dallo Spirito Santo ha dato compimento al suo mistero. Oggi chi deve portare a compimento il suo mistero è ogni discepolo di Gesù. Questo sarà possibile solo se il discepolo si lascia prendere per mano dallo Spirito Santo, permettendo che sia Lui a realizzare nella sua anima, nel suo spirito, nel suo corpo, l’immagine perfetta di Cristo Gesù Crocifisso e Risorto.
La sua utilità a Dio Padre, a Cristo, allo Spirito Santo, alla Chiesa, all’umanità, alla creazione sarà in proporzione all’immagine realizzata. Più realizzerà l’immagine e più sarà utile. Meno realizzerà l’immagine e meno sarà utile. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù si lasci prendere per mano dallo Spirito Santo, perché possa portare a piena realizzazione l’immagine di Gesù Crocifisso, Morto e Risorto. Solo nella misura in cui questa immagine sarà realizzata, lui potrà essere utile al Padre, al Figlio, allo Spirito Santo, alla Chiesa, all’umanità. Diventerà via, in Cristo che è la Via, per condurre a Dio il mondo intero.
Fate che tutti ci convinciamo che se ci separiamo dallo Spirito Santo e non realizzeremo la nostra immagine, il mondo rimarrà privo della visibilità di Cristo Signore e mai si convertirà al Vangelo della vita. Amen.



[bookmark: _Toc47013743]
MEDITAZIONE 20 Maggio 2020 
Mercoledì – VI Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Oggi si parla molto di dialogo. C’è il dialogo ecumenico, che è fatto tra quanti confessano i due misteri principali della fede:
Primo mistero: Unità e Trinità del nostro Dio, il solo unico e vero Dio, il solo Creatore e Signore del cielo e della terra.
Secondo mistero: Incarnazione, Passione, Morte, Risurrezione, Ascensione al cielo e innalzamento di Gesù a Salvatore, Redentore, Messia, Via, Verità, Vita, Luce, Signore del cielo e della terra, Giudice dei vivi e dei morti.
Se anche uno solo di questi misteri viene negato, non c’è più dialogo ecumenico.
C’è il dialogo interreligioso che regna tra quanti confessano l’esistenza di un Dio, al quale si presta adorazione per obbedienza alla sua legge. Ci sono molti altri dialoghi, attraverso i quali si cerca di giungere ad una verità o a molte verità alle quali ci si vorrà obbligare. 
Il cristiano è sempre in dialogo con ogni uomo, a qualsiasi popolo appartenga, qualsiasi lingua parli, qualsiasi Dio adori, qualsiasi credo religioso confessi o professi. Il cristiano dialoga anche con quanti non hanno un credo religioso, perché fanno aperta professione di ateismo. Qual è il fine del dialogo per un discepolo di Gesù? 
Ascoltare, conoscere, penetrare nel cuore di colui con il quale si sta parlando, così che si possa annunciare il mistero di Gesù Signore. Il mistero di Gesù non si annuncia perché l’altro lo conosca. Lo si annuncia invitando l’altro alla conversione al mistero di Gesù nel quale è la vera salvezza. Il dialogo per il cristiano non è uno scambio di idee. Non è un confronto tra verità di contrapposta natura. Il dialogo dovrà sempre concludersi con la manifestazione chiara ed esplicita del mistero nel quale è stabilito che possiamo essere salvati. Questo mistero è Cristo Signore nella pienezza della sua verità eterna e storica, divina e umana.
L’Apostolo Paolo così inizia il suo dialogo con i filosofi di Atene: “Passando infatti e osservando i vostri monumenti sacri, ho trovato anche un altare con l’iscrizione: “A un dio ignoto”. Ebbene, colui che, senza conoscerlo, voi adorate, io ve lo annuncio”. L’Apostolo non perde tempo. Voi, Ateniesi, adorate molti Dèi. Adorate anche un Dio ignoto. Ciò che voi non conoscete, ciò che voi adorate dalla non perfetta scienza, io ve lo annuncio. Ma quale Dio ignoto l’Apostolo Paolo annuncia?
Ascoltiamo la narrazione completa di quel discorso.

Leggiamo At 17,15.22-18,1
Quelli che accompagnavano Paolo lo condussero fino ad Atene e ripartirono con l’ordine, per Sila e Timòteo, di raggiungerlo al più presto. Allora Paolo, in piedi in mezzo all’Areòpago, disse: «Ateniesi, vedo che, in tutto, siete molto religiosi. Passando infatti e osservando i vostri monumenti sacri, ho trovato anche un altare con l’iscrizione: “A un dio ignoto”. Ebbene, colui che, senza conoscerlo, voi adorate, io ve lo annuncio. Il Dio che ha fatto il mondo e tutto ciò che contiene, che è Signore del cielo e della terra, non abita in templi costruiti da mani d’uomo né dalle mani dell’uomo si lascia servire come se avesse bisogno di qualche cosa: è lui che dà a tutti la vita e il respiro e ogni cosa. Egli creò da uno solo tutte le nazioni degli uomini, perché abitassero su tutta la faccia della terra. Per essi ha stabilito l’ordine dei tempi e i confini del loro spazio perché cerchino Dio, se mai, tastando qua e là come ciechi, arrivino a trovarlo, benché non sia lontano da ciascuno di noi. In lui infatti viviamo, ci muoviamo ed esistiamo, come hanno detto anche alcuni dei vostri poeti: “Perché di lui anche noi siamo stirpe”. Poiché dunque siamo stirpe di Dio, non dobbiamo pensare che la divinità sia simile all’oro, all’argento e alla pietra, che porti l’impronta dell’arte e dell’ingegno umano. Ora Dio, passando sopra ai tempi dell’ignoranza, ordina agli uomini che tutti e dappertutto si convertano, perché egli ha stabilito un giorno nel quale dovrà giudicare il mondo con giustizia, per mezzo di un uomo che egli ha designato, dandone a tutti prova sicura col risuscitarlo dai morti». Quando sentirono parlare di risurrezione dei morti, alcuni lo deridevano, altri dicevano: «Su questo ti sentiremo un’altra volta». Così Paolo si allontanò da loro. Ma alcuni si unirono a lui e divennero credenti: fra questi anche Dionigi, membro dell’Areòpago, una donna di nome Dàmaris e altri con loro. Dopo questi fatti Paolo lasciò Atene e si recò a Corinto. 

L’Apostolo Paolo dal cielo discende subito sulla terra. Annuncia ciò che Dio ha stabilito nel cielo dall’eternità. Ma quanto Dio ha stabilito dall’eternità, si è compiuto in un uomo. Qual è la prova che tutto si è compiuto in quest’uomo?
La sua risurrezione dai morti. Quest’uomo è anche il Giudice dinanzi al quale ognuno domani si dovrà presentare. “Ora Dio, passando sopra ai tempi dell’ignoranza, ordina agli uomini che tutti e dappertutto si convertano, perché egli ha stabilito un giorno nel quale dovrà giudicare il mondo con giustizia, per mezzo di un uomo che egli ha designato, dandone a tutti prova sicura col risuscitarlo dai morti”.
Il cristiano è obbligato in ogni suo dialogo ad unire eternità e tempo, Dio e l’uomo, mistero eterno e mistero incarnato. Senza il mistero incarnato il mistero eterno a nulla serve, perché la salvezza è stabilita dal mistero eterno, ma è realizzata nel mistero incarnato. Oggi tutti i nostri dialoghi, di qualsiasi genere o natura, naufragano o risultano nulli, perché si annuncia un mistero eterno – e anche in modo falso o altamente superficiale – ma nulla si dice del mistero incarnato.
Poiché tutto si compie nel mistero incarnato, annunciare solo il mistero eterno, è in tutto simile ad un parlare del nulla. Sarebbe come leggere l’Antico Testamento senza il Nuovo. Avremmo un Dio che promette salvezza e redenzione, ma poi nulla si compie, perché dal mistero eterno non si passa nel mistero incarnato.
Ora è giusto che ognuno si chieda: Quanto nelle mie parole, nei miei discorsi, nelle mie catechesi, nei miei insegnamenti viene poggiato sul mistero incarnato? Ma so che il mistero incarnato, se non si incarna pienamente in me, se non diventa tutta la mia vita, a nulla serve, perché tutti coloro ai quali parlo, non vedono ciò di cui sto parlando?
Il mistero eterno del Padre si incarna nel mistero divino e umano di Cristo Gesù. Il mistero di Cristo Gesù deve incarnarsi nel suo corpo che è la Chiesa. Ogni discepolo di Gesù deve parlare come vero mistero incarnato del mistero divino ed eterno che è Gesù Signore. Se la nuova evangelizzazione è fallita, non è fallita perché i metodi erano insufficienti o non aggiornati. I metodi sono stati eccellenti. Essa è fallita perché il mistero divino e umano di Gesù, eterno e incarnato di Cristo Signore non è stato incarnato dai molti evangelizzatori. Si è persino giunti a parlare solo di un Dio che sta nei cieli. Oggi si è giunti finanche a negare la verità del Dio uno e trino che sta nei cieli.
Oggi si è giunti a ignorare totalmente il mistero del Dio incarnato nel quale è stabilito che possiamo essere salvati. Oggi si è giunti a eliminare la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, unico e solo vero corpo di Cristo, nella quale il mistero del Dio incarnato deve a sua volta incarnarsi, perché ogni uomo veda il suo Signore e Dio e a Lui presti il culto della vera adorazione. Mistero del Dio eterno, mistero del Verbo Incarnato, mistero del corpo di Cristo devono essere per noi un solo mistero. Urge scendere da Dio in Cristo e da Cristo nella Chiesa, perché dalla Chiesa si arrivi a Cristo e da Cristo si giunga al vero Dio.

Lettura del Vangelo
Gesù vorrebbe rivelare tante cose ai suoi discepoli. Ma essi ancora sono troppi piccoli di mente e di cuore. Non può lui versare la profondità di tutto il suo cuore in un cuore che non può contenere di essa neanche una minima parte. Ecco le parole di Gesù: “Molte cose ho ancora da dirvi, ma per il momento non siete capaci di portarne il peso”.
Quando i discepoli saranno capaci di accogliere tutte le profondità di sapienza, intelligenza, conoscenza, luce, carità, misericordia, perdono? Quando nel loro cuore abiterà lo Spirito Santo. Lui manderà lo Spirito Santo, lo Spirito diventerà loro cuore, loro mente, loro anima, ed essi diverranno capaci di contenere il mistero di Cristo Signore. Ma anche quando verrà lo Spirito, il cammino per loro sarà sempre agli inizi.
Il mistero di Cristo è infinito, eterno, è vero abisso di fede, amore, sapienza, intelligenza, obbedienza. Non si può in un attimo entrare in possesso dell’infinito mistero di Cristo Gesù. Per questo occorre una intera vita per il singolo, tutta la storia per la Chiesa, tutta l’eternità per i beati del cielo. Possiamo applicare a Gesù quanto il Libro di Isaia dice del Signore Dio, annunciato con l’immagine del pastore:

“Ecco, il Signore Dio viene con potenza, il suo braccio esercita il dominio. Ecco, egli ha con sé il premio e la sua ricompensa lo precede. Come un pastore egli fa pascolare il gregge e con il suo braccio lo raduna; porta gli agnellini sul petto e conduce dolcemente le pecore madri” (Is 40,10-11). 

Lo Spirito Santo è il Pastore che deve condurre ogni pecora di Cristo Gesù a tutta la verità. Ma cosa è tutta la verità? Non è solo tutta la conoscenza del mistero di Cristo. Tutta la verità è la conformazione della nostra vita a tutto il mistero di Cristo Gesù. Cristo Gesù si conosce per conformazione a Lui, conformazione che avviene giorno per giorno sotto la sua mozione e conduzione. 

Leggiamo il testo di Gv 16,12-15
Molte cose ho ancora da dirvi, ma per il momento non siete capaci di portarne il peso. Quando verrà lui, lo Spirito della verità, vi guiderà a tutta la verità, perché non parlerà da se stesso, ma dirà tutto ciò che avrà udito e vi annuncerà le cose future. Egli mi glorificherà, perché prenderà da quel che è mio e ve lo annuncerà. 
Tutto quello che il Padre possiede è mio; per questo ho detto che prenderà da quel che è mio e ve lo annuncerà.

Ascoltiamo ancora una volta quanto dice Gesù: “Tutto quello che il Padre possiede è mio; per questo ho detto che prenderà da quel che è mio e ve lo annuncerà”.
Ecco la verità necessaria che noi mettiamo in luce: Il mistero celeste è divenuto mistero incarnato. Nel mistero incarnato si compie il mistero celeste. Poiché tutto il mistero celeste si compie nel mistero incarnato, lo Spirito Santo mai potrà attingere nel mistero celeste per dare a noi. Sempre dovrà attingere nel mistero incarnato.
Cristo Gesù è il mistero nel quale ogni altro mistero si compie. In Cristo si compie il mistero di Dio e dell’uomo, del tempo e dell’eternità. Lo Spirito Santo verrà, prenderà, attingerà dal mistero di Cristo e lo riverserà nel cuore nei discepoli di Gesù Signore. Ma anche i discepoli di Gesù Signore, se vogliono parlare agli uomini e anche a se stessi secondo purezza di verità, dovranno attingere dal mistero di Cristo che lo Spirito Santo ha versato nei loro cuori per farne dono ad ogni uomo.
Ma sappiamo che oggi si sta operando in modo del tutto diverso. Il cristiano non attinge più dal cuore quanto lo Spirito Santo quotidianamente versa in esso del mistero di Cristo Gesù. Ciò significa che vi è una separazione dallo Spirito Santo.
Non attingendo dal suo cuore, neanche potrà attingere dal cuore di Cristo. Il mistero di Cristo non è nel suo cuore. Attingerà direttamente nel mistero di Dio. Essendo il mistero di Dio tutto nel mistero di Cristo, quanto dirà di Dio è solo frutto della sua mente e del suo cuore.
O partiamo dal mistero di Cristo divenuto in noi, per opera dello Spirito Santo, il nostro mistero, o sempre parleremo in modo falso e bugiardo sia di Dio, sia di Cristo Gesù, sia della Chiesa, sia di ogni altro mistero.
Madre della Redenzione, in te il mistero eterno si è fatto mistero incarnato, mistero umano. Ottienici la grazia che anche in noi, nel tuo mistico seno, per opera dello Spirito Santo, il mistero divino, celeste, eterno, incarnato, divenga mistero umano, mistero visibile, così che tutti lo possano vedere al fine di convertirsi alla sua verità per essere salvati.
Angeli e Santi, intercedete perché noi diveniamo vero mistero visibile di Cristo Gesù affinché molti cuori possano convertirsi a Cristo Signore, per avere la salvezza e la redenzione nel suo nome. Amen.


[bookmark: _Toc47013744]MEDITAZIONE 21 Maggio 2020 
Giovedì – VI Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Gesù è il Maestro che insegna ai suoi discepoli non solo la verità presente, la verità di oggi. Insegna anche la verità di domani. Il domani di Gesù comprende tutta la storia da questo istante fino al giorno della sua Parusia. Qual è la verità di oggi e di domani di ogni suo discepolo? La persecuzione, la non accoglienza, la morte. Il regno delle tenebre sempre combatterà i discepoli di Gesù per abbatterli. Ogni arma è ad esso consentita: la calunnia, la maldicenza, la falsa testimonianza, la menzogna, la cattiveria, la malvagità, la persecuzione fisica e spirituale. Tutto ciò che è pensabile e immaginabile è anche fattibile.
Non ci sono armi che non possano essere usate. Anche lo stesso Vangelo, la stessa Rivelazione, la stessa verità – abilmente interpretati e adattati alle loro tenebre – possono essere usati contro i discepoli di Gesù. Oggi si usa contro i discepoli lo stesso Dio, spogliato di ogni sua verità. Ci si serve di un Dio pensato dall’uomo, lo si veste di qualche parola sacra, lo si presenta al mondo come il vero Dio. Infinitamente meno dannoso di questo Dio era il vitello fabbricato nel deserto dai figli di Israele.  
Ecco le parole di Gesù sulla verità futura dei discepoli: 

“In qualunque città o villaggio entriate, domandate chi là sia degno e rimanetevi finché non sarete partiti. Entrando nella casa, rivolgetele il saluto. Se quella casa ne è degna, la vostra pace scenda su di essa; ma se non ne è degna, la vostra pace ritorni a voi. Se qualcuno poi non vi accoglie e non dà ascolto alle vostre parole, uscite da quella casa o da quella città e scuotete la polvere dei vostri piedi. In verità io vi dico: nel giorno del giudizio la terra di Sòdoma e Gomorra sarà trattata meno duramente di quella città. Ecco: io vi mando come pecore in mezzo a lupi; siate dunque prudenti come i serpenti e semplici come le colombe. Guardatevi dagli uomini, perché vi consegneranno ai tribunali e vi flagelleranno nelle loro sinagoghe; e sarete condotti davanti a governatori e re per causa mia, per dare testimonianza a loro e ai pagani. Ma, quando vi consegneranno, non preoccupatevi di come o di che cosa direte, perché vi sarà dato in quell’ora ciò che dovrete dire: infatti non siete voi a parlare, ma è lo Spirito del Padre vostro che parla in voi. Il fratello farà morire il fratello e il padre il figlio, e i figli si alzeranno ad accusare i genitori e li uccideranno. Sarete odiati da tutti a causa del mio nome. Ma chi avrà perseverato fino alla fine sarà salvato. Quando sarete perseguitati in una città, fuggite in un’altra; in verità io vi dico: non avrete finito di percorrere le città d’Israele, prima che venga il Figlio dell’uomo” (Mt 10,11-23). 

Allora Gesù disse ai suoi discepoli: 

«Se qualcuno vuole venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua. Perché chi vuole salvare la propria vita, la perderà; ma chi perderà la propria vita per causa mia, la troverà. Infatti quale vantaggio avrà un uomo se guadagnerà il mondo intero, ma perderà la propria vita? O che cosa un uomo potrà dare in cambio della propria vita? Perché il Figlio dell’uomo sta per venire nella gloria del Padre suo, con i suoi angeli, e allora renderà a ciascuno secondo le sue azioni» (Mt 16,24-27). 

Oggi l’Apostolo Paolo vive il Vangelo smettendo di predicare il Vangelo in un luogo. Vive il Vangelo recandosi altrove a predicare il Vangelo. Ecco come oggi l’Apostolo Paolo vive il Vangelo: Ma, poiché essi si opponevano e lanciavano ingiurie, egli, scuotendosi le vesti, disse: «Il vostro sangue ricada sul vostro capo: io sono innocente. D’ora in poi me ne andrò dai pagani».
L’Apostolo di Cristo Gesù è posto dal Signore come vera sentinella. Lui deve avvisare ogni uomo che è su un sentiero che conduce alla morte eterna. Per la salvezza urge uscire da questo sentiero e incamminarsi sulla via della vita, che è segnata dalla Parola di Gesù Signore. Si passa sulla nuova via, aderendo alla Parola e convertendosi a Gesù Signore. Se l’Apostolo non annuncia il Vangelo, ogni morte eterna viene scritta sull’anima dell’Apostolo. L’uomo si è perso per la sua omissione, il suo non annuncio. Se però l’Apostolo annuncia il Vangelo secondo la forma e la modalità del Vangelo e l’uomo lo rifiuta, l’Apostolo scuote la polvere dai suoi piedi per attestare che lui non è più responsabile. 
Chi si perde, si perde per sua volontà, per il rifiuto che ha opposto al Vangelo. Si perde per la persecuzione scatenata contro il missionario del Vangelo. 
Leggiamo At 18,1-8
Dopo questi fatti Paolo lasciò Atene e si recò a Corinto. Qui trovò un Giudeo di nome Aquila, nativo del Ponto, arrivato poco prima dall’Italia, con la moglie Priscilla, in seguito all’ordine di Claudio che allontanava da Roma tutti i Giudei. Paolo si recò da loro e, poiché erano del medesimo mestiere, si stabilì in casa loro e lavorava. Di mestiere, infatti, erano fabbricanti di tende. Ogni sabato poi discuteva nella sinagoga e cercava di persuadere Giudei e Greci. Quando Sila e Timòteo giunsero dalla Macedonia, Paolo cominciò a dedicarsi tutto alla Parola, testimoniando davanti ai Giudei che Gesù è il Cristo. Ma, poiché essi si opponevano e lanciavano ingiurie, egli, scuotendosi le vesti, disse: «Il vostro sangue ricada sul vostro capo: io sono innocente. D’ora in poi me ne andrò dai pagani». Se ne andò di là ed entrò nella casa di un tale, di nome Tizio Giusto, uno che venerava Dio, la cui abitazione era accanto alla sinagoga. Crispo, capo della sinagoga, credette nel Signore insieme a tutta la sua famiglia; e molti dei Corinzi, ascoltando Paolo, credevano e si facevano battezzare.

L’Apostolo del Signore non è il missionario di una città, una regione, un luogo particolare, una famiglia. Lui è missionario per il mondo intero. Il suo tempo è preziosissimo. Va usato tutto con saggezza e intelligenza di Spirito Santo. Sarebbe vera perdita del suo tempo prezioso, se l’Apostolo si fermasse ad insistere con chi ha deciso di rifiutare la sua Parola e in più anche lo perseguita, volendo la sua morte. “Crispo, capo della sinagoga, credette nel Signore insieme a tutta la sua famiglia; e molti dei Corinzi, ascoltando Paolo, credevano e si facevano battezzare”. Il Signore non vuole martiri, vuole missionari per portare il Vangelo in ogni angolo della terra.
Quando la missione giunge al suo termine, allora il Signore può anche concedere ai suoi missionari la gloria del martirio. Paolo annuncia il Vangelo e il Signore benedice la sua opera con la conversione e l’adesione a Cristo di molti altri fratelli. Questa verità mai va dimentica: l’Apostolo è il missionario di Cristo Gesù. Mai dovrà essere missionario in cerca della propria gloria. Dovrà essere missionario in cerca unicamente della salvezza delle anime e della più grande gloria di Gesù Signore.

Lettura del Vangelo
Gesù parla, ma i suoi discepoli poco comprendono delle sue parole. Gesù parla dalla pienezza della verità, con ogni luce e sapienza nello Spirito Santo. Il Vangelo rivela che quasi sempre i discepoli non comprendono. “Allora alcuni dei suoi discepoli dissero tra loro: «Che cos’è questo che ci dice: “Un poco e non mi vedrete; un poco ancora e mi vedrete”, e: “Io me ne vado al Padre”?».
Chiediamoci: perché quando Gesù parla, i discepoli non comprendono? Se non comprendono, allora perché Gesù parla? Gesù parla perché deve svelare, manifestare, comunicare il suo mistero, nel quale è anche il mistero del regno. Oggi devono vedere e ascoltare. Domani quando verrà lo Spirito Santo, sarà lo Spirito a rivelare la verità di quanto essi hanno visto e ascoltato. Così Gesù ci insegna una purissima verità. L’uomo di Dio, l’uomo dello Spirito Santo, l’uomo del Vangelo dovrà sempre parlare dalla purezza e santità della verità del Vangelo.
Poi dovrà sempre chiedere allo Spirito Santo che intervenga Lui, a suo tempo, e illumini ogni cuore con la verità sia della parola ascoltata sia delle opere viste. Quando lo Spirito Santo colmerà i cuori con la purezza della sua luce? Questo mistero appartiene allo Spirito Santo. Non appartiene al missionario dello Spirito. Del missionario è la predicazione e l’annuncio del Vangelo nello Spirito Santo.
Dello Spirito Santo è l’illuminazione con la sua potente luce di sapienza e di intelligenza della verità predicata dal suo missionario. Una verità va però messa nel cuore. Lo Spirito Santo illuminerà con la sua potente luce solo quella parola e quelle opere che il missionario avrà fatto sotto sua mozione e ispirazione. Mai lo Spirito del Signore farà suo ciò che è dell’uomo. Lo Spirito Santo potrà fare suo solo ciò che è suo. È verità che va custodita gelosamente nel cuore. 

Leggiamo il testo di Gv 16,16-20
Un poco e non mi vedrete più; un poco ancora e mi vedrete». Allora alcuni dei suoi discepoli dissero tra loro: «Che cos’è questo che ci dice: “Un poco e non mi vedrete; un poco ancora e mi vedrete”, e: “Io me ne vado al Padre”?». Dicevano perciò: «Che cos’è questo “un poco”, di cui parla? Non comprendiamo quello che vuol dire». Gesù capì che volevano interrogarlo e disse loro: «State indagando tra voi perché ho detto: “Un poco e non mi vedrete; un poco ancora e mi vedrete”? In verità, in verità io vi dico: voi piangerete e gemerete, ma il mondo si rallegrerà. Voi sarete nella tristezza, ma la vostra tristezza si cambierà in gioia.

Le parole proferite da Gesù annunciano il suo mistero di morte e di risurrezione. Gli Apostoli ancora nulla sanno di ciò che sta per accadere. Non sanno che fra qualche ora il loro Maestro sarà catturato, giudicato redo di morte, consegnato a Pilato, al quale poi si chiederà la crocifissione. Non sanno che Gesù il terzo giorno risusciterà ma non in un corpo di carne, ma con corpo trasformato in luce, in spirito. Non sanno che con questo corpo di gloria il mondo non lo vedrà poi. Gli Apostoli lo vedranno perché Gesù si manifesterà loro. Da loro si farà vedere.
Meditiamo le parole di Gesù: “In verità, in verità io vi dico: voi piangerete e gemerete, ma il mondo si rallegrerà. Voi sarete nella tristezza, ma la vostra tristezza si cambierà in gioia”. Gli Apostoli piangano perché vengono privati del loro Maestro, Signore. Saranno come pecore senza pastore. Per questo essi piangeranno e gemeranno. Gesù non sarà più con loro. Ma questa assenza durerà solo tre giorni.
Il mondo si rallegrerà perché penserà di aver vinto. Uccidendo Gesù, il mondo pensa di aver ucciso la verità, la luce, la vita. Pensa di aver ottenuto la sua vittoria. I discepoli saranno nella tristezza per questa morte. Ma la loro tristezza si trasformerà in gioia per la sua gloriosa risurrezione. La via di Cristo Gesù sarà via di ogni suo discepolo. La croce di Gesù è la manifestazione della verità, pienezza, completezza del suo amore per il Padre suo. Quanto Gesù ama il Padre? Fino alla morte e alla morte di croce. Quanto il Padre ama Cristo Gesù? Lo ama manifestandogli tutto il suo amore trasformando il suo corpo crocifisso e sepolto in corpo di luce e di gloria eterna. Quanto un discepolo ama Gesù? È chiamato ad amarlo fino alla morte e alla morte di croce.
Anche Gesù risponderà a questo loro amore, risuscitando il discepolo e conformandolo al suo corpo glorioso. Gesù ci ha dato l’esempio, perché come ha fatto lui facciamo anche noi, come ha amato lui amiamo anche noi.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, otteneteci la grazia di imitare Cristo Gesù manifestando a Lui tutto il nostro amore. Solo così Lui potrà manifestarci tutto il suo amore, risuscitando il nostro corpo per rivestirlo con la sua stessa luce.
Madre di Dio e Madre nostra otteneteci questa grande grazia. Amen.


[bookmark: _Toc47013745]
MEDITAZIONE 22 Maggio 2020 
Venerdì – VI Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Quando si dona la vita al Signore, non si dona solo il nostro corpo o solo la nostra anima o solo il nostro cuore. Quando si dona la vita al Signore, la prima cosa da donare a Lui è la nostra volontà. Si dona la vita al Signore accogliendo la sua volontà come nostra volontà. Ma basta questo? La nostra volontà abita in un corpo che è di peccato. Se il corpo è di peccato, la volontà sempre seguirà il nostro corpo e mai il Signore. Cosa fare perché la volontà segua il suo nuovo Signore, il suo nuovo Padrone, al quale essa è stata donata?
Perché la nostra volontà sia governata dal Signore sempre, occorre in noi tutta la potenza dello Spirito Santo. Così è stato per Cristo Signore. Così dovrà essere per ogni persona che fa dono della sua volontà al suo Signore. Così parla il Salmo di Gesù: 

Sacrificio e offerta non gradisci, gli orecchi mi hai aperto, non hai chiesto olocausto né sacrificio per il peccato. Allora ho detto: «Ecco, io vengo. Nel rotolo del libro su di me è scritto di fare la tua volontà: mio Dio, questo io desidero; la tua legge è nel mio intimo». Ho annunciato la tua giustizia nella grande assemblea; vedi: non tengo chiuse le labbra, Signore, tu lo sai. Non ho nascosto la tua giustizia dentro il mio cuore, la tua verità e la tua salvezza ho proclamato. Non ho celato il tuo amore e la tua fedeltà alla grande assemblea (Sal 40 (39) 7-11).

Ecco invece cosa Gesù rivela nella sinagoga di Nazaret:

Venne a Nàzaret, dove era cresciuto, e secondo il suo solito, di sabato, entrò nella sinagoga e si alzò a leggere. Gli fu dato il rotolo del profeta Isaia; aprì il rotolo e trovò il passo dove era scritto: Lo Spirito del Signore è sopra di me; per questo mi ha consacrato con l’unzione e mi ha mandato a portare ai poveri il lieto annuncio, a proclamare ai prigionieri la liberazione e ai ciechi la vista; a rimettere in libertà gli oppressi, a proclamare l’anno di grazia del Signore. Riavvolse il rotolo, lo riconsegnò all’inserviente e sedette. Nella sinagoga, gli occhi di tutti erano fissi su di lui. Allora cominciò a dire loro: «Oggi si è compiuta questa Scrittura che voi avete ascoltato» (Lc 4,16-21). 

Paolo ha fatto dono della sua volontà al suo Signore e Dio. È colmo di Spirito Santo. Anche se è colmo di Spirito Santo potrebbe prendere delle decisioni riguardo alla missione, differenti da quelle desiderate dal Signore. Chi legge gli Atti sa che Paolo è anche guidato direttamente dallo Spirito Santo e dal suo Signore al quale ha dato la volontà. Le vie dirette e immediate sono molteplici. Non vi è una sola via o una sola modalità.  Ecco cosa accade in Corinto: “Una notte, in visione, il Signore disse a Paolo: «Non aver paura; continua a parlare e non tacere, perché io sono con te e nessuno cercherà di farti del male: in questa città io ho un popolo numeroso»”.
Ora l’Apostolo sa che non deve partire, deve rimanere. C’è un popolo numeroso che va portato a Cristo Signore. Quando il Signore parla, la storia sempre con Paolo inizia un nuovo corso. Da questo momento Corinto è la sua casa. Rimarrà la sua casa finché il Signore non lo manderà altrove, dove vi saranno altre pecore da raccogliere e portare nell’ovile di Cristo Gesù. Ora è giusto che ognuno si ponga una domanda e risponda ad essa con verità di cuore e di mente, di anima e di spirito. Conosco io le vie indirette attraverso le quali il Signore mi parla? Una via indiretta è la via dell’Apostolo del Signore. È la via del Pastore del gregge. 
Se il Signore manda il suo Pastore a parlarti, a dirti cosa Lui, il Signore, vuole che tu faccia, e tu dici che è stato il diavolo a parlarti, allora devi confessare che in te non abita lo Spirito Santo. Il Signore riconosce il Signore. Lo Spirito Santo riconosce lo Spirito Santo. Se lo Spirito Santo che tu dici di possedere non riconosce lo Spirito Santo mandato dal Signore a parlarti attraverso il tuo Pastore, allora è segno che non sei nello Spirito Santo. Le vie attraverso le quali a noi parla il Signore sono molteplici. Beato quel cristiano che le sa riconoscere tutte.
Leggiamo quanto Giovanni Paolo II scrive nel suo documento, Tertio millennio ineunte: 

“Occorre a questo scopo far nostra l'antica sapienza che, senza portare alcun pregiudizio al ruolo autorevole dei Pastori, sapeva incoraggiarli al più ampio ascolto di tutto il Popolo di Dio. Significativo ciò che san Benedetto ricorda all'Abate del monastero, nell'invitarlo a consultare anche i più giovani: «Spesso ad uno più giovane il Signore ispira un parere migliore». E san Paolino di Nola esorta: «Pendiamo dalla bocca di tutti i fedeli, perché in ogni fedele soffia lo Spirito di Dio». Se dunque la saggezza giuridica, ponendo precise regole alla partecipazione, manifesta la struttura gerarchica della Chiesa e scongiura tentazioni di arbitrio e pretese ingiustificate, la spiritualità della comunione conferisce un'anima al dato istituzionale con un'indicazione di fiducia e di apertura che pienamente risponde alla dignità e responsabilità di ogni membro del Popolo di Dio”.

Per vivere questo santo principio occorre tutta la sapienza e ogni discernimento nello Spirito Santo. Il Pastore ascolta ogni anima. Ma anche ogni anima deve ascoltare il Pastore. Di certo non lo ascolta, se dopo averlo ascoltato, dichiara le sue parole, parole del diavolo e non dello Spirito Santo. Beato quel cristiano che sempre sa ascoltare lo Spirito del Signore che gli parla per via indiretta. Le vie sia dirette che indirette dello Spirito Santo sono molte. Non si possono contare.

Leggiamo At 18,9-18
Una notte, in visione, il Signore disse a Paolo: «Non aver paura; continua a parlare e non tacere, perché io sono con te e nessuno cercherà di farti del male: in questa città io ho un popolo numeroso». Così Paolo si fermò un anno e mezzo, e insegnava fra loro la parola di Dio. Mentre Gallione era proconsole dell’Acaia, i Giudei insorsero unanimi contro Paolo e lo condussero davanti al tribunale dicendo: «Costui persuade la gente a rendere culto a Dio in modo contrario alla Legge». Paolo stava per rispondere, ma Gallione disse ai Giudei: «Se si trattasse di un delitto o di un misfatto, io vi ascolterei, o Giudei, come è giusto. Ma se sono questioni di parole o di nomi o della vostra Legge, vedetevela voi: io non voglio essere giudice di queste faccende». E li fece cacciare dal tribunale. Allora tutti afferrarono Sòstene, capo della sinagoga, e lo percossero davanti al tribunale, ma Gallione non si curava affatto di questo. Paolo si trattenne ancora diversi giorni, poi prese congedo dai fratelli e s’imbarcò diretto in Siria, in compagnia di Priscilla e Aquila. A Cencre si era rasato il capo a causa di un voto che aveva fatto.

Riflettiamo per qualche istante su questo ultimo versetto degli Atti: “Paolo si trattenne ancora diversi giorni, poi prese congedo dai fratelli e s’imbarcò diretto in Siria, in compagnia di Priscilla e Aquila. A Cencre si era rasato il capo a causa di un voto che aveva fatto”. Paolo ora si imbarca per la Siria. Nulla è detto se la decisione è presa per via diretta o indiretta. Sappiamo che lui è sempre mosso e governato dallo Spirito del Signore. Se parte è perché lo Spirito di Dio lo spinge a partire. Se rimane è perché il Signore gli chiede di rimanere. Lo sappiamo con somma certezza e gli Atti degli Apostoli lo confermano in ogni momento: l’Apostolo Paolo nulla fa dal suo cuore, dalla sua mente, dalla sua intelligenza, dalla sua volontà. Lui è sempre avvinto dallo Spirito Santo. 

Lettura del Vangelo
La vita di Gesù è impastata dal grande dolore. Basta leggere qualche brano del Canto del Servo del Signore o dei Salmi che parlano del suo dolore, e subito apparirà la sua sofferenza in tutta la sua grandezza, altezza, profondità, larghezza. 

“Non ha apparenza né bellezza per attirare i nostri sguardi, non splendore per poterci piacere. Disprezzato e reietto dagli uomini, uomo dei dolori che ben conosce il patire, come uno davanti al quale ci si copre la faccia; era disprezzato e non ne avevamo alcuna stima. Eppure egli si è caricato delle nostre sofferenze, si è addossato i nostri dolori; e noi lo giudicavamo castigato, percosso da Dio e umiliato. Egli è stato trafitto per le nostre colpe, schiacciato per le nostre iniquità. Il castigo che ci dà salvezza si è abbattuto su di lui; per le sue piaghe noi siamo stati guariti. Noi tutti eravamo sperduti come un gregge, ognuno di noi seguiva la sua strada; il Signore fece ricadere su di lui l’iniquità di noi tutti. Maltrattato, si lasciò umiliare e non aprì la sua bocca; era come agnello condotto al macello, come pecora muta di fronte ai suoi tosatori, e non aprì la sua bocca. Con oppressione e ingiusta sentenza fu tolto di mezzo; chi si affligge per la sua posterità? Sì, fu eliminato dalla terra dei viventi, per la colpa del mio popolo fu percosso a morte (Is 53,2-8). 

Questo immenso dolore che prende tutto il suo essere scompare al momento della sua gloriosa risurrezione e del suo Innalzamento a Signore e a Giudice dei vivi e dei morti. La donna, quando partorisce, è nel dolore, perché è venuta la sua ora; ma, quando ha dato alla luce il bambino, non si ricorda più della sofferenza, per la gioia che è venuto al mondo un uomo. Il suo dolore è vero. Ma anche i frutti che produce sono veri.
I frutti prodotti dal dolore sono la redenzione dell’umanità e la gloria eterna con la quale il Padre lo ha rivestito. Imitando Cristo Signore, il giusto che soffre per gli ingiusti, il cristiano deve vivere il dolore come vero seme di salvezza e di redenzione e anche di gloria eterna. Perché il dolore sia vissuto come lo ha vissuto Cristo occorre al cristiano la fede di Cristo e tutta la potenza del suo Santo Spirito. Senza fede, ogni dolore è sciupato. Senza la potenza dello Spirito Santo, dinanzi al dolore si soccombe. Manca la forza per viverlo e per offrirlo. 

Leggiamo il testo di Gv 16,20-23a
In verità, in verità io vi dico: voi piangerete e gemerete, ma il mondo si rallegrerà. Voi sarete nella tristezza, ma la vostra tristezza si cambierà in gioia. La donna, quando partorisce, è nel dolore, perché è venuta la sua ora; ma, quando ha dato alla luce il bambino, non si ricorda più della sofferenza, per la gioia che è venuto al mondo un uomo. Così anche voi, ora, siete nel dolore; ma vi vedrò di nuovo e il vostro cuore si rallegrerà e nessuno potrà togliervi la vostra gioia. Quel giorno non mi domanderete più nulla.

Il dolore è via necessaria per giungere alla grande gioia. Mettiamo nel cuore queste parole di Gesù: “Così anche voi, ora, siete nel dolore; ma vi vedrò di nuovo e il vostro cuore si rallegrerà e nessuno potrà togliervi la vostra gioia”. Perché la via del dolore è necessaria ed essa è la nostra stessa vita? Un esempio ci aiuterà a fare luce su questo mistero: Il nostro corpo è impuro, la nostra anima è impura, la nostra volontà è impura, il nostro cuore è impuro. Tutto di noi è impuro perché contaminato dal peccato.
Ogni metallo impuro perché diventi puro deve passare attraverso il crogiolo. Nel crogiolo tutto si fonde e viene alla luce la purezza del metallo, sia esso oro, argento o altro. Così è la nostra vita. La mettiamo nel crogiolo della sofferenza e sotto il suo potente fuoco a poco a poco viene alla luce la purezza della nostra fede, della nostra carità, della nostra speranza. Il fuoco della sofferenza ci libera da ogni impurità anche impurità dei più piccoli peccati veniali. La sofferenza va però vissuta come via necessaria, così come via necessaria è il crogiolo per la purificazione dei metalli.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che viviamo ogni nostra sofferenza nella più alta santità. Potremo offrirla al Signore come sacrificio di espiazione e di santificazione nel sacrificio di Cristo Signore. Voi ci aiuterete e noi porteremo a compimento ciò che manca ai patimenti di Cristo in favore del suo corpo che è la Chiesa. Amen. 


[bookmark: _Toc47013746]MEDITAZIONE 23 Maggio 2020 
Sabato – VI Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Cristo Gesù è verità eterna, divina, generata dal Padre prima di tutti i secoli. Cristo Gesù è verità eterna, divina, incarnata. È la verità crocifissa e risorta. Cristo Gesù è verità ascesa al cielo dopo la sua gloriosa risurrezione, costituita dal Padre, Signore del cielo e della terra, Giudice dei vivi e dei morti, Mediatore unico e universale tra Lui, l’umanità, l’intero universo.
Cristo Gesù è verità rivelata nelle Antiche Scritture. La Legge, i Profeti, i Salmi di Lui parlano, Lui annunziano, su di Lui profetizzano. Cristo Gesù è verità storica, verità che è venuta in mezzo a noi donando compimento a tutte le Parola che il Padre aveva rivelato nei tempi antichi su di Lui. Come si può constatare, Cristo Gesù è verità molteplice. Se è verità molteplice, è giusto che ogni suo discepolo la conosca per intero, dal momento che dovrà essere testimone di Lui in mezzo ai suoi fratelli.
Leggiamo cosa accade negli Atti degli Apostoli: Apollo cominciò a parlare con franchezza nella sinagoga. Priscilla e Aquila lo ascoltarono, poi lo presero con sé e gli esposero con maggiore accuratezza la via di Dio.
Apollo non conosce tutta la verità di Cristo Gesù. Sa qualcosa e secondo la sua scienza che possiede su di Lui parla con franchezza. È obbligo di chi conosce aiutare chi non conosce. Ma è anche obbligo di chi non conosce lasciarsi aiutare da chi conosce. Chi deve conoscere Cristo per obbligo di ministero? I primi devono essere gli Apostoli del Signore, i suoi Vicari. Se un Vicario di Cristo non conosce Cristo, il suo gregge sarà esposto ad ogni falsità e menzogna sul Pastore supremo delle pecore. Poiché strettamente legati al ministero apostolico sono i presbiteri, anche su di essi incombe l’obbligo di conoscere Cristo Signore in pienezza di scienza e di dottrina. Devono conoscere Cristo in profondità di scienza, dottrina, sapienza i Maestri e i Dottori. Se la sacra scienza di Cristo Gesù non è in loro, si formeranno Maestri e Dottori che rovineranno l’intero popolo di Dio.
Oggi in quanto a conoscenza, dottrina, scienza, sapienza sulla verità di Cristo cosa va detto? Va detto che siamo su una scienza non tanto superficiale, non tanto approssimativa, non tanto dalle verità slegate le une dalle altre, non tanto dalle molte verità taciute, non tanto dalle verità anche negate e rinnegate. Non siamo più sulla scienza di Cristo, scienza oggettiva, scienza rivelata, scienza storica, scienza verificabile, scienza testimoniata dai molti testimoni. Oggi siamo sul pensiero spontaneo che nasce dal cuore.
Oggi la scienza di Cristo è un parto spontaneo di momento in momento. Ogni discepolo di Gesù partorisce quotidianamente il suo Cristo. Se si volesse contare quanti “Cristi” abbiamo nella Chiesa di Dio, neanche lo si potrebbe, dal momento che ogni discepolo di Gesù ne partorisce non uno al giorno, ma uno ogni momento. Ognuno si chieda: Il Cristo nel quale dico di credere è il Cristo di Dio? È il Cristo della Legge, il Cristo dei Profeti, il Cristo dei Salmi, il Cristo del Vangelo? È il Cristo degli Apostoli, il Cristo della Tradizione, il Cristo nella pienezza della sua verità? Sono io un creatore del mio Cristo quotidiano?

Leggiamo At 18,23-28
Trascorso là un po’ di tempo, partì: percorreva di seguito la regione della Galazia e la Frìgia, confermando tutti i discepoli. Arrivò a Èfeso un Giudeo, di nome Apollo, nativo di Alessandria, uomo colto, esperto nelle Scritture. Questi era stato istruito nella via del Signore e, con animo ispirato, parlava e insegnava con accuratezza ciò che si riferiva a Gesù, sebbene conoscesse soltanto il battesimo di Giovanni. Egli cominciò a parlare con franchezza nella sinagoga. Priscilla e Aquila lo ascoltarono, poi lo presero con sé e gli esposero con maggiore accuratezza la via di Dio. Poiché egli desiderava passare in Acaia, i fratelli lo incoraggiarono e scrissero ai discepoli di fargli buona accoglienza. Giunto là, fu molto utile a quelli che, per opera della grazia, erano divenuti credenti. Confutava infatti vigorosamente i Giudei, dimostrando pubblicamente attraverso le Scritture che Gesù è il Cristo.

Ad Apollo viene esposta con maggiore accuratezza la via Dio, che è Cristo Gesù. Questo lavoro non è stato inutile o infruttuoso. Apollo si sposta in Acaia e qui confuta con vigore i Giudei, dimostrando che Gesù è il Cristo. Rileggiamo il brano degli Atti: Poiché egli desiderava passare in Acaia, i fratelli lo incoraggiarono e scrissero ai discepoli di fargli buona accoglienza. Giunto là, fu molto utile a quelli che, per opera della grazia, erano divenuti credenti. Confutava infatti vigorosamente i Giudei, dimostrando pubblicamente attraverso le Scritture che Gesù è il Cristo.
Quanto fa Apollo devono farlo tutti i discepoli di Gesù. Tutti sono chiamati, ognuno secondo il suo ministero e il suo carisma, la sua vocazione e la sua missione, a difendere la verità di Gesù Signore. Oggi i discepoli del Signore non solo permettono che ogni falsità venga detta sul Cristo di Dio. Sono essi stessi che dicono su di Lui parole stolte e insipienti. Oggi è il cristiano il più grande nemico della verità del suo Signore, Salvatore, Redentore, Dio. In questi ultimi tempi si sono sentite su Cristo tante falsità, menzogne, infinite dicerie. Oggi più che mai è necessario, anzi urgentissimo, che la verità di Cristo Gesù venga posta sul candelabro della Chiesa, facendola brillare in tutto il suo splendore. O la luce radiosa di Cristo Gesù ci illuminerà, oppure saremo lampada spente. La Chiesa è dalla luce di Cristo Signore. Si spegne la luce di Cristo, si spegne la luce della Chiesa. La Chiesa non brilla di luce propria, brillerà in eterno attingendo luce dalla luce di Gesù Signore.

Lettura del Vangelo
Gesù è il Mediatore unico e universale tra il Padre, il cielo, la terra, l’umanità, la Chiesa, i suoi discepoli. Per Cristo il Padre si dona a noi nello Spirito Santo. Per Cristo noi andiamo al Padre nello Spirito Santo. Per Cristo noi possiamo elevare al Padre la nostra preghiera. Ecco le parole di Gesù:

In verità, in verità io vi dico: se chiederete qualche cosa al Padre nel mio nome, egli ve la darà. Finora non avete chiesto nulla nel mio nome. Chiedete e otterrete, perché la vostra gioia sia piena. Quando noi possiamo pregare il Padre nel nome di Cristo Gesù? Lo possiamo pregare quando con Cristo siamo un solo corpo, una sola vita, una sola missione di salvezza e di redenzione. Non si prega per Cristo perché usiamo la formula liturgia: “Per Cristo nostro Signore”. Preghiamo per il nome di Cristo Gesù quando con Lui formiamo un solo nome. Quando Cristo è in noi e noi siamo in Cristo. Quando noi siamo animati dallo Spirito di Cristo. Quando siamo un solo cuore, una sola volontà, una sola vita con Cristo, allora è lo Spirito di Cristo, che è nostro Spirito, che intercede per noi presso il Padre. Ecco l’insegnamento dell’Apostolo Paolo sulla preghiera: Allo stesso modo anche lo Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza; non sappiamo infatti come pregare in modo conveniente, ma lo Spirito stesso intercede con gemiti inesprimibili; e colui che scruta i cuori sa che cosa desidera lo Spirito, perché egli intercede per i santi secondo i disegni di Dio (Rm 8,26-27).

L’Apostolo Giacomo parla della preghiera del giusto:

Molto potente è la preghiera fervorosa del giusto. Elia era un uomo come noi: pregò intensamente che non piovesse, e non piovve sulla terra per tre anni e sei mesi. Poi pregò di nuovo e il cielo diede la pioggia e la terra produsse il suo frutto (Gc 5,16-18). 

Chi è il giusto secondo il Nuovo testamento? Il Giusto è Cristo. Giusto è colui che con Cristo forma un solo corpo, una sola vita, una sola missione di salvezza e di redenzione. Nella giustizia si deve sempre crescere. Si è perfetti nella giustizia quando la nostra vita è obbedienza piena ad ogni desiderio dello Spirito di Dio.

Leggiamo il testo di Gv 16,23b-28
In verità, in verità io vi dico: se chiederete qualche cosa al Padre nel mio nome, egli ve la darà. Finora non avete chiesto nulla nel mio nome. Chiedete e otterrete, perché la vostra gioia sia piena. Queste cose ve le ho dette in modo velato, ma viene l’ora in cui non vi parlerò più in modo velato e apertamente vi parlerò del Padre. In quel giorno chiederete nel mio nome e non vi dico che pregherò il Padre per voi: il Padre stesso infatti vi ama, perché voi avete amato me e avete creduto che io sono uscito da Dio. Sono uscito dal Padre e sono venuto nel mondo; ora lascio di nuovo il mondo e vado al Padre».

Chi ama il Padre? Il Padre ama chi ama Cristo Gesù, suo Figlio e nostro Signore. Se il Padre ha dato a noi il Figlio suo per la nostra redenzione e salvezza e noi disprezziamo Cristo, perché ne rifiutiamo la sua verità, potrà mai il Padre amare noi, se noi non accogliamo il suo dono nel quale è nascosto tutto il suo amore? Tutto l’amore del Padre lo si deve attingere nel Figlio del suo amore. Leggiamo ancora una volta quanto dice Gesù: il Padre stesso infatti vi ama, perché voi avete amato me e avete creduto che io sono uscito da Dio. Sono uscito dal Padre e sono venuto nel mondo; ora lascio di nuovo il mondo e vado al Padre».
Gesù Signore può essere pensato come un’anfora colma di acqua viva in un deserto cocente. Il Padre viene e dona a noi la sua preziosa acqua di vita nell’Anfora del Figlio suo, nell’Anfora della sua umanità, nella quale vive nascosta tutta la sua divinità. Noi disprezziamo, rifiutiamo, rompiamo l’Anfora. Il Padre non ha più alcuna acqua da offrirci. Il suo amore per noi è tutto in Cristo Gesù. Accogliamo Cristo, veniamo colmati con tutto il suo amore. Rifiutiamo Cristo, rifiutiamo l’acqua della vita, rifiutiamo l’amore eterno con il quale il Padre vuole amare ciascuno di noi. Leggiamo quanto rivela l’Apostolo Giovanni nella sua Prima Lettera: 

Chi crede nel Figlio di Dio, ha questa testimonianza in sé. Chi non crede a Dio, fa di lui un bugiardo, perché non crede alla testimonianza che Dio ha dato riguardo al proprio Figlio. E la testimonianza è questa: Dio ci ha donato la vita eterna e questa vita è nel suo Figlio. Chi ha il Figlio, ha la vita; chi non ha il Figlio di Dio, non ha la vita. Questo vi ho scritto perché sappiate che possedete la vita eterna, voi che credete nel nome del Figlio di Dio. E questa è la fiducia che abbiamo in lui: qualunque cosa gli chiediamo secondo la sua volontà, egli ci ascolta. E se sappiamo che ci ascolta in tutto quello che gli chiediamo, sappiamo di avere già da lui quanto abbiamo chiesto (1Gv 5,10-15).
 
È verità che sempre dovrà essere custodita nel cuore: Cristo Gesù è l’Amore Eterno con il quale il Padre ci ama. Crediamo in tutta la verità di Cristo, accogliamo Cristo Vita Eterna, Amore Eterno del Padre, tutta la Vita Eterna e tutto l’Amore Eterno del Padre si riversa su di noi. Non si accoglie Cristo, si è senza tutto ciò che Lui è e porta in sé per la nostra vita e salvezza.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, otteneteci la grazia di accogliere Cristo Gesù. Vogliamo vivere e morire per Lui. Vogliamo essere con Lui una sola vita perché desideriamo che l’Amore del Padre e la sua Vita siano interamente in noi. Otteneteci questa grazia e la nostra riconoscenza sarà eterna. Amen. 

[bookmark: _Toc47013747]
MEDITAZIONE 24 Maggio 2020 
Domenica dell’Ascensione

PRIMA LETTURA
La missione della salvezza si compie di tre momenti. Il primo momento è stato operato da Dio nell’Antico Testamento. È il momento della preparazione. Il Signore prepara il mondo ad accogliere il mistero della sua salvezza e redenzione. Il secondo momento è vissuto da Cristo Gesù. Questo momento va dall’istante del suo compimento fino al giorno della sua gloriosa ascensione al cielo. In questo secondo momento la redenzione è operata per il sacrificio di Gesù Signore offerto al Padre sull’altare del suo corpo dalla croce. Il terzo momento è compiuto dallo Spirito Santo. Attraverso il suo strumento che sono gli Apostoli, i Vicari di Cristo Signore, e ogni altro membro del corpo di Cristo, che vive in comunione di grazia e di verità con loro. 
In questi tre momenti una è la costante, anche se con modalità sostanzialmente differenti. Nel primo momento il Signore chiamava degli uomini a manifestare e a realizzare la sua volontà. Nel secondo momento il Figlio Unigenito del Padre si fa carne per opera dello Spirito Santo e offre nella carne la sua vita al Padre per la redenzione dei suoi fratelli. Nel terzo momento è lo Spirito Santo che fa proprio il corpo di Cristo e muove ogni membro, nella misura in cui si lascia muovere. Lo muove però sempre nel rispetto del carisma, vocazione, missione, ministero, conformazione a Cristo Signore ricevuta dal sacramento.
Vi è una costante in questi tre momenti: l’uomo è lo strumento di Dio, di Cristo, dello Spirito Santo. È lo strumento nella misura in cui si abbandona e si lascia condurre. Tutto è dall’obbedienza dell’uomo al suo Signore. Leggiamo l’inizio degli Atti degli Apostoli: “Nel primo racconto, o Teòfilo, ho trattato di tutto quello che Gesù fece e insegnò dagli inizi fino al giorno in cui fu assunto in cielo, dopo aver dato disposizioni agli apostoli che si era scelti per mezzo dello Spirito Santo”.
Gesù ha iniziato a fare e a insegnare. Gesù ha dato compimento alla redenzione oggettiva per la sua obbedienza. Ora occorre dare compimento alla redenzione soggettiva. Ogni uomo va portato nel corpo di Cristo, va fatto sua Chiesa. Come avverrà questo? Attraverso la consegna degli Apostoli allo Spirito Santo e ad ogni sua mozione. Alla consegna degli Apostoli allo Spirito del Signore deve aggiungersi la consegna di ogni altro membro del corpo di Cristo. La redenzione soggettiva è insieme opera dello Spirito Santo per mezzo degli Apostoli e in comunione con loro di tutto il corpo di Cristo. È tutto il corpo di Cristo, mosso e guidato dallo Spirito Santo, che deve formare il corpo di Cristo. Verità che mai dovrà essere dimenticata. 

Leggiamo At 1,1-11
Nel primo racconto, o Teòfilo, ho trattato di tutto quello che Gesù fece e insegnò dagli inizi fino al giorno in cui fu assunto in cielo, dopo aver dato disposizioni agli apostoli che si era scelti per mezzo dello Spirito Santo. Egli si mostrò a essi vivo, dopo la sua passione, con molte prove, durante quaranta giorni, apparendo loro e parlando delle cose riguardanti il regno di Dio. Mentre si trovava a tavola con essi, ordinò loro di non allontanarsi da Gerusalemme, ma di attendere l’adempimento della promessa del Padre, «quella – disse – che voi avete udito da me: Giovanni battezzò con acqua, voi invece, tra non molti giorni, sarete battezzati in Spirito Santo». Quelli dunque che erano con lui gli domandavano: «Signore, è questo il tempo nel quale ricostituirai il regno per Israele?». Ma egli rispose: «Non spetta a voi conoscere tempi o momenti che il Padre ha riservato al suo potere, ma riceverete la forza dallo Spirito Santo che scenderà su di voi, e di me sarete testimoni a Gerusalemme, in tutta la Giudea e la Samaria e fino ai confini della terra». Detto questo, mentre lo guardavano, fu elevato in alto e una nube lo sottrasse ai loro occhi. Essi stavano fissando il cielo mentre egli se ne andava, quand’ecco due uomini in bianche vesti si presentarono a loro e dissero: «Uomini di Galilea, perché state a guardare il cielo? Questo Gesù, che di mezzo a voi è stato assunto in cielo, verrà allo stesso modo in cui l’avete visto andare in cielo».

Chi governa il corpo di Cristo non sono gli Apostoli da soli. Chi governa il corpo di Cristo è lo Spirito Santo e gli Apostoli.  È lo Spirito Santo negli Apostoli e sono gli Apostoli nella Spirito Santo. Chi afferma e dice di essere nello Spirito Santo necessariamente dovrà essere in comunione di grazia e verità, di obbedienza e di amore, con gli Apostoli del Signore. Non si tratta di una comunione formale, di facciata, di pura ipocrisia, di finzione. Questa non è comunione, ma inganno. La vera comunione inizia dall’ascolto e dell’obbedienza. 
Rileggiamo le parole di Gesù: “Ma egli rispose: «Non spetta a voi conoscere tempi o momenti che il Padre ha riservato al suo potere, ma riceverete la forza dallo Spirito Santo che scenderà su di voi, e di me sarete testimoni a Gerusalemme, in tutta la Giudea e la Samaria e fino ai confini della terra». Gli Apostoli dovranno andare nel mondo sempre con la forza dello Spirito Santo. Gli Apostoli dovranno comunicare questa loro forza ad ogni altro membro del corpo di Cristo. La dovranno comunicare con l’esempio della loro vita, con la Parola di esortazione, con il dono dello Spirito Santo nei sacramenti che celebrano. Senza la forza dello Spirito Santo gli Apostoli e tutto il corpo di Cristo sono in tutto simili a Sansone, dopo che i Filistei hanno rasato il suo capo. Era privo di ogni forza.

SECONDA LETTURA
La seconda Lettura annuncia e rivela che tutto è racchiuso in Cristo Gesù. Tutto Dio, tutto l’uomo, tutto l’universo, il tempo e l’eternità, ricevono la loro verità, la verità del loro mistero, divenendo mistero di Cristo Signore. Il mistero di Cristo Gesù si conosce divenendo mistero di Cristo Gesù. Se non si diviene mistero di Cristo Gesù e non si cresce in esso, mai si potrà conoscere il mistero nel quale è racchiuso ogni altro mistero.
San Paolo chiede al Signore che conceda questa grazia a tutti i discepoli di Gesù e per essi ad ogni altro uomo. Ecco le intenzioni della sua preghiera: “Per farvi comprendere a quale speranza vi ha chiamati, quale tesoro di gloria racchiude la sua eredità fra i santi e qual è la straordinaria grandezza della sua potenza verso di noi, che crediamo, secondo l’efficacia della sua forza e del suo vigore”.
Oggi più che mai chi deve convincersi che tutto è nel mistero di Cristo e tutto si conosce divenendo noi mistero di Cristo, sono proprio i discepoli del Signore. Sono oggi i discepoli del Signore che predicano pensieri strani, teorie neanche ereticali, perché sono di totale negazione del mistero di Gesù Signore. Satana oggi sta lavorando di fino. Sta passando l’ultima mano della sua vernice invisibile sul mistero di Gesù Signore.
Sotto la vernice della sua nuova antropologia – antropologia diabolica naturalmente e non antropologia cristocentrica – in nome dell’uomo ci sta facendo ignorare totalmente Cristo Gesù. Dobbiamo dire che questa vernice antropologica satanica sta funzionando eccellentemente bene. Ci sta nascondendo tutto Cristo in ogni sua verità. Ma senza il mistero di Cristo, tutta la Chiesa, tutta l’umanità, l’universo intero rimane senza la verità del suo mistero. Senza Cristo siamo condannati alle tenebre per sempre. 

Leggiamo Ef 1,17-23
Il Dio del Signore nostro Gesù Cristo, il Padre della gloria, vi dia uno spirito di sapienza e di rivelazione per una profonda conoscenza di lui; illumini gli occhi del vostro cuore per farvi comprendere a quale speranza vi ha chiamati, quale tesoro di gloria racchiude la sua eredità fra i santi e qual è la straordinaria grandezza della sua potenza verso di noi, che crediamo, secondo l’efficacia della sua forza e del suo vigore. Egli la manifestò in Cristo, quando lo risuscitò dai morti e lo fece sedere alla sua destra nei cieli, al di sopra di ogni Principato e Potenza, al di sopra di ogni Forza e Dominazione e di ogni nome che viene nominato non solo nel tempo presente ma anche in quello futuro. Tutto infatti egli ha messo sotto i suoi piedi e lo ha dato alla Chiesa come capo su tutte le cose: essa è il corpo di lui, la pienezza di colui che è il perfetto compimento di tutte le cose.

Non c’è mistero che non sia compiuto, realizzato, rivelato, manifestato in Cristo Signore. Rileggiamo le parole dell’Apostolo Paolo: “Egli la manifestò in Cristo, quando lo risuscitò dai morti e lo fece sedere alla sua destra nei cieli, al di sopra di ogni Principato e Potenza, al di sopra di ogni Forza e Dominazione e di ogni nome che viene nominato non solo nel tempo presente ma anche in quello futuro”.
O la Chiesa, in ogni suo figlio, da chi sta in alto a chi sta in passo, da chi serve a chi è servito, da chi ama a chi viene amato, fa suo tutto il mistero di Cristo, divenendo suo mistero nel mondo, oppure sarà una Chiesa senza mistero. Se è senza mistero, è una Chiesa senza verità, perché la verità della Chiesa è Cristo. È una Chiesa senza luce, perché la luce della Chiesa è Cristo. È una Chiesa senza antropologia vera, perché l’antropologia della Chiesa è Cristo. È una Chiesa senza speranza, perché la speranza della Chiesa è Cristo. Senza Cristo, la Chiesa non è vanità, non è inutilità, ma è inganno. Senza Cristo, la Chiesa è il più grande inganno di Satana nel mondo.

Lettura del Vangelo
Gli Apostoli devono andare nel mondo a fare discepoli tutti i popoli. Con quale autorità predicheranno il Vangelo. Con quale nome si presenteranno. Essi agiranno con l’autorità di Cristo Gesù. Essi opereranno nel nome di Gesù Signore. Nel nome di Gesù ti invito a lasciarti fare discepolo. Con l’autorità che Gesù mi ha dato ti faccio suo discepolo. Ci si può presentare, ci si deve presentare con l’autorità di Gesù e nel suo nome, perché Gesù è stato colmato di ogni autorità sulla terra e nei cieli. 
“Gesù si avvicinò e disse loro: «A me è stato dato ogni potere in cielo e sulla terra”. Ma oggi il discepolo di Gesù, il suo Apostolo ha questa coscienza? La storia ci attesta che non ha questa coscienza. Sono molti i cristiani che parlano in loro nome e con la loro autorità. Ma si tratta di un nome senza alcun valore e di un’autorità senza alcuna autorità. Sono un nome e un’autorità che non modifica la storia, non la trasforma in mistero di Cristo Gesù.

Leggiamo il testo di Mt 28,16-20
Gli undici discepoli, intanto, andarono in Galilea, sul monte che Gesù aveva loro indicato. Quando lo videro, si prostrarono. Essi però dubitarono. Gesù si avvicinò e disse loro: «A me è stato dato ogni potere in cielo e sulla terra. Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare tutto ciò che vi ho comandato. Ed ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo».

Nella Parole che Gesù rivolge ai suoi discepoli vi sono ben quattro comandi. Quelle di Gesù non sono parole di esortazione, non sono consigli, non sono suggerimenti, non sono indicazioni. Sono quattro precisi comandi. Rileggiamo il testo evangelico: “Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare tutto ciò che vi ho comandato. Ed ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo».
Ecco i quattro comandi:
Andate dunque: questo è il primo comando. Si deve andare, Dove? Nel mondo. In tutto il mondo. Ovunque c’è un uomo, lì dive esserci anche l’Apostolo.
Fate discepoli tutti i popoli. Non si tratta di annunciare che Cristo Gesù esiste o che lui è la luce del mondo. Si deve fare discepoli tutti i popoli. Come? Attraverso l’invito alla conversione e l’adesione piena a Cristo Signore. L’Apostolo di Gesù non è il predicatore di principi non discutibili. Lui è mandato per fare discepoli tutti i popoli.
Terzo comando: si fanno discepoli tutti i popoli attraverso il battesimo nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo. Questo comando non è soggetto al pensiero di ogni singolo Apostolo, ogni singolo discepolo di Gesù. Al comando si obbedisce, perché le ragioni del comando non sono in chi deve eseguirlo, ma in chi il comando dona.
Quarto comando: insegnando loro ad osservare tutto ciò che io vi ho comandato. Anche il Vangelo, tutto il Vangelo è comando di Cristo Gesù. Come gli Apostoli insegnando il Vangelo? Obbedendo essi per primi al Vangelo come vero comando proveniente da Cristo Gesù. Si annuncia il Vangelo, si vive il Vangelo, si insegna con la vita e con le parole come si obbedisce al comando dato da Gesù.
Lo ripetiamo: L’intelligenza e la razionalità del comando non sono in chi lo riceve, ma in chi lo dona. Oggi è questo il nostro grande errore. Poiché la nostra mente manca dell’intelligenza e della razionalità del comando perché priva dello Spirito Santo, il cristiano ha deciso che questi comandi di Gesù vadano largamente disattesi, ad iniziare dal comando di vivere il Vangelo.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che con grande umiltà tutto il corpo di Cristo ritorni nella piena obbedienza ad ogni comando di Gesù Signore. Amen. 



[bookmark: _Toc47013748]
MEDITAZIONE 25 Maggio 2020 
Lunedì – VII Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
Battesimo, Cresima, Eucaristia sono i tre sacramenti che fanno di un uomo un discepolo di Gesù secondo il cuore del Padre. Nel Battesimo nasce l’uomo nuovo. L’uomo spirituale. Nella Cresima l’uomo nuovo viene colmato di Spirito Santo. Lo Spirito Santo è l’anima, il cuore, la mente, la volontà, i sentimenti, la forza, l’intelligenza, la sapienza dell’uomo nuovo. L’Eucaristia dell’uomo nuovo è il nutrimento. Senza lo Spirito Santo l’uomo nuovo ritorna ad essere governato dalla carne e produce le opere della carne. Senza l’Eucaristia l’uomo nuovo manca della soprannaturale energia che lo fa crescere perché possa produrre tutti quei frutti che lo Spirito Santo ha stabilito di dare al mondo per mezzo di lui.
Il Battesimo di Giovanni è dato per la conversione e il perdono dei peccati. Con questo battesimo non viene creato l’uomo nuovo. L’uomo nuovo, la nuova creatura, viene generata con il Battessimo amministrato nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo. Agli inizi era amministrato solo nel nome di Gesù il Nazareno. Chi deve vigilare che ogni uomo che vuole essere e vivere come vero discepolo di Gesù, riceva questi tre sacramenti è l’apostolo del Signore. È anche il presbitero che è il pastore di una porzione del gregge che è la parrocchia.
Nella parrocchia, ogni membro del corpo di Cristo deve aiutare ogni altro membro perché completi il suo essere nuovo in Cristo Gesù. Tutto il corpo di Cristo, ognuno secondo la sua particolare missione e carisma, ministero e vocazione, è chiamato a vigilare, ma anche a chiamare ogni uomo perché si lasci fare corpo di Cristo, nella conversione e nella fede al Vangelo. Ecco la domanda che Paolo rivolge ad alcuni che si dicono discepoli del Signore, ma che ancora non sono suo corpo, sua vita, perché privi del sacramento del Battesimo e dello Spirito Santo: «Avete ricevuto lo Spirito Santo quando siete venuti alla fede?». Gli risposero: «Non abbiamo nemmeno sentito dire che esista uno Spirito Santo».
Quanti cristiani oggi vivono nella totale ignoranza dei misteri della fede? Ma anche: quante persone sono tratte nell’errore da cristiani che predicano, insegnano, gridano che il Battesimo non è necessario agli uomini? Quanti non si interessano di ricevere lo Spirito Santo? Sono problemi questi che devono mettere in crisi la coscienza di quanti ancora credono in Cristo secondo la Parola contenuta nelle Scritture Sante. 
È triste assistere oggi al passaggio che sta divenendo universale dal soprannaturale al naturale. Oggi si lavora per un cristianesimo nel quale non è più Cristo Gesù il suo cuore e non è lo Spirito Santo la sua anima e neanche è l’Eucaristia la sua forza. Si vuole un cristianesimo nel quale il cristiano diventi un “risolutore” di problemi del corpo per il corpo. Si vuole un cristianesimo nel quale il cristiano ignori totalmente i problemi dell’anima, della salvezza eterna, di Cristo Gesù, del Padre, dello Spirito Santo. 
Oggi si vuole un cristianesimo senza più identità propria. Si vuole un cristianesimo nel quale possano abitare insieme, senza contrasto, Dio e il mondo, Cristo e il principe del mondo, lo Spirito Santo e la carne. Oggi si vuole un cristianesimo che decreti la morte del cristianesimo degli Apostoli, dei martiri, dei confessori della fede. Si vuole un cristianesimo nel quale Gesù non è il Cristo, ma è un Cristo assieme a molti altri Cristi. Un cristianesimo nel quale la Parola di Gesù non è il Vangelo, ma un Vangelo assieme agli altri molti vangeli che sono nel mondo. Si vuole una Chiesa che non sia la Chiesa del Dio vivente, ma una chiesa assieme alle molte altre chiese esistenti sulla terra, chiese che credono in Cristo Signore e chiese che non credono in Cristo Gesù e nel suo mistero di redenzione. 

Leggiamo At 19,1-8
Mentre Apollo era a Corinto, Paolo, attraversate le regioni dell’altopiano, scese a Èfeso. Qui trovò alcuni discepoli e disse loro: «Avete ricevuto lo Spirito Santo quando siete venuti alla fede?». Gli risposero: «Non abbiamo nemmeno sentito dire che esista uno Spirito Santo». Ed egli disse: «Quale battesimo avete ricevuto?». «Il battesimo di Giovanni», risposero. Disse allora Paolo: «Giovanni battezzò con un battesimo di conversione, dicendo al popolo di credere in colui che sarebbe venuto dopo di lui, cioè in Gesù». Udito questo, si fecero battezzare nel nome del Signore Gesù e, non appena Paolo ebbe imposto loro le mani, discese su di loro lo Spirito Santo e si misero a parlare in lingue e a profetare. Erano in tutto circa dodici uomini. Entrato poi nella sinagoga, vi poté parlare liberamente per tre mesi, discutendo e cercando di persuadere gli ascoltatori di ciò che riguarda il regno di Dio.

Rileggiamo questo ultimo versetto e riflettiamo su di esso. Entrato poi nella sinagoga, vi poté parlare liberamente per tre mesi, discutendo e cercando di persuadere gli ascoltatori di ciò che riguarda il regno di Dio. Paolo è Apostolo del Signore che si affatica, lotta, soffre, combatte perché ogni uomo possa divenire regno di Dio, in Cristo Gesù, nel suo corpo che è la Chiesa. Lui discute, dialoga, parla con un solo fine da raggiungere: persuadere gli ascoltatori di ciò che riguarda il regno di Dio. Il cristiano e il regno di Dio sono una cosa sola, devono essere una cosa sola. Ma il cristiano non è cristiano solo perché è regno di Dio. È cristiano per edificare sulla terra il regno di Dio. Se il cristiano è vero regno di Dio sempre edificherà il regno di Dio in mezzo agli uomini, chiamando tutti a divenire regno di Dio. Se il cristiano non è vero regno di Dio, mai si adopererà perché altri diventino regno di Dio. Da dove distinguiamo chi è vero regno di Dio da chi non lo è?
Dall’impegno per l’edificazione del regno di Dio in mezzo agli uomini. Non è vero regno di Dio, vero corpo di Cristo, vera Chiesa, quel cristiano che oggi e sempre non pone alcun impegno perché il regno di Dio cresca con l’aggiunta di nuovi figli in Cristo.

Lettura del Vangelo
Cristo e il Padre sono una cosa sola, una sola vita. Mai il Padre abbandona Cristo Gesù. Mai Cristo Gesù abbandonerà il Padre. Il Padre è con Cristo. Cristo è con il Padre. Il Padre è con Cristo Gesù anche quando Cristo Gesù è sulla croce e nel sepolcro. Ma anche Cristo Gesù è con il Padre per tutto il tempo della sua passione e morte. Lui è con il Padre perché rimane sempre nell’obbedienza ad ogni comando del Padre. Gli Apostoli ancora non sono una cosa sola con Cristo.
Non essendo una cosa sola, al momento della passione di disperderanno. Saranno come pecore senza pastore. Ecco cosa dice Gesù ai suoi discepoli, prima di rivolgersi al Padre e manifestare a Lui tutto il suo cuore. “Ecco, viene l’ora, anzi è già venuta, in cui vi disperderete ciascuno per conto suo e mi lascerete solo; ma io non sono solo, perché il Padre è con me”. L’ora della separazione dei discepoli da Gesù non verrà, è già venuta. Inizia fra qualche istante. Il tempo di raggiungere il giardino del Getsemani. Gesù parla di eventi che stanno per compiersi in questa stessa notte. Ora Gesù si lascerà catturare. Ora sarà processato. Ora accusato. Ora condannato. La sua ora è venuta.
In questa ora delle tenebre, gli Apostoli lo lasceranno solo. Questa è l’ora di Gesù Signore. Non è la loro ora. Quando verrà la loro ora, non lo lasceranno più solo. Gesù sarà con i suoi discepoli. I suoi discepoli saranno con Gesù. Gesù potrà vivere la sua ora nella piena obbedienza al Padre, perché il Padre è con Lui. Se il Padre non fosse stato con Lui, Gesù non avrebbe potuto vivere la sua ora. Tutto è per grazia del Padre. Tutto è per il dono e nel dono dello Spirito Santo. La forza di Gesù per vivere la sua ora viene tutta dallo Spirito Santo.

Leggiamo il testo di Gv 16,29-33
Gli dicono i suoi discepoli: «Ecco, ora parli apertamente e non più in modo velato. Ora sappiamo che tu sai tutto e non hai bisogno che alcuno t’interroghi. Per questo crediamo che sei uscito da Dio». Rispose loro Gesù: «Adesso credete? Ecco, viene l’ora, anzi è già venuta, in cui vi disperderete ciascuno per conto suo e mi lascerete solo; ma io non sono solo, perché il Padre è con me. Vi ho detto questo perché abbiate pace in me. Nel mondo avete tribolazioni, ma abbiate coraggio: io ho vinto il mondo!».

Gesù ha vinto il mondo. Come ha vinto il mondo? Prendendo su di sé il peccato del mondo ed espiandolo sulla croce, nel suo corpo. Il mondo si vince rispondendo ad esso con l’amore e mai con l’odio, con la giustizia e mai con l’ingiustizia, con la verità e mai con la falsità, con il bene e mai con il male. Queste parole di Gesù vanno meditate: “Vi ho detto questo perché abbiate pace in me. Nel mondo avete tribolazioni, ma abbiate coraggio: io ho vinto il mondo!”. Se Gesù ha vinto il mondo, anche ogni suo discepolo può vincerlo. Come lo vincerà? Ecco l’insegnamento che ci dona l’Apostolo Giovanni nella sua Prima Lettera:

Chiunque crede che Gesù è il Cristo, è stato generato da Dio; e chi ama colui che ha generato, ama anche chi da lui è stato generato. In questo conosciamo di amare i figli di Dio: quando amiamo Dio e osserviamo i suoi comandamenti. In questo infatti consiste l’amore di Dio, nell’osservare i suoi comandamenti; e i suoi comandamenti non sono gravosi. Chiunque è stato generato da Dio vince il mondo; e questa è la vittoria che ha vinto il mondo: la nostra fede. E chi è che vince il mondo se non chi crede che Gesù è il Figlio di Dio? Egli è colui che è venuto con acqua e sangue, Gesù Cristo; non con l’acqua soltanto, ma con l’acqua e con il sangue. Ed è lo Spirito che dà testimonianza, perché lo Spirito è la verità. Poiché tre sono quelli che danno testimonianza: lo Spirito, l’acqua e il sangue, e questi tre sono concordi. Se accettiamo la testimonianza degli uomini, la testimonianza di Dio è superiore: e questa è la testimonianza di Dio, che egli ha dato riguardo al proprio Figlio. Chi crede nel Figlio di Dio, ha questa testimonianza in sé. Chi non crede a Dio, fa di lui un bugiardo, perché non crede alla testimonianza che Dio ha dato riguardo al proprio Figlio. E la testimonianza è questa: Dio ci ha donato la vita eterna e questa vita è nel suo Figlio. Chi ha il Figlio, ha la vita; chi non ha il Figlio di Dio, non ha la vita (1Gv 5,1-12). 

Gesù ha vinto il mondo per la sua fede nel Padre suo. La fede da Lui è stata trasformata in purissima obbedienza. Anche il cristiano, se vuole vincere il mondo, deve trasformare la sua fede in Cristo Gesù in purissima obbedienza alla Parola di Gesù. Il mondo si vince rimanendo sempre nel Vangelo allo stesso modo che Gesù è rimasto nella Parola del Padre suo. Se il cristiano esce dal Vangelo, il mondo ha prevalso su di lui. Gesù fu tentato perché uscisse dalla volontà del Padre. Lui è rimasto ed ha vinto il principe di questo mondo. Anche il cristiano è tentato perché esca dal Vangelo. Se rimane nel Vangelo vince il mondo.  Se esce dal Vangelo dal mondo è vinto. Osservando questa semplicissima regola, ognuno può sapere se ha vinto, se vince il mondo, oppure se dal mondo è stato vinto, è vinto.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che il cristiano mai esca dal Vangelo. Fate che si convinca che quando esce dal Vangelo è schiavo del mondo, non vincitore di esso. Amen.


[bookmark: _Toc47013749]MEDITAZIONE 26 Maggio 2020 
Martedì – VII Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
Nel Capitolo IX della sua Prima Lettera ai Corinzi, l’Apostolo Paolo rivela che il suo cuore è il Vangelo e che il Vangelo è il suo cuore e che per il Vangelo Lui consuma tutto se stesso.
Ascoltiamo le sue parole:

“Infatti annunciare il Vangelo non è per me un vanto, perché è una necessità che mi si impone: guai a me se non annuncio il Vangelo! Se lo faccio di mia iniziativa, ho diritto alla ricompensa; ma se non lo faccio di mia iniziativa, è un incarico che mi è stato affidato. Qual è dunque la mia ricompensa? Quella di annunciare gratuitamente il Vangelo senza usare il diritto conferitomi dal Vangelo. Infatti, pur essendo libero da tutti, mi sono fatto servo di tutti per guadagnarne il maggior numero: mi sono fatto come Giudeo per i Giudei, per guadagnare i Giudei. Per coloro che sono sotto la Legge – pur non essendo io sotto la Legge – mi sono fatto come uno che è sotto la Legge, allo scopo di guadagnare coloro che sono sotto la Legge. Per coloro che non hanno Legge – pur non essendo io senza la legge di Dio, anzi essendo nella legge di Cristo – mi sono fatto come uno che è senza Legge, allo scopo di guadagnare coloro che sono senza Legge. Mi sono fatto debole per i deboli, per guadagnare i deboli; mi sono fatto tutto per tutti, per salvare a ogni costo qualcuno. Ma tutto io faccio per il Vangelo, per diventarne partecipe anch’io. Non sapete che, nelle corse allo stadio, tutti corrono, ma uno solo conquista il premio? Correte anche voi in modo da conquistarlo! Però ogni atleta è disciplinato in tutto; essi lo fanno per ottenere una corona che appassisce, noi invece una che dura per sempre. Io dunque corro, ma non come chi è senza mèta; faccio pugilato, ma non come chi batte l’aria; anzi tratto duramente il mio corpo e lo riduco in schiavitù, perché non succeda che, dopo avere predicato agli altri, io stesso venga squalificato (Cfr. 1Cor 9,1-27). 

Oggi l’Apostolo Paolo è a Mileto. Sta lasciando per sempre l’Oriente. Si sta dirigendo verso Roma, ma passando prima per Gerusalemme. Ecco cosa dice ai Pastori della Chiesa che è in Efeso: Non mi sono mai tirato indietro da ciò che poteva essere utile, al fine di predicare a voi e di istruirvi, in pubblico e nelle case, testimoniando a Giudei e Greci la conversione a Dio e la fede nel Signore nostro Gesù.
Come lui mai si è tirato indietro, così neanche loro dovranno tirarsi indietro. Come Lui ha consumato la vita per il Vangelo, così anche loro dovranno consumare la vita per il Vangelo. Questo avverrà se il Vangelo è il loro cuore e se il loro cuore è il Vangelo. Se il Vangelo non è il loro cuore, sempre si tireranno indietro. Il cuore inseguirà sempre se stesso. Se il cuore è il Vangelo, anche la mente sarà il Vangelo. Anche il corpo sarà il Vangelo. Se invece il cuore contiene altro, anche mente e corpo agiranno secondo quanto vi è nel cuore.
Leggiamo At 20,17-27

Da Mileto mandò a chiamare a Èfeso gli anziani della Chiesa. Quando essi giunsero presso di lui, disse loro: «Voi sapete come mi sono comportato con voi per tutto questo tempo, fin dal primo giorno in cui arrivai in Asia: ho servito il Signore con tutta umiltà, tra le lacrime e le prove che mi hanno procurato le insidie dei Giudei; non mi sono mai tirato indietro da ciò che poteva essere utile, al fine di predicare a voi e di istruirvi, in pubblico e nelle case, testimoniando a Giudei e Greci la conversione a Dio e la fede nel Signore nostro Gesù. Ed ecco, dunque, costretto dallo Spirito, io vado a Gerusalemme, senza sapere ciò che là mi accadrà. So soltanto che lo Spirito Santo, di città in città, mi attesta che mi attendono catene e tribolazioni. Non ritengo in nessun modo preziosa la mia vita, purché conduca a termine la mia corsa e il servizio che mi fu affidato dal Signore Gesù, di dare testimonianza al vangelo della grazia di Dio. E ora, ecco, io so che non vedrete più il mio volto, voi tutti tra i quali sono passato annunciando il Regno. Per questo attesto solennemente oggi, davanti a voi, che io sono innocente del sangue di tutti, perché non mi sono sottratto al dovere di annunciarvi tutta la volontà di Dio.

Dopo aver detto che il suo cuore è il Vangelo e che il Vangelo è il suo cuore, l’Apostolo grida la sua innocenza riguardo a coloro che si perdono. Ecco le sue parole: per questo attesto solennemente oggi, davanti a voi, che io sono innocente del sangue di tutti, perché non mi sono sottratto al dovere di annunciarvi tutta la volontà di Dio. 
L’Apostolo Paolo applica a sé “la legge della sentinella”.
Qual è questa legge? Quella dettata dal Signore al profeta Ezechiele:

Al termine di quei sette giorni mi fu rivolta questa parola del Signore: «Figlio dell’uomo, ti ho posto come sentinella per la casa d’Israele. Quando sentirai dalla mia bocca una parola, tu dovrai avvertirli da parte mia. Se io dico al malvagio: “Tu morirai!”, e tu non lo avverti e non parli perché il malvagio desista dalla sua condotta perversa e viva, egli, il malvagio, morirà per la sua iniquità, ma della sua morte io domanderò conto a te. Ma se tu avverti il malvagio ed egli non si converte dalla sua malvagità e dalla sua perversa condotta, egli morirà per la sua iniquità, ma tu ti sarai salvato. Così, se il giusto si allontana dalla sua giustizia e commette il male, io porrò un inciampo davanti a lui ed egli morirà. Se tu non l’avrai avvertito, morirà per il suo peccato e le opere giuste da lui compiute non saranno più ricordate, ma della morte di lui domanderò conto a te. Se tu invece avrai avvertito il giusto di non peccare ed egli non peccherà, egli vivrà, perché è stato avvertito e tu ti sarai salvato» (Ez 3,16-21). 

Mi fu rivolta questa parola del Signore: «Figlio dell’uomo, parla ai figli del tuo popolo e di’ loro: Se mando la spada contro un paese e il popolo di quel paese prende uno di loro e lo pone quale sentinella e questi, vedendo sopraggiungere la spada sul paese, suona il corno e dà l’allarme al popolo, se colui che sente chiaramente il suono del corno non ci bada e la spada giunge e lo sorprende, egli dovrà a se stesso la propria rovina. Aveva udito il suono del corno, ma non vi ha prestato attenzione: sarà responsabile della sua rovina; se vi avesse prestato attenzione, si sarebbe salvato. Se invece la sentinella vede giungere la spada e non suona il corno e il popolo non è avvertito e la spada giunge e porta via qualcuno, questi sarà portato via per la sua iniquità, ma della sua morte domanderò conto alla sentinella. O figlio dell’uomo, io ti ho posto come sentinella per la casa d’Israele. Quando sentirai dalla mia bocca una parola, tu dovrai avvertirli da parte mia. Se io dico al malvagio: “Malvagio, tu morirai”, e tu non parli perché il malvagio desista dalla sua condotta, egli, il malvagio, morirà per la sua iniquità, ma della sua morte io domanderò conto a te. Ma se tu avverti il malvagio della sua condotta perché si converta ed egli non si converte dalla sua condotta, egli morirà per la sua iniquità, ma tu ti sarai salvato (Ez 33,1-9). 

Tutti coloro che si gloriano di essere “Le sentinelle del Vangelo”, mai dovranno dimenticare “La Legge della sentinella”. Ogni sentinella del Vangelo è responsabile di ogni persona che si perde, se omette di svolgere il suo ministero secondo “La Legge che la sentinella deve sempre osservare”. L’Apostolo Paolo attesta solennemente di essere innocente. Possiamo noi, discepoli di Gesù, ognuno secondo il grado delle sue responsabilità, dire di essere innocenti? Se non lo possiamo dire, perché la nostra coscienza ce lo rivela, allora è giusto che iniziamo ad osservare questa Legge di santità. 

Lettura del Vangelo
Gesù chiude il suo lungo discorso tenuto nel Cenacolo con i suoi discepoli, elevando al Padre una preghiera. Questa preghiera si compone di molte verità, tantissime. Ne metteremo in luce solo qualcuna. Dice Gesù al Padre:
“Io ti ho glorificato sulla terra, compiendo l’opera che mi hai dato da fare”. Quale gloria il Padre vuole che sempre gli venga riconosciuta? Questa gloria è una sola: che Lui venga confessato come il Creatore, il Signore, la vita, la verità, la santità, la giustizia, di ogni essere da Lui creato e chiamato all’esistenza. 
Come questa confessione viene operata da parte dell’uomo? Obbedendo ad ogni sua Parola, ogni suo Comando, ogni suo Desiderio. Questa gloria gli viene data facendo la sua volontà. Sia fatta la tua volontà come in cielo così in terra. Padre, non la mia volontà sia fatta, ma la tua. Si fa la volontà di Dio obbedendo alla sua Parola, alla sua Legge, ai suoi Comandi. I comandi sono quelli scritti, non quelli pensati. Come Gesù ha glorificato il Padre? Obbedendo e donando compimento con la sua vita a tutte le Parole che il Padre aveva scritto su di Lui nella Legge, nei Profeti, nei Salmi. Come dona Gesù compimento ad ogni Parola scritta? Lasciandosi sempre muovere e condurre dallo Spirito Santo. Lo Spirito Santo lo guidava di obbedienza in obbedienza e Lui si lasciava guidare. Quando il cristiano glorifica il Padre?
Quando anche lui dona compimento ad ogni Parola scritta per Lui nella Legge, nei Profeti, nei Salmi, nel Vangelo, nella Tradizione, nel Magistero, che viene a Lui attraverso la mozione e conduzione dello Spirito Santo e dell’Apostolo del Signore. Spirito Santo e Apostolo, Spirito Santo e Corpo di Cristo, Spirito Santo e Chiesa devono essere una sola mozione, mai due mozioni distinte e separate, mai due mozioni l’una contro l’altra. Oggi le moderne eresie vogliono solo una condizione attraverso lo Spirito Santo. Le moderne eresie ignorano che lo Spirito è Spirito della Scrittura, Spirito della Rivelazione, Spirito della Tradizione, Spirito del Magistero, Spirito della Chiesa. Se è questo lo Spirito è anche lo Spirito di ogni singola persona.
Leggiamo il testo di Gv 17,1-11a
Così parlò Gesù. Poi, alzàti gli occhi al cielo, disse: «Padre, è venuta l’ora: glorifica il Figlio tuo perché il Figlio glorifichi te. Tu gli hai dato potere su ogni essere umano, perché egli dia la vita eterna a tutti coloro che gli hai dato. Questa è la vita eterna: che conoscano te, l’unico vero Dio, e colui che hai mandato, Gesù Cristo. Io ti ho glorificato sulla terra, compiendo l’opera che mi hai dato da fare. E ora, Padre, glorificami davanti a te con quella gloria che io avevo presso di te prima che il mondo fosse. Ho manifestato il tuo nome agli uomini che mi hai dato dal mondo. Erano tuoi e li hai dati a me, ed essi hanno osservato la tua parola. Ora essi sanno che tutte le cose che mi hai dato vengono da te, perché le parole che hai dato a me io le ho date a loro. Essi le hanno accolte e sanno veramente che sono uscito da te e hanno creduto che tu mi hai mandato. Io prego per loro; non prego per il mondo, ma per coloro che tu mi hai dato, perché sono tuoi. Tutte le cose mie sono tue, e le tue sono mie, e io sono glorificato in loro. Io non sono più nel mondo; essi invece sono nel mondo, e io vengo a te.

Come gli Apostoli, come i discepoli possono glorificare il Padre? Il Padre si glorifica ascoltando la Parola di Gesù. Il Padre si glorifica credendo nella verità di Gesù. Qual è la verità di Gesù? La sua verità è questa: Lui è dal Padre. Lui è stato mandato dal Padre. Lui manifesta la volontà del Padre. Lui compie le opere del Padre. Ecco cosa dice Gesù al Padre: “Le parole che hai dato a me io le ho date a loro. Essi le hanno accolte e sanno veramente che sono uscito da te e hanno creduto che tu mi hai mandato”.
Come oggi il Padre viene glorificato? Credendo che ogni Parola di Gesù è Parola del Padre. Confessando che Gesù è l’Inviato dal Padre per la nostra salvezza e redenzione. Proclamando che Gesù è il solo Mediatore del Padre nella creazione, nella redenzione, nella salvezza. Ascoltando ogni Parola di Gesù e obbedendo ad essa. Se Cristo Gesù viene espulso, sradicato dalla nostra fede, il Padre mai potrà essere glorificato. Il fatto che oggi si è passati dalla confessione di Cristo Gesù alla proclamazione del Dio unico, è chiaramente attestato che noi non glorifichiamo più il Padre. Non lo confessiamo nella sua purissima verità e volontà. Cristo è la verità del Padre e dell’uomo, del cielo e della terra, del tempo e dell’eternità. Si espelle Cristo, si sradica Cristo dalla nostra confessione, abbiamo un Dio, un uomo, un cielo, una terra, un tempo, un’eternità senza verità, senza luce. Tutto diviene tenebra, senza la luce e la verità di Cristo Gesù.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che Cristo sia il nostro stesso cuore, la nostra stessa vita. Solo così possiamo glorificare il Padre secondo purezza di verità. Amen.


[bookmark: _Toc47013750]
MEDITAZIONE 27 Maggio 2020 
Mercoledì – VII Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Il gregge di Gesù Signore vive attorniato da mille lupi famelici. Come è scritto nei profeti: lupi della sera. Lupi affamati, perché di giorno nulla hanno divorato. I suoi capi in mezzo ad essa sono come lupi che dilaniano la preda, versano il sangue, fanno perire la gente per turpi guadagni (Ez 22, 27). Più veloci dei leopardi sono i suoi cavalli, più agili dei lupi della sera. Balzano i suoi destrieri, venuti da lontano, volano come aquila che piomba per divorare (Ab 1, 8). I suoi capi in mezzo ad essa sono leoni ruggenti, i suoi giudici sono lupi della sera, che non hanno rosicchiato dal mattino (Sof 3, 3). Contro questi lupi occorrono dei pastori coraggiosi e forti, pastori che non hanno paura di mettere la loro vita a custodia delle pecore. Pastori che imitino Gesù Signore. Io sono il buon pastore. Il buon pastore dà la propria vita per le pecore. Il mercenario – che non è pastore e al quale le pecore non appartengono – vede venire il lupo, abbandona le pecore e fugge, e il lupo le rapisce e le disperde; perché è un mercenario e non gli importa delle pecore (Gv 10,11-13). 
Ecco una immagine assai triste di pastori che viene a noi dal profeta Isaia:

Voi tutte, bestie dei campi, venite a mangiare; voi tutte, bestie della foresta, venite. I suoi guardiani sono tutti ciechi, non capiscono nulla. Sono tutti cani muti, incapaci di abbaiare; sonnecchiano accovacciati, amano appisolarsi. Ma questi cani avidi, che non sanno saziarsi, sono i pastori che non capiscono nulla. Ognuno segue la sua via, ognuno bada al proprio interesse, senza eccezione. «Venite, io prenderò del vino e ci ubriacheremo di bevande inebrianti. Domani sarà come oggi, e molto più ancora» (Is 56,9-12).

Ascoltiamo ora cosa rivela l’Apostolo Paolo: Io so che dopo la mia partenza verranno fra voi lupi rapaci, che non risparmieranno il gregge; perfino in mezzo a voi sorgeranno alcuni a parlare di cose perverse, per attirare i discepoli dietro di sé. Non solo il pericolo viene dall’esterno, viene anche dall’interno. Anche tra i pastori di Cristo Gesù sorgeranno alcuni a parlare di cose perverse, per attirare i discepoli dietro di sé. Quando questo accade? Quando non si forma più il corpo di Cristo, la sua Chiesa. C’è una via santa perché questo non accada? La regola ce la offre l’Apostolo Pietro nella sua Prima Lettera: 

Esorto gli anziani che sono tra voi, quale anziano come loro, testimone delle sofferenze di Cristo e partecipe della gloria che deve manifestarsi: pascete il gregge di Dio che vi è affidato, sorvegliandolo non perché costretti ma volentieri, come piace a Dio, non per vergognoso interesse, ma con animo generoso, non come padroni delle persone a voi affidate, ma facendovi modelli del gregge. E quando apparirà il Pastore supremo, riceverete la corona della gloria che non appassisce (1Pt 5,1-4). 

Quando una sola di queste regole viene disattesa, sempre il pastore da custode del gregge si trasformare in nemico delle pecore del Signore. Le Parole di Paolo sono vera profezia. Non sono solo per il tempo che verrà subito dopo la sua partenza. Questa profezia accompagnerà tutta la storia della Chiesa. Sempre nella Chiesa sorgeranno pastori che cercano solo i propri interessi e attrarranno le pecore ma per porle a loro servizio. Anziché servire le pecore con il dono della loro vita, prendono la vita del pecore per servire se stessi e questo lo faranno insegnando dottrine perverse. 

Leggiamo At 20,28-38
Vegliate su voi stessi e su tutto il gregge, in mezzo al quale lo Spirito Santo vi ha costituiti come custodi per essere pastori della Chiesa di Dio, che si è acquistata con il sangue del proprio Figlio. Io so che dopo la mia partenza verranno fra voi lupi rapaci, che non risparmieranno il gregge; perfino in mezzo a voi sorgeranno alcuni a parlare di cose perverse, per attirare i discepoli dietro di sé. Per questo vigilate, ricordando che per tre anni, notte e giorno, io non ho cessato, tra le lacrime, di ammonire ciascuno di voi. E ora vi affido a Dio e alla parola della sua grazia, che ha la potenza di edificare e di concedere l’eredità fra tutti quelli che da lui sono santificati. Non ho desiderato né argento né oro né il vestito di nessuno. Voi sapete che alle necessità mie e di quelli che erano con me hanno provveduto queste mie mani. In tutte le maniere vi ho mostrato che i deboli si devono soccorrere lavorando così, ricordando le parole del Signore Gesù, che disse: “Si è più beati nel dare che nel ricevere!”». Dopo aver detto questo, si inginocchiò con tutti loro e pregò. Tutti scoppiarono in pianto e, gettandosi al collo di Paolo, lo baciavano, addolorati soprattutto perché aveva detto che non avrebbero più rivisto il suo volto. E lo accompagnarono fino alla nave.

Paolo vede il gregge di Cristo non solo nel presente o nel futuro immediato, ma anche nel futuro lontano. Il gregge di Cristo vivrà lottando contro due pericoli o minacce: il primo pericolo o minaccia verrà dall’esterno. Il secondo pericolo o minaccia verrà dall’interno. Il pericolo o minaccia che viene dall’interno è infinitamente più devastante da qualsiasi pericolo o minaccia provenienti dall’esterno.
Infatti il gregge di Cristo Gesù è stato sempre dilaniato, divorato, disperso da pericoli e minacce provenienti dal suo interno. Eresie, scissioni, separazioni, lacerazioni, sono tutti frutti operati dai figli della Chiesa che hanno seguito la carne anziché lo Spirito Santo. Sapendo questo l’Apostolo Paolo affida i pastori del gregge di Cristo Signore a Dio e alla parola della sua grazia.
Ascoltiamo le sue parole: E ora vi affido a Dio e alla parola della sua grazia, che ha la potenza di edificare e di concedere l’eredità fra tutti quelli che da lui sono santificati. L’Apostolo sa che solo per grazia di Dio, solo per sua grazia, solo per la forza, la sapienza, l’intelligenza dello Spirito Santo è possibile camminare nella verità, conservando pura e intatta la fede. Se ci si separa da Dio e dalla sua grazia, dal suo Santo Spirito, dalla sua sapienza, fortezza, intelligenza, subito si cade. Da veri pastori si diviene mercenari e lupi rapaci. Su ogni discepolo di Gesù incombe l’obbligo di rimanere nella verità, camminando di fede in fede, senza deviare né a destra e né a sinistra. Il Signore conceda ad ogni membro del suo corpo questa grazia.

Lettura del Vangelo
La differenza tra chi è del mondo e chi invece è discepolo di Gesù Signore è solo la Parola. Non però la Parola ascoltata, non però la Parola letta su qualche calepino[footnoteRef:1] antico o moderno. La Parola avviene per consegna. La consegna è dal Padre al Figlio nello Spirito Santo. È dal Figlio ai suoi Apostoli nello Spirito Santo. È dagli Apostoli ai loro successori nello Spirito Santo. È dai successori degli Apostoli ai presbiteri e a tutto il corpo di Cristo, nello Spirito Santo. È dal corpo di Cristo – ogni membro secondo la sua missione, ministero, vocazione, carisma, particolare e personale conformazione a Cristo Signore –, a tutto il corpo di Cristo e anche ad ogni altro uomo, invitando alla conversione e alla fede in Cristo per ottenere la salvezza. [1:  Calepino, s. m. – 1. Nome dato a una serie di vocabolarî latini, con traduzioni in varie lingue moderne, modellati sul dizionario latino compilato nel 1502 (e poi più volte rifatto) dall’umanista bergamasco Ambrogio da Calepio o Calepino (c. 1440-1510 o 1511). 2. scherz. Grosso vocabolario antiquato, vecchio o malandato, spec. latino; anche vecchia opera di erudizione di faticosa lettura; in senso fig., un c. ambulante, un gran sapientone.] 

Accolta la Parola consegnata, si vive la Parola, prestando ad essa ogni obbedienza, avviene la separazione dal mondo. Il mondo è governato dalla carne e dalle sue schiavitù. Il corpo di Cristo Gesù è governato dalla verità dello Spirito Santo, verità che è nella Parola consegnata e ricevuta, accolta e vissuta. Poiché il mondo è nelle tenebre, sempre vi sarà la persecuzione, l’odio delle tenebre contro la luce. La persecuzione sempre accompagnerà un discepolo di Gesù se rimane luce, verità, giustizia, obbedienza alla Parola. Se invece abbandona la Parola, la verità, la luce, la giustizia, l’obbedienza, si fa mondo con il mondo e finisce ogni persecuzione.
Il mondo ama ciò che è suo. Il mondo odia tutto ciò che è proveniente da Cristo Signore. Cristo ha ricevuto la Parola del Padre. Il mondo lo ha odiato. La crocifissione è il frutto dell’odio del mondo. I discepoli hanno ricevuto la Parola di Cristo Gesù. Il mondo li odia. L’odio produce persecuzione e anche la morte. Ecco con quale chiarezza Gesù rivela questa verità, parlando nella preghiera con il Padre suo. 

Io ho dato loro la tua parola e il mondo li ha odiati, perché essi non sono del mondo, come io non sono del mondo. La Parola che Gesù ha dato agli Apostoli è quella che lui ha ricevuto dal Padre. Non ha dato la sua Parola. Ha dato la Parola del Padre. Questa verità chiude nel Vangelo secondo Giovanni il ministero pubblico di Cristo Gesù. Dopo queste parole Lui entra nel Cenacolo e non parla più alle folle. Gesù allora esclamò: «Chi crede in me, non crede in me ma in colui che mi ha mandato; chi vede me, vede colui che mi ha mandato. Io sono venuto nel mondo come luce, perché chiunque crede in me non rimanga nelle tenebre. Se qualcuno ascolta le mie parole e non le osserva, io non lo condanno; perché non sono venuto per condannare il mondo, ma per salvare il mondo. Chi mi rifiuta e non accoglie le mie parole, ha chi lo condanna: la parola che ho detto lo condannerà nell’ultimo giorno. Perché io non ho parlato da me stesso, ma il Padre, che mi ha mandato, mi ha ordinato lui di che cosa parlare e che cosa devo dire. E io so che il suo comandamento è vita eterna. Le cose dunque che io dico, le dico così come il Padre le ha dette a me» (Gv 12,44-50). 

Se il mondo non ci perseguita il motivo è da cercare in noi stessi: non siamo nella Parola di Cristo Signore. In apparenza siamo con Cristo, nella realtà siamo solo con noi stessi. Il mondo vede che siamo suoi e ci esalta. 

Leggiamo il testo di Gv 17,11b-19
Padre santo, custodiscili nel tuo nome, quello che mi hai dato, perché siano una sola cosa, come noi. Quand’ero con loro, io li custodivo nel tuo nome, quello che mi hai dato, e li ho conservati, e nessuno di loro è andato perduto, tranne il figlio della perdizione, perché si compisse la Scrittura. Ma ora io vengo a te e dico questo mentre sono nel mondo, perché abbiano in se stessi la pienezza della mia gioia. Io ho dato loro la tua parola e il mondo li ha odiati, perché essi non sono del mondo, come io non sono del mondo. Non prego che tu li tolga dal mondo, ma che tu li custodisca dal Maligno. Essi non sono del mondo, come io non sono del mondo. Consacrali nella verità. La tua parola è verità. Come tu hai mandato me nel mondo, anche io ho mandato loro nel mondo; per loro io consacro me stesso, perché siano anch’essi consacrati nella verità.

Ora Gesù chiede al Padre che consacri i suoi discepoli nella verità. Li consacri nella sua Parola che è la verità. Che significa consacrazione? Consacrazione significa essere, divenire, farsi in modo pieno e totale verità, Parola del Padre. Anima, corpo, spirito, volontà, sentimenti, desideri, aspirazioni devono divenire, essere, farsi, trasformarsi nella verità di Dio. Come Dio è verità per natura, così anche il discepolo di Cristo Gesù deve divenire verità per natura. Come la natura di Cristo è verità, così anche la natura dei suoi discepoli deve essere verità. La natura di Dio è verità eterna, perfetta, divina, immutabile nei secoli. La natura dei discepoli deve ogni giorno crescere nella verità, camminando nella verità. Deve crescere perché se non cresce, decresce e può ritornare ad essere natura di tenebre, falsità, peccato, malvagità, cattiveria. 
La preghiera che Gesù innalza al Padre deve essere preghiera di ogni suo discepolo: Consacrali nella verità. La tua parola è verità. Come tu hai mandato me nel mondo, anche io ho mandato loro nel mondo; per loro io consacro me stesso, perché siano anch’essi consacrati nella verità. Cristo chiede al Padre che i suoi discepoli siano consacrati nella verità. Ogni discepolo deve consacrarsi alla verità come Cristo Gesù e chiedere a Cristo che consacri ogni altro discepolo. Cristo Gesù è stato mandato nel mondo dal Padre, manda nel mondo ogni suo discepolo. Ogni discepolo di Gesù mandato nel mondo, deve mandare nel mondo ogni altro discepolo. 
Perché si deve mandare nel mondo? Perché gli uomini da redimere, salvare, condurre a Cristo sono nel mondo. È il mondo il vivaio dal quale attingere ogni anima da portare nel corpo di Cristo. Potrà fare questo il discepolo di Gesù solo se è perennemente consacrato nella verità e cammina di verità in verità, mosso e condotto dallo Spirito Santo e dalla Chiesa.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che accogliamo la Parola di Gesù come vera Parola del Padre, la viviamo per intero, la consegniamo ad ogni altro uomo come vera Parola di Dio, aggiungendo sempre la testimonianza della nostra verità. Amen.


[bookmark: _Toc47013751]
MEDITAZIONE 28 Maggio 2020 
Giovedì – VII Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Persecuzioni, arresti, tribunali, condanne sono il pane quotidiano dei discepoli di Gesù che obbediscono alla sua Parola, al Vangelo della salvezza. Quando si è in un tribunale, sarà sempre lo Spirito Santo a suggerire la parola giusta in difesa del discepolo di Gesù. Quale parola suggerirà lo Spirito Santo? Nessuno la conosce prima che sia uscita dalla sua bocca. Ascoltiamo quanto Gesù rivela ai suoi Apostoli: 

Ecco: io vi mando come pecore in mezzo a lupi; siate dunque prudenti come i serpenti e semplici come le colombe. Guardatevi dagli uomini, perché vi consegneranno ai tribunali e vi flagelleranno nelle loro sinagoghe; e sarete condotti davanti a governatori e re per causa mia, per dare testimonianza a loro e ai pagani. Ma, quando vi consegneranno, non preoccupatevi di come o di che cosa direte, perché vi sarà dato in quell’ora ciò che dovrete dire: infatti non siete voi a parlare, ma è lo Spirito del Padre vostro che parla in voi. Il fratello farà morire il fratello e il padre il figlio, e i figli si alzeranno ad accusare i genitori e li uccideranno. Sarete odiati da tutti a causa del mio nome. Ma chi avrà perseverato fino alla fine sarà salvato. Quando sarete perseguitati in una città, fuggite in un’altra. Un discepolo non è più grande del maestro, né un servo è più grande del suo signore; e sufficiente per il discepolo diventare come il suo maestro e per il servo come il suo signore. Se hanno chiamato Beelzebùl il padrone di casa, quanto più quelli della sua famiglia! (Mt 10,16-25). 

L’Apostolo Paolo è nel sinedrio per essere giudicato e condannato a morte. Di quale parola lo Spirito si servirà perché il suo Apostolo non venga condannato? Per Paolo ancora la missione non è finita. Lui dovrà recarsi a Roma. Lo Spirito Santo conosce i cuori. Conosce le loro sensibilità. Sa come metterli gli uni contro gli altri. Sa come creare con questi cuori grande confusione. Leggiamo la Parola dello Spirito Santo. Paolo, sapendo che una parte era di sadducei e una parte di farisei, disse a gran voce nel sinedrio: «Fratelli, io sono fariseo, figlio di farisei; sono chiamato in giudizio a motivo della speranza nella risurrezione dei morti».
I sadducei non credono nella risurrezione. I farisei credono. Paolo si professa fariseo che crede nella risurrezione dei morti. Questa è la dottrina dei farisei, ma non dei sadducei. Tra farisei e sadducei si scatena una vera battaglia, ognuno in difesa della sua “fede”. La disputa si fa così accesa da indurre il comandante a prelevare Paolo e condurlo nella fortezza. Solo lo Spirito Santo può fare queste cose, perché solo Lui conosce i cuori. Solo Lui sa quali reazioni suscita in essi una parola. Per il momento l’Apostolo del Signore è al sicuro. Nella fortezza nessuno potrà fargli del male.
Leggiamo Atti 22,30; 23,6-11

Il giorno seguente, volendo conoscere la realtà dei fatti, cioè il motivo per cui veniva accusato dai Giudei, gli fece togliere le catene e ordinò che si riunissero i capi dei sacerdoti e tutto il sinedrio; fece condurre giù Paolo e lo fece comparire davanti a loro. Paolo, sapendo che una parte era di sadducei e una parte di farisei, disse a gran voce nel sinedrio: «Fratelli, io sono fariseo, figlio di farisei; sono chiamato in giudizio a motivo della speranza nella risurrezione dei morti». Appena ebbe detto questo, scoppiò una disputa tra farisei e sadducei e l’assemblea si divise. I sadducei infatti affermano che non c’è risurrezione né angeli né spiriti; i farisei invece professano tutte queste cose. Ci fu allora un grande chiasso e alcuni scribi del partito dei farisei si alzarono in piedi e protestavano dicendo: «Non troviamo nulla di male in quest’uomo. Forse uno spirito o un angelo gli ha parlato». La disputa si accese a tal punto che il comandante, temendo che Paolo venisse linciato da quelli, ordinò alla truppa di scendere, portarlo via e ricondurlo nella fortezza. La notte seguente gli venne accanto il Signore e gli disse: «Coraggio! Come hai testimoniato a Gerusalemme le cose che mi riguardano, così è necessario che tu dia testimonianza anche a Roma».

Il Signore è con l’Apostolo Paolo e l’Apostolo Paolo è con il Signore. Dagli Atti degli Apostoli sappiamo che sempre il Signore interveniva per confortarlo, illuminarlo, orientarlo, dare luce alla sua mente, forza al suo cuore. Anche nella prigione il Signore gli manifesta la sua vicinanza, la sua presenza. Il Signore lo rassicura: Lui andrà a Roma. Anche lì dovrà essere suo testimone, testimone della sua risurrezione. Riascoltiamo quanto già letto: La notte seguente gli venne accanto il Signore e gli disse: «Coraggio! Come hai testimoniato a Gerusalemme le cose che mi riguardano, così è necessario che tu dia testimonianza anche a Roma».
Perché il Signore manifesta al suo Apostolo ciò che avverrà nella sua vita nell’immediato e nel futuro? Il Signore sa il peso che un cuore può portare e mai dona un peso superiore alle proprie forze. Paolo in questi giorni è stato sottomesso ad una durissima prova. Tuttora è a rischio di essere travolto e ucciso. Il Signore viene e porta al suo cuore la consolazione. Soffrirà. Sarà ancora perseguitato. Subirà ancora processi su processi. Ma la sua vita non terminerà né a Gerusalemme e né in altre città della Palestina o dell’Oriente. Lui dovrà portare la luce del Vangelo anche a Roma.
Perché Paolo dovrà recarsi a Roma? È un mistero che è conosciuto solo dallo Spirito Santo. Lo Spirito ha messo nel suo cuore questo ardente desiderio di voler predicare il Vangelo anche a Roma. Solo lo Spirito conosce le ragioni. Questa verità deve condurci ad una seconda verità. Le ragioni dei desideri suscitati in noi dallo Spirito Santo e da Lui sempre alimentati sono nello Spirito che ha suscitato i desideri. Le ragioni non sono nella nostra mente, sapienza, intelligenza, razionalità, discernimento. Sapendo questo, ci si consegna allo Spirito e con grande docilità ci si lascia condurre da Lui, attraverso le vie che Lui nella sua sapienza eterna ha stabilito per noi. Le ragioni dello Spirito Santo vanno lasciate allo Spirito Santo.

Lettura del Vangelo
Gesù ha un forte desiderio nel cuore e lo manifesta al Padre. Qual è questo suo desiderio? Gesù desidera che il mistero di unità e di comunione che si vive nella Beata Eterna Trinità, il mistero che si vive nella sua Persona Divina Incarnata, questo stesso mistero si viva nel suo corpo che è la Chiesa. La Chiesa dovrà essere nel mistero della Beata Eterna Trinità, nel mistero della sua Persona Divina Incarnata, mistero anch’esso di unità e di comunione. Leggiamo il desiderio di Cristo Gesù: “Non prego solo per questi, ma anche per quelli che crederanno in me mediante la loro parola: perché tutti siano una sola cosa; come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch’essi in noi, perché il mondo creda che tu mi hai mandato”.
Come potrà avvenire questo? Questo avverrà se il discepolo di Gesù consegnerà la sua vita a Cristo Signore, allo stesso modo che Cristo Signore l’ha consegnata al Padre. L’unità che si crea nel sacramento, deve essere unità che si crea nella volontà di tutti i membri del corpo di Cristo. Come si crea questa unità di volontà? Assumendo tutti la volontà di Cristo Gesù, volontà manifestata nella sua Parola, volontà comunicata giorno per giorno dallo Spirito Santo.
Se manca l’assunzione della volontà di Cristo Signore da parte di ogni membro del corpo di Cristo, mai vi potrà essere unità di volontà e mai comunione di volontà. La nostra comunione è solo nell’assunzione della volontà di Cristo Signore. La nostra unità è camminare tutti con questa sola volontà. Nella Beata Trinità tutto è governato dalla volontà del Padre. Nel corpo di Cristo tutto dovrà essere governato dalla volontà di Cristo Gesù. Quando noi nel corpo di Cristo viviamo con la nostra volontà, rompiamo sia l’unità che la comunione.

Leggiamo il testo di Gv 17,20-26
Non prego solo per questi, ma anche per quelli che crederanno in me mediante la loro parola: perché tutti siano una sola cosa; come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch’essi in noi, perché il mondo creda che tu mi hai mandato. E la gloria che tu hai dato a me, io l’ho data a loro, perché siano una sola cosa come noi siamo una sola cosa. Io in loro e tu in me, perché siano perfetti nell’unità e il mondo conosca che tu mi hai mandato e che li hai amati come hai amato me. Padre, voglio che quelli che mi hai dato siano anch’essi con me dove sono io, perché contemplino la mia gloria, quella che tu mi hai dato; poiché mi hai amato prima della creazione del mondo. Padre giusto, il mondo non ti ha conosciuto, ma io ti ho conosciuto, e questi hanno conosciuto che tu mi hai mandato. E io ho fatto conoscere loro il tuo nome e lo farò conoscere, perché l’amore con il quale mi hai amato sia in essi e io in loro».

Ora chiediamoci: quale è stata la missione di Gesù sulla nostra terra? Essa è stata una sola: far conoscere il nome del Padre ai discepoli. Nella conoscenza del nome del Padre vi è tutta la sua divina ed eterna essenza. Vi è tutto il mistero della Salvezza e della Redenzione operata dal Figlio suo, l’Unigenito che si è fatto carne. Vi è tutto il mistero del suo amore eterno con il quale ama ogni uomo. Vi è tutto il mistero della vera speranza che si compie nel mistero di Gesù Signore, il Crocifisso che è il Risorto. Vi è tutto il mistero della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
Rimeditiamo le parole di Gesù Signore: “E io ho fatto conoscere loro il tuo nome e lo farò conoscere, perché l’amore con il quale mi hai amato sia in essi e io in loro”. Il Padre ama Cristo di amore eterno. Cristo Gesù vuole che questo amore eterno e divino sia anche nei discepoli. Come questo potrà avvenire? L’amore è inseparabile dalla Persona. L’amore del Padre è in Cristo perché il Padre è in Cristo e lo avvolge con tutto il suo amore. L’amore di Cristo sarà nei discepoli, se Cristo Gesù è nei discepoli. 
Quando Gesù abiterà nei discepoli? Ancora una volta la risposta la troviamo nel mistero della Beata Divina Eterna Trinità. Il Padre abita in Cristo, dimora in Cristo perché Cristo Gesù dimora, abita nella volontà, nella Parola del Padre. Cristo Gesù abita, dimora, rimane nei discepoli, perché i discepoli abitano, dimorano nella sua volontà, nella sua Parola, nel suo Vangelo. Se il discepolo vuole manifestare il mistero della Beata Divina Eterna Trinità, se vuole manifestare il mistero del Verbo Incarnato, Crocifisso e Risorto, deve abitare nella Parola, nel Vangelo, nella divina verità, prestando ad essa ogni obbedienza fino alla morte e alla morte di croce. Ma la Parola, il Vangelo, la divina verità non è quella che il singolo si fa. È invece quella che riceve dalla Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Finché il discepolo si farà lui la Parola, mai manifesterà il mistero della Beata Trinità e mai rivelerà il mistero di Cristo Gesù, il Crocifisso che è il Risorto.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che il discepolo di Gesù dimori, abiti, rimanga nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, prestando ad essa obbedienza perfetta. Amen. 


[bookmark: _Toc47013752]MEDITAZIONE 29 Maggio 2020 
Venerdì – VII Settimana di Pasqua
PRIMA LETTURA
La giustizia è la via della pace. Dove non c’è giustizia non c’è pace. Ma anche dove non c’è giustizia neanche c’è il vero uomo. Il vero uomo è giusto. L’uomo non vero è ingiusto. Se leggiamo le Due Tavole della Legge, troveremo che esse sono la regola universale della giustizia primaria.
Giustizia verso il nostro Dio, Signore, Creatore, Padre. 
Giustizia verso i genitori.
Giustizia verso la vita fisica di ogni uomo.
Giustizia verso la famiglia.
Giustizia verso le cose degli altri.
Giustizia verso il nome degli altri.
Giustizia preventiva attraverso il governo dei desideri che conducono alla violazione della giustizia verso la famiglia e verso le cose degli altri.
La convivenza tra gli uomini si fonda sul rispetto di ogni giustizia. Si infrange la giustizia, non c’è vera convivenza. Senza giustizia neanche potrà mai regnare la pace. La giustizia è a fondamento di ogni relazione vera tra gli uomini. La giustizia necessariamente dovrà essere posta a fondamento della carità, delle opere di misericordia corporali e spirituali. Giustizia è dare all’altro ciò che è dell’altro. È dare a Dio ciò che è di Dio, a Cesare ciò che è di Cesare, all’uomo ciò che è dell’uomo, alla terra ciò che è della terra. Leggiamo quanto dice il Siracide sull’elemosina che si fonda sulle ingiustizie:

“Sacrificare il frutto dell’ingiustizia è un’offerta da scherno e i doni dei malvagi non sono graditi. L’Altissimo non gradisce le offerte degli empi né perdona i peccati secondo il numero delle vittime. Sacrifica un figlio davanti al proprio padre chi offre un sacrificio con i beni dei poveri. Il pane dei bisognosi è la vita dei poveri, colui che glielo toglie è un sanguinario. Uccide il prossimo chi gli toglie il nutrimento, Versa sangue chi rifiuta il salario all’operaio (Sir 34,21-27). 

È diritto di ogni uomo potersi difendere dalle accuse. Il diritto alla difesa è inviolabile. Questo diritto viene riconosciuto a Paolo. Era questa la Legge di Roma. Leggiamo negli Atti: “Risposi loro che i Romani non usano consegnare una persona, prima che l’accusato sia messo a confronto con i suoi accusatori e possa aver modo di difendersi dall’accusa”. Urge però dire che la giustizia, pur essendo a fondamento di ogni azione e pensiero dell’uomo, essa non è sufficiente per una vera convivenza umana. Alla giustizia si deve sempre aggiungere la Legge dell’amore.
L’amore verso i fratelli è un tesoro prezioso presso Dio. È la chiave che consente di aprire il cuore di Dio e far discendere nelle nostre vite ogni benedizione e grazia. Gesù alla giustizia che è il rispetto di ciò che è degli altri, aggiunge come legge il dono della nostra vita per il bene più grande dei fratelli. Lui ha dato la sua vita per la nostra redenzione e salvezza. Chiede ad ogni suo discepolo di imitarlo: dare anche lui la vita per la redenzione, la salvezza, la vita dei suoi fratelli. Ecco uno stralcio di questa sua legge di amore:

Avete inteso che fu detto: Occhio per occhio e dente per dente. Ma io vi dico di non opporvi al malvagio; anzi, se uno ti dà uno schiaffo sulla guancia destra, tu pórgigli anche l’altra, e a chi vuole portarti in tribunale e toglierti la tunica, tu lascia anche il mantello. E se uno ti costringerà ad accompagnarlo per un miglio, tu con lui fanne due. Da’ a chi ti chiede, e a chi desidera da te un prestito non voltare le spalle. Avete inteso che fu detto: Amerai il tuo prossimo e odierai il tuo nemico. Ma io vi dico: amate i vostri nemici e pregate per quelli che vi perseguitano, affinché siate figli del Padre vostro che è nei cieli; egli fa sorgere il suo sole sui cattivi e sui buoni, e fa piovere sui giusti e sugli ingiusti. Infatti, se amate quelli che vi amano, quale ricompensa ne avete? Non fanno così anche i pubblicani? E se date il saluto soltanto ai vostri fratelli, che cosa fate di straordinario? Non fanno così anche i pagani? Voi, dunque, siate perfetti come è perfetto il Padre vostro celeste (Mt 5,38-48). 

Alla giustizia va sempre aggiunta la legge purissima dell’amore che dona la vita per i suoi fratelli. 

Leggiamo At 25,13-21
Erano trascorsi alcuni giorni, quando arrivarono a Cesarèa il re Agrippa e Berenice e vennero a salutare Festo. E poiché si trattennero parecchi giorni, Festo espose al re le accuse contro Paolo, dicendo: «C’è un uomo, lasciato qui prigioniero da Felice, contro il quale, durante la mia visita a Gerusalemme, si presentarono i capi dei sacerdoti e gli anziani dei Giudei per chiederne la condanna. Risposi loro che i Romani non usano consegnare una persona, prima che l’accusato sia messo a confronto con i suoi accusatori e possa aver modo di difendersi dall’accusa. Allora essi vennero qui e io, senza indugi, il giorno seguente sedetti in tribunale e ordinai che vi fosse condotto quell’uomo. Quelli che lo incolpavano gli si misero attorno, ma non portarono alcuna accusa di quei crimini che io immaginavo; avevano con lui alcune questioni relative alla loro religione e a un certo Gesù, morto, che Paolo sosteneva essere vivo. Perplesso di fronte a simili controversie, chiesi se volesse andare a Gerusalemme e là essere giudicato di queste cose. Ma Paolo si appellò perché la sua causa fosse riservata al giudizio di Augusto, e così ordinai che fosse tenuto sotto custodia fino a quando potrò inviarlo a Cesare». 

L’Apostolo Paolo conoscendo il cuore dei suoi fratelli secondo la carne, decide di non sottoporsi al loro giudizio. Sceglie di essere giudicato da Cesare. Essendosi appellato a Cesare, da Cesare dovrà recarsi. Poiché Cesare vive in Roma, lui dovrà prepararsi per affrontare questo lungo viaggio. “Ma Paolo si appellò perché la sua causa fosse riservata al giudizio di Augusto, e così ordinai che fosse tenuto sotto custodia fino a quando potrò inviarlo a Cesare”. Si compie quanto lo Spirito Santo sempre gli aveva rivelato. È necessario che tu predichi il Vangelo anche a Roma. Perché Paolo dovrà predicare a Roma il Vangelo della salvezza è un mistero che è chiuso nel cuore dello Spirito Santo. Le ragioni dello Spirito vanno lasciate allo Spirito.

Lettura del Vangelo
Nella Chiesa di Cristo Gesù ogni ufficio, ogni ministero, ogni missione, ogni vocazione, deve essere “Ufficio di amore per essere vero Ufficio a servizio del Vangelo”. Che significa “Ufficio a servizio del Vangelo”? Significa che tutto ciò che facciamo, diciamo, desideriamo, pensiamo, vogliamo deve avere un solo fine: La salvezza delle anime attraverso l’annuncio del Vangelo e l’invito alla conversione per divenire veri discepoli di Gesù. Se l’Ufficio di amore non diviene vero Ufficio a totale servizio del Vangelo, è un servizio che non serve né a Dio e né agli uomini.
Come l’Ufficio di amore di Cristo Gesù è stato interamente vissuto come Servizio al Vangelo, Servizio alla salvezza, Servizio alla redenzione, Servizio alla grazia, Servizio alla Verità, Servizio alla Luce, Servizio alla Vita Eterna, così anche il Servizio di ogni discepolo di Gesù deve essere in tutto simile al suo: Servizio al Vangelo. Pietro ha rinnegato il Maestro. Qualcuno potrebbe pensare che Lui sia incapace di amore. Qualcuno potrebbe mettere in dubbio il suo Servizio di amore per essere vero Servizio al Vangelo. Gesù interviene e libera Pietro da questa pesante eredità del suo passato. Gli chiede che attesti dinanzi ai discepoli che il suo amore per il Maestro è più grande dell’amore di tutti gli altri. Questa dichiarazione di amore vale per ogni discepolo.
Più si è posti in alto e più il nostro amore deve risplendere. L’amore di chi è posto in alto dovrà essere come il sole: rendere invisibile ogni altra fonte di luce. Dinanzi alla grandezza dell’amore di chi sta in alto, il nostro amore si deve oscurare, tanto esso è piccolo. Ecco la domanda che Gesù pone a Pietro: Quand’ebbero mangiato, Gesù disse a Simon Pietro: «Simone, figlio di Giovanni, mi ami più di costoro?». Gli rispose: «Certo, Signore, tu lo sai che ti voglio bene». Gli disse: «Pasci i miei agnelli». Dopo la triplice domanda e la triplice risposta, tutti sanno che veramente Pietro ama il suo Signore. Di Lui possono essere certi. Lui amerà il suo Maestro fino alla morte di croce. Ora Pietro può pascere le pecore e gli agnelli di Cristo Signore. 

Leggiamo il testo di Gv 21,15-19
Quand’ebbero mangiato, Gesù disse a Simon Pietro: «Simone, figlio di Giovanni, mi ami più di costoro?». Gli rispose: «Certo, Signore, tu lo sai che ti voglio bene». Gli disse: «Pasci i miei agnelli». Gli disse di nuovo, per la seconda volta: «Simone, figlio di Giovanni, mi ami?». Gli rispose: «Certo, Signore, tu lo sai che ti voglio bene». Gli disse: «Pascola le mie pecore». Gli disse per la terza volta: «Simone, figlio di Giovanni, mi vuoi bene?». Pietro rimase addolorato che per la terza volta gli domandasse: «Mi vuoi bene?», e gli disse: «Signore, tu conosci tutto; tu sai che ti voglio bene». Gli rispose Gesù: «Pasci le mie pecore. In verità, in verità io ti dico: quando eri più giovane ti vestivi da solo e andavi dove volevi; ma quando sarai vecchio tenderai le tue mani, e un altro ti vestirà e ti porterà dove tu non vuoi». Questo disse per indicare con quale morte egli avrebbe glorificato Dio. E, detto questo, aggiunse: «Seguimi».

Dopo la triplice professione di amore, Pietro viene invitato a seguire Gesù. Dove dovrà seguirlo? Sulla via della croce. Fin sul suo Golgota. “Questo disse per indicare con quale morte egli avrebbe glorificato Dio. E, detto questo, aggiunse: «Seguimi»”. Si compie la Parola di Gesù: “Per ora non mi puoi seguire. Mi seguirai più tardi”. Una ulteriore parola di luce è necessaria.
Prima della risurrezione Simon Pietro aveva fatto nei confronti di Gesù due professioni di fede. La prima professione è stata nei pressi di Cesarea di Filippo: “Tu sei il Cristo di Dio”. Tu sei il Messia del Signore. La seconda professione era stata fatta nella sinagoga di Cafarnao: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna e noi abbiamo creduto e conosciuto che tu sei il Santo di Dio». Bastano queste due professioni per pascere pecore e agnelli? No di certo. Con queste due professioni potremmo essere buoni mercenari. 
Per pascere pecore e agnelli occorre la terza professione. Questa terza professione si fonda sulle prime due, ma riguarda la propria persona. Ognuno deve manifestare con la sua vita e le sue parole che Cristo Gesù è amato più della propria vita. È amato sopra ogni cosa. È amato sopra tutto e sopra tutti. Ognuno deve fare a gara con gli altri ed essere superiore ad ogni altro nell’amore di Cristo Gesù. Quando i cristiani non gareggiano nel vincere tutti nell’amore verso Gesù Signore, a poco a poco la fede si raffredderà e si è solo con il corpo suoi discepoli, ma non con lo spirito, non con l’anima, non con il cuore. Da cosa ci accorgiamo che non amiamo Gesù Signore? Quando non facciamo della nostra vita un Servizio al Vangelo, per la salvezza delle anime. È triste vedere persone che si vendono l’anima per avere un posto di governo, ignorando che ogni posto che si occupa nella Chiesa, ci pone su una botola che in ogni momento si può aprire e farci precipitare nella perdizione eterna. Solo se il nostro è Ufficio al Vangelo per la salvezza delle anime, possiamo sperare che la botola non si apra e che gli Angeli domani ci condurranno nel regno dei cieli.
[bookmark: _Toc47013753]Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che ogni cristiano faccia della sua vita un Ufficio di amore per essere un Ufficio al Vangelo, per la salvezza di ogni uomo. Amen.


MEDITAZIONE 29 Maggio 2020 
Sabato – VII Settimana di Pasqua

PRIMA LETTURA
Tutte le sofferenze dell’Apostolo Paolo – e sono veramente molte – sono causate non dalla sua fede in Cristo Gesù, ma dalla fermezza, fortezza, franchezza con le quali Lui annuncia, spiega, insegna, proclama il mistero di Cristo Gesù. Cristo Gesù diviene causa di persecuzione non quando lo si nasconde nel cuore, ma quando viene annunciato, proclamato, difeso nella sua verità, insegnato secondo la purezza della sua luce, spiegato in ogni suo più piccolo dettaglio. Ecco le persecuzioni alle quali l’Apostolo Paolo si è sottomesso, vivendo ogni dolore facendo di esso un sacrificio al fine di compiere ciò che nella sua carne manca ai patimenti di Cristo Gesù in favore del suo corpo che è la Chiesa:

Tuttavia, in quello in cui qualcuno osa vantarsi – lo dico da stolto – oso vantarmi anch’io. Sono Ebrei? Anch’io! Sono Israeliti? Anch’io! Sono stirpe di Abramo? Anch’io! Sono ministri di Cristo? Sto per dire una pazzia, io lo sono più di loro: molto di più nelle fatiche, molto di più nelle prigionie, infinitamente di più nelle percosse, spesso in pericolo di morte. Cinque volte dai Giudei ho ricevuto i quaranta colpi meno uno; tre volte sono stato battuto con le verghe, una volta sono stato lapidato, tre volte ho fatto naufragio, ho trascorso un giorno e una notte in balìa delle onde. Viaggi innumerevoli, pericoli di fiumi, pericoli di briganti, pericoli dai miei connazionali, pericoli dai pagani, pericoli nella città, pericoli nel deserto, pericoli sul mare, pericoli da parte di falsi fratelli; disagi e fatiche, veglie senza numero, fame e sete, frequenti digiuni, freddo e nudità. Oltre a tutto questo, il mio assillo quotidiano, la preoccupazione per tutte le Chiese. Chi è debole, che anch’io non lo sia? Chi riceve scandalo, che io non ne frema? (2Cor 11,21-29). 

Se alle sofferenze fisiche aggiungiamo le sofferenze sopportate per essere dinanzi al mondo vero discepolo di Gesù, allora il quadro si fa assai interessante:

Da parte nostra non diamo motivo di scandalo a nessuno, perché non venga criticato il nostro ministero; ma in ogni cosa ci presentiamo come ministri di Dio con molta fermezza: nelle tribolazioni, nelle necessità, nelle angosce, nelle percosse, nelle prigioni, nei tumulti, nelle fatiche, nelle veglie, nei digiuni; con purezza, con sapienza, con magnanimità, con benevolenza, con spirito di santità, con amore sincero, con parola di verità, con potenza di Dio; con le armi della giustizia a destra e a sinistra; nella gloria e nel disonore, nella cattiva e nella buona fama; come impostori, eppure siamo veritieri; come sconosciuti, eppure notissimi; come moribondi, e invece viviamo; come puniti, ma non uccisi; come afflitti, ma sempre lieti; come poveri, ma capaci di arricchire molti; come gente che non ha nulla e invece possediamo tutto! (2Cor 6,3-10). 

Quanto l’Apostolo scrive in questa Lettera ai Corinzi è solo l’inizio dei dolori e delle sofferenza. È quanto ha vissuto finora. C’è ancora tutta una vita dinanzi a Lui e questa vita è tutta nella sofferenza. “Ecco perché vi ho chiamati: per vedervi e parlarvi, poiché è a causa della speranza d’Israele che io sono legato da questa catena”. I suoi fratelli secondo la carne non devono pensare che Paolo sia un malfattore. Essi devono sapere che lui è in catene perché crede ciò che tutto loro credono. Qual è la differenza tra loro e l’Apostolo? L’Apostolo crede che tutte le promesse di Dio fatte per mezzo dei profeti si sono compiute in Gesù di Nazaret. Gesù è la speranza d’Israele che si è realizzata. I suoi fratelli secondo la carne attendono il compimento della loro speranza. In verità non vi sarà mai un altro compimento, perché il compimento è Cristo Gesù, è in lui, con lui, per lui. 
 
Leggiamo Atti 28,16-20.30-31
Arrivati a Roma, fu concesso a Paolo di abitare per conto suo con un soldato di guardia. Dopo tre giorni, egli fece chiamare i notabili dei Giudei e, quando giunsero, disse loro: «Fratelli, senza aver fatto nulla contro il mio popolo o contro le usanze dei padri, sono stato arrestato a Gerusalemme e consegnato nelle mani dei Romani. Questi, dopo avermi interrogato, volevano rimettermi in libertà, non avendo trovato in me alcuna colpa degna di morte. Ma poiché i Giudei si opponevano, sono stato costretto ad appellarmi a Cesare, senza intendere, con questo, muovere accuse contro la mia gente. Ecco perché vi ho chiamati: per vedervi e parlarvi, poiché è a causa della speranza d’Israele che io sono legato da questa catena». Paolo trascorse due anni interi nella casa che aveva preso in affitto e accoglieva tutti quelli che venivano da lui, annunciando il regno di Dio e insegnando le cose riguardanti il Signore Gesù Cristo, con tutta franchezza e senza impedimento.

Si è detto che se Cristo Gesù, il suo Vangelo, la sua Parola, rimangono imprigionati nel nostro cuore o sono vissuti nelle stanze segrete della nostra casa, non vi sarà mai nessuna persecuzione.  Il mondo non si sente minacciato, non vede il pericolo, resta sicuro nella sua iniquità e perversione. Quando invece l’Apostolo del Signore, il suo ministro, il suo testimone annuncia con franchezza, insegna con fortezza di Spirito Santo, spiega con ogni sapienza, intelligenza, dottrina, chiama alla conversione, invita perché si divenga figli del regno che Dio ha instaurato in Cristo Gesù, è allora che le ire del mondo si avventano contro i discepoli del Signore.
La persecuzione è il segno che stiamo veramente rendendo testimonianza a Cristo Signore allo stesso modo che Cristo Signore rendeva testimonianza al Padre. Paolo anche a Roma, nonostante sia in catene, vive il suo ministero di Apostolo: “Annunciando il regno di Dio e insegnando le cose riguardanti il Signore Gesù Cristo, con tutta franchezza e senza impedimento”. Con tutta franchezza significa che Paolo parlava di Gesù Signore con la fortezza, la verità, la luce, la sapienza, l’intelligenza dello Spirito Santo. 
Senza lo Spirito di Dio che governa tutta la nostra vita, si diviene del mondo e si parla di Cristo Gesù secondo i desideri e i pensieri del mondo. Gli impedimenti invece vengono dall’esterno. Pur essendo in catene, Paolo gode della libertà di poter predicare il Vangelo e tutto ciò che si riferisce a Gesù Signore. Quando il discepolo di Gesù Signore è povero di Spirito Santo, non solo non possiede alcuna forza nel predicare secondo verità Cristo Signore, è lui stesso che con la sua mente si crea mille impedimenti perché Cristo Gesù non venga annunciato. Oggi il cristiano è un grande creatore di impedimenti spirituali perché Gesù non venga annunciato. Il più grande impedimento è posto in atto da una falsità che è madre di ogni altra falsità: La religione cristiana è chiamata oggi a farsi senza la Parola di Dio, la Parola di Cristo Gesù. 
Abolita la Parola dalla nostra religione, rimane solo la parola dell’uomo secondo la quale ogni religione è uguale ad ogni religione. Cristo non serve alle altre religioni. Sono tutte uguali. Neanche la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, serve alle altre Chiese. Sono tutte uguali. Questa Chiesa, che è il corpo di Cristo, non serve neanche alle altre religioni: sono tutte uguali. Neanche il Vangelo serve. Ogni parola è uguale ad ogni altra parola. Serve forse il nostro Dio alle altre religioni?  Neanche il nostro Dio serve. Non vi è che un solo Dio. Dio è unico per tutti. Questa eresia, madre di ogni eresia, è vera dichiarazione di morte della nostra santissima fede in Cristo Gesù. Urge riportare la nostra fede nella Rivelazione, nella Tradizione, nel Magistero, nella Santa Teologia dei Santi Dottori della Chiesa. 

Lettura del Vangelo
L’Evangelista Giovanni conclude il suo Vangelo mostrandoci Gesù e Simon Pietro che lasciano il gruppo degli Apostoli. Il Discepolo che Gesù amava, cioè Giovanni, si incammina verso di loro e li segue, anche se non da vicino. Ecco cosa ora succede: “Pietro dunque, come lo vide, disse a Gesù: «Signore, che cosa sarà di lui?»”. Pietro, con questa domanda, chiede a Gesù che gli svegli il mistero della vita che attende l’Apostolo Giovanni. Una verità va subito proferita, annunciata.
La vita è un mistero che non viene svelato neanche a chi è chiamato a viverlo nella sua persona. Solo del Messia è stato tutto svelato e scritto, profetizzato e manifestato. Ma anche del Messia molti dettagli vengono tralasciati. Le profezie non sono un Vangelo scritto prima del Vangelo. Possiamo dire che ogni profezia è il titolo di un capitolo tutto da scrivere nella storia futura.
Per noi discepoli di Gesù tutto il Vangelo è profezia che dovrà compiersi in noi. Ma come, quando, dove, secondo quali modalità non è dato di conoscere. È il mistero che avvolge ogni vita. Ogni singola persona ha un suo particolare mistero da compiere. Se ognuno di noi pensasse a realizzare bene, nello Spirito Santo, il proprio mistero, non penso avrebbe tempo ad occuparsi del mistero dei suoi fratelli. Poiché non si vive il proprio mistero, allora si sciupa il tempo a denigrare, calunniare, insultare, disprezzare il mistero che l’altro è chiamato a vivere. Il discepolo di Gesù di una cosa si deve preoccupare: obbedire allo Spirito Santo al fine di dare pieno compimento al suo mistero. Mostrare come il mistero si compie in Lui, perché molti altri si innamorino del loro proprio mistero e lo realizzino con grande amore, dedizione, zelo, fermezza e perseveranza nello Spirito Santo. Affermare che tutti sono uguali è peccato contro la verità dello Spirito Santo che ha stabilito che ogni membro del corpo di Cristo sia differente da ogni altro membro. Ognuno ha un suo proprio mistero da vivere e realizzare, portandolo a compimento.

Leggiamo il testo di Gv 21,20-25
Pietro si voltò e vide che li seguiva quel discepolo che Gesù amava, colui che nella cena si era chinato sul suo petto e gli aveva domandato: «Signore, chi è che ti tradisce?». Pietro dunque, come lo vide, disse a Gesù: «Signore, che cosa sarà di lui?». Gesù gli rispose: «Se voglio che egli rimanga finché io venga, a te che importa? Tu seguimi». Si diffuse perciò tra i fratelli la voce che quel discepolo non sarebbe morto. Gesù però non gli aveva detto che non sarebbe morto, ma: «Se voglio che egli rimanga finché io venga, a te che importa?». Questi è il discepolo che testimonia queste cose e le ha scritte, e noi sappiamo che la sua testimonianza è vera. Vi sono ancora molte altre cose compiute da Gesù che, se fossero scritte una per una, penso che il mondo stesso non basterebbe a contenere i libri che si dovrebbero scrivere.

La risposta che Gesù dona a Simon Pietro: «Se voglio che egli rimanga finché io venga, a te che importa? Tu seguimi», va meditata chiedendo ogni sapienza, intelligenza, consiglio, scienza, allo Spirito Santo. Signore di ogni uomo è il Padre celeste. È Lui che ha stabilito con decreto eterno, in Cristo e nello Spirito Santo, il mistero di ogni uomo. Ogni uomo deve fare sue le parole del Salmo: Sacrificio e offerta non gradisci, gli orecchi mi hai aperto, non hai chiesto olocausto né sacrificio per il peccato. Allora ho detto: «Ecco, io vengo. Nel rotolo del libro su di me è scritto di fare la tua volontà: mio Dio, questo io desidero; la tua legge è nel mio intimo» (Sal 40 (39) 7-9). 
Ogni discepolo di Gesù deve chiedersi: Cosa il mio Signore ha scritto per me nel suo libro? Chi può dare al discepolo di Gesù questa scienza e questo conoscenza del suo mistero? Nessuno. Neanche lo Spirito Santo la dona. Ogni giorno il discepolo di Gesù deve operare un grande discernimento. Deve separare ciò che è conforme alla sua vocazione e missione e viverlo secondo le regole del Vangelo. Deve separare ciò che non è conforme alla sua missione e vocazione e allontanarlo dalla sua vita. Come realizzare ciò che è conforme alla propria vocazione e missione lo suggerirà di volta in volta lo Spirito Santo.
Nessuno sa cosa scriverà per lui lo Spirito Santo fra un minuto. Ecco perché sempre si deve stare sommamente attenti perché non si confonda ciò che scrive lo Spirito Santo da ciò che scrive il principe del mondo o l’angelo delle tenebre. Molti in verità confondono ciò che scrive l’angelo delle tenebre con ciò che scrive lo Spirito Santo, abbandonano lo Spirito Santo e seguono l’angelo delle tenebre. Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù viva di santo e perfetto discernimento perché segua solo ciò che scrive per lui lo Spirito Santo e respinga quanto l’angelo delle tenebre scrive per la sua perdizione eterna. Amen. 


[bookmark: _Toc47013754]MEDITAZIONE 31 Maggio 2020 
Domenica di Pentecoste
PRIMA LETTURA
Quanto avviene nel Cenacolo va attentamente esaminato, meditato, al fine di vivere tutto il mistero rivelato in quell’evento, Leggiamo: “Apparvero loro lingue come di fuoco, che si dividevano, e si posarono su ciascuno di loro”. Lo Spirito Santo è uno. Si divide in lingue come di fuoco. Ogni lingua di fuoco si posa su ciascuno di loro. Come si ricompone l’unità nella Chiesa di Cristo Gesù o nel suo corpo? La Chiesa è una. Il corpo di Cristo è uno. Gli Apostoli ricompongono la loro unità vivendo come vero collegio apostolico in una comunione perenne posta sotto la custodia, la guida, la conduzione di Pietro. 
I presbiteri ricompongono la loro unità vivendo come vero presbiterio diocesano in una comunione perenne posta sotto la custodia, la guida, la conduzione del Vescovo. I fedeli laici ricompongo la loro unità vivendo come vera porzione del gregge nella Parrocchia posta sotto la custodia, la guida, la conduzione del parroco.
Senza Papa non esiste il collegio dei vescovi. Senza il vescovo non esiste il presbiterio diocesano. Senza Parroco non esiste la parrocchia. Nella Chiesa la comunione con chi è preposto come custodia, guida, conduzione, pastore, è sempre gerarchica. È una comunione di obbedienza nelle cose che riguardano la fede e la morale. Inoltre nella Chiesa tutto discende dall’alto. Da Cristo agli Apostoli, dagli Apostoli ai presbiteri, dai presbiteri ai fedeli laici, dai fedeli laici al mondo, per portare a Cristo, portando al parroco, portando al vescovo, portando a Pietro. Il corpo di Cristo vive se realizza questa mirabile comunione.

Leggiamo At 2,1-11
Mentre stava compiendosi il giorno della Pentecoste, si trovavano tutti insieme nello stesso luogo. Venne all’improvviso dal cielo un fragore, quasi un vento che si abbatte impetuoso, e riempì tutta la casa dove stavano. Apparvero loro lingue come di fuoco, che si dividevano, e si posarono su ciascuno di loro, e tutti furono colmati di Spirito Santo e cominciarono a parlare in altre lingue, nel modo in cui lo Spirito dava loro il potere di esprimersi. Abitavano allora a Gerusalemme Giudei osservanti, di ogni nazione che è sotto il cielo. A quel rumore, la folla si radunò e rimase turbata, perché ciascuno li udiva parlare nella propria lingua. Erano stupiti e, fuori di sé per la meraviglia, dicevano: «Tutti costoro che parlano non sono forse Galilei? E come mai ciascuno di noi sente parlare nella propria lingua nativa? Siamo Parti, Medi, Elamiti, abitanti della Mesopotamia, della Giudea e della Cappadòcia, del Ponto e dell’Asia, della Frìgia e della Panfìlia, dell’Egitto e delle parti della Libia vicino a Cirene, Romani qui residenti, Giudei e prosèliti, Cretesi e Arabi, e li udiamo parlare nelle nostre lingue delle grandi opere di Dio».

La discesa dello Spirito Santo sopra gli Apostoli e quanti sono riuniti nel Cenacolo, come primo miracolo crea la comprensione tra gli Apostoli e la comunità degli uomini. Gli Apostoli parlano e il mondo intero, i diversi linguaggi, odono, ascoltano e comprendono. Rileggiamo il testo: “Erano stupiti e, fuori di sé per la meraviglia, dicevano: «Tutti costoro che parlano non sono forse Galilei? E come mai ciascuno di noi sente parlare nella propria lingua nativa?”. Per sottrazione a Dio i linguaggi degli uomini divengono incomprensibili. È quanto è avvenuto durante la costruzione della Torre di Babele:

Tutta la terra aveva un’unica lingua e uniche parole. Emigrando dall’oriente, gli uomini capitarono in una pianura nella regione di Sinar e vi si stabilirono. Si dissero l’un l’altro: «Venite, facciamoci mattoni e cuociamoli al fuoco». Il mattone servì loro da pietra e il bitume da malta. Poi dissero: «Venite, costruiamoci una città e una torre, la cui cima tocchi il cielo, e facciamoci un nome, per non disperderci su tutta la terra». Ma il Signore scese a vedere la città e la torre che i figli degli uomini stavano costruendo. Il Signore disse: «Ecco, essi sono un unico popolo e hanno tutti un’unica lingua; questo è l’inizio della loro opera, e ora quanto avranno in progetto di fare non sarà loro impossibile. Scendiamo dunque e confondiamo la loro lingua, perché non comprendano più l’uno la lingua dell’altro». Il Signore li disperse di là su tutta la terra ed essi cessarono di costruire la città. Per questo la si chiamò Babele, perché là il Signore confuse la lingua di tutta la terra e di là il Signore li disperse su tutta la terra (Gen 11,1-9). 

Per sottomissione e obbedienza a Dio, per conduzione e ispirazione dello Spirito Santo i linguaggi nuovamente ritornano ad essere comprensibili. Tornano ad essere nuovamente comprensibili perché si parla il solo linguaggio dello Spirito Santo anche se in forme e modalità diverse.

SECONDA LETTURA
San Paolo nella Prima Lettera ai Corinti rivela come si parla lo stesso linguaggio dello Spirito Santo con modalità e forme diverse. Il linguaggio della consolazione, della misericordia, della pietà, del perdono, di ogni altra opera di bene, è comprensibile da ogni uomo, a qualsiasi popolo o lingua appartenga. Un esempio è sufficiente perché comprendiamo. Il Samaritano che passa sulla via che da Gerusalemme conduce a Gerico e che si ferma per soccorrere l’umo lasciato mezzo morto dai briganti, parla il linguaggio dell’amore da tutti comprensibile, da amici e nemici.
Anche il linguaggio della grande santità, del grande amore parlato da Gesù sulla croce è stato compreso dal Centurione: “Veramente costui era figlio di Dio. Ecco cosa rivela san Paolo: “Vi sono diversi carismi, ma uno solo è lo Spirito; vi sono diversi ministeri, ma uno solo è il Signore; vi sono diverse attività, ma uno solo è Dio, che opera tutto in tutti”.
I carismi sono molti, molti sono i ministeri, molte le attività, ma uno solo è lo Spirito. Se uno solo è lo Spirito ogni cosa dovrà essere vissuta secondo la sua mozione, ispirazione, conduzione. Vi sono molti vescovi, ma uno è il papa. Vi sono molti presbiteri, ma uno solo è il vescovo. Vi sono molti fedeli, ma uno è il parroco. Nel Papa, nel Vescovo, nel Parroco tutti i linguaggi dello Spirito Santo vanno ricomposti. Vi sono diverse associazioni in una parrocchia, ma uno solo è il loro Pastore che li guida e li regge in nome di Cristo Gesù, in comunione gerarchica con il suo Vescovo. Ogni discepolo di Gesù deve sapere qual è il cuore della sua unità.

Leggiamo 1Cor 12,3b-7.12-13
Nessuno può dire: «Gesù è Signore!», se non sotto l’azione dello Spirito Santo. Vi sono diversi carismi, ma uno solo è lo Spirito; vi sono diversi ministeri, ma uno solo è il Signore; vi sono diverse attività, ma uno solo è Dio, che opera tutto in tutti. A ciascuno è data una manifestazione particolare dello Spirito per il bene comune: Come infatti il corpo è uno solo e ha molte membra, e tutte le membra del corpo, pur essendo molte, sono un corpo solo, così anche il Cristo. Infatti noi tutti siamo stati battezzati mediante un solo Spirito in un solo corpo, Giudei o Greci, schiavi o liberi; e tutti siamo stati dissetati da un solo Spirito.

L’unità che è data dall’unico corpo di Cristo, deve poi divenire realtà storica nella Chiesa universale, nella Chiesa particolare, nella Chiesa parrocchiale. Leggiamo nuovamente un brano: Infatti noi tutti siamo stati battezzati mediante un solo Spirito in un solo corpo, Giudei o Greci, schiavi o liberi; e tutti siamo stati dissetati da un solo Spirito. L’unità e la comunione che si vive nel corpo di Cristo deve divenire storia. Se l’unità e la comunione spirituale, mistica, soprannaturale non si trasforma in unità e comunione storica a nulla serve. Dove unità e comunione diventano realtà storica? Nella Chiesa universale con il Papa, nella Chiesa particolare con il Vescovo, nella Chiesa parrocchiale con il Parroco. A questa unità e comunione è obbligato ogni discepolo di Gesù. Chi rompe l’unità e la comunione storica e visibile mai potrà vivere l’unità e la comunione spirituale, mistica, soprannaturale, invisibile. Invisibilità e visibilità dovranno essere una sola unità e comunione. Non è sul fondamento di Cristo, che è invisibile, chi non è sul fondamento visibile del Papa, del Vescovo, del Parroco. È una verità questa che mai va dimenticata.

Lettura del Vangelo
Nel Vangelo secondo Giovanni il dono dello Spirito Santo è versato sulla croce dal costato di Cristo Gesù squarciato dalla lancia. È sulla croce che si compie la profezia di Ezechiele. Lo Spirito Santo sgorgherà fino alla consumazione della storia sempre dal costato aperto del corpo di Cristo. Il corpo di Cristo è la Chiesa. Da ogni membro del corpo di Cristo sempre deve sgorgare lo Spirito Santo per la creazione di una umanità nuova. Significa che se dal mio corpo non sgorga lo Spirito Santo, nella misura del dono, del ministero, della missione che Lui mi ha affidato, per me l’umanità rimane nel suo peccato.
Ma significa anche che rendo vano, infruttuoso, inutile il sacrificio di Gesù Signore. Rendo vana e inutile tutta la Chiesa. Ecco cosa dice Gesù ai suoi discepoli la sera della Pasqua: Gesù disse loro di nuovo: «Pace a voi! Come il Padre ha mandato me, anche io mando voi». Non vi sono due missioni, anzi più missioni: quella del Padre, quella di Cristo, quella degli Apostoli, quella dei parroci, quella dei fedeli laici. Quella che Gesù ha ricevuto dal Padre l’ha data i suoi Apostoli. Quella che gli Apostoli hanno ricevuto da Gesù l’hanno consegnata ai Parroci, sempre in obbedienza gerarchica e con dei limiti ben definiti. Quella che hanno ricevuta i parroci la consegnano ai fedeli laici, perché la vivano sempre però nel rispetto della comunione gerarchica e nei limiti del loro carisma e dei loro ministeri non ordinati. Non ci sono più missioni, ma una sola missione. Qual è questa missione? Il corpo di Cristo è chiamato a formare il corpo di Cristo, facendolo crescere in santità con l’aggiunta di sempre nuovi membri. Se il corpo di Cristo non viene formato, la missione di Cristo Gesù muore, o muove nella parrocchia, o muore nella diocesi, o muore nella Chiesa universale.

Leggiamo il testo di Gv 20,19-23
Là sera di quel giorno, il primo della settimana, mentre erano chiuse le porte del luogo dove si trovavano i discepoli per timore dei Giudei, venne Gesù, stette in mezzo e disse loro: «Pace a voi!». Detto questo, mostrò loro le mani e il fianco. E i discepoli gioirono al vedere il Signore. Gesù disse loro di nuovo: «Pace a voi! Come il Padre ha mandato me, anche io mando voi». Detto questo, soffiò e disse loro: «Ricevete lo Spirito Santo. A coloro a cui perdonerete i peccati, saranno perdonati; a coloro a cui non perdonerete, non saranno perdonati».

Non c’è missione senza il dono dello Spirito Santo. Il Dono dello Spirito Santo è dato da Cristo ai suoi Apostoli. Dagli Apostoli a quanti vengono scelti come loro successori. Dai Vescovi ai presbiteri, sempre per via sacramentale. Dai presbiteri ad ogni uomo che sceglie Cristo Gesù come suo Redentore, Salvatore, Pastore, Vita e Luce della sua vita. Quanto Cristo opera nel Cenacolo la sera della Pasqua, gli Apostoli dovranno compierlo fino alla consumazione della storia. Sono loro la fonte sacramentale per il dono dello Spirito Santo. Ecco cosa fa Gesù: “Detto questo, soffiò e disse loro: «Ricevete lo Spirito Santo. A coloro a cui perdonerete i peccati, saranno perdonati; a coloro a cui non perdonerete, non saranno perdonati»”. Se gli Apostoli non donano lo Spirito Santo, l’umanità mai potrà essere rigenerata, ricreata, rinnovata, santificata. Gli Apostoli donano lo Spirito Santo donando al mondo la Parola di Cristo Gesù. Una volta che la Parola e lo Spirito, lo Spirito portato dalla Parola, entra nel cuore ed esso si converte, essi devono prima dare lo Spirito della vera figliolanza attraverso l’amministrazione del Battesimo. Poi lo Spirito della testimonianza attraverso il sacramento della Cresima.
Poi a quanti ne sceglierà il Signore lo Spirito del servizio, lo Spirito del presbiterato, lo Spirito dell’episcopato. Senza il dono dello Spirito Santo degli Apostoli muore il corpo di Cristo. Si dona lo Spirito di Cristo che sgorga dal corpo di Cristo per formare il corpo di Cristo, se non sgorga dal costato degli Apostoli, e in comunione gerarchica con essi, dal corpo dei presbiteri, dal corpo dei diaconi, dal corpo dei cresimati, dal corpo dei battezzati, ognuno secondo la misura del dono ricevuto, il corpo di Cristo non si forma, non cresce in santità, non si espande con l’aggiunta di nuovi membri, lentamente si avvia verso la morte. Oggi c’è un grande assottigliamento del corpo di Cristo, perché molti discepoli di Gesù non credono nella loro vera missione ed è vera missione solo quella che viene dallo Spirito Santo.
Madre di Dio, Angeli, Santi, ottenete per tutti i discepoli di Gesù il dono dello Spirito Santo senza misura. Solo nel dono dello Spirito del Signore il mondo potrà essere rinnovato. Amen. 

[bookmark: _Toc47013755]MEDITAZIONE 01 Giugno 2020 
Lunedì IX Settimana del T. O. 
[bookmark: _Toc47013756]B. V. MARIA MADRE DELLA CHIESA

PRIMA LETTURA
Tutti i mali del mondo, ogni disastro che si abbatte sulla nostra vita, ogni uragano spirituale che la riduce in frantumi, è il frutto della non fede in Dio della prima donna. Essa, caduta in tentazione, tenta l’uomo e insieme disobbediscono al comando del Signore di non mangiare dell’albero della conoscenza del bene e del male. La donna giustifica se stessa dinanzi al Signore accusando il serpente di averla ingannata. Quando il Signore parla, la sua parola è verità eterna. 
Ogni altra parola di qualsiasi altra creatura – anche se fosse un angelo del cielo – è tentazione, perché parola di falsità e di menzogna, parola di morte e non di vita. Nessuno domani potrà dire: “Sono stato ingannato”. Quando abbiamo una parola del Signore, ogni altra parola contraria ad essa, è per noi vera tentazione. Se prestiamo fede, aggiungiamo disastro a disastro e urgano spirituale a urgano spirituale. Ma oggi noi siamo più astuti dell’astuto tentatore. In cosa consiste questa nostra astuzia?
Nel dichiarare la Parola della Rivelazione, la Parola di Dio, Parola alla quale va data ogni obbedienza, Parola di ieri e non di oggi, Parola del passato e non più del presente. Significa questo che il Dio di ieri non è il Dio di oggi. Il Cristo di ieri non è il Cristo di oggi. Lo Spirito Santo di ieri non è lo Spirito Santo di oggi. Significa anche che la Chiesa di ieri non è la Chiesa di oggi. L’uomo di ieri non è l’uomo di oggi. Significa che all’uomo di oggi non si deve annunciare il Dio di ieri, il Cristo di ieri, lo Spirito Santo di ieri, la Chiesa di ieri. Oggi dobbiamo annunciare un nuovo Dio. Qual è la caratteristica di questo nuovo Dio.
Questo nuovo Dio è senza Cristo Gesù, senza lo Spirito Santo, senza la Chiesa, senza il Vangelo, senza la Rivelazione, senza la Parola, senza la Legge. La donna dice a Dio come scusa di essere stata ingannata: Il Signore Dio disse alla donna: «Che hai fatto?». Rispose la donna: «Il serpente mi ha ingannata e io ho mangiato». 
Quale scusa possiamo noi addurre a Dio, se il Dio al quale dobbiamo rendere conto delle nostre parole, opere, omissioni, non esiste più? Il nuovo Dio che annunciamo è il Dio dalla sola misericordia, solo perdono, solo compassione. È il Dio che opera una netta distinzione tra il tempo e l’eternità. Mentre per il Dio di ieri l’eternità è il frutto del tempo. Per il nuovo Dio non c’è alcuna relazione. Finisce il tempo, finisce tutto ciò che nel tempo è stato operato. Inizia l’eternità che sarà di gioia eterna per tutti. Questo farà il nuovo Dio, il Dio adorato da molti cristiani.
È questo oggi il grande scisma spirituale invisibile che si sta compiendo nella Chiesa: la netta presa di distacco, la separazione, l’opposizione, la lotta da parte di quanti hanno scelto di adorare il nuovo Dio verso quanti hanno deciso, decidono ogni giorno di rimanere con il Vecchio Dio o il Dio di ieri, il Cristo di ieri, lo Spirito Santo di ieri, la Chiesa di ieri, il Vangelo di ieri, la verità di ieri. La prima donna decidendo di passare con il nuovo Dio prospettatole dall’astuto serpente divenne la causa della rovina dell’umanità e della stessa terra.

Leggiamo Gen 3,9-15.20
Il Signore Dio chiamò l’uomo e gli disse: «Dove sei?». Rispose: «Ho udito la tua voce nel giardino: ho avuto paura, perché sono nudo, e mi sono nascosto». Riprese: «Chi ti ha fatto sapere che sei nudo? Hai forse mangiato dell’albero di cui ti avevo comandato di non mangiare?». Rispose l’uomo: «La donna che tu mi hai posto accanto mi ha dato dell’albero e io ne ho mangiato». Il Signore Dio disse alla donna: «Che hai fatto?». Rispose la donna: «Il serpente mi ha ingannata e io ho mangiato». Allora il Signore Dio disse al serpente: «Poiché hai fatto questo, maledetto tu fra tutto il bestiame e fra tutti gli animali selvatici! Sul tuo ventre camminerai e polvere mangerai per tutti i giorni della tua vita. Io porrò inimicizia fra te e la donna, fra la tua stirpe e la sua stirpe: questa ti schiaccerà la testa e tu le insidierai il calcagno». L’uomo chiamò sua moglie Eva, perché ella fu la madre di tutti i viventi.

Operato il disastro con la sostituzione del vecchio Dio con il nuovo, quello prospettato dall’astuto serpente, non è più nell’uomo poter ritornare allo stato di prima. L’uomo può creare i disastri spirituali, creatori a loro volta di ogni disastro materiale, ma non può rimediare ad essi. La morte è entrata nel mondo per l’uomo. Non è dell’uomo il potere di toglierla dal mondo.
L’uomo e la donna si sono consegnati all’astuto serpente. Non è in loro potere liberarsi da questa schiavitù. Chi può liberare è solo il Signore. Il Signore, nella sua grande misericordia viene e promette al serpente che Lui interverrà e porrà inimicizia tra lui e la donna, tra la sua stirpe e la stirpe della donna. Ecco le parole della grande speranza: “Io porrò inimicizia fra te e la donna, fra la tua stirpe e la sua stirpe: questa ti schiaccerà la testa e tu le insidierai il calcagno”. La sentenza è stata proferita. Quando questa sentenza si applicherà? Quando verrà la pienezza del tempo.
Ecco l’annuncio che fa l’Apostolo Paolo ai Galati:

Dico ancora: per tutto il tempo che l’erede è fanciullo, non è per nulla differente da uno schiavo, benché sia padrone di tutto, ma dipende da tutori e amministratori fino al termine prestabilito dal padre. Così anche noi, quando eravamo fanciulli, eravamo schiavi degli elementi del mondo. Ma quando venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato da donna, nato sotto la Legge, per riscattare quelli che erano sotto la Legge, perché ricevessimo l’adozione a figli. E che voi siete figli lo prova il fatto che Dio mandò nei nostri cuori lo Spirito del suo Figlio, il quale grida: «Abbà! Padre!». Quindi non sei più schiavo, ma figlio e, se figlio, sei anche erede per grazia di Dio (Gal 4,1-7). 

La donna è la Vergine Maria. È lei che schiaccia la testa al serpente ingannatore. La stirpe della donna è Cristo Signore, il Figlio Unigenito del Padre che si fa carne nel seno verginale della Donna per opera dello Spirito Santo. La stirpe sono tutti i discepoli di Gesù, i figli della Donna, che camminano guidati e quotidianamente rinnovati dallo Spirito Santo.

Lettura del Vangelo
Gesù, il Figlio di Dio, è il Figlio della Donna per opera dello Spirito Santo. Il vero Dio, per opera dello Spirito del Signore, nel seno della Donna si è fatto, è divenuto vero uomo, vero Figlio della Donna, vera sua stirpe. La stirpe della Donna, Cristo Gesù, schiaccia la testa al serpente antico. Il serpente antico insidia il calcagno della stirpe azzannandolo e inchiodandolo sulla croce. Ma il veleno ha solo potere sul suo corpo, non sulla sua anima, non sul suo cuore, non sulla sua volontà.
Il serpente antico azzanna anche il calcagno della Donna, ma anche in Lei il suo veleno di morte, trafigge la sua anima, ma non ha potere né sulla sua anima, né sul suo spirito, né sul suo cuore e neanche sulla sua volontà. Sul Golgota Madre e Figlio sono azzannati, ma essi superano il dolore, offrendolo al Padre per la redenzione del mondo. Non cadendo nella tentazione di Satana, essi gli schiacciano la testa. Prima di consegnare il suo spirito al Padre Gesù compie la promessa del Padre fatta subito dopo il peccato. Dona alla Donna la sua prima stirpe: il suo discepolo Giovanni. Divenuto stirpe della Donna, vero Figlio della Donna, sempre per opera dello Spirito Santo, il discepolo di Gesù, ora stirpe della donna, può anche lui schiacciare la testa al serpente.
Chi per opera dello Spirito Santo non diviene vera stirpe della donna, mai potrà schiacciare la testa al serpente. La testa al serpente solo la stirpe della Donna la potrà schiacciare ed è stirpe della Donna ogni figlio che per opera dello Spirito Santo sarà concepito nel suo mistico seno e da lei nascerà come vero figlio di Dio nel Figlio suo Cristo Gesù. Ecco le parole con le quale il Figlio del Padre costituisce il discepolo vera stirpe della donna: Gesù allora, vedendo la madre e accanto a lei il discepolo che egli amava, disse alla madre: «Donna, ecco tuo figlio!». Poi disse al discepolo: «Ecco tua madre!». E da quell’ora il discepolo l’accolse con sé.
Accogliendo il discepolo Giovanni la Donna come sua vera Madre, lui diviene stirpe della Donna, può schiacciare la testa al serpente. La promessa di Dio fatta nel giardino dell’Eden ha un valore eterno. Chi potrà schiacciare la testa al serpente ingannatore? Solo la Donna e solo la sua stirpe.  Chi non è stirpe della Donna nel Figlio suo mai potrà schiacciare il serpente. La promessa parla con chiarezza divina: “Io porrò inimicizia fra te e la donna, fra la tua stirpe e la sua stirpe: questa ti schiaccerà la testa e tu le insidierai il calcagno”.

Leggiamo il testo di Gv 19,25-34
Stavano presso la croce di Gesù sua madre, la sorella di sua madre, Maria madre di Clèopa e Maria di Màgdala. Gesù allora, vedendo la madre e accanto a lei il discepolo che egli amava, disse alla madre: «Donna, ecco tuo figlio!». Poi disse al discepolo: «Ecco tua madre!». E da quell’ora il discepolo l’accolse con sé. Dopo questo, Gesù, sapendo che ormai tutto era compiuto, affinché si compisse la Scrittura, disse: «Ho sete». Vi era lì un vaso pieno di aceto; posero perciò una spugna, imbevuta di aceto, in cima a una canna e gliela accostarono alla bocca. Dopo aver preso l’aceto, Gesù disse: «È compiuto!». E, chinato il capo, consegnò lo spirito. Era il giorno della Parasceve e i Giudei, perché i corpi non rimanessero sulla croce durante il sabato – era infatti un giorno solenne quel sabato –, chiesero a Pilato che fossero spezzate loro le gambe e fossero portati via. Vennero dunque i soldati e spezzarono le gambe all’uno e all’altro che erano stati crocifissi insieme con lui. Venuti però da Gesù, vedendo che era già morto, non gli spezzarono le gambe, ma uno dei soldati con una lancia gli colpì il fianco, e subito ne uscì sangue e acqua.

Ora è cosa giusta chiedersi: Come Gesù ha schiacciato la testa al serpente antico? Come lo ha vinto. Ma è anche cosa giusta chiedersi: Come il discepolo ha schiacciato anche lui la testa al serpente ingannatore? Gesù ha schiacciato la testa al serpente antico facendosi vittima per l’espiazione del peccato del mondo. Lo ha vinto versando dalla croce lo Spirito Santo, lo Spirito della verità, per dare vita ad ogni uomo schiavo della falsità e della menzogna di Satana. L’acqua che dona vita al mondo intero, sempre dovrà sgorgare da corpo di Cristo, sgorgherà dal corpo di Cristo che è la Chiesa: “Venuti però da Gesù, vedendo che era già morto, non gli spezzarono le gambe, ma uno dei soldati con una lancia gli colpì il fianco, e subito ne uscì sangue e acqua”.
Come il discepolo Giovanni schiaccia la testa al serpente antico e a tutta la stirpe menzognera del serpente? La schiaccia annunciando nel suo Vangelo tutto il mistero di Gesù Signore. Mistero eterno, mistero divino, mistero di incarnazione, mistero di grazia e verità, mistero di luce e di vita eterna. Mistero di missione evangelizzatrice, mistero di morte e di risurrezione, mistero del dono dello Spirito.
Dopo che Giovanni ha parlato, ogni controversia sulla verità di Gesù Signore dovrà considerarsi chiusa in modo definitivo ed eterno. Quanto era da rivelare sul mistero da Lui è stato rivelato. Chi vuole lasciarsi ingannare dal serpente, può, ma sappia che è a suo rischio di perdizione eterna. Il discepolo Giovanni, divenuto presso la croce, vera stirpe della Donna nel suo Figlio Unigenito, come il Figlio Unigenito e nel suo nome e con il suo Santo Spirito, ha schiacciato la testa al serpente con la sua purissima verità sul nostro Salvatore e Redentore.
Oggi la Chiesa è schiacciata da Satana in molti suoi figli. Perché è schiacciata? Perché molti suoi figli hanno abbandonato la Donna come loro vera Madre. Se non si è vera stirpe della Donna non possiamo noi schiacciare la testa al serpente. Sarà il serpente che la schiaccerà a noi. Quando ci si separa dalla Madre, non si è più stirpe e Satana trionferà sempre su di noi. La testa a Satana si schiaccia in un solo modo: annunciando e testimoniando la purissima verità di Gesù Signore. La prima verità da testimoniare è questa: manifestare al mondo che noi siamo vera stirpe della Donna nella sua stirpe Gesù Signore. Se ci separiamo dalla Donna, ci separiamo da Cristo Gesù, diveniamo stirpe di Satana per la diffusione nel mondo di ogni sua falsità e menzogna. È questa la triste sorte ormai di moltissimi discepoli di Gesù.
La Madre di Dio, la Madre del Verbo Incarnato, la Madre della Chiesa, la Madre di ogni discepolo del Signore, ci ottenga la grazia di ritornare ad essere tutti vera sua stirpe nella sua stirpe Cristo Gesù. Non vi è altra via per schiacciare la testa al nostro avversario di sempre. Amen.


[bookmark: _Toc47013757]
MEDITAZIONE 02 Giugno 2020 
Martedì IX Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
La vita di ogni uomo è fatta di passato, presente, futuro. Il futuro è nel tempo, ma anche nell’eternità, che è un presente eterno senza futuro. Il passato è fatto di male e di bene, di disobbedienza e di obbedienza, di peccato e di santità, di giustizia e ingiustizia, di luce e di tenebre, di opere buone e di opere cattive. Il passato di male, disobbedienza, peccato, ingiustizia, tenebre, opere cattive va redento, va portato nel bene, nell’obbedienza, nella santità, nella giustizia, nella luce, nelle opere buone. Ogni redenzione avviene in Cristo, per Cristo, con Cristo. Si riconosce ogni male operato, ci si pente di esso, si chiede umilmente perdono al Padre celeste, per la grazia di Gesù Signore.
Se il nostro pentimento è reale e sincero, frutto del nostro amore per il nostro Dio, Signore, Creatore, allora la grazia di Cristo Gesù viene riversata su di noi con abbondanza, ci purifica da ogni male, ci crea un cuore nuovo, capace di operare ogni bene. Se invece la nostra conversione non è vera, non è sincera, non è vero pentimento e vero proposito di amare il Signore Dio nostro fino alla morte di croce, allora la grazia non può operare dentro di noi. Non siamo terreno che accoglie l’acqua. Siamo dura pietra che la respinge.
Ecco cosa insegna a noi l’Apostolo Pietro: “Perciò, carissimi, nell’attesa di questi eventi, fate di tutto perché Dio vi trovi in pace, senza colpa e senza macchia”. Nell’attesa del nostro futuro eterno, nel quale si entra dopo essere passati per il giudizio, e la sentenza potrà essere sia di benedizione che di maledizione eterna, ognuno di noi deve vivere il presente sulla terra nella più grande giustizia e verità.
Quando il Signore verrà dovrà trovarci nella sua luce, nella sua verità, nella sua grazia, nella sua giustizia, nel suo Vangelo. Dovrà trovarci senza colpa e senza macchia. Ci troverà così se il nostro presente è fatto di obbedienza alla sua Volontà. Ecco come l’Apostolo Paolo insegna ai discepoli di Gesù di vivere il presente nell’attesa del futuro eterno:

“Fate morire dunque ciò che appartiene alla terra: impurità, immoralità, passioni, desideri cattivi e quella cupidigia che è idolatria; a motivo di queste cose l’ira di Dio viene su coloro che gli disobbediscono. Anche voi un tempo eravate così, quando vivevate in questi vizi.  Ora invece gettate via anche voi tutte queste cose: ira, animosità, cattiveria, insulti e discorsi osceni, che escono dalla vostra bocca. Non dite menzogne gli uni agli altri: vi siete svestiti dell’uomo vecchio con le sue azioni e avete rivestito il nuovo, che si rinnova per una piena conoscenza, ad immagine di Colui che lo ha creato. Qui non vi è Greco o Giudeo, circoncisione o incirconcisione, barbaro, Scita, schiavo, libero, ma Cristo è tutto e in tutti. Scelti da Dio, santi e amati, rivestitevi dunque di sentimenti di tenerezza, di bontà, di umiltà, di mansuetudine, di magnanimità, sopportandovi a vicenda e perdonandovi gli uni gli altri, se qualcuno avesse di che lamentarsi nei riguardi di un altro. Come il Signore vi ha perdonato, così fate anche voi. Ma sopra tutte queste cose rivestitevi della carità, che le unisce in modo perfetto. E la pace di Cristo regni nei vostri cuori, perché ad essa siete stati chiamati in un solo corpo. E rendete grazie! La parola di Cristo abiti tra voi nella sua ricchezza. Con ogni sapienza istruitevi e ammonitevi a vicenda con salmi, inni e canti ispirati, con gratitudine, cantando a Dio nei vostri cuori. E qualunque cosa facciate, in parole e in opere, tutto avvenga nel nome del Signore Gesù, rendendo grazie per mezzo di lui a Dio Padre (Col 3,5-17). 

Chi agisce seguendo queste sante regole di vita è sicuro che il suo futuro sarà di benedizione eterna. 

Leggiamo 2Pt 3,11b-15a.17-18
Dato che tutte queste cose dovranno finire in questo modo, quale deve essere la vostra vita nella santità della condotta e nelle preghiere, mentre aspettate e affrettate la venuta del giorno di Dio, nel quale i cieli in fiamme si dissolveranno e gli elementi incendiati fonderanno! Noi infatti, secondo la sua promessa, aspettiamo nuovi cieli e una terra nuova, nei quali abita la giustizia. Perciò, carissimi, nell’attesa di questi eventi, fate di tutto perché Dio vi trovi in pace, senza colpa e senza macchia. La magnanimità del Signore nostro consideratela come salvezza. Voi dunque, carissimi, siete stati avvertiti: state bene attenti a non venir meno nella vostra fermezza, travolti anche voi dall’errore dei malvagi. 

Ora l’Apostolo Pietro annuncia una verità, oggi tanto bistrattata, calpestata, tradita, alterata, ridotta a grande menzogna. Rileggiamo le sue parole: La magnanimità del Signore nostro consideratela come salvezza. Voi dunque, carissimi, siete stati avvertiti: state bene attenti a non venir meno nella vostra fermezza, travolti anche voi dall’errore dei malvagi. Il Signore attende che ogni uomo si converta per essere rivestito della sua grazia e della sua luce. Insegna a noi il Qoelet: 

Osserva gli ordini del re, per il giuramento fatto a Dio. Non allontanarti in fretta da lui; non persistere in un cattivo progetto, perché egli può fare ciò che vuole. Infatti, la parola del re è sovrana; chi può dirgli: «Che cosa fai?». Chi osserva il comando non va incontro ad alcun male; la mente del saggio conosce il tempo opportuno. Infatti, per ogni evento vi è un tempo opportuno, ma un male pesa gravemente sugli esseri umani. L’uomo infatti ignora che cosa accadrà; chi mai può indicargli come avverrà? Nessun uomo è padrone del suo soffio vitale tanto da trattenerlo, né alcuno ha potere sul giorno della morte. Non c’è scampo dalla lotta e neppure la malvagità può salvare colui che la compie. Tutto questo ho visto riflettendo su ogni azione che si compie sotto il sole, quando un uomo domina sull’altro per rovinarlo. Frattanto ho visto malvagi condotti alla sepoltura; ritornando dal luogo santo, in città ci si dimentica del loro modo di agire. Anche questo è vanità. Poiché non si pronuncia una sentenza immediata contro una cattiva azione, per questo il cuore degli uomini è pieno di voglia di fare il male; infatti il peccatore, anche se commette il male cento volte, ha lunga vita. Tuttavia so che saranno felici coloro che temono Dio, appunto perché provano timore davanti a lui, e non sarà felice l’empio e non allungherà come un’ombra i suoi giorni, perché egli non teme di fronte a Dio. Sulla terra c’è un’altra vanità: vi sono giusti ai quali tocca la sorte meritata dai malvagi con le loro opere, e vi sono malvagi ai quali tocca la sorte meritata dai giusti con le loro opere. Io dico che anche questo è vanità (Qo 8,2-14). 

Il Signore mentre noi viviamo il nostro presente sulla terra è sempre clemente, ricco di bontà e di misericordia, in vista del nostro pentimento. Lui non ci concede più tempo per peccare di più, ce lo concede perché ci possiamo convertire ed entrare nella benedizione eterna. Oggi invece da tutti è predicato che nell’eternità non c’è alcuna maledizione eterna. Tutti saremo accolti nella benedizione del nostro Dio e Signore. Questa predicazione è negazione e rinnegamento di tutta la Rivelazione. Cancella tutta la verità che viene manifestata dal primo versetto della Genesi all’ultimo dell’Apocalisse.

Lettura del Vangelo
I farisei fin dal primo annuncio che Gesù ha fatto sul Vangelo del Padre suo, hanno deciso di farlo morire. Lui dovrà essere tolto di mezzo. Dovrà essere sradicato dalla terra dei viventi con morte violenta. Devono però poter realizzare questa loro volontà di morte in modo legale, secondo la Legge di Mosè o secondo la legge di Roma. Essi devono apparire agli occhi del popolo santi, immacolati, purissimi. Nessun uomo dovrà accusarli di violazione della Legge né di Mosè e né di Roma. I loro giorni vengono vissuti solo a pensare quale menzogna, quale calunnia, quale falsità inventare perché Gesù possa essere ucciso per giudizio nel sinedrio. Tutte le loro trame vengono rese nulle dallo Spirito Santo che governa la vita di Gesù Signore. Ma essi non si arrendono, non si danno per vinti. Satana che agisce in loro oggi convoca farisei ed erodiani perché studino una questione da sottoporre a Cristo la cui risposta, qualsiasi risposta, di sicuro sarà o tradimento del popolo dei Giudei o rivolta verso il popolo dei Romani. Essi sono sicuri che con la questione che porranno Gesù finalmente cadrà.
Da dire che erodiani e farisei erano nemici dichiarati. Mandarono da lui alcuni farisei ed erodiani, per coglierlo in fallo nel discorso. Si compie in loro quanto afferma il libro della Sapienza: essi sono concordi solo nel male, nella cattiveria. Infatti farisei, sadducei, erodiani, zeloti, capi dei sacerdoti erano tutti nemici fra di loro. Sono però tutti concordi nel male contro Cristo Gesù. 

La sapienza salvò di nuovo la terra sommersa per propria colpa, pilotando il giusto su un semplice legno. Quando i popoli furono confusi, unanimi nella loro malvagità, ella riconobbe il giusto, lo conservò davanti a Dio senza macchia e lo mantenne forte nonostante la sua tenerezza per il figlio. Mentre perivano gli empi, ella liberò un giusto che fuggiva il fuoco caduto sulle cinque città. A testimonianza di quella malvagità esiste ancora una terra desolata, fumante, alberi che producono frutti immaturi e, a memoria di un’anima incredula, s’innalza una colonna di sale. Essi infatti, incuranti della sapienza, non solo subirono il danno di non conoscere il bene, ma lasciarono anche ai viventi un ricordo di insipienza, perché nelle cose in cui sbagliarono non potessero rimanere nascosti (Sap 10,4-8).

Le forze del male, tutte discordi e le une contro le altre, trovano la loro concordia solo contro Cristo Gesù, contro il Giusto di Dio. 

Leggiamo il testo di Mc 12,13-17
Mandarono da lui alcuni farisei ed erodiani, per coglierlo in fallo nel discorso. Vennero e gli dissero: «Maestro, sappiamo che sei veritiero e non hai soggezione di alcuno, perché non guardi in faccia a nessuno, ma insegni la via di Dio secondo verità. È lecito o no pagare il tributo a Cesare? Lo dobbiamo dare, o no?». Ma egli, conoscendo la loro ipocrisia, disse loro: «Perché volete mettermi alla prova? Portatemi un denaro: voglio vederlo». Ed essi glielo portarono. Allora disse loro: «Questa immagine e l’iscrizione, di chi sono?». Gli risposero: «Di Cesare». Gesù disse loro: «Quello che è di Cesare rendetelo a Cesare, e quello che è di Dio, a Dio». E rimasero ammirati di lui.

Gesù è perennemente illuminato, condotto, mosso, ispirato dalla Sapienza e Luce eterna dello Spirito Santo. I pensieri dell’uomo ancora non sono stati concepiti e lo Spirito del Signore già li conosce e sa come vincerli. Gesù non risponde con un sì o con un no, come essi avevano pensato, quando hanno formulato la domanda.
La stoltezza può porre la domanda. Mai potrà conoscere la risposta che viene data nello Spirito Santo. Lo Spirito del Signore ha risposte che nessun uomo potrà mai immaginare. Neanche riesce a pensarle come possibili risposte. Ecco la risposta dello Spirito Santo per bocca del Figlio di Dio: Gesù disse loro: «Quello che è di Cesare rendetelo a Cesare, e quello che è di Dio, a Dio». E rimasero ammirati di lui. 
La risposta di Gesù va letta nel quadro della grande giustizia. Ogni uomo vive di molteplici relazioni. Ogni relazione va vissuta nella perfetta giustizia. Ci sono relazioni verso Dio – sono i primi tre Comandamenti della Legge – queste relazioni vanno vissute in piena obbedienza. Ci sono le relazioni verso gli uomini – sono gli altri sette Comandamenti della Legge – anche queste relazioni vanno vissute con piena obbedienza. Ci sono relazioni verso la famiglia e relazioni verso la società. Ogni relazione va vissuta secondo quanto comanda la Legge. Ecco cosa insegna a noi l’apostolo Paolo nella Lettera ai Romani:

Ciascuno sia sottomesso alle autorità costituite. Infatti non c’è autorità se non da Dio: quelle che esistono sono stabilite da Dio. Quindi chi si oppone all’autorità, si oppone all’ordine stabilito da Dio. E quelli che si oppongono attireranno su di sé la condanna. I governanti infatti non sono da temere quando si fa il bene, ma quando si fa il male. Vuoi non aver paura dell’autorità? Fa’ il bene e ne avrai lode, poiché essa è al servizio di Dio per il tuo bene. Ma se fai il male, allora devi temere, perché non invano essa porta la spada; è infatti al servizio di Dio per la giusta condanna di chi fa il male. Perciò è necessario stare sottomessi, non solo per timore della punizione, ma anche per ragioni di coscienza. Per questo infatti voi pagate anche le tasse: quelli che svolgono questo compito sono a servizio di Dio. Rendete a ciascuno ciò che gli è dovuto: a chi si devono le tasse, date le tasse; a chi l’imposta, l’imposta; a chi il timore, il timore; a chi il rispetto, il rispetto (Rm 13,1-7). 

Le risposte di Dio sono sempre oltre il no e il sì sperato dall’uomo. Tra il sì e il no pensato dall’uomo, vi è tutta la Sapienza infinita ed eterna del Signore nostro Dio. Gesù risponde dalla sua Sapienza eterna ed infinita che governa il suo cuore e farisei ed erodiani vengono ridotti al silenzio. 
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che nessun discepolo di Gesù imiti la condotta di scribi, farisei, erodiani, sadducei, capi dei sacerdoti. Fate che tutti i discepoli di Gesù siano concordi nell’amore, nella verità, nella giustizia, nel Vangelo della Luce. Amen. 


[bookmark: _Toc47013758]
MEDITAZIONE 03 Giugno 2020 
Mercoledì IX Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Con l’imposizione delle mani da parte degli Apostoli, i poteri conferiti loro da Gesù, da essi vengono trasmessi a quanti sono scelti per essere loro successori nel ministero apostolico o anche collaboratori del ministero apostolico come presbiteri nella Chiesa di Cristo Gesù. San Paolo vede lo Spirito Santo come un grande fuoco che si accende nel cuore di chi lo riceve. Osserviamo il fuoco. Esso brucia consumando la legna. Prima si consuma la legna che sta al centro, poi via via quella che sta in periferia. Man mano che il centro si consuma anche la legna che sta in periferia smette di bruciare. Cosa fare perché il fuoco nuovamente bruci? Lo si deve ravvivare. Si deve nuovamente accostare la legna verso il centro in modo da fare nuovamente corpo. Se è necessario si deve aggiungere altra legna altrimenti ben presto il fuoco si spegnerà. Ecco cosa raccomanda l’Apostolo Paolo a Timoteo, vescovo della Chiesa di Dio: “Per questo motivo ti ricordo di ravvivare il dono di Dio, che è in te mediante l’imposizione delle mie mani. Dio infatti non ci ha dato uno spirito di timidezza, ma di forza, di carità e di prudenza”.
Come si ravviva lo Spirito Santo? Con la preghiera incessante. Con la quotidiana meditazione della Scrittura Santa. Con l’esercizio secondo purezza di verità, grazia, luce, giustizia, amore, totale dedizione, grande zelo, del proprio ministero apostolico. Con le opere di misericordia sia spirituali che materiali che sono possibili. Con la crescita ininterrotta nelle virtù teologali della fede, speranza, carità. Ma anche con la crescita nelle virtù cardinali della prudenza, giustizia, fortezza, temperanza. Con l’obbedienza ad ogni Parola del Vangelo. Con la liberazione da ogni vizio, iniziando dai vizi capitali che portano disastri nel nostro cuore, nella nostra anima, nel nostro corpo. Ecco le regole che l’Apostolo dona perché uno possa essere vescovo nella Chiesa di Dio.

Questa parola è degna di fede: se uno aspira all’episcopato, desidera un nobile lavoro. Bisogna dunque che il vescovo sia irreprensibile, marito di una sola donna, sobrio, prudente, dignitoso, ospitale, capace di insegnare, non dedito al vino, non violento ma benevolo, non litigioso, non attaccato al denaro. Sappia guidare bene la propria famiglia e abbia figli sottomessi e rispettosi, perché, se uno non sa guidare la propria famiglia, come potrà aver cura della Chiesa di Dio? Inoltre non sia un convertito da poco tempo, perché, accecato dall’orgoglio, non cada nella stessa condanna del diavolo. È necessario che egli goda buona stima presso quelli che sono fuori della comunità, per non cadere in discredito e nelle insidie del demonio (1Tm 3,1-7). 

 Questi requisiti e queste virtù devono crescere ogni giorno di più. Il vescovo deve essere il modello per tutto il suo gregge. 

Leggiamo 2Tm 1,1-3.6-12
Paolo, apostolo di Cristo Gesù per volontà di Dio e secondo la promessa della vita che è in Cristo Gesù, a Timòteo, figlio carissimo: grazia, misericordia e pace da parte di Dio Padre e di Cristo Gesù Signore nostro. Rendo grazie a Dio che io servo, come i miei antenati, con coscienza pura, ricordandomi di te nelle mie preghiere sempre, notte e giorno. Per questo motivo ti ricordo di ravvivare il dono di Dio, che è in te mediante l’imposizione delle mie mani. Dio infatti non ci ha dato uno spirito di timidezza, ma di forza, di carità e di prudenza. Non vergognarti dunque di dare testimonianza al Signore nostro, né di me, che sono in carcere per lui; ma, con la forza di Dio, soffri con me per il Vangelo. Egli infatti ci ha salvati e ci ha chiamati con una vocazione santa, non già in base alle nostre opere, ma secondo il suo progetto e la sua grazia. Questa ci è stata data in Cristo Gesù fin dall’eternità, ma è stata rivelata ora, con la manifestazione del salvatore nostro Cristo Gesù. Egli ha vinto la morte e ha fatto risplendere la vita e l’incorruttibilità per mezzo del Vangelo, per il quale io sono stato costituito messaggero, apostolo e maestro. È questa la causa dei mali che soffro, ma non me ne vergogno: so infatti in chi ho posto la mia fede e sono convinto che egli è capace di custodire fino a quel giorno ciò che mi è stato affidato. 

L’Apostolo Paolo possiede una grande verità nel cuore. Lui sa a chi ha creduto. Rileggiamo la sua professione di fede: È questa la causa dei mali che soffro, ma non me ne vergogno: so infatti in chi ho posto la mia fede e sono convinto che egli è capace di custodire fino a quel giorno ciò che mi è stato affidato. A chi ha creduto l’Apostolo Paolo? Ha creduto al Padre celeste che ha portato a compimento tutte le sue promesse antiche. Ha creduto a Cristo Gesù nel quale tutte le promesse antiche si sono compiute. Ha creduto allo Spirito Santo che lo muove e lo spinge quotidianamente per le vie del mondo. Ha creduto al Vangelo, al quale ha consacrato e consacra tutta la sua vita. Ha creduto al mistero della salvezza e della redenzione che si compie nell’uomo per mezzo della fede in Gesù Signore.
A nulla serve aver creduto ieri. Oggi la fede deve essere più forte di ieri, più perfetta, più completa, più piena. L’Apostolo Paolo oggi crede che il Signore anche in lui porterà a compimento ogni Parola da lui annunciata, detta, rivelata.
Ora è giusto che ognuno si chieda: Io a chi ho creduto? Ho creduto e credo a Dio Padre onnipotente che compie ogni sua Parola sempre per sempre? Ho creduto e credo a Cristo Gesù, nel quale ogni Parola del Padre si è compiuta e si compie oggi, domani, sempre. Ho creduto e credo allo Spirito Santo mandato da Cristo Gesù perché mi guidi a tutta la verità? Ho creduto e credo alla Parola del Vangelo che deve trovare pieno compimento nella mia vita? Dalla risposta a queste domande possiamo scoprire la verità o la falsità della nostra fede. Nella Chiesa di Dio ogni persona è via, strumento, sacramento, segno perché si arrivi, si giunga alla più pura fede in Cristo Gesù, nella quale è la verità del Padre, dello Spirito Santo, della Chiesa, del cristiano, di ogni uomo.

Lettura del Vangelo
Il vero dialogo è per la ricerca della verità. È ricerca della verità di Dio nella quale vi è la verità dell’uomo. A nulla serve un dialogo, quando noi partiamo da una falsità creata dalla nostra mente, la professiamo come purissima verità, poniamo dei quesiti agli altri, perché vogliamo che essi approvino e dichiarino vera la nostra falsità. Leggiamo e comprenderemo: “Vennero da lui alcuni sadducei – i quali dicono che non c’è risurrezione – e lo interrogavano”.
Se non c’è risurrezione e si vuole attestare che realmente essa non esiste, perché interrogare il Maestro? Non lo si interroga per trovare la verità. Lo si interroga invece per metterlo in difficoltà, in modo che così anche Lui, che insegna che la risurrezione c’è, si convinca e insegni che non c’è alcuna risurrezione. Come conducono avanti la loro argomentazione perché Gesù si convinca che veramente non può esserci risurrezione? Lo fanno partendo da due principi di grande falsità e grande errore. 
Primo errore: pensano che la vita nell’eternità sia una continuazione della vita che si vive nel tempo. Tra eternità e tempo vi è la stessa differenza che passa tra la materia e la luce, lo spirito. Nell’eternità non c’è la materia dell’uomo, perché tutta trasformata in spirito, in luce. Ora la luce non prende né moglie e né marito. Sulla terra mille uomini possono anche avere come moglie una sola donna. Nell’eternità non ci sono né mariti e né mogli. C’è un corpo di spirito, di luce. Cade il primo errore.
Cade anche il secondo errore: Dio si è sempre rivelato come il Dio dei vivi e non dei morti. Lui non è stato il Dio di Abramo. Oggi Lui è il Dio di Abramo, di Isacco, di Giacobbe, di Mosè, dei Profeti. Oggi. Se è oggi, Abramo, Isacco, Giacobbe e gli altri sono viventi alla sua presenza Se sono viventi, non sono ritornati nel nulla. Ora l’anima che è presso Dio attende di ricongiungersi con il corpo e formare nuovamente la persona umana.

Leggiamo il testo di Mc 12,18-27
Vennero da lui alcuni sadducei – i quali dicono che non c’è risurrezione – e lo interrogavano dicendo: «Maestro, Mosè ci ha lasciato scritto che, se muore il fratello di qualcuno e lascia la moglie senza figli, suo fratello prenda la moglie e dia una discendenza al proprio fratello. C’erano sette fratelli: il primo prese moglie, morì e non lasciò discendenza. Allora la prese il secondo e morì senza lasciare discendenza; e il terzo ugualmente, e nessuno dei sette lasciò discendenza. Alla fine, dopo tutti, morì anche la donna. Alla risurrezione, quando risorgeranno, di quale di loro sarà moglie? Poiché tutti e sette l’hanno avuta in moglie». Rispose loro Gesù: «Non è forse per questo che siete in errore, perché non conoscete le Scritture né la potenza di Dio? Quando risorgeranno dai morti, infatti, non prenderanno né moglie né marito, ma saranno come angeli nei cieli. Riguardo al fatto che i morti risorgono, non avete letto nel libro di Mosè, nel racconto del roveto, come Dio gli parlò dicendo: Io sono il Dio di Abramo, il Dio di Isacco e il Dio di Giacobbe? Non è Dio dei morti, ma dei viventi! Voi siete in grave errore».

I sadducei non credevano nella Parola del Signore così come essa era contenuta nelle Scritture. “Rispose loro Gesù: «Non è forse per questo che siete in errore, perché non conoscete le Scritture né la potenza di Dio?”. Senza la fede nelle Scritture non c’è verità, perché la verità eterna è conosciuta per rivelazione, per manifestazione, per ispirazione. Perché oggi anche le più evidenti ed elementari verità vengono negate? Perché non si crede più nelle Sacre Scritture. Non credendo più nelle Sacre Scritture, neanche nella Tradizione della Chiesa si crede. Se non si crede nella Tradizione della Chiesa, neanche nel Magistero si crede. Non credendo nelle verità rivelate, tutto dovrà essere fondato su quanto afferma la nostra volontà. La nostra volontà però non è principio, non è fonte della verità. La verità è Dio e può discendere solo da Lui per creazione, per rivelazione, per ispirazione, per dono. Cosa è la falsità? Cosa è la menzogna? Cosa è l’inganno? È la creazione da parte dell’uomo di una “verità” che è solo frutto della sua mente e del suo cuore. Oggi dobbiamo confessare che l’uomo è divenuto un creatore di “verità”, contro ogni verità eterna ad immagine della quale lui è stato creato. Contro ogni verità anche di natura, che è inviolabile in eterno. L’uomo è dalla verità di natura che è dalla verità eterna.
Altro grande e universale inganno. L’uomo è divenuto anche creatore di “verità” storica, negando fatti ed eventi che realmente accadono. Dinanzi a quest’uomo creatore di verità, diviene impossibile qualsiasi dialogo nella ricerca della verità soprannaturale, verità di natura, verità della storia. Viviamo in un mondo in cui la verità storica viene calunniata da una verità creata da volontà e da cuori che impugnano ogni verità soprannaturale, di natura, di storia, con il rischio di peccare contro lo Spirito Santo. Maestri nella creazione di verità storiche non sono solo i sadducei, ma anche i farisei: 

In quel tempo fu portato a Gesù un indemoniato, cieco e muto, ed egli lo guarì, sicché il muto parlava e vedeva. Tutta la folla era sbalordita e diceva: «Che non sia costui il figlio di Davide?». Ma i farisei, udendo questo, dissero: «Costui non scaccia i demòni se non per mezzo di Beelzebùl, capo dei demòni». Egli però, conosciuti i loro pensieri, disse loro: «Ogni regno diviso in se stesso cade in rovina e nessuna città o famiglia divisa in se stessa potrà restare in piedi. Ora, se Satana scaccia Satana, è diviso in se stesso; come dunque il suo regno potrà restare in piedi? E se io scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl, i vostri figli per mezzo di chi li scacciano? Per questo saranno loro i vostri giudici. Ma, se io scaccio i demòni per mezzo dello Spirito di Dio, allora è giunto a voi il regno di Dio. Come può uno entrare nella casa di un uomo forte e rapire i suoi beni, se prima non lo lega? Soltanto allora potrà saccheggiargli la casa. Chi non è con me è contro di me, e chi non raccoglie con me disperde. Perciò io vi dico: qualunque peccato e bestemmia verrà perdonata agli uomini, ma la bestemmia contro lo Spirito non verrà perdonata. A chi parlerà contro il Figlio dell’uomo, sarà perdonato; ma a chi parlerà contro lo Spirito Santo, non sarà perdonato, né in questo mondo né in quello futuro (Mt 12,22-32). 

Quando si impugna la verità – sia storica, sia di natura, sia soprannaturale – sempre ci si avvia a commettere il peccato contro lo Spirito Santo. Madre di Dio, Angeli, Santi, liberateci da questo tristissimo peccato che è già morte eterna mentre siamo ancora sulla terra. Amen. 


[bookmark: _Toc47013759]MEDITAZIONE 04 Giugno 2020 
Giovedì IX Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
L’Apostolo Paolo dona al suo fedele discepolo Timoteo una verità su Cristo Gesù che è regola imperitura, immortale, eterna. Questa verità va ben spiegata al fine di essere ben compresa affinché sia ben vissuta. La vita di Cristo Gesù è vita del Padre in Lui.  Io e il Padre siamo una cosa sola. La vita di ogni discepolo deve essere vita di Cristo in lui. Il discepolo e Cristo sono una sola cosa per costituzione sacramentale. Devono essere una cosa sola per obbedienza. Come Cristo ha obbedito al Padre, così il discepolo deve obbedire a Cristo, secondo le regole dell’obbedienza. Leggiamo questa regola imperitura, immortale, universale. “Questa parola è degna di fede: Se moriamo con lui, con lui anche vivremo; se perseveriamo, con lui anche regneremo; se lo rinneghiamo, lui pure ci rinnegherà”.
Traduciamo questa verità con parole povere, anzi poverissime: Cristo e il discepolo sono una cosa sola. Se sono una cosa sola sulla terra, una sola vita fino alla morte di croce per obbedire a Cristo Gesù, saranno una cosa sola, una sola vita anche nell’eternità. Essere una cosa sola dovrà essere per tutti i giorni della nostra vita. A nulla serve aver iniziato senza aver perseverato sino alla fine. Se noi rinneghiamo Cristo, anche Lui ci rinnegherà.
Questa verità sul rinnegamento così è rivelata dallo stesso Cristo Signore:

Perciò chiunque mi riconoscerà davanti agli uomini, anch’io lo riconoscerò davanti al Padre mio che è nei cieli; chi invece mi rinnegherà davanti agli uomini, anch’io lo rinnegherò davanti al Padre mio che è nei cieli. Non crediate che io sia venuto a portare pace sulla terra; sono venuto a portare non pace, ma spada. Sono infatti venuto a separare l’uomo da suo padre e la figlia da sua madre e la nuora da sua suocera; e nemici dell’uomo saranno quelli della sua casa. Chi ama padre o madre più di me, non è degno di me; chi ama figlio o figlia più di me, non è degno di me; chi non prende la propria croce e non mi segue, non è degno di me. Chi avrà tenuto per sé la propria vita, la perderà, e chi avrà perduto la propria vita per causa mia, la troverà (Mt 10,32-39). 

Cristo Gesù ha amato il Padre più della sua stessa vita. Per amore del Padre si fece obbediente fino alla morte di Croce. Nulla Lui ha anteposto all’amore del Padre. La stessa regola vale per ogni discepolo di Gesù. Anche Lui deve amare Gesù con il dono di tutto se stesso: anima, spirito, corpo. Anche Lui deve obbedire a Cristo fino alla morte di croce. Se rinnega Cristo Gesù dinanzi agli uomini, anche Cristo Gesù lo rinnegherò dinanzi al Padre suo. È questa verità che oggi il cristiano non vuole più ascoltare. Lui può rinnegare Cristo Signore. Cristo Signore non può rinnegare lui.

Leggiamo 2Tm 2,8-15
Ricòrdati di Gesù Cristo, risorto dai morti, discendente di Davide, come io annuncio nel mio Vangelo, per il quale soffro fino a portare le catene come un malfattore. Ma la parola di Dio non è incatenata! Perciò io sopporto ogni cosa per quelli che Dio ha scelto, perché anch’essi raggiungano la salvezza che è in Cristo Gesù, insieme alla gloria eterna. Questa parola è degna di fede: Se moriamo con lui, con lui anche vivremo; se perseveriamo, con lui anche regneremo; se lo rinneghiamo, lui pure ci rinnegherà; se siamo infedeli, lui rimane fedele, perché non può rinnegare se stesso. Richiama alla memoria queste cose, scongiurando davanti a Dio che si evitino le vane discussioni, le quali non giovano a nulla se non alla rovina di chi le ascolta. Sfòrzati di presentarti a Dio come una persona degna, un lavoratore che non deve vergognarsi e che dispensa rettamente la parola della verità.

Altra verità eterna, immortale, imperitura che va ben chiarita, al fine di essere ben compresa affinché sia ben vissuta. Rileggiamo quanto Paolo dice su Cristo Signore: “Se siamo infedeli, lui rimane fedele, perché non può rinnegare se stesso”.
Chi è infedele? Colui che non rispetta la parola data. Quando si dona una parola, la parola data va osservata. Gesù ha dato una parola. Lui la rispetterà sempre. Quale parola Gesù ha dato a noi? Prima Parola: Chi crederà, sarà battezzato, sarà salvo. Seconda Parola: Chi persevererà sino alla fine salverà la sua anima. Terza Parola: Chi avrà costruito la sua casa sulla roccia, rimarrà stabile per sempre. Chi invece l’avrà costruita sulla sabbia, avrà lavorato per la sua rovina eterna. A questa Parola Gesù rimarrà fedele per sempre. Ecco cosa l’Apostolo Giovanni rivela nell’ultimo capitolo dell’Apocalisse:

E aggiunse: «Non mettere sotto sigillo le parole della profezia di questo libro, perché il tempo è vicino. Il malvagio continui pure a essere malvagio e l’impuro a essere impuro e il giusto continui a praticare la giustizia e il santo si santifichi ancora. Ecco, io vengo presto e ho con me il mio salario per rendere a ciascuno secondo le sue opere. Io sono l’Alfa e l’Omèga, il Primo e l’Ultimo, il Principio e la Fine. Beati coloro che lavano le loro vesti per avere diritto all’albero della vita e, attraverso le porte, entrare nella città. Fuori i cani, i maghi, gli immorali, gli omicidi, gli idolatri e chiunque ama e pratica la menzogna! Io, Gesù, ho mandato il mio angelo per testimoniare a voi queste cose riguardo alle Chiese. Io sono la radice e la stirpe di Davide, la stella radiosa del mattino». Lo Spirito e la sposa dicono: «Vieni!». E chi ascolta, ripeta: «Vieni!». Chi ha sete, venga; chi vuole, prenda gratuitamente l’acqua della vita. A chiunque ascolta le parole della profezia di questo libro io dichiaro: se qualcuno vi aggiunge qualcosa, Dio gli farà cadere addosso i flagelli descritti in questo libro; e se qualcuno toglierà qualcosa dalle parole di questo libro profetico, Dio lo priverà dell’albero della vita e della città santa, descritti in questo libro (Ap 22,10-19). 

Oggi è proprio la fedeltà di Cristo Gesù alla sua Parola che viene negata. Il discepolo potrà vivere di infedeltà. Cristo Gesù sarà anche Lui infedele. Di ogni Parola che ha detto non ne osserverà neanche una. Tutti lui accoglierà nel suo regno eterno. Questa è la falsità madre di ogni falsità. Inganno padre di ogni altro inganno. Cristo Gesù è fedele in eterno ad ogni Parola uscita dalla sua bocca.

Lettura del Vangelo
Il Vangelo oggi ci porta al cuore della Legge. A Gesù viene chiesto qual è il primo comandamento. La sua risposta è immediata: “Il primo è: Ascolta, Israele! Il Signore nostro Dio è l’unico Signore; amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore e con tutta la tua anima, con tutta la tua mente e con tutta la tua forza”. Ogni uomo è stato creato ad immagine del suo Signore, del suo Dio. Come Dio ha amato l’uomo? Come lo ama? Con tutto il suo cuore, con tutta la sua sapienza, con tutta la sua intelligenza, con tutta la sua volontà, con tutte la sua forza. La ama con un amore così alto, così divino, così eterno da dare il Suo Figlio Eterno, il suo Unigenito Incarnato per la sua redenzione, salvezza, giustificazione, vita eterna. Ora se Dio ama l’uomo con il dono di tutto se stesso, senza risparmiarsi in nulla, anche l’uomo deve amare il suo Dio con tutto se stesso senza risparmiarsi in nulla? Come amerà l’uomo il suo Dio? Imitando il suo Dio. Dio ha dato il suo Figlio Unigenito. L’uomo dovrà darsi a Dio nel suo Figlio Unigenito con il don di tutta la sua vita. Come nulla è di Dio che non sia dato all’uomo, così nulla deve essere dell’uomo che non sia dato a Dio. Chi vuole amare Dio deve sempre confrontarsi con l’amore di Gesù, il Crocifisso per amore.

Leggiamo il testo di Mc 12,28b-34
Allora si avvicinò a lui uno degli scribi che li aveva uditi discutere e, visto come aveva ben risposto a loro, gli domandò: «Qual è il primo di tutti i comandamenti?». Gesù rispose: «Il primo è: Ascolta, Israele! Il Signore nostro Dio è l’unico Signore; amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore e con tutta la tua anima, con tutta la tua mente e con tutta la tua forza. Il secondo è questo: Amerai il tuo prossimo come te stesso. Non c’è altro comandamento più grande di questi». Lo scriba gli disse: «Hai detto bene, Maestro, e secondo verità, che Egli è unico e non vi è altri all’infuori di lui; amarlo con tutto il cuore, con tutta l’intelligenza e con tutta la forza e amare il prossimo come se stesso vale più di tutti gli olocausti e i sacrifici». Vedendo che egli aveva risposto saggiamente, Gesù gli disse: «Non sei lontano dal regno di Dio». E nessuno aveva più il coraggio di interrogarlo.

Anche il secondo comandamento va osservato partendo sempre dall’amore di Dio, dato a noi per Cristo Gesù, nello Spirito Santo. Come ha amato Gesù l’uomo? Con un amore che è prendere su di sé il peccato non di un solo uomo, ma di tutta l’umanità, espiandolo in vece nostra nel suo corpo, offerto al Padre in sacrificio di espiazione. Come ha amato Cristo Gesù l’uomo? Chiamandolo a divenire con Lui un solo corpo, una sola vita. Donandogli la verità, la grazia, la luce, la vita eterna. Donandogli il suo Santo Spirito. Donandogli la Madre come sue vera Madre prima di consegnare il suo spirito al Padre. Rileggiamo la risposta di Gesù: Il secondo è questo: Amerai il tuo prossimo come te stesso. Non c’è altro comandamento più grande di questi.
È evidente che anche questo comandamento è stato portato a compimento da Gesù Signore. Gesù nella risposta si serve del Deuteronomio e del Levitico. Ma siamo ancora nella Legge del Vecchio Testamento. Noi per osservare questi due Comandamenti dobbiamo passare ad altri due Libri: Ai Libri del Cenacolo e della Croce. Nel Libro del Cenacolo Gesù dona se stesso come modello da imitare nell’amore. Nel Cenacolo il suo è amore di redenzione, salvezza, verità, giustizia, luce, vita eterna.  Sul Golgota il suo è vero amore sacrificale. Lui sacrifica se stesso perché ogni uomo possa entrare nella vita. Urge aggiornare la legge dell’amore. Dal Deuteronomio si deve passare al Cenacolo.
Dal Levitico si deve salire sul Golgota. Il Golgota è il libro perfetto dell’amore verso Dio e verso il prossimo. Se la vostra giustizia non passa dal Deuteronomio al Cenacolo e dal Levitico al Golgota non entrerete nel regno dei cieli. Il Golgota è il compimento di tutta la Legge dell’amore. Madre di Gesù, tu che sul Golgota hai raggiunto la perfezione dell’amore, fa’ che anche noi la raggiugiamo. Ameremo come Gesù ha amato. Ameremo come tu hai amato. Ameremo del vero amore di espiazione, redenzione, dono di verità e luce, vita eterna e santificazione per ogni nostro fratello. Amen. 


[bookmark: _Toc47013760]MEDITAZIONE 05 Giugno 2020 
Venerdì IX Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Fede e persecuzione sono la prima l’albero e la seconda il frutto. L’albero della fede sempre produrrà ogni sorta di persecuzione, dalla più lieve alla più pesante. Ecco cosa insegna l’Apostolo Paolo a Timoteo: “E tutti quelli che vogliono rettamente vivere in Cristo Gesù saranno perseguitati”.
Perché chi vuole vivere rettamente in Cristo Gesù sarà perseguitato? La risposta la troviamo già annunciata e rivelata nel Libro della Sapienza. 

“Spadroneggiamo sul giusto, che è povero, non risparmiamo le vedove, né abbiamo rispetto per la canizie di un vecchio attempato. La nostra forza sia legge della giustizia, perché la debolezza risulta inutile. Tendiamo insidie al giusto, che per noi è d’incomodo e si oppone alle nostre azioni; ci rimprovera le colpe contro la legge e ci rinfaccia le trasgressioni contro l’educazione ricevuta. Proclama di possedere la conoscenza di Dio e chiama se stesso figlio del Signore. È diventato per noi una condanna dei nostri pensieri; ci è insopportabile solo al vederlo, perché la sua vita non è come quella degli altri, e del tutto diverse sono le sue strade. Siamo stati considerati da lui moneta falsa, e si tiene lontano dalle nostre vie come da cose impure. Proclama beata la sorte finale dei giusti e si vanta di avere Dio per padre. Vediamo se le sue parole sono vere, consideriamo ciò che gli accadrà alla fine. Se infatti il giusto è figlio di Dio, egli verrà in suo aiuto e lo libererà dalle mani dei suoi avversari. Mettiamolo alla prova con violenze e tormenti, per conoscere la sua mitezza e saggiare il suo spirito di sopportazione. Condanniamolo a una morte infamante, perché, secondo le sue parole, il soccorso gli verrà». Hanno pensato così, ma si sono sbagliati; la loro malizia li ha accecati. Non conoscono i misteriosi segreti di Dio, non sperano ricompensa per la rettitudine né credono a un premio per una vita irreprensibile (Sap 2,10-22). 

La persecuzione non è un fatto di volontà, ma di natura. Quando la natura diviene tenebra sempre odierà la luce, sempre la perseguiterà. Se è un fatto di natura e non di volontà, non vi è possibilità che la luce non venga perseguitata. Quando la natura diviene odio, malvagità, cattiveria, stoltezza mai potrà sopportare la luce. La persecuzione giungerà fino all’eliminazione fisica della luce. I martiri per Cristo sono sempre esistiti e sempre esisteranno. 
Oggi la natura divenuta odio, malvagità, cattiveria, stoltezza, insipienza, non si sta scagliando con violenza contro le stesse verità della fede in Cristo Signore? Non vuole forse cancellare anche dalla stessa natura le verità che sono la sua stessa essenza? Questo significa che l’odio, la cattiveria, la malvagità, la stoltezza, l’insipienza della natura hanno raggiunti picchi elevatissimi. Mai nella storia si è arrivato a tanto. Mai l’odio contro la luce è giunto fino a voler cancellare le stesse verità di essenza della natura umana.
Oggi affermare la stessa verità della natura umana è divenuto un reato. La natura di odio contro la luce neanche tollera che la verità della natura venga scritta o ricordata. Chi odia la luce non sono solo quanti non conoscono la Luce Eterna che si è fatta Luce Incarnata, molto di più sono quelli che si professano discepoli della Luce. Si dicono figli della Luce, ma asserviti al potere delle tenebre. Gesù ci ammonisce: Se la luce che è in te diventa tenebra, quanto grande sarà la tua tenebra. 

Leggiamo 2Tm 3,10-16
Tu invece mi hai seguito da vicino nell’insegnamento, nel modo di vivere, nei progetti, nella fede, nella magnanimità, nella carità, nella pazienza, nelle persecuzioni, nelle sofferenze. Quali cose mi accaddero ad Antiòchia, a Icònio e a Listra! Quali persecuzioni ho sofferto! Ma da tutte mi ha liberato il Signore! E tutti quelli che vogliono rettamente vivere in Cristo Gesù saranno perseguitati. Ma i malvagi e gli impostori andranno sempre di male in peggio, ingannando gli altri e ingannati essi stessi. Tu però rimani saldo in quello che hai imparato e che credi fermamente. Conosci coloro da cui lo hai appreso e conosci le sacre Scritture fin dall’infanzia: queste possono istruirti per la salvezza, che si ottiene mediante la fede in Cristo Gesù. Tutta la Scrittura, ispirata da Dio, è anche utile per insegnare, convincere, correggere ed educare nella giustizia, perché l’uomo di Dio sia completo e ben preparato per ogni opera buona.

Le tenebre aggrediscono la luce. Vogliono soffocarla, spegnerla. Vogliono fare della terra un regno di tenebre, nel quale non c’è posto per nessuna luce, né soprannaturale, né naturale, né divina e né umana. Oggi è stato deciso dalle tenebre che la luce dovrà essere estinta in ogni sua grande o piccola manifestazione. Cosa deve fare chi crede in Cristo Signore?
Ecco quanto l’Apostolo Paolo dice a Timoteo: “Tu però rimani saldo in quello che hai imparato e che credi fermamente”. Le tenebre si vincono rimanendo fermi in quello che abbiamo imparato. In quelle cose che abbiamo imparato dobbiamo credere fermamente. Come si crede fermamente? Obbedendo con fermezza e fortezza di Spirito Santo ad ogni Parola della fede, Parola che è di Cristo Signore. Gesù ha creduto nella Parola del Padre fino alla morte di croce. Il discepolo di Gesù deve obbedire alla Parola del suo Maestro anche lui fino alla morte di croce. Si consegna la propria vita alla croce come prezzo per rimanere nella luce. Ecco lo scambio che ogni discepolo di Gesù dovrà operare: la sua vita per la luce. La sua vita per rimanere luce sulla terra e luce nell’eternità. In questo scambio, di vita per luce, si vincono le tenebre.

Lettura del Vangelo
Chi è il Cristo di Dio, il suo Messia? Dalle antiche profezie sappiamo che il Cristo, il Messia, l’Unto del Signore è il Figlio di Davide. Gesù suscita la questione sulla verità del Messia e chiede nel suo insegnamento nel tempio: “Come mai gli scribi dicono che il Cristo è figlio di Davide?”. Che il Messia sia figlio di Davide è una verità, ma non è la verità. Omettiamo la promessa che Dio ha fatto a Davide e che troviamo nel Secondo Libro di Samuele. Andiamo ai profeti. Essi tutti, molto di più Isaia, parlano del Figlio di Davide o del Figlio di Iesse. Due citazioni sono sufficienti per affermare che realmente Gesù è Figlio di Davide. 

Un germoglio spunterà dal tronco di Iesse, un virgulto germoglierà dalle sue radici. Su di lui si poserà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e d’intelligenza, spirito di consiglio e di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del Signore. Si compiacerà del timore del Signore. Non giudicherà secondo le apparenze e non prenderà decisioni per sentito dire; ma giudicherà con giustizia i miseri e prenderà decisioni eque per gli umili della terra. La giustizia sarà fascia dei suoi lombi e la fedeltà cintura dei suoi fianchi (Is 11,1-4). 
“O voi tutti assetati, venite all’acqua, voi che non avete denaro, venite, comprate e mangiate; venite, comprate senza denaro, senza pagare, vino e latte. Perché spendete denaro per ciò che non è pane, il vostro guadagno per ciò che non sazia? Su, ascoltatemi e mangerete cose buone e gusterete cibi succulenti. Porgete l’orecchio e venite a me, ascoltate e vivrete. Io stabilirò per voi un’alleanza eterna, i favori assicurati a Davide. Ecco, l’ho costituito testimone fra i popoli, principe e sovrano sulle nazioni. Ecco, tu chiamerai gente che non conoscevi; accorreranno a te nazioni che non ti conoscevano a causa del Signore, tuo Dio, del Santo d’Israele, che ti onora” (Is 55,1-5). 

Tutte le profezie sono concordi: il Messia è il Figlio di Davide. Gesù però non è il Maestro dalla verità parziale. Lui è il Maestro dalla verità piena. Quale è la verità piena del Messia del Signore? Un vero Maestro non è mai dalla verità parziale. Sarebbe un cattivo Maestro. Un vero Maestro è sempre dalla pienezza della verità: verità divina, eterna, soprannaturale, metafisica, di natura, di storia. Ascoltiamo la questione suscitata da Gesù:

Leggiamo il testo di Mc 12,35-37
Insegnando nel tempio, Gesù diceva: «Come mai gli scribi dicono che il Cristo è figlio di Davide? Disse infatti Davide stesso, mosso dallo Spirito Santo: Disse il Signore al mio Signore: Siedi alla mia destra, finché io ponga i tuoi nemici sotto i tuoi piedi. Davide stesso lo chiama Signore: da dove risulta che è suo figlio?». E la folla numerosa lo ascoltava volentieri.

Davide, nel Salmo, chiama il Messia suo Signore. Il Cristo di Dio è insieme Figlio di Davide e Signore di Davide. Come è possibile questo? Ecco le parole di Gesù: “Davide stesso lo chiama Signore: da dove risulta che è suo figlio?”. Ciò è possibile, se uniamo tutte le profezie che riguardano il Cristo di Dio. In queste profezie si parla del Messia che è generato da Dio, che è Figlio di Dio.

Egli parla nella sua ira, li spaventa con la sua collera: «Io stesso ho stabilito il mio sovrano sul Sion, mia santa montagna». Voglio annunciare il decreto del Signore. Egli mi ha detto: «Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato. Chiedimi e ti darò in eredità le genti e in tuo dominio le terre più lontane. Le spezzerai con scettro di ferro, come vaso di argilla le frantumerai» (Sal 2,5-9). 

Oracolo del Signore al mio signore: «Siedi alla mia destra finché io ponga i tuoi nemici a sgabello dei tuoi piedi». Lo scettro del tuo potere stende il Signore da Sion: domina in mezzo ai tuoi nemici! A te il principato nel giorno della tua potenza tra santi splendori; dal seno dell’aurora, come rugiada, io ti ho generato. Il Signore ha giurato e non si pente: «Tu sei sacerdote per sempre al modo di Melchìsedek». Il Signore è alla tua destra! Egli abbatterà i re nel giorno della sua ira, sarà giudice fra le genti, ammucchierà cadaveri, abbatterà teste su vasta terra; lungo il cammino si disseta al torrente, perciò solleva alta la testa (Sal 110 (109) 1-7). 

Oggi regna tra i discepoli di Gesù un malcostume che si potrebbe configurare come grande disonestà nei confronti del Signore nostro Dio e della sua Parola. La Scrittura va letta nella sua globalità. Già basterebbe leggere anche un solo libro di essa e apparirebbero tutte le infinite falsità che diciamo su Dio e sulla sua verità rivelata. Ma anche un solo capitolo di un solo libro ci metterebbe già in crisi. Denuncerebbe la falsificazione di tutta la Parola. Neanche si procede per lettura di una pericope o di un versetto. Già due parole della Scrittura dichiarerebbero falsi tutti i nostri pensieri su Dio e sulla fede in lui. Oggi si procede per parola. Si prende una parola, la si assolutizza, la si separa dal testo e dal contesto, si costruisce su di essa la “nostra verità”.
Qual è la nostra verità? Ciò che noi vogliamo che una parola dica, non la Parola di Dio, non ciò che Dio ha detto, non ciò che lo Spirito Santo dice oggi. Oggi sta accadendo un fenomeno assai strano. Ognuno si sta dichiarando maestro di una sola parola. Maestro nella scelta di una sola parola, nell’interpretazione di essa e nel suo insegnamento. Maestro anche nell’annuncio di essa e nella sua diffusione attraverso le moderne cattedre che sono i social, cattedre dalle quali ognuno si erge a professore per il mondo intero. Se poi a questi maestri si dovesse chiedere: “Ma tu sai cosa è il Vangelo? Sai cosa è la Chiesa? Sai chi è un Vescovo? Sia chi è un ministero della Parola? Sai cosa è la comunione gerarchica? Sai chi è un Presbitero? Sai chi è un Parroco? Conosci qualche verità della nostra santissima fede?”.
Ogni risposta manifesterebbe la piena ignoranza, la non conoscenza neanche delle più semplici ed elementari verità. Poiché le cattedre dei social sono quanti sono le persone, ognuno può ammaestrare dalla sua cattedra secondo i pensieri del proprio cuore. In effetti per occupare queste cattedre non occorrono studi alti e profondi, non servono esami e neanche continui aggiornamenti. 
Non serve né sapienza e né intelligenza. Neanche la dottrina serve. Serve solo seguire l’istinto del momento. Queste moderne cattedre sono come postazioni di espertissimi “snipers”[footnoteRef:2] dalle quali colpire con colpi mortali. Poi si cancella ogni traccia e si ripete a se stessi: “Che c’è di male? Il passato è passato”. E intanto si continua con il presente ad uccidere ancora. Inoltre queste moderne cattedre hanno fatto morire il vero discepolato. Ognuno è maestro e discepolo di se stesso. [2:  Tiratori scelti.] 

Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che la Parola ritorni a brillare in tutto il suo splendore nella Chiesa di Cristo Gesù, Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Amen. 


[bookmark: _Toc47013761]MEDITAZIONE 06 Giugno 2020 
Sabato IX Settimana del T. O. 

PRIMA LETTURA
Nello Spirito Santo, l’Apostolo Paolo vede che seminare il Vangelo nei cuori non è lavoro semplice. I seminatori della Parola non sempre troveranno terreno buono. Neanche troveranno terreno nel quale crescono le spine o terreno pieno di sassi. Troveranno invece terreni che non sopportano più la sana dottrina. C’è la non accoglienza de Vangelo. C’è l’accoglienza e la non fruttificazione del Vangelo. C’è il rifiuto del Vangelo. C’è l’accoglienza della lettera del Vangelo, ma non della sua verità. A nulla serve avere un Vangelo svuotato della sua verità di salvezza e di redenzione. 
Leggiamo l’insegnamento dell’Apostolo: “Verrà giorno, infatti, in cui non si sopporterà più la sana dottrina, ma, pur di udire qualcosa, gli uomini si circonderanno di maestri secondo i propri capricci, rifiutando di dare ascolto alla verità per perdersi dietro alle favole”. Riflettiamo con somma attenzione ciò che dice l’Apostolo Paolo. Verrà giorno in cui non si sopporterà più la sana dottrina. È una verità che accompagnerà sempre la storia. Cosa avverrà ancora in questo giorno, che è il giorno della storia? Avverrà che gli uomini si circonderanno di maestri secondo i propri capricci, rifiutando di dare ascolto alla verità per perdersi dietro alle favole. Gli uomini in questo giorno si circonderanno di mastri secondo i propri capricci. Sono gli uomini che cercheranno maestri secondo il loro cuore. Sono gli uomini che amano ascoltare i maestri di favole.
Leggiamo due brani, uno tratto dal profeta Isaia e l’altro dal Libro delle Lamentazioni:

Su, vieni, scrivi questo su una tavoletta davanti a loro, incidilo sopra un documento, perché resti per il futuro in testimonianza perenne. Poiché questo è un popolo ribelle. Sono figli bugiardi, figli che non vogliono ascoltare la legge del Signore. Essi dicono ai veggenti: «Non abbiate visioni» e ai profeti: «Non fateci profezie sincere, diteci cose piacevoli, profetateci illusioni! Scostatevi dalla retta via, uscite dal sentiero, toglieteci dalla vista il Santo d’Israele». Pertanto dice il Santo d’Israele: «Poiché voi rigettate questa parola e confidate nella vessazione dei deboli e nella perfidia, ponendole a vostro sostegno, ebbene questa colpa diventerà per voi come una breccia che minaccia di crollare, che sporge su un alto muro, il cui crollo avviene in un attimo, improvvisamente, e s’infrange come un vaso di creta, frantumato senza misericordia, così che non si trova tra i suoi frantumi neppure un coccio con cui si possa prendere fuoco dal braciere o attingere acqua dalla cisterna». Poiché così dice il Signore Dio, il Santo d’Israele: «Nella conversione e nella calma sta la vostra salvezza, nell’abbandono confidente sta la vostra forza» (Is 30, 8-15).

I tuoi profeti hanno avuto per te visioni di cose vane e insulse, non hanno svelato la tua colpa per cambiare la tua sorte; ma ti hanno vaticinato lusinghe, vanità e illusioni (Lam 2,14). 

Cosa si richiede ad ogni Apostolo del Signore, ad ogni ministro della Parola, ad ogni testimone di Cristo Gesù? Che rimanga fedele a Cristo e mai si lasci trasformare in un maestro di favole. È questa la tentazione sempre persistente e tenace per un Apostolo, ministro della Parola, discepolo di Gesù: Trasformarsi, divenire un narratore di favole per soddisfare i capricci degli uomini. Oggi, se c’è un gravissimo peccato cristiano, è proprio questo: La trasformazione di molti, chiamati ad annunciare la sana dottrina, il vero Vangelo di Cristo Gesù, in narratori di favole, servendosi però della lettera del Vangelo adattata ai capricci degli uomini e ai loro istinti. Quando si rinnega la propria missione, la si tradisce, la si trasforma, da servizio alla verità di Cristo la si fa divenire servizio alla falsità e alla menzogna, allora è la morte della luce. Si compie la profezia di Ezechiele contro i falsi profeti: 

Così dice il Signore Dio: Guai ai profeti stolti, che seguono il loro spirito senza avere avuto visioni. Come volpi fra le macerie, tali sono i tuoi profeti, Israele. Voi non siete saliti sulle brecce e non avete costruito alcun baluardo in difesa della casa d’Israele, perché potessero resistere al combattimento nel giorno del Signore. Hanno avuto visioni false, vaticini menzogneri coloro che dicono: “Oracolo del Signore”, mentre il Signore non li ha inviati. Eppure confidano che si avveri la loro parola! Non avete forse avuto una falsa visione e preannunciato vaticini bugiardi, quando dite: “Oracolo del Signore”, mentre io non vi ho parlato?
Voi infatti avete rattristato con menzogne il cuore del giusto, mentre io non l’avevo rattristato, e avete rafforzato il malvagio perché non desistesse dalla sua vita malvagia e vivesse. Per questo non avrete più visioni false né più spaccerete vaticini: libererò il mio popolo dalle vostre mani e saprete che io sono il Signore» (Cfr. Ez 13,1-23). 

Quando si trasforma il ministero di luce in ministero di tenebra, allora grande sarà la tenebra per il mondo intero. 

Leggiamo 2Tm 4,1-8
Ti scongiuro davanti a Dio e a Cristo Gesù, che verrà a giudicare i vivi e i morti, per la sua manifestazione e il suo regno: Annuncia la Parola, insisti al momento opportuno e non opportuno, ammonisci, rimprovera, esorta con ogni magnanimità e insegnamento. Verrà giorno, infatti, in cui non si sopporterà più la sana dottrina, ma, pur di udire qualcosa, gli uomini si circonderanno di maestri secondo i propri capricci, rifiutando di dare ascolto alla verità per perdersi dietro alle favole. Tu però vigila attentamente, sopporta le sofferenze, compi la tua opera di annunciatore del Vangelo, adempi il tuo ministero. Io infatti sto già per essere versato in offerta ed è giunto il momento che io lasci questa vita. Ho combattuto la buona battaglia, ho terminato la corsa, ho conservato la fede. Ora mi resta soltanto la corona di giustizia che il Signore, il giudice giusto, mi consegnerà in quel giorno; non solo a me, ma anche a tutti coloro che hanno atteso con amore la sua manifestazione.

San Paolo offre la sua vita al suo discepolo Timoteo come vero esempio di ministro di Cristo, volendo, bramando, desiderando che mai lui si trasformi da apostolo della luce in un ministro delle tenebre. Riascoltiamo le sue parole: Ho combattuto la buona battaglia, ho terminato la corsa, ho conservato la fede.
Dal momento della sua chiamata l’Apostolo Paolo ha sempre combattuto la buona battaglia del Vangelo. Mai ha rinnegato il Vangelo. Mai lo ha messo al secondo posto. Mai si è lasciato tentare dagli uomini. Mai lo ha tradito. Mai trasformato. Mai modificato. Mai alterato. Lui e il Vangelo sono stati e sono tuttora una cosa sola. L’Apostolo sa però che ormai la sua corsa è finita.
La corsa di Paolo è duplice: Corsa nel mondo per predicare, annunciare, testimoniare, spiegare il Vangelo. Ma anche corsa dietro Cristo Gesù al fine di poterlo imitare in tutto nella sua morte per essere avvolto dalla sua risurrezione. Così nella Lettera ai Filippesi: 

Ma queste cose, che per me erano guadagni, io le ho considerate una perdita a motivo di Cristo. Anzi, ritengo che tutto sia una perdita a motivo della sublimità della conoscenza di Cristo Gesù, mio Signore. Per lui ho lasciato perdere tutte queste cose e le considero spazzatura, per guadagnare Cristo ed essere trovato in lui, avendo come mia giustizia non quella derivante dalla Legge, ma quella che viene dalla fede in Cristo, la giustizia che viene da Dio, basata sulla fede: perché io possa conoscere lui, la potenza della sua risurrezione, la comunione alle sue sofferenze, facendomi conforme alla sua morte, nella speranza di giungere alla risurrezione dai morti. Non ho certo raggiunto la mèta, non sono arrivato alla perfezione; ma mi sforzo di correre per conquistarla, perché anch’io sono stato conquistato da Cristo Gesù. Fratelli, io non ritengo ancora di averla conquistata. So soltanto questo: dimenticando ciò che mi sta alle spalle e proteso verso ciò che mi sta di fronte, corro verso la mèta, al premio che Dio ci chiama a ricevere lassù, in Cristo Gesù (Fil 3,7-14). 

In questa corsa Paolo ha sempre conservato la fede. Fede in che cosa? Fede in ogni Parola di Dio. Fede nel Vangelo di Cristo Gesù. Fede nella verità dello Spirito Santo. Mai si è trasformato da Apostolo di Cristo in ministro di falsità, di menzogna, di favole per sollazzare l’orecchio dell’uomo.

Lettura del Vangelo
Il Vangelo oggi ci offre due immagini: una, dalla quale sempre guardarsi. Essa non va imitata. L’altra, sempre da ammirare, contemplare, comprendere, imitare. La prima immagine è quella degli scribi. È una immagine triste, che suscita disgusto. Eccola: Guardatevi dagli scribi, che amano passeggiare in lunghe vesti, ricevere saluti nelle piazze, avere i primi seggi nelle sinagoghe e i primi posti nei banchetti. Divorano le case delle vedove e pregano a lungo per farsi vedere.
Gli scribi usano la Scrittura, la Rivelazione, Dio, il culto, il tempio, ogni relazione con gli uomini a servizio esclusivo della loro gloria. Non solo. Costruiscono la loro gloria sul peccato. Dio e gli uomini vengono usati come mattoni per innalzare la loro torre di immoralità. Dove c’è la superbia, dove c’è l’uso di Dio e degli uomini, lì ci sarà sempre la grande immoralità. Gli scribi sono avidi di denaro. Divorano le case delle vedove. Divorano queste case in nome del Signore loro Dio, in nome della Parola, in nome della Scrittura, da essi abilmente trasformata in strumento di peccato.
È legge evangelica perfetta: nessun adoratore del vero Dio deve lasciarsi usare per la costruzione della torre della superbia e dell’immoralità di quanti rinnegano il loro Dio e Signore. È questa la vera testimonianza da dare a Cristo Gesù e al suo Vangelo. Se ci si lascia usare, si è responsabili. Ogni uomo è chiamato a porsi tutto e solamente a servizio della gloria di Dio, del suo Signore, Salvatore, Redentore.

Leggiamo il testo di Mc 12,38-44
Diceva loro nel suo insegnamento: «Guardatevi dagli scribi, che amano passeggiare in lunghe vesti, ricevere saluti nelle piazze, avere i primi seggi nelle sinagoghe e i primi posti nei banchetti. Divorano le case delle vedove e pregano a lungo per farsi vedere. Essi riceveranno una condanna più severa». Seduto di fronte al tesoro, osservava come la folla vi gettava monete. Tanti ricchi ne gettavano molte. Ma, venuta una vedova povera, vi gettò due monetine, che fanno un soldo. Allora, chiamati a sé i suoi discepoli, disse loro: «In verità io vi dico: questa vedova, così povera, ha gettato nel tesoro più di tutti gli altri. Tutti infatti hanno gettato parte del loro superfluo. Lei invece, nella sua miseria, vi ha gettato tutto quello che aveva, tutto quanto aveva per vivere».

La seconda immagine è data a noi da una vedova povera. Questa vedova e povera getta nel tesoro del tempio due monete, che è tutto quanto aveva per vivere. Gesù vede con gli occhi dello Spirito Santo e così parla ai suoi discepoli: “Tutti infatti hanno gettato parte del loro superfluo. Lei invece, nella sua miseria, vi ha gettato tutto quello che aveva, tutto quanto aveva per vivere”. Gli scribi divorano le cade delle vedove. Questa vedova si priva di tutto ciò che ha per vivere, per dare al Signore la più grande gloria.
Si priva perché vuole che il tempio di Dio sia bello, sommamente bello. Questa vedova è vera figura di Cristo Gesù. Gesù si priva di tutto ciò che ha per vivere per fare bello il tempio del Padre suo che è il suo corpo. Leggiamo cosa insegna a noi l’Apostolo Paolo: 

È in lui che abita corporalmente tutta la pienezza della divinità, e voi partecipate della pienezza di lui, che è il capo di ogni Principato e di ogni Potenza. In lui voi siete stati anche circoncisi non mediante una circoncisione fatta da mano d’uomo con la spogliazione del corpo di carne, ma con la circoncisione di Cristo: con lui sepolti nel battesimo, con lui siete anche risorti mediante la fede nella potenza di Dio, che lo ha risuscitato dai morti. Con lui Dio ha dato vita anche a voi, che eravate morti a causa delle colpe e della non circoncisione della vostra carne, perdonandoci tutte le colpe e annullando il documento scritto contro di noi che, con le prescrizioni, ci era contrario: lo ha tolto di mezzo inchiodandolo alla croce. 
Avendo privato della loro forza i Principati e le Potenze, ne ha fatto pubblico spettacolo, trionfando su di loro in Cristo (Col 2,9-15). 

Anche i discepoli di Gesù devono privarsi di ciò che essi hanno per vivere, cioè del loro corpo, al fine di fare bello il tempio di Dio, che è la sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. La gloria del cristiano è Cristo Gesù nel suo corpo che è la Chiesa. Sciupa tutta la sua vita il discepolo di Gesù se non dona quanto ha per vivere perché il corpo di Cristo sia bello, oltremodo bello.
La Vergine Maria, che ha dato per opera dello Spirito Santo, la vera umanità, il vero corpo a Gesù Signore, ci aiuti a fare ogni giorno più bello questo corpo con l’aggiunta ad esso del nostro corpo, di tutta la nostra vita. Amen.


[bookmark: _Toc47013762]MEDITAZIONE 07 Giugno 2020 
SS. Trinità
PRIMA LETTURA
Nell’Egitto il Signore si era rivelato nella sua onnipotenza universale. Quanto il Signore vuole, lo compie sulla terra e nei cieli. Lungo il cammino verso il Sinai si era manifestato come Provvidenza. Nel deserto tutto mancava. Il Signore tutto dava al suo popolo per il suo sostentamento. Al Sinai si è rivelato come il Signore, l’unico Signore del suo popolo, stringendo con esso un’alleanza di vita e di benedizione.
Subito dopo però il popolo infrange l’alleanza e si consegna all’idolatria, si costruisce un vitello d’oro come suo Dio, e si abbandona alla grande immoralità, alle orge. Infranta l’alleanza, il Signore rivela a Mosè la sua decisione, il proposito di ritirarsi. È un popolo di dura cervice. Mosè innalza a Lui una sapiente preghiera e il Signore desiste dal proposito di abbandonare il suo popolo nel deserto. È in questa circostanza che il Signore si rivela come misericordioso, pietoso. Lui è ricco di amore e di fedeltà. Ma è anche lento all’ira. 
Ecco le sue parole: Il Signore, il Signore, Dio misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di amore e di fedeltà. Cosa significa lento all’ira? Il vero significato di ira riguardo al Signore Dio nostro lo troviamo nel Libro della Sapienza. 

Prevalere con la forza ti è sempre possibile; chi si opporrà alla potenza del tuo braccio? Tutto il mondo, infatti, davanti a te è come polvere sulla bilancia, come una stilla di rugiada mattutina caduta sulla terra. Hai compassione di tutti, perché tutto puoi, chiudi gli occhi sui peccati degli uomini, aspettando il loro pentimento. Tu infatti ami tutte le cose che esistono e non provi disgusto per nessuna delle cose che hai creato; se avessi odiato qualcosa, non l’avresti neppure formata. Come potrebbe sussistere una cosa, se tu non l’avessi voluta? Potrebbe conservarsi ciò che da te non fu chiamato all’esistenza? Tu sei indulgente con tutte le cose, perché sono tue, Signore, amante della vita. Poiché il tuo spirito incorruttibile è in tutte le cose. Per questo tu correggi a poco a poco quelli che sbagliano e li ammonisci ricordando loro in che cosa hanno peccato, perché, messa da parte ogni malizia, credano in te, Signore (Sap 11,21-12,2). 

Lento all’ira significa allora che il Signore non solo attende che l’uomo, dopo il peccato, si penta e torni a Lui. Ma è il Signore stesso che gli offre ogni grazia perché l’uomo decida di tornare a Lui. È questa la grandezza del nostro Dio: non solo perdona l’uomo, non solo attende che si penta, non solo è sempre pronto ad accoglierlo. Gli dona anche ogni aiuto spirituale perché possa ritornare. 

Leggiamo Es 34,4b-6.8-9
Mosè si alzò di buon mattino e salì sul monte Sinai, come il Signore gli aveva comandato, con le due tavole di pietra in mano. Allora il Signore scese nella nube, si fermò là presso di lui e proclamò il nome del Signore. Il Signore passò davanti a lui, proclamando: «Il Signore, il Signore, Dio misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di amore e di fedeltà. Mosè si curvò in fretta fino a terra e si prostrò. Disse: «Se ho trovato grazia ai tuoi occhi, Signore, che il Signore cammini in mezzo a noi. Sì, è un popolo di dura cervice, ma tu perdona la nostra colpa e il nostro peccato: fa’ di noi la tua eredità».

Ora urge mettere in luce una seconda altissima verità. Il Signore non solo perdona, vuole che vi sia un mediatore tra Lui e il popolo. Vuole che sia questo mediatore a chiedere perdono per il suo popolo. Ma chi può essere mediatore di perdono? Non chi prega. Ma chi è amico di Dio. Chi trova grazia ai suoi occhi. Abramo, amico di Dio, è mediatore di perdono. Mosè, amico di Dio, anche Lui è mediatore di perdono. Ecco la preghiera di Mosè: Se ho trovato grazia ai tuoi occhi, Signore, che il Signore cammini in mezzo a noi. Sì, è un popolo di dura cervice, ma tu perdona la nostra colpa e il nostro peccato: fa’ di noi la tua eredità. 
Tra Dio e l’uomo sempre è necessario questo amico che prega Dio in favore dell’uomo. Ecco quanto è rivelato nel Libro di Giobbe: O terra, non coprire il mio sangue né un luogo segreto trattenga il mio grido! Ecco, fin d’ora il mio testimone è nei cieli, il mio difensore è lassù. I miei amici mi scherniscono, rivolto a Dio, versa lacrime il mio occhio, perché egli stesso sia arbitro fra l’uomo e Dio, come tra un figlio dell’uomo e il suo prossimo; poiché passano i miei anni che sono contati e me ne vado per una via senza ritorno (Gb 16,18-22). 
Questa verità diviene rivelazione piena nella Prima Lettera dell’Apostolo Giovanni: Figlioli miei, vi scrivo queste cose perché non pecchiate; ma se qualcuno ha peccato, abbiamo un Paràclito presso il Padre: Gesù Cristo, il giusto. È lui la vittima di espiazione per i nostri peccati; non soltanto per i nostri, ma anche per quelli di tutto il mondo (1Gv 2,1-2). 
Così anche l’Apostolo Paolo e la Lettera agli Ebrei:

Allo stesso modo anche lo Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza, perché nemmeno sappiamo che cosa sia conveniente domandare, ma lo Spirito stesso intercede con insistenza per noi, con gemiti inesprimibili (Rm 8, 26).
E colui che scruta i cuori sa quali sono i desideri dello Spirito, poiché egli intercede per i credenti secondo i disegni di Dio (Rm 8, 27). 
Chi condannerà? Cristo Gesù, che è morto, anzi, che è risuscitato, sta alla destra di Dio e intercede per noi? (Rm 8, 34). 
Perciò può salvare perfettamente quelli che per mezzo di lui si accostano a Dio, essendo egli sempre vivo per intercedere a loro favore (Eb 7, 25). 

Cristo Gesù non è l’amico di Dio, di Dio Lui è il suo Figlio Unigenito. Il Figlio intercede presso il Padre perché effonda su di noi ogni grazia perché possiamo ritornare a Lui con tutto il cuore. Ogni membro del corpo di Cristo è chiamato a vivere da vero figlio di Dio. Solo così potrà intercedere per la conversione dei cuori. Dio ascolta solo l’intercessione dei suoi figli, elevata nel Figlio suo. Dio ascolta solo la preghiera che viene fatta per mozione dello Spirito Santo.

SECONDA LETTURA
Il nostro Dio è il Dio della pace e dell’amore. Con chi è il nostro Dio? Con chi vive in pace. Ecco l’insegnamento dell’Apostolo Paolo: “Vivete in pace e il Dio dell’amore e della pace sarà con voi”. Quando un discepolo di Gesù vive nella pace? Quando abita nella Parola di Dio, Parola di Cristo Gesù, Parola alla quale va data piena obbedienza. Chi è senza la Parola è senza Dio. Chi è contro la Parola è contro Dio. Chi disobbedisce alla Parola mai conoscerà la pace. La pace è nella vita secondo pienezza di verità. La verità nella quale abitare è quella di Dio, quella dell’uomo, quella del creato, quella dell’anima, quella dello spirito, quella del corpo. Se non si abita nella verità non si è nella pace. Se non si cammina nella verità, non si cammina nella pace. 

Leggiamo 2Cor 13,11-13
Per il resto, fratelli, siate gioiosi, tendete alla perfezione, fatevi coraggio a vicenda, abbiate gli stessi sentimenti, vivete in pace e il Dio dell’amore e della pace sarà con voi. Salutatevi a vicenda con il bacio santo. Tutti i santi vi salutano. La grazia del Signore Gesù Cristo, l’amore di Dio e la comunione dello Spirito Santo siano con tutti voi.

Esaminiamo con cura queste parole con le quali l’Apostolo Paolo chiude la sua Seconda Lettera ai Corinzi. La grazia del Signore Gesù Cristo, l’amore di Dio e la comunione dello Spirito Santo siano con tutti voi. Il Padre è amore eterno. Lui ci ama di amore eterno. Ci ama nel suo Amore Eterno che è il Figlio suo unigenito, per opera dello Spirito Santo.  La grazia è di Cristo Gesù. La grazia della salvezza, della redenzione, della giustificazione, della santificazione, è frutto dell’obbedienza di Gesù Signore fino al dono di tutta la sua vita sulla croce.
È verità immortale. La grazia è sempre un frutto. Essa è frutto di Cristo Gesù. Sempre dovrà essere frutto del suo corpo. La comunione è dello Spirito Santo. Cosa è la comunione all’interno del corpo di Cristo? È il dono della nostra verità, della nostra santità, di ogni carisma e ministero che lo Spirito Santo ci ha dato, posto a servizio di tutto il corpo, per la sua più grande santificazione e per la sua crescita con l’aggiunta di nuovi membri. Ognuno deve dare tutto se stesso al corpo.  
Si deve dare però sempre secondo la volontà dello Spirito Santo. Deve dare al corpo ciò che lo Spirito Santo vuole che venga donato. Un papa si deve dare al corpo da papa. Un vescovo da vescovo. Un presbitero da presbitero. Un diacono da diacono. Un cresimato da cresimato. Un battezzato da battezzato. Ognuno si deve dare nella più alta santità, portando al sommo della fruttificazione ogni suo dono e ministero, ordinato e non ordinato.
È grande falsità dire: “Il mio carisma è soffocato”. Il carisma si vive in obbedienza allo Spirito Santo, non per volontà o permissione degli uomini. L’obbedienza allo Spirito è fino alla morte di croce. Ognuno può soffocare il suo carisma, ponendolo sotto terra. Nessuno potrà mai soffocare il carisma dell’altro. Chi dice che il suo carisma è stato soffocato, è un mentitore. È persona che non sa cosa sia un carisma. 

Lettura del Vangelo
È giusto chiedersi: il Signore Dio nostro Padre ha fatto tutto quanto è un suo potere per la salvezza dell’uomo? La risposta è un sì pieno. Avrebbe potuto fare altro? No. Cristo Gesù ha fatto tutto quanto era in suo potere? La risposta è un sì pieno. Non solo ha fatto, ogni giorno intercede per noi, per la nostra conversione e santificazione. Anche lo Spirito Santo ha fatto tutto e fa tutto per noi. Ogni giorno riversa i suoi doni nel corpo di Cristo, arricchendolo di molti carismi e ministeri.
Dice Gesù a Nicodemo: “Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito”. Questa parola di Gesù va così tradotta: “Dio ama tanto il mondo da dare oggi il suo Figlio unigenito. Gesù ama tanto il mondo da darsi oggi per la salvezza del mondo. Lo Spirito Santo ama tanto il mondo da dare carismi, ministeri, ogni dono di grazia e di verità al corpo di Cristo per la salvezza”. Ma basta l’opera del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo per la salvezza? Questa opera non basta. Non è sufficiente. A questa opera si deve aggiungere il dono che il corpo di Cristo fa di se stesso al mondo.
Oggi è il corpo di Cristo che deve dare al mondo l’amore del Padre, la grazia di Cristo Gesù, la comunione dello Spirito Santo. Ma oggi cosa sta succedendo? Il corpo di Cristo si vergogna del corpo di Cristo. Il corpo di Cristo non dona il corpo di Cristo. Il corpo di Cristo non annuncia il corpo di Cristo come la via per ricevere ogni dono di Dio per la salvezza di ogni uomo. Se la salvezza non viene operata nei cuori, la responsabilità è del corpo di Cristo.

Leggiamo il testo di Gv 3,16-18
Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui non vada perduto, ma abbia la vita eterna. Dio, infatti, non ha mandato il Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma perché il mondo sia salvato per mezzo di lui. Chi crede in lui non è condannato; ma chi non crede è già stato condannato, perché non ha creduto nel nome dell’unigenito Figlio di Dio.

Urge mettere in luce due verità. Prima verità: Chi crede in lui non è condannato. Chi veramente, realmente, sostanzialmente, crede in Cristo Gesù? Crede chi si fa strumento dell’amore del Padre, della grazia di Cristo Gesù, dalla comunione dello Spirito Santo. Si fa strumento per la più grande santificazione del corpo di Cristo e per l’aggiunta di nuovi membri ad esso. Chi rimane nella sua umanità di vizio e di peccato non crede in Cristo, perché non si trasforma in vita di Cristo per il mondo. Leggiamo ancora una volta le parole di Gesù: “Chi crede in lui non è condannato; ma chi non crede è già stato condannato, perché non ha creduto nel nome dell’unigenito Figlio di Dio”. Seconda verità: chi non crede è condannato, perché è già nella morte. Chi crede passa dalla morte alla vita in Cristo Gesù, per opera dello Spirito Santo e la mediazione di luce e di grazia della Chiesa. Chi non crede muore perché è già stato morso dal serpente bruciante che è Satana. Chi crede in Cristo è liberato dal veleno letale che è già nel suo corpo. Ora è giusto che ognuno di noi risponda a se stesso: Dono ai miei fratelli tutto l’amore del Padre, crescendo in esso e abbondando senza misura, così da portare a compimento l’opera che il Padre mi ha affidato?
Dono la grazia di Cristo Gesù come frutto della piena obbedienza alla sua volontà allo stesso modo che Gesù Signore è stato obbediente al Padre? Seguo la mozione dello Spirito Santo nella missione che mi è stata affidata per manifestare al mondo tutta la potenza della luce, dell’amore, della grazia, della misericordia, della verità di cui sono stato arricchito? Oggi tutto è dato al mondo attraverso il corpo di Cristo. Il corpo di Cristo agisce attraverso l’obbedienza allo Spirito Santo di ogni suo membro. Come membro del corpo di Cristo quale compito lo Spirito Santo mi ha assegnato? Lo vivo alla maniera di Gesù Signore, unico modello da imitare? Il Padre ha tanto amato il mondo, ama tanto il mondo da dare me per la sua salvezza. Credo in questa verità che è essenza della mia fede in Cristo?
Madre di Dio, tu hai consegnato tutto di te al Padre. Fa’ che ogni discepolo di Gesù tutto consegni di sé allo Spirito Santo per la conversione di molti cuori. Amen.


[bookmark: _Toc47013763]MEDITAZIONE 08 Giugno 2020 
Lunedì X Settimana del T. O. 

PRIMA LETTURA
Elia, profeta del Dio vivente, entra nella storia e inizia la sua missione con una parola mai ascoltata prima. La sua parola è rivolta al re, ma è un comando alla pioggia e alla rugiada. Esse non dovranno cadere più dal cielo se non quando darà loro nuovamente l’ordine di riprendere a scendere. Si compie con Elia quanto Mosè aveva detto ai figli d’Israele prima di entrare nella terra, promessa loro dal Signore.

Osserverete dunque tutti i comandi che oggi vi do, perché siate forti e possiate conquistare la terra che state per invadere al fine di possederla, e perché restiate a lungo nel paese che il Signore ha giurato di dare ai vostri padri e alla loro discendenza: terra dove scorrono latte e miele. Certamente la terra in cui stai per entrare per prenderne possesso non è come la terra d’Egitto, da cui siete usciti e dove gettavi il tuo seme e poi lo irrigavi con il tuo piede, come fosse un orto di erbaggi; ma la terra che andate a prendere in possesso è una terra di monti e di valli, beve l’acqua della pioggia che viene dal cielo: e una terra della quale il Signore, tuo Dio, ha cura e sulla quale si posano sempre gli occhi del Signore, tuo Dio, dal principio dell’anno sino alla fine. Ora, se obbedirete diligentemente ai comandi che oggi vi do, amando il Signore, vostro Dio, e servendolo con tutto il cuore e con tutta l’anima, io darò alla vostra terra la pioggia al suo tempo: la pioggia d’autunno e la pioggia di primavera, perché tu possa raccogliere il tuo frumento, il tuo vino e il tuo olio. Darò anche erba al tuo campo per il tuo bestiame. Tu mangerai e ti sazierai. State in guardia perché il vostro cuore non si lasci sedurre e voi vi allontaniate, servendo dèi stranieri e prostrandovi davanti a loro. Allora si accenderebbe contro di voi l’ira del Signore ed egli chiuderebbe il cielo, non vi sarebbe più pioggia, il suolo non darebbe più i suoi prodotti e voi perireste ben presto, scomparendo dalla buona terra che il Signore sta per darvi (Dt 11,8-17).

Il Signore ti renderà popolo a lui consacrato, come ti ha giurato, se osserverai i comandi del Signore, tuo Dio, e camminerai nelle sue vie. Tutti i popoli della terra vedranno che il nome del Signore è stato invocato su di te e ti temeranno. Il Signore, tuo Dio, ti concederà abbondanza di beni, quanto al frutto del tuo grembo, al frutto del tuo bestiame e al frutto del tuo suolo, nel paese che il Signore ha giurato ai tuoi padri di darti. Il Signore aprirà per te il suo benefico tesoro, il cielo, per dare alla tua terra la pioggia a suo tempo e per benedire tutto il lavoro delle tue mani: presterai a molte nazioni, mentre tu non domanderai prestiti (Dt 28,9-12). 

Ora leggiamo quanto dice Mosè che avverrà se il popolo non obbedirà al suo Dio e non osserverà i suoi comandamenti. Sono parole forti, ma che hanno un solo significato: convincere il popolo sulla necessità di rimanere fedele all’alleanza giurata. Dio è la vita del suo popolo. Se il popolo abbandona Dio, abbandona la vita. 

Ma se non obbedirai alla voce del Signore, tuo Dio, se non cercherai di eseguire tutti i suoi comandi e tutte le sue leggi che oggi io ti prescrivo, verranno su di te e ti colpiranno tutte queste maledizioni: sarai maledetto nella città e maledetto nella campagna. Maledette saranno la tua cesta e la tua madia. Maledetto sarà il frutto del tuo grembo e il frutto del tuo suolo, sia i parti delle tue vacche sia i nati delle tue pecore. Maledetto sarai quando entri e maledetto quando esci. Il Signore lancerà contro di te la maledizione, la costernazione e la minaccia in ogni lavoro a cui metterai mano, finché tu sia distrutto e perisca rapidamente a causa delle tue azioni malvagie, per avermi abbandonato. Il Signore ti attaccherà la peste, finché essa non ti abbia eliminato dal paese in cui stai per entrare per prenderne possesso. Il Signore ti colpirà con la consunzione, con la febbre, con l’infiammazione, con l’arsura, con la siccità, con il carbonchio e con la ruggine, che ti perseguiteranno finché tu non sia perito. Il cielo sarà di bronzo sopra il tuo capo e la terra sotto di te sarà di ferro. Il Signore darà come pioggia alla tua terra sabbia e polvere, che scenderanno dal cielo su di te, finché tu sia distrutto. Il Signore ti farà sconfiggere dai tuoi nemici: per una sola via andrai contro di loro e per sette vie fuggirai davanti a loro. Diventerai oggetto di orrore per tutti i regni della terra. Il tuo cadavere diventerà pasto di tutti gli uccelli del cielo e degli animali della terra e nessuno li scaccerà (Dt 28, 15-26). 

Nessuno si scandalizzi di questo linguaggio. Il Vangelo contempla la maledizione eterna per quanti non hanno operato il bene che era nelle loro possibilità. Ecco come inizia la sua missione il profeta Elia: Elia, il Tisbita, uno di quelli che si erano stabiliti in Gàlaad, disse ad Acab: «Per la vita del Signore, Dio d’Israele, alla cui presenza io sto, in questi anni non ci sarà né rugiada né pioggia, se non quando lo comanderò io». Queste parole sono un segno evidente che il popolo ha abbandonato il suo Signore, ha abbandonato la sorgente della sua vita. Qual è il fine della profezia o della chiusura del cielo? Quello di aiutare il popolo di Dio a prendere coscienza dell’abbandono del suo Dio.
Se non si prende coscienza del proprio peccato, mai vi potrà essere vera e reale conversione. Ma oggi molti profeti del Dio vivente – ed ogni cristiano è profeta in Cristo per il sacramento del battesimo – si sono trasformati in profeti di falsità e di menzogna. Non si invita più l’uomo a convertirsi ai Comandamenti del suo Signore e Dio. Anzi sono spesse volte proprio questi profeti che dichiarano nulla ogni Parola del Signore. Dovremmo riflettere. 

Leggiamo 1Re 17,1-6
Elia, il Tisbita, uno di quelli che si erano stabiliti in Gàlaad, disse ad Acab: «Per la vita del Signore, Dio d’Israele, alla cui presenza io sto, in questi anni non ci sarà né rugiada né pioggia, se non quando lo comanderò io». A lui fu rivolta questa parola del Signore: «Vattene di qui, dirigiti verso oriente; nasconditi presso il torrente Cherìt, che è a oriente del Giordano. Berrai dal torrente e i corvi per mio comando ti porteranno da mangiare». Egli partì e fece secondo la parola del Signore; andò a stabilirsi accanto al torrente Cherìt, che è a oriente del Giordano. 
I corvi gli portavano pane e carne al mattino, e pane e carne alla sera; egli beveva dal torrente.

Perché il profeta deve rifugiarsi presso il terrente Cherìt? Perché il Signore vuole che si faccia la differenza tra chi obbedisce alla sua Parola e chi invece non obbedisce. Per chi obbedisce è il Signore stesso che provvede al suo nutrimento, alla sua acqua e al suo pane e alla sua carne. Elia obbedisce a Dio e viene nutrito da due corvi: A lui fu rivolta questa parola del Signore: «Vattene di qui, dirigiti verso oriente; nasconditi presso il torrente Cherìt, che è a oriente del Giordano. Berrai dal torrente e i corvi per mio comando ti porteranno da mangiare».
Con questo comando il Signore vuole rivelare al suo popolo che solo Lui è la sua Provvidenza. Attestargli che solo Lui è la sorgente della vita e della benedizione. Solo Lui è Provvidenza, Benedizione, Vita per creazione dal nulla, sempre dal nulla. Quando sulla terra vi è il nulla è allora che il Signore può rivelarsi come Provvidenza, Benedizione, Vita per creazione. Il nostro Dio non è stato il Creatore. Lui è oggi il Creatore della vita per ogni uomo. Oggi è questa verità che va messa nel cuore dell’uomo, di ogni uomo. Potrà essere messa nel cuore di ogni uomo, se prima è posta nel cuore di ogni discepolo di Gesù.

Lettura del Vangelo
Con oggi, iniziamo la meditazione quotidiana del Vangelo secondo Matteo. Una prima verità va subito posta in luce con grande evidenza. Gesù, che è Dio e Figlio di Dio, Figlio Unigenito del Padre, è il Mediatore anche nel dono della Legge. Da questo istante, Mosè e tutti gli altri profeti, saggi, giusti, che hanno parlato nel nome del Signore, devono lasciare solo a Lui la Parola. Ogni loro Parola dovrà ricevere il compimento, la perfezione, la verità nella Parola di Gesù Signore. Se una Parola antica non è conforme o in parte o in molto con la Parola di Gesù, è la Parola di Gesù che va ascoltata.
Mosè deve trasformarsi da ascoltatore di Dio in ascoltatore di Cristo Gesù, da mediatore tra Dio e il popolo in mediatore tra Cristo Gesù e il mondo. Anche tutti gli altri profeti sono chiamati a divenire mediatori e portatori della Parola di Gesù. Gesù sale sul monte. Anche Mosè sale sul monte per ricevere la Legge. Vedendo le folle, Gesù salì sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi discepoli. Si mise a parlare e insegnava loro dicendo:…
Qual è la differenza tra Gesù che sale sul monte e Mosè che anche lui sale sul monte? La differenza è altissima. Mosè riceve la Legge da Dio. Anzi è Dio stesso che la scrive sulle tavole di pietra. Gesù non riceve la Legge. È Lui la Legge. È Lui la Verità. È Lui la Luce. È Lui la Giustizia. È Lui la Parola. Lui non scrive la Legge, la sua Legge su tavole di pietra, la scrive nel cuore dei suoi discepoli. Sono i discepoli oggi le tavole sulle quali la Legge, o meglio Gesù, si è scritto con il dito dello Spirito Santo. Inizia a compiersi così la profezia di Geremia:

Ecco, verranno giorni – oracolo del Signore –, nei quali con la casa d’Israele e con la casa di Giuda concluderò un’alleanza nuova. Non sarà come l’alleanza che ho concluso con i loro padri, quando li presi per mano per farli uscire dalla terra d’Egitto, alleanza che essi hanno infranto, benché io fossi loro Signore. Oracolo del Signore. Questa sarà l’alleanza che concluderò con la casa d’Israele dopo quei giorni – oracolo del Signore –: porrò la mia legge dentro di loro, la scriverò sul loro cuore. Allora io sarò il loro Dio ed essi saranno il mio popolo. Non dovranno più istruirsi l’un l’altro, dicendo: “Conoscete il Signore”, perché tutti mi conosceranno, dal più piccolo al più grande – oracolo del Signore –, poiché io perdonerò la loro iniquità e non ricorderò più il loro peccato» (Ger 31,31-34). 

Ogni discepolo di Gesù questa verità la deve custodire gelosamente nel cuore: Gesù lo ha fatto tavola di carne sulla quale ha scritto la sua Legge. Ha scritto la sua vita. Ha scritto se stesso. Il cristiano è vita di Cristo in mezzo agli uomini. 

Leggiamo il testo di Mt 5,1-12a
Vedendo le folle, Gesù salì sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi discepoli. Si mise a parlare e insegnava loro dicendo:
«Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli.
Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati.
Beati i miti, perché avranno in eredità la terra.
Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati.
Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia.
Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio.
Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio.
Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi è il regno dei cieli.
Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per causa mia. Rallegratevi ed esultate, perché grande è la vostra ricompensa nei cieli.

Come si può constatare, le beatitudini non sono una Legge da osservare. Dicono invece una natura nuova da vivere, da manifestare. Questa natura nuova rivelata oggi sul monte, sarà creata domani, dopo la morte di Cristo, dallo Spirito Santo che sarà effuso dal suo corpo trafitto. Questa natura nuova sarà creata nelle acque del battesimo. 
Il regno di Dio è questa natura nuova in Cristo ed è manifestazione concreta, storica, della bellezza di questa natura nuova. Solo la natura nuova può vivere queste beatitudini. Solo la natura nuova si può rallegrare e può esultare dinanzi alle sofferenza che vengono dal manifestarsi natura nuova. Le parole di Gesù sono di una chiarezza divina: Rallegratevi ed esultate, perché grande è la vostra ricompensa nei cieli. Se la natura è nuova, le sue reazioni devono essere nuove. I suoi frutti devono essere nuovi. La natura vecchia gioisce quando viene esaltata. La natura nuova gioisce quando viene crocifissa. Gesù sulla croce manifesta la bellezza della natura nuova. Il centurione vede la bellezza di questa natura e confessa che Gesù è veramente il Figlio di Dio.
La natura nuova è data, è generata, è concepita. Ma poi deve essere portata da chi l’ha ricevuta in una costante crescita verso la sua piena maturazione in Cristo Gesù, per opera dello Spirito Santo e la mediazione della Chiesa. La natura nuova dovrà alimentarsi perennemente della Parola e della vita eterna che è Gesù, nutrendosi del suo corpo e del suo sangue. Se tralascia questo prezioso nutrimento a poco a poco prima ingiallisce e poi anche muore. Sarà in tutto come un albero senz’acqua nel tempo della calura estiva. La natura nuova per vivere dovrà perennemente alimentarsi della natura nuova che è Cristo Signore.
La Madre di Dio, la Madre nostra, ci ottenga la grazia di desiderare con ardente desiderio di nutrirci sempre di Cristo Gesù, Parola e Pane di vita eterna. Angeli e Santi, intercedano. Amen. 


[bookmark: _Toc47013764]MEDITAZIONE 09 Giugno 2020 
Martedì X Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Il Signore nostro Dio è il Signore del cielo, della terra, del passato, del presente, del futuro. È il Signore del tempo e dell’eternità. È il Signore di ogni cuore. Elia ha chiuso il cielo. Il terrente presso il quale lui dimorava, si seccò. Non dona più acqua. Il Signore manda il suo profeta in terra straniera perché possa avere di che bere e di che alimentarsi. Non lo manda però presso persone facoltose, ricche, nelle cui case scorre l’abbondanza. Lo manda invece presso la vedova più povera del paese. Sarà questa donna a provvedere quel poco di cui il suo profeta ha bisogno.
In verità non sarà la donna a provvedere per il profeta. Sarà il profeta a provvedere per la donna, la quale a sua volta provvederà per lui. Miracoli della divina Provvidenza. Il Signore mette nel cuore di questa donna un pensiero di accoglienza, misericordia, pietà verso il suo profeta. Leggiamo il comando del Signore: Dopo alcuni giorni il torrente si seccò, perché non era piovuto sulla terra. Fu rivolta a lui la parola del Signore: «Àlzati, va’ a Sarepta di Sidone; ecco, io là ho dato ordine a una vedova di sostenerti».
Le vie della Provvidenza del Signore verso coloro che lo amano sono misteriose. Mai sono conosciute anzitempo. Il Signore le rivela mentre le compie. Le compie rivelandole. Ascoltiamo le parole del Salmo:

Fedele è il Signore in tutte le sue parole e buono in tutte le sue opere. Il Signore sostiene quelli che vacillano e rialza chiunque è caduto.
Gli occhi di tutti a te sono rivolti in attesa e tu dai loro il cibo a tempo opportuno.
Tu apri la tua mano e sazi il desiderio di ogni vivente.
Giusto è il Signore in tutte le sue vie e buono in tutte le sue opere.
Il Signore è vicino a chiunque lo invoca, a quanti lo invocano con sincerità.
Appaga il desiderio di quelli che lo temono, ascolta il loro grido e li salva.
Il Signore custodisce tutti quelli che lo amano, ma distrugge tutti i malvagi.
Canti la mia bocca la lode del Signore e benedica ogni vivente il suo santo nome, in eterno e per sempre (Sal 145, 13-21). 

Così anche il Siracide: "Tutte le opere del Signore sono buone; egli provvederà tutto a suo tempo" (Sir 39,33). L’adoratore del vero Dio e Signore, mai deve dimenticare che il suo Signore e Dio, è il Creatore. Ha creato ieri. Crea oggi. Creerà domani. Sempre deve ricordare quanto Lui ha detto a Mosè in una terra desolata, nel deserto:

Mosè disse: «Questo popolo, in mezzo al quale mi trovo, conta seicentomila adulti e tu dici: “Io darò loro la carne e ne mangeranno per un mese intero!”. Si sgozzeranno per loro greggi e armenti in modo che ne abbiano abbastanza? O si raduneranno per loro tutti i pesci del mare, in modo che ne abbiano abbastanza?». Il Signore rispose a Mosè: «Il braccio del Signore è forse raccorciato? Ora vedrai se ti accadrà o no quello che ti ho detto» (Nun 11,21-25). 

Leggiamo 1Re 16,7-16
Dopo alcuni giorni il torrente si seccò, perché non era piovuto sulla terra. Fu rivolta a lui la parola del Signore: «Àlzati, va’ a Sarepta di Sidone; ecco, io là ho dato ordine a una vedova di sostenerti». Egli si alzò e andò a Sarepta. Arrivato alla porta della città, ecco una vedova che raccoglieva legna. La chiamò e le disse: «Prendimi un po’ d’acqua in un vaso, perché io possa bere». Mentre quella andava a prenderla, le gridò: «Per favore, prendimi anche un pezzo di pane». Quella rispose: «Per la vita del Signore, tuo Dio, non ho nulla di cotto, ma solo un pugno di farina nella giara e un po’ d’olio nell’orcio; ora raccolgo due pezzi di legna, dopo andrò a prepararla per me e per mio figlio: la mangeremo e poi moriremo». Elia le disse: «Non temere; va’ a fare come hai detto. Prima però prepara una piccola focaccia per me e portamela; quindi ne preparerai per te e per tuo figlio, poiché così dice il Signore, Dio d’Israele: “La farina della giara non si esaurirà e l’orcio dell’olio non diminuirà fino al giorno in cui il Signore manderà la pioggia sulla faccia della terra”». Quella andò e fece come aveva detto Elia; poi mangiarono lei, lui e la casa di lei per diversi giorni. La farina della giara non venne meno e l’orcio dell’olio non diminuì, secondo la parola che il Signore aveva pronunciato per mezzo di Elia.

Perché il miracolo si compia occorre sia la fede di Elia che si fa obbedienza al comando ricevuto e sia la fede della donna nelle parole che a lei rivolge il profeta. Senza la fede, il Signore può operare anche i più grandi prodigi, ma non c’è vera salvezza per l’uomo. 
Sulla fede ecco una preziosissima parole della Lettera agli Ebrei: Per fede, Enoc fu portato via, in modo da non vedere la morte; e non lo si trovò più, perché Dio lo aveva portato via. Infatti, prima di essere portato altrove, egli fu dichiarato persona gradita a Dio. Senza la fede è impossibile essergli graditi; chi infatti si avvicina a Dio, deve credere che egli esiste e che ricompensa coloro che lo cercano (Eb 11,5-6). 
Elia crede e obbedisce. La donna crede e obbedisce. Il miracolo si compie secondo la Parola del Signore proferita da Elia. Il miracolo è attestato sempre dalla storia. “La farina della giara non venne meno e l’orcio dell’olio non diminuì, secondo la parola che il Signore aveva pronunciato per mezzo di Elia”. La legge della fede è immutabile in eterno. La storia si trasforma in storia di salvezza solo per la fede. Fede di Cristo Gesù al Padre con una obbedienza ad ogni sua Parola fino alla morte per crocifissione. Fede di ogni discepolo di Gesù ad ogni Parola profeta dal Maestro e Signore che si fa obbedienza fino al martirio. Senza la fede non c’è salvezza, perché la nostra vita rimane nella morte. Senza fede la nostra storia è di morte, mai potrà essere di vita. “Io trionferò se avrete fede”. Traduciamo: “Io sarò il Salvatore, il Redentore del mondo se voi crederete in ogni mia Parola e date ad essa una obbedienza fino alla consumazione della vostra vita, offerta in sacrificio alla mia Parola”.

Lettura del Vangelo
Dal momento in cui la donna si è lasciata sedurre dal serpente, divenendo essa seduttrice dell’uomo, il mondo è divenuto una massa insipida, senza sapienza, senza luce, senza verità. L’assenza di sapienza, luce, verità genera assenza di amore, giustizia, pace, vera umanità. Come la massa insipida del mondo diviene massa di sapienza, luce, verità? Di certo non può operare il mondo questa trasformazione da se stesso. Il mondo può divenire sempre più insipiente da se stesso.
Da se stesso mai potrà farsi più sapiente. La sapienza non si attinge nelle miniere della terra. Ascoltiamo cosa rivela Baruc ai figli d’Israele:

Perché, Israele? Perché ti trovi in terra nemica e sei diventato vecchio in terra straniera? Perché ti sei contaminato con i morti e sei nel numero di quelli che scendono negli inferi? Tu hai abbandonato la fonte della sapienza! Se tu avessi camminato nella via di Dio, avresti abitato per sempre nella pace. Impara dov’è la prudenza, dov’è la forza, dov’è l’intelligenza, per comprendere anche dov’è la longevità e la vita, dov’è la luce degli occhi e la pace. Ma chi ha scoperto la sua dimora, chi è penetrato nei suoi tesori? (Cfr Bar 3,1-4,37). 

La sapienza del mondo non è una dottrina, non è una verità, non è racchiusa in un libro. La sapienza del mondo è Cristo Gesù. In Cristo, con Cristo, per Cristo, sapienza del mondo è ogni suo discepolo. “Voi siete il sale della terra; ma se il sale perde il sapore, con che cosa lo si renderà salato? A null’altro serve che ad essere gettato via e calpestato dalla gente”. Gesù avverte ogni suo discepolo. Se Lui diviene massa insipida nella massa insipida del mondo, a nulla serve. 
Il cristiano serve al mondo finché rimane sapienza in Cristo Gesù, divenendo sapienza sempre più sapiente. Perde la sapienza, perde la sua missione. Non solo. Tornando ad essere Insipiente non vi è più per lui alcuna possibilità di ritornare ad essere sapiente. Rimarrà stolto e massa insipida per l’eternità. Oggi quale sapienza il cristiano sta offrendo al mondo, se è proprio lui che diffonde e propaga il pensiero del mondo? O il cristiano mostra con tutto se stesso la straordinaria bellezza della sapienza di Cristo, oppure è inutile al mondo e a Dio. Non solo è inutile. È anche dannoso. Convince il mondo che la stoltezza è sapienza e che le tenebre sono luce. 

Leggiamo il testo di Mt 5,13-16
Voi siete il sale della terra; ma se il sale perde il sapore, con che cosa lo si renderà salato? A null’altro serve che ad essere gettato via e calpestato dalla gente. Voi siete la luce del mondo; non può restare nascosta una città che sta sopra un monte, né si accende una lampada per metterla sotto il moggio, ma sul candelabro, e così fa luce a tutti quelli che sono nella casa. Così risplenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano gloria al Padre vostro che è nei cieli.

La luce che il discepolo di Gesù dovrà fare brillare nel mondo è duplice. Luce di Parola e Luce di vita. La Luce di vita è la sua obbedienza ad ogni Parola di Cristo Gesù. Si può nascondere la Luce di Parola. Si può nascondere sotto il moggio la Parola del Vangelo, per vergogna degli uomini. Mai però si potrà nascondere la Luce di vita, la Luce di obbedienza alla Parola. Così risplenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano gloria al Padre vostro che è nei cieli.
Quando si vive di obbedienza alla Parola, sempre lo Spirito Santo abita in noi. Lo Spirito Santo è Spirito non solo di sapienza, intelligenza, scienza o conoscenza, ma è anche Spirito di fortezza. Chi vive la Parola sempre è colmo dello Spirito di fortezza e sempre manifesterà la sua Luce anche con la Parola. Quando non si testimonia la Luce di Cristo Gesù con la Parola, è segno che neanche la nostra vita si è trasformata in Luce. Se il nostro albero è Luce, la nostra Parola è luce. Se il nostro albero è stoltezza e tenebra, anche la nostra Parola sarà tenebra. San Paolo così rivela nella Lettera ai Galati: 

Se camminiamo seguendo la carne i nostri frutti sono le opere della carne. Nelle opere della carne non c’è alcuna luce. Se invece camminiamo secondo lo Spirito, tutti i nostri frutti, tutte le nostre opere, sono secondo lo Spirito. Ma se vi lasciate guidare dallo Spirito, non siete sotto la Legge. Del resto sono ben note le opere della carne: fornicazione, impurità, dissolutezza, idolatria, stregonerie, inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, invidie, ubriachezze, orge e cose del genere. Riguardo a queste cose vi preavviso, come già ho detto: chi le compie non erediterà il regno di Dio. Il frutto dello Spirito invece è amore, gioia, pace, magnanimità, benevolenza, bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé; contro queste cose non c’è Legge (Gal 5,18-23). 

È sufficiente che ognuno osservi le sue opere e saprà se è Luce nel Signore o se è tenebra con il mondo. La via della conversione del mondo è la vita del discepolo di Gesù. Se la vita non attrae a Dio, mai potranno attrarre le parole. Da una vita vissuta nella carne mai potranno venire fuori parole secondo lo Spirito. La carne parla dalla carne. La luce parla dalla luce.
Madre di Dio, Madre della Luce eterna, fa’ che ogni tuo figlio sia luce purissima in Cristo, con Cristo, per Cristo. Angeli, Santi non permettete che i figli della luce si trasformino in massa insipida, in figli delle tenebre. Amen. 


[bookmark: _Toc47013765]MEDITAZIONE 10 Giugno 2020 
Mercoledì X Settimana del T. O.

PRIMA LETTURA
Ogni uomo è obbligato a camminare, obbedendo, al solo vero Dio e Signore. Chi è il solo Signore dell’uomo? È il suo Creatore. Il suo Creatore è il Liberatore, il suo Salvatore. Oggi Dio è il Creatore, oggi è il Liberatore, oggi è il Salvatore, oggi è il Signore del cielo e della terra. Ecco come recita il primo comandamento: «Io sono il Signore, tuo Dio, che ti ho fatto uscire dalla terra d’Egitto, dalla condizione servile: Non avrai altri dèi di fronte a me» (Es 20,1-3). 
Leggiamo ora qualche versetto del Cantico di Mosè:

Udite, o cieli: io voglio parlare. Ascolti la terra le parole della mia bocca! Scorra come pioggia la mia dottrina, stilli come rugiada il mio dire; come pioggia leggera sul verde, come scroscio sull’erba. Voglio proclamare il nome del Signore: magnificate il nostro Dio! Egli è la Roccia: perfette le sue opere, giustizia tutte le sue vie; è un Dio fedele e senza malizia, egli è giusto e retto. Prevaricano contro di lui: non sono suoi figli, per le loro macchie, generazione tortuosa e perversa. Così tu ripaghi il Signore, popolo stolto e privo di saggezza? Non è lui il padre che ti ha creato, che ti ha fatto e ti ha costituito? Ricorda i giorni del tempo antico, medita gli anni lontani. Interroga tuo padre e te lo racconterà, i tuoi vecchi e te lo diranno. Quando l’Altissimo divideva le nazioni, quando separava i figli dell’uomo, egli stabilì i confini dei popoli secondo il numero dei figli d’Israele. Perché porzione del Signore è il suo popolo, Giacobbe sua parte di eredità. Egli lo trovò in una terra deserta, in una landa di ululati solitari. Lo circondò, lo allevò, lo custodì come la pupilla del suo occhio. Come un’aquila che veglia la sua nidiata, che vola sopra i suoi nati, egli spiegò le ali e lo prese, lo sollevò sulle sue ali. Il Signore, lui solo lo ha guidato, non c’era con lui alcun dio straniero (Dt 32,1-12). 
 
È la storia che rivela il vero Dio. Sono le sue opere che manifestano il vero Dio. Ecco come Elia si rivolge ai figli d’Israele: Elia si accostò a tutto il popolo e disse: «Fino a quando salterete da una parte all’altra? Se il Signore è Dio, seguitelo! Se invece lo è Baal, seguite lui!». Il popolo non gli rispose nulla. Non si possono seguire contemporaneamente più Dèi, perché uno solo è il Creatore, uno solo è il Signore, uno solo è il Liberatore, uno solo è il Salvatore. 
Uno solo ha in mano la vita dell’uomo e dell’intero universo. Spetta al vero adoratore di Dio manifestare la verità del suo Dio. È la vita del vero adoratore che deve attestare al mondo intero che quanto lui dice del suo Dio non è verità solo celeste, ma è verità che ogni giorno si fa storia. Lui deve manifestare che la verità eterna nella sua vita si fa verità storica, verità visibile, verità udibile. La verità storica non può essere negata. Ecco come Elia rende storica la verità soprannaturale del suo Dio. 

Leggiamo 1Re 18,20-39
Acab convocò tutti gli Israeliti e radunò i profeti sul monte Carmelo. Elia si accostò a tutto il popolo e disse: «Fino a quando salterete da una parte all’altra? Se il Signore è Dio, seguitelo! Se invece lo è Baal, seguite lui!». Il popolo non gli rispose nulla. Elia disse ancora al popolo: «Io sono rimasto solo, come profeta del Signore, mentre i profeti di Baal sono quattrocentocinquanta. Ci vengano dati due giovenchi; essi se ne scelgano uno, lo squartino e lo pongano sulla legna senza appiccarvi il fuoco. Io preparerò l’altro giovenco e lo porrò sulla legna senza appiccarvi il fuoco. Invocherete il nome del vostro dio e io invocherò il nome del Signore. Il dio che risponderà col fuoco è Dio!». Tutto il popolo rispose: «La proposta è buona!». Elia disse ai profeti di Baal: «Sceglietevi il giovenco e fate voi per primi, perché voi siete più numerosi. Invocate il nome del vostro dio, ma senza appiccare il fuoco». Quelli presero il giovenco che spettava loro, lo prepararono e invocarono il nome di Baal dal mattino fino a mezzogiorno, gridando: «Baal, rispondici!». Ma non vi fu voce, né chi rispondesse. Quelli continuavano a saltellare da una parte all’altra intorno all’altare che avevano eretto. Venuto mezzogiorno, Elia cominciò a beffarsi di loro dicendo: «Gridate a gran voce, perché è un dio! È occupato, è in affari o è in viaggio; forse dorme, ma si sveglierà». Gridarono a gran voce e si fecero incisioni, secondo il loro costume, con spade e lance, fino a bagnarsi tutti di sangue. Passato il mezzogiorno, quelli ancora agirono da profeti fino al momento dell’offerta del sacrificio, ma non vi fu né voce né risposta né un segno d’attenzione. Elia disse a tutto il popolo: «Avvicinatevi a me!». Tutto il popolo si avvicinò a lui e riparò l’altare del Signore che era stato demolito. Elia prese dodici pietre, secondo il numero delle tribù dei figli di Giacobbe, al quale era stata rivolta questa parola del Signore: «Israele sarà il tuo nome». Con le pietre eresse un altare nel nome del Signore; scavò intorno all’altare un canaletto, della capacità di circa due sea di seme. Dispose la legna, squartò il giovenco e lo pose sulla legna. Quindi disse: «Riempite quattro anfore d’acqua e versatele sull’olocausto e sulla legna!». Ed essi lo fecero. Egli disse: «Fatelo di nuovo!». Ed essi ripeterono il gesto. Disse ancora: «Fatelo per la terza volta!». Lo fecero per la terza volta. L’acqua scorreva intorno all’altare; anche il canaletto si riempì d’acqua. Al momento dell’offerta del sacrificio si avvicinò il profeta Elia e disse: «Signore, Dio di Abramo, di Isacco e d’Israele, oggi si sappia che tu sei Dio in Israele e che io sono tuo servo e che ho fatto tutte queste cose sulla tua parola. Rispondimi, Signore, rispondimi, e questo popolo sappia che tu, o Signore, sei Dio e che converti il loro cuore!». Cadde il fuoco del Signore e consumò l’olocausto, la legna, le pietre e la cenere, prosciugando l’acqua del canaletto.  A tal vista, tutto il popolo cadde con la faccia a terra e disse: «Il Signore è Dio! Il Signore è Dio!». 

Il Dio di Elia è il Signore del cielo e della terra. Elia lo invoca perché Lui manifesti che è capace di mandare fuoco dal cielo. Il fuoco è mandato. L’olocausto è consumato dal fuoco. I profeti di Baal hanno invocato il loro Dio per una intera giornata e nulla è accaduto. Si dimostra così che Baal è solo una idea, un pensiero dell’uomo. Con Elia invece il Dio d’Israele si rivela essere il vero Dio, il vero Signore, il vero Creatore della storia. “Cadde il fuoco del Signore e consumò l’olocausto, la legna, le pietre e la cenere, prosciugando l’acqua del canaletto.  A tal vista, tutto il popolo cadde con la faccia a terra e disse: «Il Signore è Dio! Il Signore è Dio!»”.
Elia con la sua fede attesta a tutto il popolo che il Signore è Dio. Ogni adoratore del vero Dio anche lui è chiamato ad attestare al mondo intero che: il suo Dio è il vero Dio, il suo Cristo è il vero Cristo, il suo Spirito Santo è il vero Spirito Santo, la sua fede è la vera fede. Come farà questo?
Trasformando in storia ogni Parola del suo Signore, ogni suo Comandamento, ogni suo Statuto di giustizia e di verità. La storia che attesta la verità del Dio del cristiano non sono eventi esterni a lui – possono anche avvenire eventi esterni – è invece la trasformazione di ogni Parola di Dio in suo vita. È la vita del cristiano che deve mostrare la differenza tra chi è il vero Signore e chi invece vero Signore non è.

Lettura del Vangelo
Come Gesù attesta che il Padre suo è il solo Dio vivo e vero, il solo Signore del cielo e della terra? Trasformando in storia ogni Parola che il Padre ha scritto per Lui per mezzo dei suoi profeti. Così l’Apostolo Paolo nelle seconda Lettera ai Corinzi: “Il Figlio di Dio, Gesù Cristo, che abbiamo annunciato tra voi, io, Silvano e Timòteo, non fu «sì» e «no», ma in lui vi fu il «sì»” (2Cor 1,19). 
Ecco cosa insegna Gesù ai suoi discepoli: “Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno compimento”. Gesù dona pieno compimento a tutta la Legge e ad ogni Profeta, trasformando sia la parola della Legge che dei Profeti in sua vita, sua storia, suo quotidiano stile di vita. Dona pieno compimento anche portando al sommo della verità, della bontà, della giustizia, della misericordia, del perdono, ogni Parola antecedente del Padre.
Dopo che Cristo Gesù ha parlato e ha vissuto, neanche tutti gli Angeli del cielo e neanche il Padre celeste potrebbe aggiungere qualcosa a quanto Gesù ha detto, insegnato, vissuto. Se Il nostro Dio o anche gli Angeli del cielo potessero aggiungere una perfezione o un compimento più grande al compimento e alla perfezione vissuta da Cristo, dovremmo confessare che Cristo Gesù non è il compimento. Ma il compimento portato da Cristo Gesù è avvenuto nella sua persona come storia, come vita. Ora quanto Lui ha fatto, detto, vissuto, insegnato, deve essere portato a compimento da ogni suo discepolo. Ogni suo discepolo deve fare, dire, vivere, insegnare con la vita e con le parole quanto Gesù ha fatto ed ha insegnato.
Ecco come l’Apostolo Paolo annuncia il suo compimento:

Ora io sono lieto nelle sofferenze che sopporto per voi e do compimento a ciò che, dei patimenti di Cristo, manca nella mia carne, a favore del suo corpo che è la Chiesa. Di essa sono diventato ministro, secondo la missione affidatami da Dio verso di voi di portare a compimento la parola di Dio, il mistero nascosto da secoli e da generazioni, ma ora manifestato ai suoi santi. A loro Dio volle far conoscere la gloriosa ricchezza di questo mistero in mezzo alle genti: Cristo in voi, speranza della gloria. È lui infatti che noi annunciamo, ammonendo ogni uomo e istruendo ciascuno con ogni sapienza, per rendere ogni uomo perfetto in Cristo. Per questo mi affatico e lotto, con la forza che viene da lui e che agisce in me con potenza (Col 1,24-29). 

Se il discepolo di Gesù non porta a compimento sul modello di Cristo Gesù ogni Parola scritta nella vita di Gesù per esso, mai si potrà credere che Gesù è il vero Cristo, il vero Redentore. Ognuno si chieda: Quanto della vita di Gesù si compie in me? Quanto ancora mi resta da compiere? Voglio compiere quanto Cristo Signore ha scritto per me?

Leggiamo il testo di Mt 5,17-19
Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno compimento. In verità io vi dico: finché non siano passati il cielo e la terra, non passerà un solo iota o un solo trattino della Legge, senza che tutto sia avvenuto. Chi dunque trasgredirà uno solo di questi minimi precetti e insegnerà agli altri a fare altrettanto, sarà considerato minimo nel regno dei cieli. Chi invece li osserverà e li insegnerà, sarà considerato grande nel regno dei cieli.

Come Gesù diede compimento ad ogni Parola del Padre scritta per Lui, senza fare alcuna distinzione tra Parola importante e Parola meno importante, precetti sommi e precetti minimi, così anche ogni discepolo di Gesù è chiamato a non fare alcuna differenza. Come il suo Maestro deve obbedire ad ogni precetto di Gesù Signore. Come il suo Maestro deve dare compimento ad ogni precetto. È questa la via perché il mondo creda che Gesù è il vero Cristo, il vero Salvatore, il vero Redentore. “Chi dunque trasgredirà uno solo di questi minimi precetti e insegnerà agli altri a fare altrettanto, sarà considerato minimo nel regno dei cieli. Chi invece li osserverà e li insegnerà, sarà considerato grande nel regno dei cieli”.
O il discepolo di Gesù parla con la vita, con la sua storia quotidiana, o altrimenti la sua parola attesterà solo la sua ipocrisia. Dice con le labbra una cosa, ma poi la sua vita ne attesta un’altra. È questo il vero male del mondo, male di ieri, di oggi, di sempre: l’ipocrisia. L’ipocrita dice una parola con la bocca e questa parola è poi negata e bestemmiata con la sua vita. L’ipocrita dice di camminare con Cristo e poi la sua vita attesta che lui cammina con i pensieri del mondo.
L’ipocrita con la parola dichiara di essere figlio della Chiesa, ma poi la sua vita è un continuo insulto verso gli altri membri della Chiesa. Chi insulta anche un solo discepolo di Gesù, chi proferisce anche una sola calunnia contro un altro cristiano, attesta di non camminare con la Chiesa, manifesta di non amare la Chiesa. L’ipocrita è il più grande nemico della croce di Gesù Signore. Chi odia la croce, chi non compie la croce nel suo corpo, non ama la Chiesa, perché non la rende credibile agli occhi del mondo. L’ipocrisia è il vero male della Chiesa. Per l’ipocrisia del cristiano Cristo Gesù è bestemmiato tra le genti.
Madre di Gesù Signore, non permettere che l’ipocrisia ci consumi. Angeli, Santi, aiutateci a liberarci da questo orrendo peccato. Amen.


[bookmark: _Toc47013766]MEDITAZIONE 11 Giugno 2020 
Giovedì X Settimana del T. O. 
[bookmark: _Toc47013767]S. Barnaba Apostolo
PRIMA LETTURA
La virtù del discepolo di Gesù edifica la Chiesa. Il vizio la distrugge. La virtù l’arricchisce di ogni dono di grazia e di sapienza. Il vizio la impoverisce. La virtù sempre eleva la Chiesa in santità. Il vizio la deprime nel peccato. La virtù è forza potente di conversione. Il vizio allontana da Cristo e ostacola ogni cammino di conversione. San Paolo offre se stesso alla Chiesa di Cristo Gesù come modello di virtù.

Da parte nostra non diamo motivo di scandalo a nessuno, perché non venga criticato il nostro ministero; ma in ogni cosa ci presentiamo come ministri di Dio con molta fermezza: nelle tribolazioni, nelle necessità, nelle angosce, nelle percosse, nelle prigioni, nei tumulti, nelle fatiche, nelle veglie, nei digiuni; con purezza, con sapienza, con magnanimità, con benevolenza, con spirito di santità, con amore sincero, con parola di verità, con potenza di Dio; con le armi della giustizia a destra e a sinistra; nella gloria e nel disonore, nella cattiva e nella buona fama; come impostori, eppure siamo veritieri; come sconosciuti, eppure notissimi; come moribondi, e invece viviamo; come puniti, ma non uccisi; come afflitti, ma sempre lieti; come poveri, ma capaci di arricchire molti; come gente che non ha nulla e invece possediamo tutto! (2Cor 6,3-10). 

Ora chiediamoci: Perché l’Apostolo Paolo offre se stesso come esempio di virtù e non indirizza a Cristo Signore? In verità indirizza sempre a Cristo Gesù. Basta leggere la sua Lettera ai Filippesi e anche ogni altra Lettera. Offre se stesso perché l’esempio deve essere visibile. È il cristiano oggi che deve mostrare al vivo Gesù Signore. Il mondo dei figli d’Israele non vedeva Dio. Vedeva Cristo. Per Cristo ritornava a Dio. Il nostro mondo non vede Cristo Gesù, vede il cristiano. Per le virtù del cristiano, il mondo deve giungere fino a Cristo Gesù e per Cristo Gesù al Padre suo che è il solo Dio vivo e vero. In Antiochia molti aderiscono alla fede. Manca però in questa Chiesa il conforto dell’Apostolo del Signore. La Chiesa manda l’Apostolo Barnaba perché porti compimento a ciò che ancora manca.
Cosa fa l’Apostolo Barnaba? Porta la sua virtù. Porta il suo amore per la Chiesa. Porta la pienezza della luce di Cristo e lo Spirito Santo. Porta la sua Parola che sa confortare, esortare, spingere perché si perseveri risoluti nel Signore. Sempre la Chiesa ha bisogno di questi uomini vestiti di ogni virtù. “Quando questi giunse e vide la grazia di Dio, si rallegrò ed esortava tutti a restare, con cuore risoluto, fedeli al Signore, da uomo virtuoso qual era e pieno di Spirito Santo e di fede. E una folla considerevole fu aggiunta al Signore”.
Barnaba porta la sua virtù nella Chiesa e la comunità cresce di numero, perché cresce in grazia, sapienza, amore, forza nella testimonianza. La forza di generare molti altri figli a Dio per una comunità è la virtù dei suoi figli. È l’obbedienza alla Parola. È il cammino nella verità e nella grazia. È il progresso nella fede di ogni suo figlio. Non sono le opere esterne che fanno crescere la comunità, ma è il cuore di ogni suo figlio che si dilata nell’amore per Cristo Signore. Quando una comunità è sterile quanto alla generazione di nuovi figli, è segno che il vizio è entrato nel suo seno. Quando molti figli di allontanano da essa, è segno invece che il peccato la governa e la falsità la divora.

Leggiamo At 11,21b-26

E la mano del Signore era con loro e così un grande numero credette e si convertì al Signore. Questa notizia giunse agli orecchi della Chiesa di Gerusalemme, e mandarono Bàrnaba ad Antiòchia. Quando questi giunse e vide la grazia di Dio, si rallegrò ed esortava tutti a restare, con cuore risoluto, fedeli al Signore, da uomo virtuoso qual era e pieno di Spirito Santo e di fede. E una folla considerevole fu aggiunta al Signore. Bàrnaba poi partì alla volta di Tarso per cercare Saulo: lo trovò e lo condusse ad Antiòchia. Rimasero insieme un anno intero in quella Chiesa e istruirono molta gente. Ad Antiòchia per la prima volta i discepoli furono chiamati cristiani.

Bàrnaba è pieno di Spirito Santo. La pienezza dello Spirito Santo è sempre in proporzione alla crescita nelle virtù. Più si cresce nelle virtù e più si abbonda di Spirito Santo. Se si abbonda di Spirito Santo anche si vede e si pensa secondo lo Spirito Santo. Lo Spirito Santo ha compiuto il più grande miracolo dopo la risurrezione di Gesù travolgendo Saulo sulla via di Damasco.
Ma Saulo non è attualmente nella Chiesa. Si è ritirato. Si è rifugiato nella sua città di origine. Poiché per lo Spirito Santo Saulo è necessario alla Chiesa, anche per Bàrnaba è necessario alla Chiesa. Lo Spirito Santo spinge Bàrnaba perché vada, trovi Saulo e lo riporti in seno alla Chiesa e Bàrnaba obbedisce. Rileggiamo un brano degli Atti: “Bàrnaba poi partì alla volta di Tarso per cercare Saulo: lo trovò e lo condusse ad Antiòchia. Rimasero insieme un anno intero in quella Chiesa e istruirono molta gente”. Ecco una altissima verità che va sempre posta nel cuore. Lo Spirito Santo chiama perché si divenga Chiesa di Cristo Gesù.
Quando per qualsiasi motivo un discepolo di Gesù si allontana, è obbligo di chi rimane andare alla sua ricerca, perché torni ad essere parte viva della Chiesa del Dio vivente. Bàrnaba pieno di Spirito Santo obbedisce allo Spirito. Lo Spirito Santo per la parola di Bàrnaba opera perché Paolo ritorni nella Chiesa del Dio vivente. Ritorni però non rinunciando né al suo cuore e né alla sua mente. Ritorni perché ponga la sua mente, la sua forza, la sua scienza, la sua fermezza, il suo amore, la sua volontà ad esclusivo servizio del Vangelo. Tutto questo avviene quando la virtù riveste la nostra anima, il nostro spirito, il nostro corpo.
Lettura del Vangelo
La missione apostolica consiste nell’annuncio che il regno di Dio è in mezzo agli uomini, è venuto, è vicino ad essi. Al regno di Dio ci si deve convertire. Come ci si converte? Si predica la Parola, si annuncia il Vangelo. È alla Parola, al Vangelo che ci si deve convertire. Ma basta la predicazione della Parola e l’annuncio del Vangelo perché ci si converta? Ogni parola è uguale ad ogni altra parola. Ogni “dio” è uguale ad ogni altro “dio”. Ogni “cristo” è uguale ad ogni altro “cristo”. Qual è il vero Dio, il vero Cristo, la vera Parola? Ora si esce dal Vangelo e dalla Parola e si passa agli uomini portatori della Parola, annunciatori del Vangelo. Sono i discepolo di Gesù che devono manifestare in modo visibile e palese che la loro Parola è diversa da ogni altra Parola. Come faranno questo? Trasformando la Parola in storia, in vita.
Ecco cosa chiede Gesù ai suoi discepoli: “Strada facendo, predicate, dicendo che il regno dei cieli è vicino. Guarite gli infermi, risuscitate i morti, purificate i lebbrosi, scacciate i demòni”. Non è dell’uomo guarire, non è dell’uomo risuscitare i morti, non è dell’uomo purificare i lebbrosi, non è dell’uomo scacciare i demòni. Queste sono opere del vero Dio, del vero Cristo. Gli Apostoli faranno tutte queste opere e attesteranno che la vera Parola è in loro, il vero Dio è con loro, il vero Cristo opera per loro tramite. Sempre alla Parola, sempre al Vangelo, deve essere aggiunta l’opera. Quale opera universale Gesù dona ai suoi Apostoli perché il mondo creda che essi sono veri suoi discepoli? Dona a tutti la Legge dell’amore, la legge della carità.
Ecco come l’Apostolo Paolo traduce per i Corinzi e per ogni altro discepolo questa legge dell’amore: “La carità è magnanima, benevola è la carità; non è invidiosa, non si vanta, non si gonfia d’orgoglio, non manca di rispetto, non cerca il proprio interesse, non si adira, non tiene conto del male ricevuto, non gode dell’ingiustizia ma si rallegra della verità. Tutto scusa, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta” (2Cor 13,4-7). Chi vive questa legge compie il più grande miracolo in mezzo ai suoi fratelli.

Leggiamo il testo di Mt 10,7-13
Strada facendo, predicate, dicendo che il regno dei cieli è vicino. Guarite gli infermi, risuscitate i morti, purificate i lebbrosi, scacciate i demòni. Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date. Non procuratevi oro né argento né denaro nelle vostre cinture, né sacca da viaggio, né due tuniche, né sandali, né bastone, perché chi lavora ha diritto al suo nutrimento. In qualunque città o villaggio entriate, domandate chi là sia degno e rimanetevi finché non sarete partiti. Entrando nella casa, rivolgetele il saluto. Se quella casa ne è degna, la vostra pace scenda su di essa; ma se non ne è degna, la vostra pace ritorni a voi.

Gli Apostoli, i missionari di Gesù non sono spirito come gli Angeli di Dio. Hanno un corpo che ha bisogno di pane, acqua, riposo. Hanno un corpo che necessità di un sasso sul quale poggiare la testa per concedere ad esso il giusto riposo. Per le necessità del corpo dei discepoli del Signore entra in scena il Padre con la sua sapiente Provvidenza. È Lui che dispone i cuori degli uomini perché accolgano i suoi missionari. I discepoli di Gesù hanno però un obbligo. Non devono dimorare presso chiunque, ma solo presso persone degne della loro presenza. 
Quando una persona è degna della presenza di un missionario di Cristo Gesù? È degna quella persona che accoglie Cristo e si converte al suo Vangelo. “Se quella casa ne è degna, la vostra pace scenda su di essa; ma se non ne è degna, la vostra pace ritorni a voi”. Esempio di persona degna negli Atti degli Apostoli è Lidia.

Il sabato uscimmo fuori della porta lungo il fiume, dove ritenevamo che si facesse la preghiera e, dopo aver preso posto, rivolgevamo la parola alle donne là riunite. Ad ascoltare c’era anche una donna di nome Lidia, commerciante di porpora, della città di Tiàtira, una credente in Dio, e il Signore le aprì il cuore per aderire alle parole di Paolo. Dopo essere stata battezzata insieme alla sua famiglia, ci invitò dicendo: «Se mi avete giudicata fedele al Signore, venite e rimanete nella mia casa». E ci costrinse ad accettare (At 16,13-15). 

Prima si accoglie Cristo Gesù, il suo Vangelo, poi si può accogliere l’apostolo di Cristo Gesù, il missionario del suo Vangelo. All’apostolo è chiesto di non separare mai la sua persona dal Vangelo e da Cristo Gesù. Cristo Gesù, il Vangelo, la Parola, l’apostolo devono essere in eterno una cosa sola. Si accoglie Cristo, il Vangelo, la Parola, si accoglie l’apostolo. 
Se Cristo, la Parola, il Vangelo non vengono accolti, neanche l’apostolo deve lasciarsi accogliere. Quando Cristo Gesù è rifiutato anche l’apostolo deve sentirsi rifiutato. Esce dalla casa e porta con sé Cristo, la Parola, il Vangelo, la sua pace. Regola missionaria perfetta.
Regina dei missionari del Vangelo, fa’ che ogni discepolo di Gesù diventi una cosa sola con Cristo, la Parola, il Vangelo. Angeli, Santi ottenete al cristiano infinita saggezza perché viva l’annuncio del Vangelo secondo le regole del Vangelo. Amen.


[bookmark: _Toc47013768]MEDITAZIONE 12 Giugno 2020 
Venerdì X Settimana del T. O.
PRIMA LETTURA
Elia fugge da Gezabele, avendo saputo che la regina lo cerca volendo la sua testa. Ora è sull’Oreb, dinanzi al suo Dio, che gli chiede: «Che cosa fai qui, Elia?». La risposta del profeta svela il suo cuore a causa della condizione di idolatria e di immoralità che governa i figli del suo popolo. “Sono pieno di zelo per il Signore, Dio degli eserciti, poiché gli Israeliti hanno abbandonato la tua alleanza, hanno demolito i tuoi altari, hanno ucciso di spada i tuoi profeti. Sono rimasto solo ed essi cercano di togliermi la vita”. 
In cosa consiste lo zelo di Elia? Nel suo forte desiderio di riportare tutto il popolo nella fedeltà all’alleanza giurata. Attualmente lui vive in mezzo a gente consumata dall’idolatria e arsa dalla grande immoralità. Sempre quando nel popolo regna l’idolatria regnerà anche una universale immoralità. L’idolatria è l’albero sui cui rami nasce e matura ogni trasgressione della Legge del Signore. L’idolatria chiede anche la demolizione, la distruzione, la cancellazione dalla terra di tutto ciò che visibilmente ricorda l’esistenza del vero Dio e Signore. Oggi la grande idolatria non sta chiedendo che si tolga anche dalla natura ciò che fa riferimento al Signore? Non sta chiedendo la demolizione della stessa Chiesa una, santa, cattolica, apostolica? 
Elia vede la sua vita in pericolo. Lui è manifestazione visibile dell’esistenza e della verità del Dio di Abramo, Isacco, Giacobbe. Anche lui va tolto di mezzo. Ucciso Elia, nessun ricordo più del Signore, del Dio dell’alleanza. L’idolatria manifesta tutta la sua potenza con la crocifissione dello stesso Figlio Eterno del Padre, del suo unigenito. Se ha ucciso il Figlio di Dio, fattosi uomo per la nostra redenzione, ci sarà un solo uomo di Cristo Gesù, che l’idolatria non cercherà di eliminare? È questo il principio operativo dell’idolatria: cancellare ogni traccia visibile che fa riferimento al vero Dio e Signore, al vero Cristo e Redentore, alla vera Chiesa, sacramento di salvezza, al vero discepolo di Gesù che con la sua vita e le sue parole manifesta nella storia la verità eterna. La parabola dei vignaioli omicidi traduce bene il principio operativo dell’idolatria:

Ascoltate un’altra parabola: c’era un uomo che possedeva un terreno e vi piantò una vigna. La circondò con una siepe, vi scavò una buca per il torchio e costruì una torre. La diede in affitto a dei contadini e se ne andò lontano. Quando arrivò il tempo di raccogliere i frutti, mandò i suoi servi dai contadini a ritirare il raccolto. Ma i contadini presero i servi e uno lo bastonarono, un altro lo uccisero, un altro lo lapidarono. Mandò di nuovo altri servi, più numerosi dei primi, ma li trattarono allo stesso modo. Da ultimo mandò loro il proprio figlio dicendo: “Avranno rispetto per mio figlio!”. Ma i contadini, visto il figlio, dissero tra loro: “Costui è l’erede. Su, uccidiamolo e avremo noi la sua eredità!”. Lo presero, lo cacciarono fuori dalla vigna e lo uccisero (Mt 21,33-29). 

Leggiamo 1Re 19,9a.11-16
Là entrò in una caverna per passarvi la notte, il Signore gli disse: «Esci e férmati sul monte alla presenza del Signore». Ed ecco che il Signore passò. Ci fu un vento impetuoso e gagliardo da spaccare i monti e spezzare le rocce davanti al Signore, ma il Signore non era nel vento. Dopo il vento, un terremoto, ma il Signore non era nel terremoto. Dopo il terremoto, un fuoco, ma il Signore non era nel fuoco. Dopo il fuoco, il sussurro di una brezza leggera. Come l’udì, Elia si coprì il volto con il mantello, uscì e si fermò all’ingresso della caverna. Ed ecco, venne a lui una voce che gli diceva: «Che cosa fai qui, Elia?». Egli rispose: «Sono pieno di zelo per il Signore, Dio degli eserciti, poiché gli Israeliti hanno abbandonato la tua alleanza, hanno demolito i tuoi altari, hanno ucciso di spada i tuoi profeti. Sono rimasto solo ed essi cercano di togliermi la vita». Il Signore gli disse: «Su, ritorna sui tuoi passi verso il deserto di Damasco; giunto là, ungerai Cazaèl come re su Aram. Poi ungerai Ieu, figlio di Nimsì, come re su Israele e ungerai Eliseo, figlio di Safat, di Abel-Mecolà, come profeta al tuo posto. 

Il Signore conosce la condizione miserevole del suo popolo. Per questo Elia deve continuare la sua missione. Non solo la deve continuare Lui, la sua missione dovrà proseguire anche dopo la sua morte. Egli dovrà ritornare sui suoi passi e ungere Eliseo come profeta al suo posto. Ecco il comando del Signore: “Ungerai Eliseo, figlio di Safat, di Abel-Mecolà, come profeta al tuo posto”. La salvezza dell’uomo mai è venuta sulla terra per volontà dell’uomo. Sempre è stato il Signore che ha chiamato l’uomo costituendolo strumento della sua salvezza. Il Signore ha chiamato Noè, Abramo, Mosè, Giosuè, i Profeti. Il Padre celeste ha mandato il suo Figlio Unigenito nella carne per operare la nostra Redenzione. Nella storia della Chiesa sempre il Signore è venuto per chiamare uomini costituendoli strumenti della sua redenzione. San Paolo è uno dei grandi chiamati direttamente dal Signore. Lui però è solo il primogenito di ogni altro chiamato direttamente dal Signore. Se il Signore si dimenticasse per un solo istante della sua vigna, questa diverrebbe un campo coltivato ad ortiche e spine. Ma il Signore sempre viene, visita la vigna e suscita i buoni agricoltori per la sua coltivazione. 

Lettura del Vangelo
Nel mondo esistono due leggi: la legge dell’idolatria e la legge dell’Alleanza. Sappiamo che la legge dell’idolatria è legge di ogni immoralità. Conosciamo invece che la legge dell’Alleanza è legge della vera, sana, corretta moralità che nasce dall’obbedienza alla Parola del Signore. Conosciamo altresì che man mano che alla legge dell’Alleanza si aggiungono altre Parole di Dio, anche la moralità è chiamata a rinnovarsi, conformandosi alle nuove parole del Signore.
Ma vi è un’altra legge che va messa bene in luce: è la Legge dello Spirito e della nuova generazione, che comporta la partecipazione della divina natura. Parola nuova, legge dello Spirito nuova, necessariamente dovrà nascere una morale nuova.
Sappiamo che alle origini Dio ha creato l’uomo maschio e femmina e lo ha creato ad immagine della sua natura e del mistero della sua comunione. Come Dio è indivisibile nella sua natura, eterno nella sua comunione, così anche l’uomo e la donna, uniti in matrimonio devono rimanere indivisibili nel solo corpo, eterni nella loro comunione. Nel matrimonio l’uomo e la donna divengono un solo soffio vitale.
Ecco come il profeta Malachia parla del matrimonio in relazione al ripudio:

Un’altra cosa fate ancora: voi coprite di lacrime, di pianti e di sospiri l’altare del Signore, perché egli non guarda all’offerta né l’accetta con benevolenza dalle vostre mani. E chiedete: «Perché?». Perché il Signore è testimone fra te e la donna della tua giovinezza, che hai tradito, mentre era la tua compagna, la donna legata a te da un patto. Non fece egli un essere solo dotato di carne e soffio vitale? Che cosa cerca quest’unico essere, se non prole da parte di Dio? Custodite dunque il vostro soffio vitale e nessuno tradisca la donna della sua giovinezza. Perché io detesto il ripudio, dice il Signore, Dio d’Israele, e chi copre d’iniquità la propria veste, dice il Signore degli eserciti. Custodite dunque il vostro soffio vitale e non siate infedeli (Mal 2,13-16). 

Gesù Signore ai suoi discepoli ricorda sia il sesto che il nono comandamento: Non commettere adulterio. Non desiderare la donna degli altri. Gesù vuole che i suoi discepoli seguano la legge dello Spirito Santo, la Legge della nuova generazione, la Legge della partecipazione della divina natura. Per questo chiede loro che secondo la nuova Legge ci si deve astenere da ogni desiderio. Il desiderio della donna è già adulterio del cuore. Avete inteso che fu detto: Non commetterai adulterio. Ma io vi dico: chiunque guarda una donna per desiderarla, ha già commesso adulterio con lei nel proprio cuore. Dall’adulterio del cuore quasi sempre poi si passa all’adulterio con il corpo. La salvezza dell’uomo è dalla custodia dei suoi occhi e dei suoi desideri. Sappiamo che Davide prima vide, poi desiderò, poi consumò il suo peccato. Chi vigila sui pensieri e sui desideri sempre preserverà la sua vita da ogni colpa. Oggi quasi tutti i divorzi e anche le dichiarazioni di nullità hanno alla loro base l’adulterio. Le ragioni dello scioglimento di molti matrimoni sono di peccato, non sono ragioni di verità e neanche di santità. 

Leggiamo il testo di Mt 5,27-32

Avete inteso che fu detto: Non commetterai adulterio. Ma io vi dico: chiunque guarda una donna per desiderarla, ha già commesso adulterio con lei nel proprio cuore. Se il tuo occhio destro ti è motivo di scandalo, cavalo e gettalo via da te: ti conviene infatti perdere una delle tue membra, piuttosto che tutto il tuo corpo venga gettato nella Geènna. E se la tua mano destra ti è motivo di scandalo, tagliala e gettala via da te: ti conviene infatti perdere una delle tue membra, piuttosto che tutto il tuo corpo vada a finire nella Geènna. Fu pure detto: “Chi ripudia la propria moglie, le dia l’atto del ripudio”. Ma io vi dico: chiunque ripudia la propria moglie, eccetto il caso di unione illegittima, la espone all’adulterio, e chiunque sposa una ripudiata, commette adulterio.

Gesù è venuto non solo per portare l’uomo all’obbedienza alla Legge della sua natura creata, che di maschio e di femmina, uniti in una sola carne, un solo corpo. Neanche Gesù è venuto solo per portare l’uomo fisicamente, corporalmente e spiritualmente nella verità di creazione. Lui è venuto per portare l’uomo in una verità ancora più grande. È la verità della nuova generazione. Portando l’uomo in una natura più alta, più nobile, più eccelsa, anche la sua morale dovrà essere più alta, più nobile, più eccelsa.
Da dove inizia questa nuova morale frutto della nuova creazione? Inizia dallo stabilire la Legge della sola carne, purificandola da ogni permissione concessa dalla legge del peccato. In verità è giusto affermare che la legge di Mosè che permetteva il ripudio era per motivi gravissimi.

Quando un uomo ha preso una donna e ha vissuto con lei da marito, se poi avviene che ella non trovi grazia ai suoi occhi, perché egli ha trovato in lei qualche cosa di vergognoso, scriva per lei un libello di ripudio e glielo consegni in mano e la mandi via dalla casa. Se ella, uscita dalla casa di lui, va e diventa moglie di un altro marito e anche questi la prende in odio, scrive per lei un libello di ripudio, glielo consegna in mano e la manda via dalla casa o se quest’altro marito, che l’aveva presa per moglie, muore, il primo marito, che l’aveva rinviata, non potrà riprenderla per moglie, dopo che lei è stata contaminata, perché sarebbe abominio agli occhi del Signore. Tu non renderai colpevole di peccato la terra che il Signore, tuo Dio, sta per darti in eredità (Dt 24,1-4). 

Poi questa legge di Mosè si trasformò in legge che consentiva il ripudio per ogni motivo. Ma questa legge è solo il frutto dell’idolatria che governava il popolo del Signore. Ecco la grande purezza nella quale Gesù vuole riportare il matrimonio per i suoi discepoli che saranno chiamati a vivere guidati dalle Legge dello Spirito Santo: Fu pure detto: “Chi ripudia la propria moglie, le dia l’atto del ripudio”. Ma io vi dico: chiunque ripudia la propria moglie, eccetto il caso di unione illegittima, la espone all’adulterio, e chiunque sposa una ripudiata, commette adulterio.
La storia attesta e conferma che ogni qualvolta cresce nel popolo del Signore l’idolatria cresce anche ogni disordine sessuale. Quando invece ritorna a brillare la vera adorazione, i disordini sessuali diminuiscono. Poiché oggi i disordini sessuali stanno crescendo a dismisura è segno che anche l’idolatria sta crescendo a dismisura. Chi vuole risolvere i problemi morali del mondo deve prima risolvere i problemi della grande idolatria dilagante. Poiché oggi il cristiano è sotto il regno dell’idolatria, o si interverrà per portare nei cuori la vera adorazione, oppure saremo condannati ad una immoralità sempre più immorale.
Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che il discepolo di Gesù torni nella vera adorazione, vera fede, vera moralità. Amen. 
[bookmark: _Toc47013769]
MEDITAZIONE 13 Giugno 2020 
Sabato X Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Elia abbandona l’Oreb, la dimora di Dio. Trova Eliseo, figlio di Safat, mentre stava lavorando con dodici paia di buoi. Gli passa vicino e gli getta addosso il suo mantello. È il mantello a quei tempi indossato dai profeti. Significa che da questo istante Eliseo è chiamato ad essere profeta anche lui. Ecco cosa narra il testo sacro: “Partito di lì, Elia trovò Eliseo, figlio di Safat. Costui arava con dodici paia di buoi davanti a sé, mentre egli stesso guidava il dodicesimo. Elia, passandogli vicino, gli gettò addosso il suo mantello”.
Chi chiama al ministero profetico è sempre il Signore. In Israele, mentre i sacerdoti e i re sono per discendenza, i profeti non hanno discenti. La missione finisce e si esaurisce nella loro persona. I profeti sono chiamati direttamente da Dio, secondo il suo Consiglio Eterno e Imperscrutabile. Nella Chiesa del Dio vivente nulla è per discendenza. Tutto è per vocazione, per chiamata dello Spirito Santo e per elezione della stessa Chiesa. Lo Spirito Santo suscita la vocazione. I Pastori della Chiesa operano il discernimento e eleggono il chiamato al ministero. Tutto è per vocazione e per elezione. Nulla è per discendenza. I doni di Dio non si tramandano. Essi sono dati direttamente dallo Spirito Santo e quelli ministeriali conferiti dalla Chiesa per tramite dei suoi Pastori. Questa verità va saldamente posta nel cuore: nulla per discendenza. Tutto per vocazione, elezione, discernimento, accreditamento da parte della Chiesa. Altra verità da porre nel cuore ci dice che il dono del Signore può essere soffocato, spento, reso vano dalla condotta di chi lo riceve, se non porta tutta la sua vita nell’obbedienza al Vangelo.

Vi esortiamo, fratelli: ammonite chi è indisciplinato, fate coraggio a chi è scoraggiato, sostenete chi è debole, siate magnanimi con tutti. Badate che nessuno renda male per male ad alcuno, ma cercate sempre il bene tra voi e con tutti. Siate sempre lieti, pregate ininterrottamente, in ogni cosa rendete grazie: questa infatti è volontà di Dio in Cristo Gesù verso di voi. Non spegnete lo Spirito, non disprezzate le profezie. Vagliate ogni cosa e tenete ciò che è buono. Astenetevi da ogni specie di male. Il Dio della pace vi santifichi interamente, e tutta la vostra persona, spirito, anima e corpo, si conservi irreprensibile per la venuta del Signore nostro Gesù Cristo. Degno di fede è colui che vi chiama: egli farà tutto questo! Fratelli, pregate anche per noi (1Ts 5,14-25). 

Ogni dono dello Spirito Santo va portato al sommo della sua fruttificazione. 

Leggiamo 1Re 19,19-21
Partito di lì, Elia trovò Eliseo, figlio di Safat. Costui arava con dodici paia di buoi davanti a sé, mentre egli stesso guidava il dodicesimo. Elia, passandogli vicino, gli gettò addosso il suo mantello. Quello lasciò i buoi e corse dietro a Elia, dicendogli: «Andrò a baciare mio padre e mia madre, poi ti seguirò». Elia disse: «Va’ e torna, perché sai che cosa ho fatto per te». Allontanatosi da lui, Eliseo prese un paio di buoi e li uccise; con la legna del giogo dei buoi fece cuocere la carne e la diede al popolo, perché la mangiasse. Quindi si alzò e seguì Elia, entrando al suo servizio.
Eliseo sa cosa Elia ha fatto per sé. Lo ha chiamato ad essere profeta del Dio vivente. Al Signore va dato subito ascolto. Eliseo si congeda da quelli della sua casa con un banchetto e si mette alla sequela di Elia: “Allontanatosi da lui, Eliseo prese un paio di buoi e li uccise; con la legna del giogo dei buoi fece cuocere la carne e la diede al popolo, perché la mangiasse. Quindi si alzò e seguì Elia, entrando al suo servizio”. Nel Nuovo Testamento Gesù chiede a quanti lo vogliono seguire un distacco immediato. Chiede che il prima non esista. Tutto il prima finisce al momento stesso della chiamata.

Mentre camminavano per la strada, un tale gli disse: «Ti seguirò dovunque tu vada». E Gesù gli rispose: «Le volpi hanno le loro tane e gli uccelli del cielo i loro nidi, ma il Figlio dell’uomo non ha dove posare il capo». A un altro disse: «Seguimi». E costui rispose: «Signore, permettimi di andare prima a seppellire mio padre». Gli replicò: «Lascia che i morti seppelliscano i loro morti; tu invece va’ e annuncia il regno di Dio». Un altro disse: «Ti seguirò, Signore; prima però lascia che io mi congedi da quelli di casa mia». Ma Gesù gli rispose: «Nessuno che mette mano all’aratro e poi si volge indietro è adatto per il regno di Dio» (Lc 9,57-62). 

Le esigenze del regno di Dio esigono l’immediata separazione dagli altri e da se stessi e porsi interamente al servizio della missione ricevuta. Il regno di Dio si edifica sulla terra se il chiamato consacra ad esso tutta la sua vita. Ogni istante sottratto al regno è un istante in cui si lascia che il principe delle tenebre entri nel regno di Dio per devastarlo. Ora Eliseo è costituito profeta del Dio vivente. Eserciterà il suo ministero subito dopo il rapimento di Elia sul carro di fuoco. 

Lettura del Vangelo
Gesù vuole che la vita di ogni suo discepolo sia purissima verità, il cuore purissima verità, la mente purissima verità. Se il cuore è purissima verità, anche la parola sarà purissima verità. Se la parola del discepolo è purissima verità, a nulla serve che ad essa venga aggiunto un giuramento per conferma. Ecco l’insegnamento che Gesù dona ai suoi discepoli. “Ma io vi dico: non giurate affatto, né per il cielo, perché è il trono di Dio, né per la terra, perché è lo sgabello dei suoi piedi, né per Gerusalemme, perché è la città del grande Re”.
Con i discepoli di Gesù inizia una storia nuova. Inizia la storia della Parola che è vita e della vita che è Parola. Se la cura è verità, anche la Parola è verità. A nulla serve il giuramento. Se la vita non è verità, neanche la Parola è verità. Il giuramento si trasforma in spergiuro. Ecco come l’apostolo Giacomo esorta i discepoli di Gesù perché siano perfetti nel parlare:

“Fratelli miei, non siate in molti a fare da maestri, sapendo che riceveremo un giudizio più severo: tutti infatti pecchiamo in molte cose. Se uno non pecca nel parlare, costui è un uomo perfetto, capace di tenere a freno anche tutto il corpo. Se mettiamo il morso in bocca ai cavalli perché ci obbediscano, possiamo dirigere anche tutto il loro corpo. Ecco, anche le navi, benché siano così grandi e spinte da venti gagliardi, con un piccolissimo timone vengono guidate là dove vuole il pilota. Così anche la lingua: è un membro piccolo ma può vantarsi di grandi cose. Ecco: un piccolo fuoco può incendiare una grande foresta! Anche la lingua è un fuoco, il mondo del male! La lingua è inserita nelle nostre membra, contagia tutto il corpo e incendia tutta la nostra vita, traendo la sua fiamma dalla Geènna. Infatti ogni sorta di bestie e di uccelli, di rettili e di esseri marini sono domati e sono stati domati dall’uomo, ma la lingua nessuno la può domare: è un male ribelle, è piena di veleno mortale. Con essa benediciamo il Signore e Padre e con essa malediciamo gli uomini fatti a somiglianza di Dio. Dalla stessa bocca escono benedizione e maledizione. Non dev’essere così, fratelli miei! La sorgente può forse far sgorgare dallo stesso getto acqua dolce e amara? Può forse, miei fratelli, un albero di fichi produrre olive o una vite produrre fichi? Così una sorgente salata non può produrre acqua dolce” (Gc 3,1-12).

A questa perfezione nella Parola tutti siamo chiamati. 

Leggiamo il testo di Mt 5,33-37
Avete anche inteso che fu detto agli antichi: “Non giurerai il falso, ma adempirai verso il Signore i tuoi giuramenti”. Ma io vi dico: non giurate affatto, né per il cielo, perché è il trono di Dio, né per la terra, perché è lo sgabello dei suoi piedi, né per Gerusalemme, perché è la città del grande Re. Non giurare neppure per la tua testa, perché non hai il potere di rendere bianco o nero un solo capello. Sia invece il vostro parlare: “Sì, sì”, “No, no”; il di più viene dal Maligno.

Questa parole di Gesù non vanno prese alla leggera, con superficialità, come se fossero esagerazione. Esse invece sono un vero comando. Rileggiamole: Sia invece il vostro parlare: “Sì, sì”, “No, no”; il di più viene dal Maligno. Ma anche la Scrittura Antica esortava gli adoratori del vero Dio ad essere saggi nel parlare, anzi prudentissimi. Ascoltiamo questo insegnamento di somma sapienza. Così il Libro dei Proverbi:

Dissimulano l’odio le labbra bugiarde, chi diffonde calunnie è uno stolto. Nel molto parlare non manca la colpa, chi frena le labbra è saggio. Argento pregiato è la lingua del giusto, il cuore degli empi vale ben poco. Le labbra del giusto nutrono molti, gli stolti invece muoiono per la loro stoltezza (Pr 10,18-21). 

Mentre così ammonisce il Libro del Siracide: 

Maledici il calunniatore e l’uomo che è bugiardo, perché hanno rovinato molti che stavano in pace. Le dicerie di una terza persona hanno sconvolto molti, li hanno scacciati di nazione in nazione; hanno demolito città fortificate e rovinato casati potenti. Le dicerie di una terza persona hanno fatto ripudiare donne forti, privandole del frutto delle loro fatiche. Chi a esse presta attenzione certo non troverà pace, non vivrà tranquillo nella sua dimora. Un colpo di frusta produce lividure, ma un colpo di lingua rompe le ossa. Molti sono caduti a fil di spada, ma non quanti sono periti per colpa della lingua. Beato chi è al riparo da essa, chi non è esposto al suo furore, chi non ha trascinato il suo giogo e non è stato legato con le sue catene. Il suo giogo è un giogo di ferro; le sue catene sono catene di bronzo. Spaventosa è la morte che la lingua procura, al confronto è preferibile il regno dei morti. Essa non ha potere sugli uomini pii, questi non bruceranno alla sua fiamma. Quanti abbandonano il Signore in essa cadranno, fra costoro divamperà senza spegnersi mai. Si avventerà contro di loro come un leone e come una pantera ne farà scempio. Ecco, recingi pure la tua proprietà con siepe spinosa, e sulla tua bocca fa’ porta e catenaccio. Metti sotto chiave l’argento e l’oro, ma per le tue parole fa’ bilancia e peso. Sta’ attento a non scivolare a causa della lingua, per non cadere di fronte a chi ti insidia (Sir 28,13-26). 

È cosa giusta che ognuno ascolti e viva secondo l’insegnamento di Gesù Signore. Peccare con la lingua è sempre possibile. È sufficiente aggiungere una sola parola in più a quanto è giusto che si dica.
La Madre di Dio e San Giuseppe, l’uomo del silenzio, ci aiutino a conservare sempre nella più grande purezza il nostro dire. Amen.
[bookmark: _Toc47013770]MEDITAZIONE Domenica 14 Giugno 2020 
Santissimo Corpo e Sangue del Signore
[bookmark: _Toc47013771]XI Domenica del T. O.
PRIMA LETTURA
Nel deserto il popolo ha bisogno del suo Dio. La terra sulla quale poggia i suoi piedi è casa di serpenti velenosi e scorpioni. In questa terra solo Dio è vita, benedizione, riparo, conforto, consolazione, speranza. Solo Dio, il Signore, dona il pane, l’acqua, la carne e tutto ciò che serve all’uomo per il suo sostentamento. Domani entrerà nella terra nella quale scorrono latte e miele. 
Avrà ancora bisogno il popolo del suo Dio? Era nella schiavitù e ha avuto bisogno di Dio per la sua liberazione. Attualmente è nella privazione di ogni fonte di vita ed ha bisogno del suo Dio. Domani quando sarà libero, quando vivrà nell’abbondanza, avrà bisogno ancora del suo Dio. Mosè nel deserto mette in guardia il popolo. Esso non vive per i frutti della terra. Non vive perché ha città in cui abitare da popolo libero. Lui come è vissuto nel deserto nutrendosi della sola Parola del Signore, così anche nella terra nella quale scorre latte e miele dovrà solo nutrirsi di Parola, della Parola del suo Dio. Ecco cosa ricorda Mosè al suo popolo: “Egli dunque ti ha umiliato, ti ha fatto provare la fame, poi ti ha nutrito di manna, che tu non conoscevi e che i tuoi padri non avevano mai conosciuto, per farti capire che l’uomo non vive soltanto di pane, ma che l’uomo vive di quanto esce dalla bocca del Signore”.
Ecco la verità delle verità: l’uomo vive se ascolta la Parola. È la Parola alla quale obbedisce la sola sorgente della sua vita. Non obbedisce alla Parola, anche se ha tutto, non ha nulla, perché sarà privo della vita. Sarà come un morto sulla tavola del ricco cattivo della parabola evangelica.  

Leggiamo Dt 8,2-3.4b-16a.
Ricòrdati di tutto il cammino che il Signore, tuo Dio, ti ha fatto percorrere in questi quarant’anni nel deserto, per umiliarti e metterti alla prova, per sapere quello che avevi nel cuore, se tu avresti osservato o no i suoi comandi. Egli dunque ti ha umiliato, ti ha fatto provare la fame, poi ti ha nutrito di manna, che tu non conoscevi e che i tuoi padri non avevano mai conosciuto, per farti capire che l’uomo non vive soltanto di pane, ma che l’uomo vive di quanto esce dalla bocca del Signore. Guàrdati bene dal dimenticare il Signore, tuo Dio, che ti ha fatto uscire dalla terra d’Egitto, dalla condizione servile; che ti ha condotto per questo deserto grande e spaventoso, luogo di serpenti velenosi e di scorpioni, terra assetata, senz’acqua; che ha fatto sgorgare per te l’acqua dalla roccia durissima; che nel deserto ti ha nutrito di manna sconosciuta ai tuoi padri. 
Perché Israele non deve dimenticare il Signore? Non lo deve dimenticare perché fino al presente solo il Signore è stato la sua liberazione, la sua vita, il suo tutto. Israele è frutto esclusivo dell’opera del suo Dio. È il suo Dio che lo ha reso libero e ne ha fatto un popolo.
È il Signore che lo ha nutrito, sostenuto, guidato, protetto, custodito, salvato ogni giorno dalla morte. Lui camminava nel deserto sulle orme della morte e il Signore lo ha sempre salvato. Da questa storia nasce l’ammonimento di Mosè: “Guàrdati bene dal dimenticare il Signore, tuo Dio, che ti ha fatto uscire dalla terra d’Egitto, dalla condizione servile”. Israele è dal Signore, è sua opera, interamente sua opera. Israele sarà sempre dal Signore, sarà sempre sua opera, sarà interamente sua opera. Se Israele dimentica il Signore, non sarà. Ritornerà nella schiavitù, nella miseria, nella desolazione dalla quale il Signore lo ha tratto, per condurlo nella buona terra. L’uomo, ogni uomo, è dal Signore per creazione. È dal Signore per redenzione. È dal Signore per perenne creazione oggi della sua vita. L’uomo non è dalla terra, non è dai suoi beni, non è dalle sue mani.
Oggi è questa la grande tentazione: l’uomo si vuole fare da se stesso. Vuole essere il frutto della sua volontà, del suo cuore, della sua mente, della sua scienza. Per questo deve cancellare anche dal corpo dall’uomo ogni traccia che ricordi che l’uomo anche nel suo fisico è opera di Dio. Tanto grande è oggi la superbia: Dio non esiste. Dio non deve esistere. Di Dio vanno cancellate sulla terra tutte le sue tracce. Mai l’uomo potrà cancellare le tracce di Dio. Dio sempre le scriverà di nuovo per la salvezza delle sue creature.

SECONDA LETTURA
L’apostolo Paolo ricorda ai Corinzi il grande mistero che opera in essi la partecipazione al corpo e al sangue di Cristo. Bevendo al calice eucaristico essi entrano in comunione con il corpo di Cristo. Con Cristo diventa un solo sangue, una sola vita. Il sangue di Cristo diviene sangue del cristiano. Il sangue del cristiano si fa sangue di Cristo. La vita di Cristo diviene vita del cristiano. La vita del cristiano vita di Cristo Gesù. Se si diviene una sola vita, la sola vita che si realizza nel mistero deve essere vita che si rivela nella storia. 
Leggiamo l’insegnamento dell’Apostolo: “Il calice della benedizione che noi benediciamo, non è forse comunione con il sangue di Cristo? E il pane che noi spezziamo, non è forse comunione con il corpo di Cristo?”.
Necessariamente il mistero dovrà essere trasformato in vita, in storia, in quotidiana realtà. Se questo non avviene è segno che non abbiamo bevuto in pienezza di fede e di verità il sangue di Cristo Signore. La comunione è creazione di una stessa vita. Non siamo più due vite, ma una sola vita. Una sola vita nel mistero, una sola vita nella storia. Tra la vita di Cristo e quella del cristiano non vi dovrà essere alcuna differenza. Chi beve il corpo di Cristo deve maturare ogni giorno nel suo cuore questo desiderio: divenire visibilmente, realmente, sostanzialmente vita di Cristo Gesù. Ciò che Cristo diviene nell’Eucaristia, deve divenire nel cristiano che beve il suo sangue. Come nell’eucaristia rimane solo la specie, ma non la sostanza del pane e del vino, così nel cristiano deve rimane la specie della sua umanità, ma non la sostanza della sua umanità. La sostanza della sua umanità deve essere la sostanza di Cristo. Questo è il fine dell’Eucaristia: trasformare la sostanza del cristiano in vera, reale, sostanziale vita di Cristo Signore. 

Leggiamo 1Cor 10,16-17
Il calice della benedizione che noi benediciamo, non è forse comunione con il sangue di Cristo? E il pane che noi spezziamo, non è forse comunione con il corpo di Cristo? Poiché vi è un solo pane, noi siamo, benché molti, un solo corpo: tutti infatti partecipiamo all’unico pane.

Non solo il cristiano viene trasformato in vita di Cristo quando beve il suo sangue. Non solo di lui deve rimanere solo la specie della sua umanità. La sostanza deve essere tutta di Cristo Gesù, così come avviene nelle specie eucaristiche dopo la consacrazione. In più si diviene un solo corpo, il solo corpo di Cristo, mangiando il suo corpo. Cristo ci fa suo corpo. Il corpo di Cristo è uno. Il corpo dei cristiani è uno, uno solo. Se il corpo è uno, non si può più vivere come se fossimo molti corpi. Se siamo molti corpi, di certo non abbiamo mangiato con fede il corpo di Cristo. È cosa giusta che questa verità venga gridata ad ogni discepolo di Gesù. È vero. Ogni uomo è fratello di ogni altro uomo in ragione della sua umanità che è da Adamo.
Siamo tutti figli di Adamo e di conseguenza fratelli gli uni degli altri. Questa fratellanza si vive però sotto il regime del peccato e non della grazia, della falsità e non della verità, dell’egoismo e non della carità, delle tenebre e non della luce. Con il battesimo siamo stati generati in Cristo come suo vero corpo. L’Eucaristia ci fa vivere come solo corpo di Cristo. L’altro è mio corpo in Cristo, Io sono corpo dell’altro in Cristo. Questo significa che il mio primo obbligo è quello di essere vero corpo per il mio corpo. Vero nutrimento spirituale e materiale per il mio corpo.
Poi come vero corpo di Cristo siamo tutti chiamati ad operare la redenzione del mondo, perché ogni altro uomo diventi anche lui vero corpo di Cristo. È nel corpo di Cristo che si vive la vera fratellanza: fratellanza nella luce, nella verità, nella giustizia, nella carità. “Poiché vi è un solo pane, noi siamo, benché molti, un solo corpo: tutti infatti partecipiamo all’unico pane”. Ma oggi di tutta questa ricchezza non sembrano esistere tracce nella moderna visione antropologia di molti discepoli di Gesù. Nessuno potrà mai pensare da vero corpo di Cristo, se non si vive da vero corpo di Cristo. Il pensiero è il frutto del nostro essere. Se il nostro essere è in Cristo, il nostro pensiero è anche in Cristo. Se il nostro corpo è nelle tenebre, anche il nostro pensiero è nelle tenebre. È sufficiente che il cristiano dica una sola parola e subito viene rivelato con chi è il suo corpo: se è con Cristo o con le tenebre del mondo.

Lettura del Vangelo
Cristo Gesù è unità inseparabile di Parola, Luce, Verità, Grazia, Vita Eterna, Incarnazione, Passione, Morte, Risurrezione, Ascensione Gloriosa, Giustizia, Santità, Rivelatore del Padre, Signore del cielo e della terra, Giudice dei vivi e dei Morti, Mediatore universale, unico tra il Padre e l’universo, Redentore, Salvatore, Agnello di Dio che toglie i peccati del mondo, Messia, Olocausto, Comunione. Questa unità che è la verità di Cristo Signore va accolta con purezza di fede. Questa unità è indivisibile. Se si toglie da questa unità, anche una sola parte, Cristo Gesù non è più il vero Cristo del Signore, il vero Salvatore e Redentore.
Ascoltiamo cosa dice Gesù ai Giudei nella sinagoga di Cafàrnao: “Io sono il pane vivo, disceso dal cielo. Se uno mangia di questo pane vivrà in eterno e il pane che io darò è la mia carne per la vita del mondo”. Chi si accosta all’Eucaristia non riceve una parte di Cristo, riceve tutto Cristo. Riceve tutto Cristo per divenire nella storia tutto Cristo.  Divenendo tutto Cristo può compiere la missione di Cristo. Deve compierla come solo corpo di Cristo. Ora il corpo di Cristo vive per la verità e la grazia di ogni altro membro del corpo di Cristo. Il corpo di Cristo è la Chiesa da santificare e rendere sempre più bella e santa.
Il corpo di Cristo è dato per la salvezza di ogni uomo. Divenendo corpo di Cristo, devo spendere me stesso per la salvezza di ogni uomo che vive sulla terra. Si realizza questa mirabile unità mangiando l’unità che è in Cristo, che è Cristo. Cristo Gesù però non si mangia in modo spirituale. Lo si mangia in modo reale, sostanziale, vero. Lo si mangia nel suo vero, sostanziale, reale corpo; reale sostanziale, vera carne. È questo il grande mistero che si porta a compimento nell’Eucaristia mangiata con fede.

Leggiamo il testo di Gv 6,51-58
Io sono il pane vivo, disceso dal cielo. Se uno mangia di questo pane vivrà in eterno e il pane che io darò è la mia carne per la vita del mondo». Allora i Giudei si misero a discutere aspramente fra loro: «Come può costui darci la sua carne da mangiare?». Gesù disse loro: «In verità, in verità io vi dico: se non mangiate la carne del Figlio dell’uomo e non bevete il suo sangue, non avete in voi la vita. Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita eterna e io lo risusciterò nell’ultimo giorno. Perché la mia carne è vero cibo e il mio sangue vera bevanda. Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue rimane in me e io in lui. Come il Padre, che ha la vita, ha mandato me e io vivo per il Padre, così anche colui che mangia me vivrà per me. Questo è il pane disceso dal cielo; non è come quello che mangiarono i padri e morirono. Chi mangia questo pane vivrà in eterno».

Ora Gesù rivela a quanti lo stanno ascoltando perché si mangia la sua carne nella pienezza della verità e unità. Ascoltiamo le parole del Signore: “Come il Padre, che ha la vita, ha mandato me e io vivo per il Padre, così anche colui che mangia me vivrà per me”.
Gesù nell’eternità e nel tempo, da Verbo di Dio e da Verbo di Dio che si è fatto carne, vive per fare la volontà del Padre. Gesù è vita consegnata al Padre. Perché si mangia la sua carne e si beve il suo sangue? Per divenire vita consegnata interamente a Cristo Signore. Per essere vita vissuta per Cristo Gesù. Quando si vive per Cristo Gesù? Quando si consegna la nostra vita a Lui perché lui possa attraverso la nostra vita compiere la redenzione del mondo.
Come il fine dell’obbedienza di Cristo al Padre è in vista della redenzione del mondo. Così anche il fine dell’obbedienza del cristiano a Cristo Gesù deve essere sempre in vista della redenzione del mondo. Come Cristo Gesù è l’Agnello di Dio che toglie il peccato del mondo, in Cristo ogni suo discepolo deve lasciarsi fare Agnello per la redenzione dei suoi fratelli. Questo è il fine del corpo di Cristo: essere oggi, nella storia, olocausto di salvezza, sacrificio di comunione per la redenzione del mondo.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni cristiano si accosti all’Eucaristia in pienezza di fede, carità, amore, giustizia, verità. Chi vive bene l’Eucaristia fa della sua vita un olocausto per la salvezza di ogni uomo. Amen. 



[bookmark: _Toc47013772]
MEDITAZIONE 15 Giugno 2020 
Lunedì XI Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Un cuore malvagio e crudele da solo può fare poco. Esso però diviene forza di morte quando si unisce ad altri cuori malvagi. Quando la malvagità diviene coalizione, struttura di peccato, è allora che essa diviene capace di qualsiasi delitto. Come indebolire la forza della malvagità? Mettendo ogni impegno perché non si collabori con essa. La storia ha sempre conosciuto e sempre conoscerà queste coalizioni. Sappiamo che le tragedie, frutto di queste coalizioni, sono state anche di portata mondiale e non solamente locale o territoriale.
Acab è persona debole, incapace di opporsi a Gezabele, che è sua moglie, ma che ha in mano il governo del regno. Questo re ha desiderio di una vigna. Il proprietario di essa, Nabot, si rifiuta di vendergliela. È l’eredità dei suoi padri. Per questo rifiuto si addolora e piange. Gezabele vede il re in pianto e nel dolore e subito dona vigore a tutta la sua malvagità. Come? Servendosi dei capi della città e di altri due uomini anche loro cattivi e malvagi che fungono da falsi testimoni. Ecco il piano della regina: “Ella scrisse lettere con il nome di Acab, le sigillò con il suo sigillo, quindi le spedì agli anziani e ai notabili della città, che abitavano vicino a Nabot. Nelle lettere scrisse: «Bandite un digiuno e fate sedere Nabot alla testa del popolo. Di fronte a lui fate sedere due uomini perversi, i quali l’accusino: “Hai maledetto Dio e il re!”. Quindi conducetelo fuori e lapidatelo ed egli muoia”.
La malvagità di Gezabele nulla avrebbe potuto se non fosse divenuta coalizione. Diciamo questo perché nessuna Gezabele e nessuna Erodìade hanno potere di vita e di morte nella storia, se la loro malvagità non diviene coalizione. È questa la potente forza del male: l’unione dei malvagi, dei cattivi, dei perversi, dei falsi, dei bugiardi. Chi non vuole divenire coalizione nel male, deve divenire coalizione nel bene. Come il male è forte nella coalizione, così anche il bene è forte nella coalizione. Come il bene si dissocia da ogni coalizione di male, cattiveria, malvagità, perversione?  Dicendo semplicemente: “Non posso. Temo il Signore mio Dio. Il mio Signore non vuole che io faccia ciò che tu mi chiedi”. 

Leggiamo 1Re 21,1b-16
Nabot di Izreèl possedeva una vigna che era a Izreèl, vicino al palazzo di Acab, re di Samaria. Acab disse a Nabot: «Cedimi la tua vigna; ne farò un orto, perché è confinante con la mia casa. Al suo posto ti darò una vigna migliore di quella, oppure, se preferisci, te la pagherò in denaro al prezzo che vale». Nabot rispose ad Acab: «Mi guardi il Signore dal cederti l’eredità dei miei padri». Acab se ne andò a casa amareggiato e sdegnato per le parole dettegli da Nabot di Izreèl, che aveva affermato: «Non ti cederò l’eredità dei miei padri!». Si coricò sul letto, voltò la faccia da un lato e non mangiò niente. Entrò da lui la moglie Gezabele e gli domandò: «Perché mai il tuo animo è tanto amareggiato e perché non vuoi mangiare?». Le rispose: «Perché ho detto a Nabot di Izreèl: “Cedimi la tua vigna per denaro, o, se preferisci, ti darò un’altra vigna” ed egli mi ha risposto: “Non cederò la mia vigna!”». Allora sua moglie Gezabele gli disse: «Tu eserciti così la potestà regale su Israele? Àlzati, mangia e il tuo cuore gioisca. Te la farò avere io la vigna di Nabot di Izreèl!». Ella scrisse lettere con il nome di Acab, le sigillò con il suo sigillo, quindi le spedì agli anziani e ai notabili della città, che abitavano vicino a Nabot. Nelle lettere scrisse: «Bandite un digiuno e fate sedere Nabot alla testa del popolo. Di fronte a lui fate sedere due uomini perversi, i quali l’accusino: “Hai maledetto Dio e il re!”. Quindi conducetelo fuori e lapidatelo ed egli muoia». Gli uomini della città di Nabot, gli anziani e i notabili che abitavano nella sua città, fecero come aveva ordinato loro Gezabele, ossia come era scritto nelle lettere che aveva loro spedito. Bandirono un digiuno e fecero sedere Nabot alla testa del popolo. Giunsero i due uomini perversi, che si sedettero di fronte a lui. Costoro accusarono Nabot davanti al popolo affermando: «Nabot ha maledetto Dio e il re». Lo condussero fuori della città e lo lapidarono ed egli morì. Quindi mandarono a dire a Gezabele: «Nabot è stato lapidato ed è morto». Appena Gezabele sentì che Nabot era stato lapidato ed era morto, disse ad Acab: «Su, prendi possesso della vigna di Nabot di Izreèl, il quale ha rifiutato di dartela in cambio di denaro, perché Nabot non vive più, è morto». Quando sentì che Nabot era morto, Acab si alzò per scendere nella vigna di Nabot di Izreèl a prenderne possesso.

In questa storia di cattiveria e di malvagità si è persa la coscienza del bene e del male, del giusto e dell’ingiusto, di ciò che si può fare e di ciò che non si può fare. Si condanna una persona a morte facendosi strumenti, spada, pietra di una donna senza coscienza e senza timore di Dio. “Appena Gezabele sentì che Nabot era stato lapidato ed era morto, disse ad Acab: «Su, prendi possesso della vigna di Nabot di Izreèl, il quale ha rifiutato di dartela in cambio di denaro, perché Nabot non vive più, è morto». Quando sentì che Nabot era morto, Acab si alzò per scendere nella vigna di Nabot di Izreèl a prenderne possesso”.
Ma anche Acab è colpevole. In cosa consiste la sua colpevolezza? Nell’approvare il delitto. Lui scende a prendere possesso della vigna di Nabot. Con questo atto ratifica il male della Regina e degli altri malvagi e perversi che lo avevano portato a compimento con la morte di Nabot. Quando facciamo l’esame di coscienza è anche giusto che ci si chieda e si diano risposte secondo verità come dinanzi al Signore, anzi come se fossimo nell’ora del giudizio: Ho mai collaborato con le forze del male con le parole, le opere, le omissioni, i pensieri? Un teologo anche questa domanda è giusto che si ponga: ho collaborato con le forze del male mettendo a loro servizio la mia cattiva teologia, la mia falsa e menzognera interpretazione della Parola o pessima comprensione della fede della Chiesa?
Ogni singola persona, per ogni ministero o missione che esercita nella Chiesa e nel mondo, è obbligata a porre alla sua coscienza domane particolari, speciali. Ci sono i peccati dell’uomo, ma anche i peccati del ministero, dell’ufficio, della missione che si svolge. Ogni peccato nel ministero o anche ogni peccato personale, potrebbe dare forza e vigore alla malvagità e alla cattiveria.

Lettura del Vangelo
La Legge del taglione o della vendetta misurata, era norma santissima nel popolo del Signore. Questa Legge aveva un solo scopo: evitare che ognuno potesse vendicarsi alla maniera di Lamec: Lamec disse alle mogli: «Ada e Silla, ascoltate la mia voce; mogli di Lamec, porgete l’orecchio al mio dire. Ho ucciso un uomo per una mia scalfittura e un ragazzo per un mio livido. Sette volte sarà vendicato Caino, ma Lamec settantasette» (Gen 4,23-24). 
Ecco invece la Legge del Signore sulla vendetta:

Quando alcuni uomini litigano e urtano una donna incinta, così da farla abortire, se non vi è altra disgrazia, si esigerà un’ammenda, secondo quanto imporrà il marito della donna, e il colpevole pagherà attraverso un arbitrato. Ma se segue una disgrazia, allora pagherai vita per vita: occhio per occhio, dente per dente, mano per mano, piede per piede, bruciatura per bruciatura, ferita per ferita, livido per livido (Es 21,22-25). 

Gesù è venuto per fare della vita di ogni suo discepolo un sacrificio, un olocausto per l’espiazione dei peccati dei suoi fratelli. Come si inizia ad espiare i peccati? Assumendo nel proprio corpo, nel proprio spirito, nella propria anima ogni peccato, ogni violenza, commessi contro la sua persona. “Ma io vi dico di non opporvi al malvagio; anzi, se uno ti dà uno schiaffo sulla guancia destra, tu pórgigli anche l’altra”. Gesù dona la Legge da Lui vissuta durante la sua Passione, mentre era inchiodato sul duro legno della croce. Quanto dona come Legge ai suoi discepoli, Lui lo ha vissuto, senza trascurare neppure uno iota dei suoi comandi di amore, misericordia, perdono, riconciliazione, pietà. Così l’Apostolo Paolo insegna questa Legge ai Filippesi:

Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo Gesù: egli, pur essendo nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio l’essere come Dio, ma svuotò se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile agli uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, umiliò se stesso facendosi obbediente fino alla morte e a una morte di croce. Per questo Dio lo esaltò e gli donò il nome che è al di sopra di ogni nome, perché nel nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra, e ogni lingua proclami: «Gesù Cristo è Signore!», a gloria di Dio Padre (Fil 2,5-11). 

Legge vissuta da Gesù Signore fino all’annientamento di sé. Legge che deve vivere ogni suo discepolo fino all’annientamento di sé.

Leggiamo il testo di Mt 5,38-42
Avete inteso che fu detto: Occhio per occhio e dente per dente. Ma io vi dico di non opporvi al malvagio; anzi, se uno ti dà uno schiaffo sulla guancia destra, tu pórgigli anche l’altra, e a chi vuole portarti in tribunale e toglierti la tunica, tu lascia anche il mantello. E se uno ti costringerà ad accompagnarlo per un miglio, tu con lui fanne due. Da’ a chi ti chiede, e a chi desidera da te un prestito non voltare le spalle.

Se Gesù ha dato tutto di sé per la nostra salvezza e redenzione, possiamo noi tenere qualcosa per noi stessi? Ancora una volta, ecco come l’Apostolo Paolo comprende la Legge di Cristo Gesù: “Sono stato crocifisso con Cristo, e non vivo più io, ma Cristo vive in me. E questa vita, che io vivo nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me” (Gal 2,19-20). 
Cristo ha dato tutto se stesso per Paolo. Paolo dona tutto se stesso per Cristo Signore. Chi dona tutto a Cristo, dona a Cristo Gesù anche un prestito, se Cristo dovesse chiederglielo. “Da’ a chi ti chiede, e a chi desidera da te un prestito non voltare le spalle”. È giusto leggere questa Legge di Gesù Signore alla luce di quanto poi Gesù stesso dirà nella narrazione del Giudizio Finale. 
Leggiamo e comprenderemo.

Allora il re dirà a quelli che saranno alla sua destra: “Venite, benedetti del Padre mio, ricevete in eredità il regno preparato per voi fin dalla creazione del mondo, perché ho avuto fame e mi avete dato da mangiare, ho avuto sete e mi avete dato da bere, ero straniero e mi avete accolto, nudo e mi avete vestito, malato e mi avete visitato, ero in carcere e siete venuti a trovarmi”. Allora i giusti gli risponderanno: “Signore, quando ti abbiamo visto affamato e ti abbiamo dato da mangiare, o assetato e ti abbiamo dato da bere? Quando mai ti abbiamo visto straniero e ti abbiamo accolto, o nudo e ti abbiamo vestito? Quando mai ti abbiamo visto malato o in carcere e siamo venuti a visitarti?”. E il re risponderà loro: “In verità io vi dico: tutto quello che avete fatto a uno solo di questi miei fratelli più piccoli, l’avete fatto a me”. Poi dirà anche a quelli che saranno alla sinistra: “Via, lontano da me, maledetti, nel fuoco eterno, preparato per il diavolo e per i suoi angeli, perché ho avuto fame e non mi avete dato da mangiare, ho avuto sete e non mi avete dato da bere, ero straniero e non mi avete accolto, nudo e non mi avete vestito, malato e in carcere e non mi avete visitato”. Anch’essi allora risponderanno: “Signore, quando ti abbiamo visto affamato o assetato o straniero o nudo o malato o in carcere, e non ti abbiamo servito?”. Allora egli risponderà loro: “In verità io vi dico: tutto quello che non avete fatto a uno solo di questi più piccoli, non l’avete fatto a me”. E se ne andranno: questi al supplizio eterno, i giusti invece alla vita eterna» (Mt 25,31-46). 

Tutto cambia nei nostri rapporti con gli uomini, se abbiamo questa solenne visione di fede. Chi è dinanzi a me è Cristo Signore.
Madre di Dio, Madre nostra, ottienici dallo Spirito Santo che possiamo dare la nostra vita a Cristo, così come Cristo l’ha data a noi. Angeli e Santi, intercedete. Amen.


[bookmark: _Toc47013773]MEDITAZIONE 16 Giugno 2020 
Martedì XI Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Nabot è stato lapidato per volontà di Gezabele. Il governo del regno appartiene al re, non alla moglie del re. È Acab il responsabile di quella morte, perché lui nulla ha fatto per impedirla, anzi ha lasciato mano libera alla moglie. Chi è investito di una qualsiasi autorità – apostolica, ministeriale, profetica, teologica, morale, spirituale, di qualsiasi altra natura – è responsabile di ogni male che si compie, se lui non interviene con la sua autorità perché esso sia impedito fin dal suo nascere anche come pensiero. Elia non è inviato a manifestare a Gezabele la sua gravissima colpa.  Il re è responsabile di quella morte e al re va rivolta la Parola del Signore.
Ecco cosa dice Elia ad Acab: “Così dice il Signore: Hai assassinato e ora usurpi!”. “Così dice il Signore: Nel luogo ove lambirono il sangue di Nabot, i cani lambiranno anche il tuo sangue”». Ecco la immediata risposta del re: Acab disse a Elia: «Mi hai dunque trovato, o mio nemico?». Quello soggiunse: «Ti ho trovato, perché ti sei venduto per fare ciò che è male agli occhi del Signore.
A chi si è venduto Acab? Alla moglie. È a Gezabele che lui ha venduto la sua autorità di re del popolo del Signore. Di tutti gli atti nefasti della moglie, lui è responsabile. Questa legge della responsabilità obbliga ogni autorità. Quando un’autorità, di qualsiasi natura, ordine, grado, viene venduta e si lascia che si agisca non conformemente alla verità della propria autorità, di ogni male che la vendita genera nella storia e nell’eternità, si è responsabili. Nessuna autorità potrà mai sottrarsi alla legge della responsabilità, sia essa autorità apostolica, ministeriale, profetica, teologica, dottorale, di carisma, di governo, di amministrazione, di economia, di finanza, di scienza, di filosofia. Tutta la storia che dipende dalla propria autorità va conservata nella verità. Acab è il re. Di tutto ciò che avviene nel suo regno lui è responsabile. Leggiamo quanto il Signore rivela della responsabilità sacerdotale:

«Ascoltate la parola del Signore, o figli d’Israele, perché il Signore è in causa con gli abitanti del paese. Non c’è infatti sincerità né amore, né conoscenza di Dio nel paese. Si spergiura, si dice il falso, si uccide, si ruba, si commette adulterio, tutto questo dilaga e si versa sangue su sangue. Per questo è in lutto il paese e chiunque vi abita langue, insieme con gli animali selvatici e con gli uccelli del cielo; persino i pesci del mare periscono. Ma nessuno accusi, nessuno contesti; contro di te, sacerdote, muovo l’accusa. Tu inciampi di giorno e anche il profeta con te inciampa di notte e farò perire tua madre. Perisce il mio popolo per mancanza di conoscenza. Poiché tu rifiuti la conoscenza, rifiuterò te come mio sacerdote (Os 4,1-6).

Sono moltissimi oggi i peccati e le trasgressioni che sono il frutto della vendita della nostra personale, particolare autorità. Urge che ognuno prenda coscienza della sua personale autorità. Di ogni omissione nel suo retto esercizio si è responsabili dinanzi a Dio alla storia. 

Leggiamo 1Re 21,17-29
Allora la parola del Signore fu rivolta a Elia il Tisbita: «Su, scendi incontro ad Acab, re d’Israele, che abita a Samaria; ecco, è nella vigna di Nabot, ove è sceso a prenderne possesso. Poi parlerai a lui dicendo: “Così dice il Signore: Hai assassinato e ora usurpi!”. Gli dirai anche: “Così dice il Signore: Nel luogo ove lambirono il sangue di Nabot, i cani lambiranno anche il tuo sangue”». Acab disse a Elia: «Mi hai dunque trovato, o mio nemico?». Quello soggiunse: «Ti ho trovato, perché ti sei venduto per fare ciò che è male agli occhi del Signore. Ecco, io farò venire su di te una sciagura e ti spazzerò via. Sterminerò ad Acab ogni maschio, schiavo o libero in Israele. Renderò la tua casa come la casa di Geroboamo, figlio di Nebat, e come la casa di Baasà, figlio di Achia, perché tu mi hai irritato e hai fatto peccare Israele. Anche riguardo a Gezabele parla il Signore, dicendo: “I cani divoreranno Gezabele nel campo di Izreèl”. Quanti della famiglia di Acab moriranno in città, li divoreranno i cani; quanti moriranno in campagna, li divoreranno gli uccelli del cielo». In realtà nessuno si è mai venduto per fare il male agli occhi del Signore come Acab, perché sua moglie Gezabele l’aveva istigato. Commise molti abomini, seguendo gli idoli, come avevano fatto gli Amorrei, che il Signore aveva scacciato davanti agli Israeliti. Quando sentì tali parole, Acab si stracciò le vesti, indossò un sacco sul suo corpo e digiunò; si coricava con il sacco e camminava a testa bassa. La parola del Signore fu rivolta a Elia, il Tisbita: «Hai visto come Acab si è umiliato davanti a me? Poiché si è umiliato davanti a me, non farò venire la sciagura durante la sua vita; farò venire la sciagura sulla sua casa durante la vita di suo figlio».

Sempre dobbiamo ricordarci che il Signore nostro Dio non gode della morte di chi muore. Lui invece gioisce quando il peccatore si pente, chiede perdono, ritorna nella sua verità, vive di obbedienza piena alla sue particolari, persona responsabilità. Acab si addolora e si umilia dinanzi al Signore. Il Signore vede il suo pentimento, la sua umiliazione e per una seconda volta rivolge la Parola al suo profeta. La parola del Signore fu rivolta a Elia, il Tisbita: «Hai visto come Acab si è umiliato davanti a me? Poiché si è umiliato davanti a me, non farò venire la sciagura durante la sua vita; farò venire la sciagura sulla sua casa durante la vita di suo figlio».
Quando l’uomo si converte, i frutti del suo peccato sempre rimangono nella storia con conseguenze eterne. Il Signore, che è fedele ad ogni sua Parola, concede sempre il perdono dei peccati commessi. La pena però va scontata. Ad Acab il Signore scambia la pena. Non vedrà la sciagura della sua casa. La sciagura avverrà dopo la sua morte. Per Gezabele la sentenza rimane invariata. Essa non si è pentita. Non ha chiesto perdono. Ecco la sua fine così come è descritta nel secondo Libro dei re:

Ieu arrivò a Izreèl. Appena lo seppe, Gezabele si truccò gli occhi con stibio, si ornò il capo e si affacciò alla finestra. Mentre Ieu arrivava alla porta, gli domandò: «Tutto bene, Zimrì, assassino del suo signore?». Ieu alzò lo sguardo verso la finestra e disse: «Chi è con me? Chi?». Due o tre cortigiani si affacciarono a guardarlo. Egli disse: «Gettàtela giù». La gettarono giù. Parte del suo sangue schizzò sul muro e sui cavalli, che la calpestarono. Poi Ieu entrò, mangiò e bevve; alla fine ordinò: «Andate a vedere quella maledetta e seppellitela, perché era figlia di re». Andati per seppellirla, non trovarono altro che il cranio, i piedi e le palme delle mani. Tornati, riferirono il fatto a Ieu, che disse: «È la parola del Signore, che aveva detto per mezzo del suo servo Elia, il Tisbita: “Nel campo di Izreèl i cani divoreranno la carne di Gezabele. E il cadavere di Gezabele sarà come letame sulla superficie della campagna nel campo di Izreèl, così che non si potrà più dire: Questa è Gezabele”» (2Re 9,30-37). 

Sempre il male si avventa contro chi lo compie e lo divora. 

Lettura del Vangelo
Il nostro Dio che è il Padre del Signore nostro Gesù Cristo, vuole che nessuno si perda, ma che tutti giunga alla conoscenza della verità che è in Cristo Gesù. Il nostro Dio è il Dio che ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito, affinché chiunque crede in Lui non muoia, ma abbia la vita nel suo nome. Cristo Gesù per la salvezza di ogni uomo ha consegnato se stesso alla croce, facendo della sua vita un sacrificio, un olocausto di redenzione. Se il Padre celeste e Cristo Gesù amano l’uomo di un amore così grande, può un discepolo di Gesù non amare di un amore altrettanto grande ogni suo fratelli? Come Dio ama i nemici che odiano la sua Signoria universale, la disprezzano, la insultano, la rifiutano, come Dio ama quanti lo odiano e lo combattono, così anche il discepolo di Gesù deve amare tutti. Come ama tutti? Facendo il bene a tutti, senza alcuna distinzione o differenza tra amici e nemici, buoni e cattivi, santi e peccatori, vicini e lontani. 
San Paolo ci ricorda che Dio non ci ha amato quando eravamo giusti, ma quando eravamo peccatori.

Infatti, quando eravamo ancora deboli, nel tempo stabilito Cristo morì per gli empi. Ora, a stento qualcuno è disposto a morire per un giusto; forse qualcuno oserebbe morire per una persona buona. Ma Dio dimostra il suo amore verso di noi nel fatto che, mentre eravamo ancora peccatori, Cristo è morto per noi. A maggior ragione ora, giustificati nel suo sangue, saremo salvati dall’ira per mezzo di lui. Se infatti, quand’eravamo nemici, siamo stati riconciliati con Dio per mezzo della morte del Figlio suo, molto più, ora che siamo riconciliati, saremo salvati mediante la sua vita. Non solo, ma ci gloriamo pure in Dio, per mezzo del Signore nostro Gesù Cristo, grazie al quale ora abbiamo ricevuto la riconciliazione (Rm 5,6-11). 

Allo stesso modo deve amare ogni discepolo di Gesù. L’amore universale è il seno distintivo di ogni discepolo di Gesù. Chi è figlio del Padre, che è il Padre dall’amore universale, anche lui deve essere figlio dall’amore universale. Le parole di Gesù sono inequivocabili: Ma io vi dico: amate i vostri nemici e pregate per quelli che vi perseguitano, affinché siate figli del Padre vostro che è nei cieli; egli fa sorgere il suo sole sui cattivi e sui buoni, e fa piovere sui giusti e sugli ingiusti. Oggi se c’è una conversione urgentissima da opera è proprio questa: conversione all’amore universale. Conversione all’amore di redenzione e di salvezza. Conversione all’amore che sa farsi olocausto di redenzione, sacrificio di comunione nell’amore.

Leggiamo il testo di Mt 5,43-48
Avete inteso che fu detto: Amerai il tuo prossimo e odierai il tuo nemico. Ma io vi dico: amate i vostri nemici e pregate per quelli che vi perseguitano, affinché siate figli del Padre vostro che è nei cieli; egli fa sorgere il suo sole sui cattivi e sui buoni, e fa piovere sui giusti e sugli ingiusti. Infatti, se amate quelli che vi amano, quale ricompensa ne avete? Non fanno così anche i pubblicani? E se date il saluto soltanto ai vostri fratelli, che cosa fate di straordinario? Non fanno così anche i pagani? Voi, dunque, siate perfetti come è perfetto il Padre vostro celeste.

Già nel Libro del Levitico risuonano queste Parole da parte del Signore nostro Dio: Il Signore parlò a Mosè e disse: «Parla a tutta la comunità degli Israeliti dicendo loro: “Siate santi, perché io, il Signore, vostro Dio, sono santo (Lev 19,1-2). 
In cosa consiste la santità del Signore nostro Dio? Nel suo amore universale verso ogni uomo. Ecco come il Libro della Sapienza manifesta e rivela questo amore universale, che in Dio è sempre di salvezza.

Anche senza queste potevano cadere con un soffio, perseguitati dalla giustizia e dispersi dal tuo soffio potente, ma tu hai disposto ogni cosa con misura, calcolo e peso. Prevalere con la forza ti è sempre possibile; chi si opporrà alla potenza del tuo braccio? Tutto il mondo, infatti, davanti a te è come polvere sulla bilancia, come una stilla di rugiada mattutina caduta sulla terra. Hai compassione di tutti, perché tutto puoi, chiudi gli occhi sui peccati degli uomini, aspettando il loro pentimento. Tu infatti ami tutte le cose che esistono e non provi disgusto per nessuna delle cose che hai creato; se avessi odiato qualcosa, non l’avresti neppure formata. Come potrebbe sussistere una cosa, se tu non l’avessi voluta? Potrebbe conservarsi ciò che da te non fu chiamato all’esistenza? Tu sei indulgente con tutte le cose, perché sono tue, Signore, amante della vita. Poiché il tuo spirito incorruttibile è in tutte le cose. Per questo tu correggi a poco a poco quelli che sbagliano e li ammonisci ricordando loro in che cosa hanno peccato, perché, messa da parte ogni malizia, credano in te, Signore (Sap 11,20-12,2). 

Questa rivelazione viene portata al supremo compimento dal Padre in Cristo Gesù. Ecco il comandamento di Gesù per i suoi discepoli: Voi, dunque, siate perfetti come è perfetto il Padre vostro celeste. Se dobbiamo essere perfetti come è perfetto il Padre nostro che è nei cieli, dobbiamo anche noi amare ogni uomo con il dono della nostra vita. La nostra vita dovrà essere spessa tutta a servizio della redenzione e della salvezza dei nostri fratelli. Per fare questo ci dobbiamo rivestire della stessa obbedienza di Cristo Signore. Cosa impossibile da realizzare se non ci rivestiamo della stessa santità del Signore nostro. Si è santi come Cristo Gesù è santo, per obbedire come Cristo Gesù ha obbedito.
Madre di Dio, Madre nostra, Angeli Santi, otteneteci di raggiungere la più alta santità per poter vivere la più alta obbedienza. Amen.
[bookmark: _Toc47013774]MEDITAZIONE 17 Giugno 2020 
Mercoledì XI Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Eliseo sa che deve essere profeta al posto di Elia. Sa altresì che senza lo Spirito del Signore nessuno potrà mai compiere questo ministero di verità, luce, sapienza, manifestazione della divina volontà, attraverso l’annuncio della Parola di Dio, nella cui obbedienza è la benedizione e la salvezza. Per questo lui chiede ad Elia due terzi del suo Spirito. Lo Spirito è l’eredità di Elia. Eliseo, chiedendo due terzi dello Spirito, chiede di essere profeta al suo posto. Chiede di essere continuatore della sua missione profetica. Per questo è necessario che lo Spirito che è su Elia si posi su di lui. Uno stesso Spirito, una stessa missione. Quando si cambia Spirito, si cambia anche la missione. Nessuno si illuda. Se dallo Spirito di Dio si passa allo spirito del mondo, la missione sarà secondo il mondo, mai potrà essere secondo la volontà del Padre.
Altra verità da mettere nel cuore è questa: Come il Signore dona il suo Spirito perché si compia la missione da Lui voluta, manifestata, comunicata, così anche quando non si ascolta il suo Santo Spirito, il Signore lo può anche ritirare. Può riprendersi ciò che è suo. In questo istante l’uomo esce dalla luce ed entra nelle tenebre più fitte. Se l’uomo non si converte con una potente azione di ravvedimento, non solo sarà condotto dallo spirito delle tenebre, della falsità e della menzogna. Nelle tenebre si inabisserà sempre di più, fino a perdere anche la luce della sua umana intelligenza e sapienza. 
Quando il Signore ritira il suo Santo Spirito, anche quella poca luce della natura si perde. L’uomo è tutto governato dalle tenebre e avanza di cecità in cecità. Da cosa ci accorgiamo che siamo senza lo Spirito di Dio? Dal cambiamento di missione. Le opere attestano se siamo mossi dallo Spirito del Signore o dallo spirito della menzogna e della falsità. Ecco la richiesta che Elia rivolge a Eliseo: “Appena furono passati, Elia disse a Eliseo: «Domanda che cosa io debba fare per te, prima che sia portato via da te»”. 
Così risponde Eliseo: «Due terzi del tuo spirito siano in me». Elia risponde che nonostante la richiesta sia difficile, tuttavia è possibile che venga realizzata: «Tu pretendi una cosa difficile! Sia per te così, se mi vedrai quando sarò portato via da te; altrimenti non avverrà». Elia pone una condizione. Quando Eliseo potrà conoscere che è divenuto profeta al posto di Elia? Lo saprà nel momento in cui lui sarà portato via. Se Eliseo vedrà cosa sta per accadere, sarà profeta al suo posto. Se invece non lo vedrà, la sua richiesta cadrà nel vuoto. Come interpretare questa risposta?
Lo Spirito del Signore è il Signore che lo dona e non l’uomo. Se il Signore permetterà che Elia sia veduto da Eliseo mentre viene rapito e portato via, è segno che la sua richiesta è stata accolta, è stata esaudita. Se invece il Signore non permetterà che Eliseo veda, allora è il segno che la richiesta non è stata esaudita. Poiché Eliseo vede come il Signore porta via Elia, questo è il segno che da questo momento lui è stato costituito profeta.

Leggiamo 2Re 2,1.6-26 
Quando il Signore stava per far salire al cielo in un turbine Elia, questi partì da Gàlgala con Eliseo. Elia gli disse: «Rimani qui, perché il Signore mi manda al Giordano». Egli rispose: «Per la vita del Signore e per la tua stessa vita, non ti lascerò». E procedettero insieme. Cinquanta uomini, tra i figli dei profeti, li seguirono e si fermarono di fronte, a distanza; loro due si fermarono al Giordano. Elia prese il suo mantello, l’arrotolò e percosse le acque, che si divisero di qua e di là; loro due passarono sull’asciutto. Appena furono passati, Elia disse a Eliseo: «Domanda che cosa io debba fare per te, prima che sia portato via da te». Eliseo rispose: «Due terzi del tuo spirito siano in me». Egli soggiunse: «Tu pretendi una cosa difficile! Sia per te così, se mi vedrai quando sarò portato via da te; altrimenti non avverrà». Mentre continuavano a camminare conversando, ecco un carro di fuoco e cavalli di fuoco si interposero fra loro due. Elia salì nel turbine verso il cielo. Eliseo guardava e gridava: «Padre mio, padre mio, carro d’Israele e suoi destrieri!». E non lo vide più. Allora afferrò le proprie vesti e le lacerò in due pezzi. Quindi raccolse il mantello, che era caduto a Elia, e tornò indietro, fermandosi sulla riva del Giordano. Prese il mantello, che era caduto a Elia, e percosse le acque, dicendo: «Dov’è il Signore, Dio di Elia?». Quando anch’egli ebbe percosso le acque, queste si divisero di qua e di là, ed Eliseo le attraversò.

Avendo visto come Elia è stato rapito e portato via, Eliseo ora sa di essere profeta nel popolo del Signore. Ma non basta che lo sappia Eliseo, tutto il popolo lo deve sapere. Come tutto il popolo lo sa? Attraverso un segno visibile compiuto da Eliseo. “Prese il mantello, che era caduto a Elia, e percosse le acque, dicendo: «Dov’è il Signore, Dio di Elia?». Quando anch’egli ebbe percosso le acque, queste si divisero di qua e di là, ed Eliseo le attraversò”.
Con questo segno visibile, viene manifestato l’invisibile. Lo Spirito di Elia si posa invisibilmente su Eliseo. Prendendo il mantello di Elia e dividendo le acque del Giordano, Eliseo manifesta visibilmente che lo Spirito di Elia è su di Lui. Se lo Spirito di Elia è su di Lui, Lui è divenuto profeta al suo posto. 
È questa una verità che deve sempre accompagnare la nostra vita di discepoli di Gesù. La nostra appartenenza invisibile a Gesù Signore, la potenza dello Spirito Santo che ci governa invisibilmente deve divenire storia, vita, opera. Sono le opere dello Spirito o i suoi frutti che attestano che lo Spirito del Signore governa e conduce la nostra vita: “Vedano le vostre opere buone e glorifichino il Padre vostro che è nel cieli”. Di certo non è opera dello Spirito Santo dire calunnie, proferire cattiverie, proclamare cose maligne su quanti non pensano come noi o non seguono i nostri cammini. Di certo non è opera dello Spirito Santo rinnegare la missione di salvezza e di redenzione di Cristo Gesù a favore di una visione mondanizzata della religione e della fede. Di certo non è opera dello Spirito Santo dichiarare gli altri dannati, diabolici, affermando cose ancora più pesanti contro di essi, per fare proseliti dietro di noi. Chi è mosso dalla Spirito Santo neanche dice la verità. La mostra con una condotta di vita puramente e totalmente evangelica. La vita parla da se stessa. Non ha bisogno di parole. È stato sufficiente che Eliseo dividesse le acque del Giordano perché si gridasse: “Lo Spirito di Elia è ora su Eliseo”.

Lettura del Vangelo
Vivere il Vangelo non è compiere una serie di opere diverse da quelle che noi facevamo già. È invece vivere la vita nel nostro quotidiano ma tutta alla luce dello Spirito di verità, sapienza, amore, pace che è in Cristo Gesù e per Lui viene su di noi, mediante i sacramenti della salvezza. Con la regola che ci dona Gesù si esce dall’affanno del profeta Michea e si entra nella semplicità di una obbedienza alla Parola del nostro Dio che fa della nostra vita una sublime opera.
Leggiamo gli affanni del profeta Michea:

«Con che cosa mi presenterò al Signore, mi prostrerò al Dio altissimo? Mi presenterò a lui con olocausti, con vitelli di un anno? Gradirà il Signore migliaia di montoni e torrenti di olio a miriadi? Gli offrirò forse il mio primogenito per la mia colpa, il frutto delle mie viscere per il mio peccato?». Uomo, ti è stato insegnato ciò che è buono e ciò che richiede il Signore da te: praticare la giustizia, amare la bontà, camminare umilmente con il tuo Dio (Mic 6, 6-8). 

Leggiamo cosa insegna Gesù: “Invece, mentre tu fai l’elemosina, non sappia la tua sinistra ciò che fa la tua destra, perché la tua elemosina resti nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel segreto, ti ricompenserà”. Cosa chiede Gesù? Che tutto si faccia per la gloria di Dio. Che niente si faccia per la nostra gloria. Quando si fa tutto per la gloria di Dio, anche chi riceve l’elemosina, non deve ringraziare l’uomo, ma il Signore che ha suscitato l’opera buona dell’uomo. “Signore ti benedico e ti lodo. Ero affamato e nudo, assetato e bisognoso di tutto e tu hai mandato un tuo angelo a visitarmi, Grazie per quanto hai fatto per me”.
Questa visione di fede deve essere stile di vita, sostanza della nostra storia quotidiana, essenza di ogni nostra relazione. Non in una sola cosa, ma in ogni cosa che facciamo. Tutto dobbiamo trasformare in più grande rendimento di gloria per il nostro Dio. Se invece facciamo le opere per noi stessi, per la nostra gloria, perdiamo sia la ricompensa sulla terra che nell’eternità.  Abbiamo lavorato per la vanità.

Leggiamo il testo di Mt 6,1-6.16-18
State attenti a non praticare la vostra giustizia davanti agli uomini per essere ammirati da loro, altrimenti non c’è ricompensa per voi presso il Padre vostro che è nei cieli. Dunque, quando fai l’elemosina, non suonare la tromba davanti a te, come fanno gli ipocriti nelle sinagoghe e nelle strade, per essere lodati dalla gente. In verità io vi dico: hanno già ricevuto la loro ricompensa. Invece, mentre tu fai l’elemosina, non sappia la tua sinistra ciò che fa la tua destra, perché la tua elemosina resti nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel segreto, ti ricompenserà. E quando pregate, non siate simili agli ipocriti che, nelle sinagoghe e negli angoli delle piazze, amano pregare stando ritti, per essere visti dalla gente. In verità io vi dico: hanno già ricevuto la loro ricompensa. Invece, quando tu preghi, entra nella tua camera, chiudi la porta e prega il Padre tuo, che è nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel segreto, ti ricompenserà. E quando digiunate, non diventate malinconici come gli ipocriti, che assumono un’aria disfatta per far vedere agli altri che digiunano. In verità io vi dico: hanno già ricevuto la loro ricompensa. Invece, quando tu digiuni, profùmati la testa e làvati il volto, perché la gente non veda che tu digiuni, ma solo il Padre tuo, che è nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel segreto, ti ricompenserà.

Gesù non ricorda quanto il Padre suo aveva rivelato circa il digiuno con il profeta Isaia. Lo Spirito Santo che muove il suo cuore e la sua intelligenza, gli rivela che l’uomo è saldamente ancorato alle sue pratiche di pietà. Abolire le pratiche di pietà, è un combattimento che mai produrrà frutti. 
Se diviene difficile abolirle, almeno si possono purificare, santificare, colmare di una verità nuova, della verità del Vangelo? Questo Gesù vuole che noi facciamo: purificare ogni nostra opera di pietà. Come queste opere vanno purificate? Vivendole tutte perché salga al Padre celeste la più grande gloria. Sale la più grande gloria, se le facciamo nel segreto, senza che nessuno veda. Facendole nel segreto, non cadiamo nella tentazione di farle per la nostra gloria, per essere ammirati dagli uomini. Ecco il suo insegnamento sul digiuno: “Invece, quando tu digiuni, profùmati la testa e làvati il volto, perché la gente non veda che tu digiuni, ma solo il Padre tuo, che è nel segreto; e il Padre tuo, che vede nel segreto, ti ricompenserà”.
Basta osservare una regola così semplice e tutta la nostra vita si trasformerà in servizio perché si innalzi al Padre una grande gloria. Con questa semplice regola, si vive la vita del nostro quotidiano facendo di essa uno strumento a servizio esclusivo della gloria del nostro Dio e Signore. 
Madre di Dio, tu che hai fatto della tua vita solo un esclusivo servizio per la più grande gloria di Dio, fa’ che possiamo imitare il tuo esempio per tutti i nostri giorni. Angeli e Santi intercedete per noi, perché anche noi possiamo vivere e morire per la gloria del nostro Dio e Signore. Amen. 


[bookmark: _Toc47013775]MEDITAZIONE 18 Giugno 2020 
Giovedì XI Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
La liturgia oggi termina con la meditazione sulla vita e la parola del profeta Elia, offrendo alla nostra riflessione un brano del Libro del Siracide. Chiediamoci: Perché il Libro del Siracide parla di Elia? Parla di questo profeta perché da Lui è visto come uomo illustre. Infatti l’ultima parte del Libro è dedicata all’elogio di tutti quegli uomini che hanno dato splendore al popolo del Signore.
Ecco come inizia questa sezione del Libro:

“Facciamo ora l’elogio di uomini illustri, dei padri nostri nelle loro generazioni. Il Signore li ha resi molto gloriosi: la sua grandezza è da sempre. Signori nei loro regni, uomini rinomati per la loro potenza, consiglieri per la loro intelligenza e annunciatori nelle profezie. Capì del popolo con le loro decisioni e con l’intelligenza della sapienza popolare; saggi discorsi erano nel loro insegnamento. Inventori di melodie musicali e compositori di canti poetici. Uomini ricchi, dotati di forza, che vivevano in pace nelle loro dimore. Tutti costoro furono onorati dai loro contemporanei, furono un vanto ai loro tempi. Di loro, alcuni lasciarono un nome, perché se ne celebrasse la lode. Di altri non sussiste memoria, svanirono come se non fossero esistiti, furono come se non fossero mai stati, e così pure i loro figli dopo di loro. Questi invece furono uomini di fede, e le loro opere giuste non sono dimenticate. Nella loro discendenza dimora una preziosa eredità: i loro posteri. La loro discendenza resta fedele alle alleanze e grazie a loro anche i loro figli. Per sempre rimarrà la loro discendenza e la loro gloria non sarà offuscata. I loro corpi furono sepolti in pace, ma il loro nome vive per sempre. I popoli parlano della loro sapienza, l’assemblea ne proclama la lode (Sir 44,1-15).

Tra questi uomini illustri vi è il profeta Elia. Di lui il Siracide presenta la sua vita e le sue parole nell’essenzialità. È una sintesi perfetta. In essa nulla manca. 

Leggiamo Sir 48,1-14
Allora sorse Elia profeta, come un fuoco; la sua parola bruciava come fiaccola. Egli fece venire su di loro la carestia e con zelo li ridusse a pochi. Per la parola del Signore chiuse il cielo e così fece scendere per tre volte il fuoco. Come ti rendesti glorioso, Elia, con i tuoi prodigi! E chi può vantarsi di esserti uguale? Tu hai fatto sorgere un defunto dalla morte e dagl’inferi, per la parola dell’Altissimo; tu hai fatto precipitare re nella perdizione, e uomini gloriosi dal loro letto. Tu sul Sinai hai ascoltato parole di rimprovero, sull’Oreb sentenze di condanna. Hai unto re per la vendetta e profeti come tuoi successori. Tu sei stato assunto in un turbine di fuoco, su un carro di cavalli di fuoco; tu sei stato designato a rimproverare i tempi futuri, per placare l’ira prima che divampi, per ricondurre il cuore del padre verso il figlio e ristabilire le tribù di Giacobbe. Beati coloro che ti hanno visto e si sono addormentati nell’amore, perché è certo che anche noi vivremo. Appena Elia fu avvolto dal turbine, Eliseo fu ripieno del suo spirito; nei suoi giorni non tremò davanti a nessun principe e nessuno riuscì a dominarlo. Nulla fu troppo grande per lui, e nel sepolcro il suo corpo profetizzò. Nella sua vita compì prodigi, e dopo la morte meravigliose furono le sue opere. 

In questa sintesi vi è qualcosa che non si trova né nel Primo e né nel secondo Libro dei Re. Non si trova la profezia di Malachia, posteriore di qualche secolo alla morte del profeta Elia. Ecco cosa viene aggiunto: “Tu sei stato designato a rimproverare i tempi futuri, per placare l’ira prima che divampi, per ricondurre il cuore del padre verso il figlio e ristabilire le tribù di Giacobbe”. 
Queste parole fanno riferimento alla profezia di Malachia. Leggiamolo: 

“Tenete a mente la legge del mio servo Mosè, al quale ordinai sull’Oreb precetti e norme per tutto Israele. Ecco, io invierò il profeta Elia prima che giunga il giorno grande e terribile del Signore: egli convertirà il cuore dei padri verso i figli e il cuore dei figli verso i padri, perché io, venendo, non colpisca la terra con lo sterminio” (Mal 3,22-24). 

Elia fu rapito in cielo su un carro di fuoco. Il profeta Malachia parla di un suo ritorno sulla terra per esercitare ancora una volta il suo ministero di profeta. Per operare la conversione del popolo prima che venga il giorno rovente del Signore. A questa profezia dona la sua vera interpretazione l’Angelo Gabriele nell’annuncio che fa a Zaccaria nel tempio di Gerusalemme. Ecco le parole dell’Angelo: 

«Non temere, Zaccaria, la tua preghiera è stata esaudita e tua moglie Elisabetta ti darà un figlio, e tu lo chiamerai Giovanni. Avrai gioia ed esultanza, e molti si rallegreranno della sua nascita, perché egli sarà grande davanti al Signore; non berrà vino né bevande inebrianti, sarà colmato di Spirito Santo fin dal seno di sua madre e ricondurrà molti figli d’Israele al Signore loro Dio. Egli camminerà innanzi a lui con lo spirito e la potenza di Elia, per ricondurre i cuori dei padri verso i figli e i ribelli alla saggezza dei giusti e preparare al Signore un popolo ben disposto» (Lc 1,13-17). 

Non Elia che viene. A preparare la via del Signore viene mandato Giovanni il Battista. Come viene Giovanni? Con lo spirito e la potenza di Elia. Così la profezia di Zaccaria dopo che fu dato il nome di Giovanni al bambino, dopo cioè che tutte le Parole dell’Angelo si sono compiute e lui ritornò a parlare:

E tu, bambino, sarai chiamato profeta dell’Altissimo perché andrai innanzi al Signore a preparargli le strade, per dare al suo popolo la conoscenza della salvezza nella remissione dei suoi peccati. Grazie alla tenerezza e misericordia del nostro Dio, ci visiterà un sole che sorge dall’alto, per risplendere su quelli che stanno nelle tenebre e nell’ombra di morte, e dirigere i nostri passi sulla via della pace” (Lc 1,76-79). 

Sia il profeta Elia che Giovanni il Battista rivelano quanto sono grandi la bontà e la misericordia del Signore per la salvezza e la redenzione dell’uomo. Dio con Elia e con Giovanni discende con la grande potenza del suo Santo Spirito. Con Cristo invece è il Figlio Unigenito del Padre che viene nella carne. Viene con tutto l’amore del Padre e tutta la potenza dello Spirito Santo per la salvezza dell’uomo. Ora è obbligo del corpo di Cristo portare nel mondo tutta la potenza dell’amore del Padre, della grazia del Figlio e della comunione dello Spirito Santo. Il nostro Dio fino alla consumazione della storia crea la salvezza della sua creatura per mezzo del corpo di Cristo.

Lettura del Vangelo
Il Vangelo oggi ci inserisce nel mistero della preghiera. Quanto Gesù insegna va letto e compreso partendo da una sola verità: la vocazione dell’uomo. Ogni uomo è chiamato a far risplendere tutta la bellezza e magnificenza della gloria di Dio in mezzo ai suoi fratelli. Ecco cosa rivela il Salmo:

I cieli narrano la gloria di Dio, l’opera delle sue mani annuncia il firmamento. Il giorno al giorno ne affida il racconto e la notte alla notte ne trasmette notizia. Senza linguaggio, senza parole, senza che si oda la loro voce, per tutta la terra si diffonde il loro annuncio e ai confini del mondo il loro messaggio. Là pose una tenda per il sole che esce come sposo dalla stanza nuziale: esulta come un prode che percorre la via. Sorge da un estremo del cielo e la sua orbita raggiunge l’altro estremo: nulla si sottrae al suo calore (Sal 19 (18) 1-7). 

Se il sole e le altre stelle cantano la gloria del Signore, molto di più deve cantarla, narrarla l’uomo. Ma l’uomo si è deturpato con il suo peccato. Ha prima bisogno però di essere fatto dal suo Dio e Signore, se vuole vivere la sua vocazione di narratore della sua gloria. Come questo avverrà? Chiedendo ogni giorno al Signore che venga con la sua potente grazia e lo ricrei, lo rinnovi, lo santifichi, lo mondi dal peccato, lo sostenga perché non torni mai più in esso, lo liberi da ogni male. Poiché l’uomo è anche corpo ed ha bisogno di cibo, si chiede al Signore che ogni giorno gli procuri il pane di questo giorno. Tutto è opera del Signore. All’uomo è chiesta una cosa sola: che domandi in pienezza di fede e di amore di essere creato, rinnovato, santificato. Il nostro Dio nulla può fare per l’uomo, se l’uomo non lo vuole. 
Insegna Sant’Agostino: “Chi ha creato te senza di te, non può salvare te senza di te”. È questo il fine della preghiera di Gesù: chiedere al Padre suo una quotidiana nuova creazione, una quotidiana nuova santificazione, una quotidiana nuova liberazione dal male. Una quotidiana custodia e protezione perché non si ritorni mai più nel male. Ecco come inizia la preghiera insegnata da Gesù: Padre nostro che sei nei cieli, sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno, sia fatta la tua volontà, come in cielo così in terra.
A chi il cristiano rivolge la sua preghiera? Al Padre suo. Come dovrà rivolgerla? Nel nome di Cristo Gesù. Come si rivolge nel nome di Cristo Gesù? Divenendo con Lui un solo corpo, una sola vita, una sola obbedienza. Crescendo come veri figli del Padre nel Figlio suo Gesù Cristo.

Leggiamo il testo di Mt 6,7-15

Pregando, non sprecate parole come i pagani: essi credono di venire ascoltati a forza di parole. Non siate dunque come loro, perché il Padre vostro sa di quali cose avete bisogno prima ancora che gliele chiediate. Voi dunque pregate così: Padre nostro che sei nei cieli, sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno, sia fatta la tua volontà, come in cielo così in terra. Dacci oggi il nostro pane quotidiano, e rimetti a noi i nostri debiti come anche noi li rimettiamo ai nostri debitori, e non abbandonarci alla tentazione, ma liberaci dal male. Se voi infatti perdonerete agli altri le loro colpe, il Padre vostro che è nei cieli perdonerà anche a voi; ma se voi non perdonerete agli altri, neppure il Padre vostro perdonerà le vostre colpe.

Nella preghiera insegnata da Gesù tutto è opera del Padre. Cosa deve fare chi prega perché la preghiera innalzata venga accolta? Sia esaudita? Dare totale perdono a coloro che lo ho hanno offeso: “Dacci oggi il nostro pane quotidiano, e rimetti a noi i nostri debiti come anche noi li rimettiamo ai nostri debitori”. Chi è il nostro Dio? Non è solo colui che perdona. È infinitamente di più. È colui che ha preso su di sé tutti i peccati del mondo e li ha espiati sulla croce. Gesù è il giusto che muore per gli ingiusti. Il cristiano non è giusto. Ha bisogno di essere fatto giusto dal suo Dio. Ogni peccato da lui commesso deve essere perdonato. Dio però pone una condizione: se vuoi il mio perdono tu devi dare il tuo perdono ai tuoi debitori. Se tu non perdoni i tuoi debitori, io non perdono te. Se tu perdoni poco, io perdono poco. Se tu perdoni molto, io perdono molto. Se tu perdoni tutto, io perdono tutto.
Il regno di Dio viene nel nostro cuore dal perdono. Se noi non perdoniamo a nulla serve recitare il Padre nostro. Senza il perdono, il Signore non ci ascolta, mai potrà ascoltarci.
La Madre di Dio e Madre nostra, ci aiuti a perdonare senza alcuna riserva. Saremo veri regni di Dio. Manifesteremo la gloria del Signore. Angeli e Santi ci aiutino a crescere in ogni rendimento di gloria. Amen.


[bookmark: _Toc47013776]MEDITAZIONE 19 Giugno 2020 
Venerdì XI Settimana del T. O. 
[bookmark: _Toc47013777]Sacratissimo Cuore di Gesù
PRIMA LETTURA
Nessun uomo è scelto da Dio, da Lui amato per merito. Dio sceglie per purissimo amore. L’amore con il quale Dio opera la scelta è precedente ad ogni azione degli uomini. Quando Dio sceglie, sempre mantiene ciò che promette. Mai il Signore nostro Dio è venuto meno ad una sola Parola uscita dalla sua bocca. Questa verità ricorda Mosè al suo popolo che sta per entrare nella terra da Dio promessa da Abramo. Il Signore vi ama e perché ha voluto mantenere il giuramento fatto ai vostri padri: il Signore vi ha fatti uscire con mano potente e vi ha riscattati liberandovi dalla condizione servile, dalla mano del faraone, re d’Egitto. Anche la liberazione dalla schiavitù non è per merito, ma per amore. Il Signore lo ha promesso a Giacobbe e ha mantenuto la sua Parola. Tutto il bene che Dio opera, lo opera per amore. Poi spetta all’uomo lasciarsi amare da Dio. Come l’uomo si lascerà amare da Dio? Portando a pieno compimento il fine che è proprio di ogni scelta. Qual è il fine per cui il popolo è stato scelto? Così è rivelato da Dio al suo servo Mosè:

Mosè salì verso Dio, e il Signore lo chiamò dal monte, dicendo: «Questo dirai alla casa di Giacobbe e annuncerai agli Israeliti: “Voi stessi avete visto ciò che io ho fatto all’Egitto e come ho sollevato voi su ali di aquile e vi ho fatto venire fino a me. Ora, se darete ascolto alla mia voce e custodirete la mia alleanza, voi sarete per me una proprietà particolare tra tutti i popoli; mia infatti è tutta la terra! Voi sarete per me un regno di sacerdoti e una nazione santa”. Queste parole dirai agli Israeliti» (Es 19,3-6). 

Ecco il fine della chiamata: ascoltare la voce del Signore. Israele ascolta la voce del suo Dio e il suo Dio farà di lui un regno di sacerdoti e una nazione santa. 
	
Leggiamo Dt 7,6-11
Il Signore si è legato a voi e vi ha scelti, non perché siete più numerosi di tutti gli altri popoli – siete infatti il più piccolo di tutti i popoli –, ma perché il Signore vi ama e perché ha voluto mantenere il giuramento fatto ai vostri padri: il Signore vi ha fatti uscire con mano potente e vi ha riscattati liberandovi dalla condizione servile, dalla mano del faraone, re d’Egitto. Riconosci dunque il Signore, tuo Dio: egli è Dio, il Dio fedele, che mantiene l’alleanza e la bontà per mille generazioni con coloro che lo amano e osservano i suoi comandamenti, ma ripaga direttamente coloro che lo odiano, facendoli perire; non concede una dilazione a chi lo odia, ma lo ripaga direttamente. Osserverai, dunque, mettendoli in pratica, i comandi, le leggi e le norme che oggi ti prescrivo.

Riascoltiamo quanto Mosè dice ai figli di Israele: “Il Signore ripaga direttamente coloro che lo odiano, facendoli perire; non concede una dilazione a chi lo odia, ma lo ripaga direttamente”. Queste parole vanno comprese alla luce delle altre parole del Signore che sono venute dopo. Ecco cosa insegna il Libro della Sapienza:

“Prevalere con la forza ti è sempre possibile; chi si opporrà alla potenza del tuo braccio? Tutto il mondo, infatti, davanti a te è come polvere sulla bilancia, come una stilla di rugiada mattutina caduta sulla terra. Hai compassione di tutti, perché tutto puoi, chiudi gli occhi sui peccati degli uomini, aspettando il loro pentimento. Tu infatti ami tutte le cose che esistono e non provi disgusto per nessuna delle cose che hai creato; se avessi odiato qualcosa, non l’avresti neppure formata. Come potrebbe sussistere una cosa, se tu non l’avessi voluta? Potrebbe conservarsi ciò che da te non fu chiamato all’esistenza? Tu sei indulgente con tutte le cose, perché sono tue, Signore, amante della vita. Poiché il tuo spirito incorruttibile è in tutte le cose. Per questo tu correggi a poco a poco quelli che sbagliano e li ammonisci ricordando loro in che cosa hanno peccato, perché, messa da parte ogni malizia, credano in te, Signore” (Sap 11,21-2,2).
 
Alla luce di queste parole dobbiamo confessare che tutta la nostra vita è una particolare manifestazione della misericordia e della compassione del nostro Dio. Quanto avviene in essa ha un solo fine: condurci ad ascoltare il Signore. Portarci ad obbedire ad ogni sua Parola. Il tempo che il Signore ci concede di vivere è la più grande sua misericordia in vista della nostra conversione per una obbedienza sempre più grande e perfetta. Nell’obbedienza la nostra vita diviene vita eterna in Dio e per Lui. 

SECONDA LETTURA

L’Apostolo Giovanni porta a compimento pieno la rivelazione fatta da Dio a Mosè sul suo amore. Dio ama l’uomo di amore eterno. Così in Geremia:

Da lontano mi è apparso il Signore: «Ti ho amato di amore eterno, per questo continuo a esserti fedele. Ti edificherò di nuovo e tu sarai riedificata, vergine d’Israele. Di nuovo prenderai i tuoi tamburelli e avanzerai danzando tra gente in festa. Di nuovo pianterai vigne sulle colline di Samaria; dopo aver piantato, i piantatori raccoglieranno (Ger 31,3-5). 

Amandoci Dio di amore eterno, ci ha amato prima della nostra stessa creazione. In chi ci ha amato il Signore? Nel suo Figlio Unigenito per opera del suo Santo Spirito. Ci ha amato creandoci. Ci ha amato mandando il suo Figlio Unigenito nella carne e facendolo olocausto di espiazione per i nostri peccati. Cristo Gesù non è frutto dell’uomo. Lui è esclusivo frutto del Padre per lo Spirito Santo. Cristo Gesù è il Dono nel quale è ogni altro dono. “In questo sta l’amore: non siamo stati noi ad amare Dio, ma è lui che ha amato noi e ha mandato il suo Figlio come vittima di espiazione per i nostri peccati”. 
Se il Padre ci ha amato, ci ama in Cristo, per opera del suo Santo Spirito, l’uomo può amare Dio solo in Cristo per opera del suo Santo Spirito. Senza Cristo Gesù l’amore del Padre non si può riversare sull’uomo. Cristo Gesù è la sola via attraverso cui l’amore del Padre scende su di noi. Ma anche Cristo Gesù è la sola via attraverso cui l’uomo può rispondere a Dio manifestando il suo amore di ascolto e di obbedienza. Tutto Dio viene all’uomo per Cristo, con Cristo, in Cristo. Tutto l’uomo va al Padre per Cristo, con Cristo, in Cristo. 

Leggiamo 1Gv 4,7-16
Carissimi, amiamoci gli uni gli altri, perché l’amore è da Dio: chiunque ama è stato generato da Dio e conosce Dio. Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio è amore. In questo si è manifestato l’amore di Dio in noi: Dio ha mandato nel mondo il suo Figlio unigenito, perché noi avessimo la vita per mezzo di lui. In questo sta l’amore: non siamo stati noi ad amare Dio, ma è lui che ha amato noi e ha mandato il suo Figlio come vittima di espiazione per i nostri peccati. Carissimi, se Dio ci ha amati così, anche noi dobbiamo amarci gli uni gli altri. Nessuno mai ha visto Dio; se ci amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi e l’amore di lui è perfetto in noi. In questo si conosce che noi rimaniamo in lui ed egli in noi: egli ci ha donato il suo Spirito. E noi stessi abbiamo veduto e attestiamo che il Padre ha mandato il suo Figlio come salvatore del mondo. Chiunque confessa che Gesù è il Figlio di Dio, Dio rimane in lui ed egli in Dio. E noi abbiamo conosciuto e creduto l’amore che Dio ha in noi. Dio è amore; chi rimane nell’amore rimane in Dio e Dio rimane in lui.

Come si ama Dio, il nostro Dio che ci ama nel suo amore eterno? Il nostro Dio si ama, accogliendo il suo Amore eterno e divenendo nel suo Amore eterno un solo Amore. “E noi stessi abbiamo veduto e attestiamo che il Padre ha mandato il suo Figlio come salvatore del mondo. Chiunque confessa che Gesù è il Figlio di Dio, Dio rimane in lui ed egli in Dio”.
Senza la vera fede, la vera accoglienza, la vera obbedienza all’Amore eterno che Dio ha per noi, per noi mai vi potrà essere amore vero. Mai esisterà l’amore divino per noi. Il vero amore inizia dalla retta confessione della verità che è Cristo Gesù. Non una parte di verità va confessata, ma tutta la verità. Ecco tutta la verità che è Cristo Gesù: Lui è l’Amore eterno incarnato del Padre, attraverso cui il Padre ci ama di un amore di creazione, redenzione, salvezza, giustificazione, santificazione.
Cristo Gesù non è l’Amore eterno per una o per poche persone. Non è l’Amore eterno per i cristiani. Non è l’Amore eterno per qualche popolo. Non è stato l’Amore eterno. Cristo Gesù è stato, è e sarà in eterno l’Amore eterno per ogni popolo, ogni lingua, ogni tribù, ogni nazione. Chi accoglie l’Amore eterno del Padre si salva. Chi lo rifiuta rimane nella sua morte. Rimane perché è già nella morte. 

Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui non vada perduto, ma abbia la vita eterna. Dio, infatti, non ha mandato il Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma perché il mondo sia salvato per mezzo di lui. Chi crede in lui non è condannato; ma chi non crede è già stato condannato, perché non ha creduto nel nome dell’unigenito Figlio di Dio (Gv 3,16-18). 

È questa verità di Cristo Gesù che oggi viene negata, rinnegata, nascosta, sotterrata da molti cristiani. Urge confessare e annunciare dinanzi ad ogni uomo questa sua eterna verità. Gesù è l’Amore eterno del Padre per ogni uomo.

Lettura del Vangelo
Cristo Gesù così manifesta la sua verità ai suoi discepoli: “Tutto è stato dato a me dal Padre mio; nessuno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre se non il Figlio e colui al quale il Figlio vorrà rivelarlo”. Gesù è la sola via attraverso cui si può conoscere il Padre. Questa verità così è annunciata dall’Apostolo Giovanni: “Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto: grazia su grazia. Perché la Legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo. Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è lui che lo ha rivelato” (Gv 1,16-18). 
Chi non conosce Cristo mai potrà conoscere il Padre. Chi rifiuta la conoscenza di Cristo rifiuterà la conoscenza del Padre. Il Padre rivela tutto il suo Amore eterno attraverso il Figlio suo. Il sommo della manifestazione di questo amore è Gesù Crocifisso, Gesù vittima, olocausto per la nostra salvezza. È nel cuore di Cristo che sono racchiusi tutti i tesori della scienza e della conoscenza del Padre. Poiché oggi si parla di un Dio senza la conoscenza di Cristo, il Dio di cui si parla è un idolo. Mai potrà essere il vero Dio, perché il vero Dio lo si conosce in Cristo, divenendo con Cristo un solo corpo, vivendo l’intera nostra vita per Lui. Oggi è Cristo il problema dell’umanità, perché è Cristo il problema della Chiesa.
Perché Cristo è il problema della Chiesa? Perché molti cristiani lo hanno ridotto a menzogna, a falsità. Molti cristiani dicono che non è più necessario per essere salvati. Così di Gesù si fa un essere inutile all’umanità, lui che dell’umanità è la verità, la grazia, la luce, la vita. 

Leggiamo il testo di Mt 11,25-30
In quel tempo Gesù disse: «Ti rendo lode, Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai sapienti e ai dotti e le hai rivelate ai piccoli. Sì, o Padre, perché così hai deciso nella tua benevolenza. Tutto è stato dato a me dal Padre mio; nessuno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre se non il Figlio e colui al quale il Figlio vorrà rivelarlo. Venite a me, voi tutti che siete stanchi e oppressi, e io vi darò ristoro. Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita. Il mio giogo infatti è dolce e il mio peso leggero».

Gesù è la sola via perché noi possiamo essere salvati. Solo Gesù è il ristoro della nostra vita, perché solo in Lui la nostra vita trova pace. Quando Cristo Gesù diviene il ristoro per la nostra vita? Quando facciamo della sua obbedienza la nostra obbedienza, della sua Parola la nostra Legge, della sua vita il modello cui sempre ispirarci. Quando noi diveniamo vita di Gesù in mezzo ai nostri fratelli. 
Ecco le parole nelle quali è il nostro ristoro: “Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita”. Prendere il giogo significa aggiogarsi alla sua Legge, alla sua Parola, al suo Vangelo, così come il bue si aggioga all’aratro perché la terra venga rivoltata. Aggiogarsi significa rivoltare la nostra vita. Da vita di disobbedienza va rivoltata in vita di obbedienza. Da vita di trasgressione alla parola in vita di purissimo ascolto. Da vita lacerata dai vizi in vita adornata di ogni virtù. Quali due virtù ci chiede Gesù da imitare? La sua umiltà del cuore e la sua mitezza. Con l’umiltà ci lasciamo fare sempre da Dio secondo la sua volontà. Con la mitezza ci lasciamo fare dagli uomini subendo ogni persecuzione rimanendo però sempre nella volontà del Padre.
Madre di Dio, Vergine aggiogata alla Parola del Padre sempre, vieni in nostro aiuto e fa’ che anche noi ci aggioghiamo alla Parola di Cristo Signore, così da rivoltare tutta la nostra vita.
Angeli e Santi otteneteci la gioia di una perenne confessione della piena verità di Gesù Signore per tutti i giorni della nostra vita. Amen. 


[bookmark: _Toc47013778]MEDITAZIONE 20 Giugno 2020 
Sabato XI Settimana del T. O. 
[bookmark: _Toc47013779]Cuore Immacolato della b. V. Maria
PRIMA LETTURA
Le opere di Dio solo il Signore le conosce nella loro purissima verità e solo lo Spirito Santo le può cantare. La Vergine Maria è l’opera più eccelsa del nostro Dio. Non solo. È anche opera irripetibile. Mai Dio potrà creare un’opera così eccelsa. Mai potrà creare un’altra donna per farne la Madre del suo Figlio Unigenito. Mai potrà creare un’altra donna per elevarla a Madre di amore, conforto, consolazione, esortazione, invito alla conversione, di ogni uomo perché divenga figlio del Padre nel Figlio suo Cristo Signore. Mai potrà creare un’altra donna nel cui cuore vive tutto l’amore del Padre, tutta la grazia di Cristo Gesù, tutta la luce di conversione e di santificazione dello Spirito Santo. Mai più potrà creare un’altra donna e costituirla dispensatrice di tutte le grazie del suo Figlio Unigenito. Tutto il Padre e lo Spirito Santo sono in Cristo, perché Cristo donando se stesso doni anche il Padre e lo Spirito Santo. Tutto Cristo Gesù si è consegnato alla Madre sua, perché par la sua materna sollecitudine sia dato ad ogni altro cuore, il quale a sua volta dovrà consegnarlo a quanti ancora non credono in Cristo, mediante la Parola e la testimonianza della loro vita.
È grande, oltremodo grande, il mistero della Madre di Dio e Madre nostra. Ancora lo Spirito del Signore non ha cantato tutta la sua bellezza e magnificenza. Forse non lo ha fatto ancora perché non vuole che un così grande mistero venga infangato dalla mente sporca di molti sempre ponti a disprezzare ciò che va oltre la loro piccola, meschina, intelligenza.
Oggi la Chiesa canta la Vergine Maria con le parole del profeta Isaia: “Io gioisco pienamente nel Signore, la mia anima esulta nel mio Dio, perché mi ha rivestito delle vesti della salvezza, mi ha avvolto con il mantello della giustizia”. La vergine Maria non si è fatta tutta bella. È stata fatta dal suo Signore. Lei non si è fatta tutta santa, immacolata, purissima. È stata fatta dal suo Dio. Tutto ciò che Lei è sulla terra e nei cieli beati è per volontà e opera del suo Signore. La Vergine Madre è l’opera delle opere del Signore. Possiamo dire che in Lei converge e supera abbondantemente ogni bellezza, ogni santità, ogni purezza, ogni luce profusa dal Signore su tutte le altre creature. Così lo Spirito Santo canta e celebra la bellezza della Madre del Figlio dell’Altissimo: “Un segno grandioso apparve nel cielo: una donna vestita di sole, con la luna sotto i suoi piedi e, sul capo, una corona di dodici stelle” (Ap 12,1).  
Ecco cosa la Chiesa canta della Vergine Madre con le parole del profeta Isaia.

Leggiamo Is 61,9-11
Sarà famosa tra le genti la loro stirpe, la loro discendenza in mezzo ai popoli. Coloro che li vedranno riconosceranno che essi sono la stirpe benedetta dal Signore. Io gioisco pienamente nel Signore, la mia anima esulta nel mio Dio, perché mi ha rivestito delle vesti della salvezza, mi ha avvolto con il mantello della giustizia, come uno sposo si mette il diadema e come una sposa si adorna di gioielli. Poiché, come la terra produce i suoi germogli e come un giardino fa germogliare i suoi semi, così il Signore Dio farà germogliare la giustizia e la lode davanti a tutte le genti.

Il profeta Isaia parla un linguaggio altamente misterioso. Questo linguaggio ha bisogno di essere decodificato. Chi lo deve decodificare sarà sempre lo Spirito Santo. Lo Spirito Santo lo decodificherà servendosi di altri agiografi. Sono costoro i suoi veri interpreti, perché sono costoro che vedono il mistero e lo svelano perché sia accolto da ogni uomo. “Poiché, come la terra produce i suoi germogli e come un giardino fa germogliare i suoi semi, così il Signore Dio farà germogliare la giustizia e la lode davanti a tutte le genti”.
Noi sappiamo che la giustizia del Signore Dio è Cristo Gesù. Perché Cristo Gesù è la giustizia di Dio? Perché in Cristo Gesù si compiono tutte le parole, tutti i giuramenti, tutte le profezie, tutte le promesse di salvezza e di redenzione usciti dalla bocca del nostro Dio. La giustizia di Dio, Cristo Gesù, è frutto insieme della terra e del cielo, del cielo e della terra. Il Padre, nel suo consiglio eterno, manifesta al Figlio la sua volontà di redimere e di salvare l’uomo, la creatura fatta da Lui a sua immagine e somiglianza. Il Figlio Unigenito accoglie la volontà del Padre e la fa sua personale volontà.  Lo Spirito Santo nel seno purissimo della Vergine Maria opera perché il Verbo Eterno si faccia vero uomo.
“Il Verbo si è incarnato per opera dello Spirito Santo e si è fatto uomo”. “E il Verbo si fece carne ed è venuto ad abitare in mezzo a noi pieno di grazia e di verità”. In chi si è fatto vero uomo il Verbo Eterno? Nel seno della Vergine Maria per opera dello Spirito Santo. Il Verbo discende dal cielo ma è germogliato dalla terra, cioè dal seno della Vergine Madre. Ecco come l’Apostolo Paolo annuncia questo altissimo mistero:

“Ma quando venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato da donna, nato sotto la Legge, per riscattare quelli che erano sotto la Legge, perché ricevessimo l’adozione a figli. E che voi siete figli lo prova il fatto che Dio mandò nei nostri cuori lo Spirito del suo Figlio, il quale grida: «Abbà! Padre!». Quindi non sei più schiavo, ma figlio e, se figlio, sei anche erede per grazia di Dio” (Gal 4,4-7). 

La Vergine Maria è vera Madre di Dio. Questo mistero è solo suo ed irripetibile nei secoli eterni. Solo la Vergine Maria è Madre di Dio. Ma è Dio che l’ha fatta Madre del suo Figlio Unigenito per opera dello Spirito Santo.

Lettura del Vangelo
Oggi il Vangelo ci immerge nella storia. La storia è fatta di due volontà: della volontà di Dio e della volontà dell’uomo. Essa diviene storia di santità solo quando la volontà di Dio è fatta volontà dell’uomo e trasformata in azione, in vita. In Gesù la storia è interamente santità, perché Gesù vive per fare solo la volontà del padre suo.
Anche Maria e Giuseppe vivono per fare la volontà di Dio. Quando Dio non manifesta la sua volontà immediata, di oggi, si deve sempre vivere con la volontà giù manifestata. Maria e Giuseppe in Gerusalemme adempiono la Legge e subito dopo prendono la via del ritorno verso Nazaret. Conoscendo l’obbedienza di Gesù, non pongono alcuna attenzione. Maria pensa che Gesù sia con Giuseppe. Giuseppe pensa che sia invece con Maria.
Negli antichi pellegrinaggi gli uomini camminavano con gli uomini, le donne con le donne, i bambini erano senza regole fisse. Potevano essere con le donne e con gli uomini. Quando giunge la sera e si ricompone la famiglia per il riposo notturno, Maria vede che Gesù non è con Giuseppe e Giuseppe vede che non è con Maria. Cosa è successo? Si ritorna a Gerusalemme. Al terzo giorno viene trovato nel tempio mentre discute con il Maestri e i Dottori della Legge.
Ecco le parole con le quali la Vergine Maria si rivolge al Figlio: “Al vederlo restarono stupiti, e sua madre gli disse: «Figlio, perché ci hai fatto questo? Ecco, tuo padre e io, angosciati, ti cercavamo”. La Vergine Maria chiede al Figlio che le riveli le ragioni del suo essere rimasto a Gerusalemme.
Pone la stessa domanda da lei rivolta all’Angelo quando le ha annunciato che sarebbe divenuta Madre del Figlio dell’Altissimo: “Come potrà avvenire questo?”. Spiegamelo. Maria sa che si trova dinanzi ad un mistero. Vorrebbe comprenderlo perché anche lei vuole viverlo in pienezza di fede. Chiedere spiegazioni è proprio di chi vuole vivere di fede purissima. Vive di fede purissima chi vuole vivere di obbedienza purissima. Maria sa che deve obbedire anche a questo evento. Chiede luce perché sia tutta la sua volontà. Come l’Angelo ha rivelato il mistero, così anche Gesù rivela il mistero. Perché hai fatto questo? Perché stai facendo questo? Spiega o rivela il mistero che stai vivendo. Ognuno è obbligato a rivelare, svelare il mistero che sta vivendo nella storia. Perché è obbligato? Per aiutare ogni altro a vivere il mistero. È obbligo offrire le ragioni della storia che stiamo vivendo. 

Leggiamo il testo di Lc 2,41-51
I suoi genitori si recavano ogni anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua. Quando egli ebbe dodici anni, vi salirono secondo la consuetudine della festa. Ma, trascorsi i giorni, mentre riprendevano la via del ritorno, il fanciullo Gesù rimase a Gerusalemme, senza che i genitori se ne accorgessero. Credendo che egli fosse nella comitiva, fecero una giornata di viaggio e poi si misero a cercarlo tra i parenti e i conoscenti; non avendolo trovato, tornarono in cerca di lui a Gerusalemme. Dopo tre giorni lo trovarono nel tempio, seduto in mezzo ai maestri, mentre li ascoltava e li interrogava. E tutti quelli che l’udivano erano pieni di stupore per la sua intelligenza e le sue risposte. Al vederlo restarono stupiti, e sua madre gli disse: «Figlio, perché ci hai fatto questo? Ecco, tuo padre e io, angosciati, ti cercavamo». Ed egli rispose loro: «Perché mi cercavate? Non sapevate che io devo occuparmi delle cose del Padre mio?». Ma essi non compresero ciò che aveva detto loro. Scese dunque con loro e venne a Nàzaret e stava loro sottomesso. Sua madre custodiva tutte queste cose nel suo cuore.

Le ragioni offerte, date da Gesù, sono di purissima obbedienza al Padre suo. Lui nulla ha fatto di sua volontà. Nulla è venuto dal suo cuore. Lui tutto ha fatto, tutto fa, tutto farà solo per obbedienza al Padre suo. “Ed egli rispose loro: «Perché mi cercavate? Non sapevate che io devo occuparmi delle cose del Padre mio?»”.
Ecco la risposta che ognuno di noi deve offrire ad ogni uomo: Quanto io sto vivendo è solo obbedienza al Padre mio. Così l’Apostolo Pietro ai cristiani del suo tempo:

Adorate il Signore, Cristo, nei vostri cuori, pronti sempre a rispondere a chiunque vi domandi ragione della speranza che è in voi. Tuttavia questo sia fatto con dolcezza e rispetto, con una retta coscienza, perché, nel momento stesso in cui si parla male di voi, rimangano svergognati quelli che malignano sulla vostra buona condotta in Cristo. Se questa infatti è la volontà di Dio, è meglio soffrire operando il bene che facendo il male, perché anche Cristo è morto una volta per sempre per i peccati, giusto per gli ingiusti, per ricondurvi a Dio; messo a morte nel corpo, ma reso vivo nello spirito (1Pt 3,15-18). 

Sarebbe sufficiente che noi tutti imitassimo la Vergine Maria e chiedessimo: “Rivelami il mistero che ti muove ad agire così”. Dall’altra parte, nella risposta, occorrerebbe però che si trovasse sempre una persona con il cuore di Cristo Gesù: “Non sai che debbo occuparmi delle cose del Padre mio?”. Ma per accogliere questa risposta, chi ascolta deve avere lo stesso cuore della Madre Santissima. Anche se non si comprende, si accoglie, ci si fida, si vive il mistero, si obbedisce ad esso con ogni sapienza e intelligenza. Né Maria e né Giuseppe comprendono la risposta. La fede non è comprensione, ma obbedienza. Maria e Giuseppe obbediscono alla volontà di Dio che il Figlio manifesta loro.
Madre di Dio, Angeli, Santi, insegnateci la grande obbedienza alla volontà del Signore nostro Dio. Essa può giungere a noi attraverso mille vie e mille modalità. Amen. 

[bookmark: _Toc47013780]MEDITAZIONE Domenica 21 Giugno 2020 
XII Domenica del T. O.

PRIMA LETTURA
Quando il Signore sceglie una persona e la eleva a strumento del suo mistero di salvezza e redenzione, le forze del male sempre si abbatteranno su di essa. Il loro fine è uno solo: stancarla perché non compia più la sua missione.
Fin dove giunge la persecuzione? Essa può arrivare anche fino alla morte, se il Signore permette che il sangue sigilli la sua fedeltà e la sua obbedienza. Quanti sono chiamati dal Signore lo sanno: essi dovranno passare attraverso la grande tribolazione, il grande dolore, la grande sofferenza. Ma nei chiamati dal Signore c’è una certezza. Il male da loro sofferto dona forza, vigore alla loro testimonianza. In più produce sempre un frutto di salvezza per i loro fratelli. Per la sofferenza di un chiamato molti giungono alla vera fede.
Ecco la speranza di Geremia: “Ma il Signore è al mio fianco come un prode valoroso, per questo i miei persecutori vacilleranno e non potranno prevalere”. Lui sa che il Signore non lo ha lasciato solo. Lui è con il Signore e il Signore è con lui. Questa certezza non è frutto del suo pensiero o della sua immaginazione. Questa certezza è la verità della sua stessa vocazione:

«Prima di formarti nel grembo materno, ti ho conosciuto, prima che tu uscissi alla luce, ti ho consacrato; ti ho stabilito profeta delle nazioni». Risposi: «Ahimè, Signore Dio! Ecco, io non so parlare, perché sono giovane». Ma il Signore mi disse: «Non dire: “Sono giovane”. Tu andrai da tutti coloro a cui ti manderò e dirai tutto quello che io ti ordinerò. Non aver paura di fronte a loro, perché io sono con te per proteggerti». Oracolo del Signore. Il Signore stese la mano e mi toccò la bocca, e il Signore mi disse: «Ecco, io metto le mie parole sulla tua bocca. Vedi, oggi ti do autorità sopra le nazioni e sopra i regni per sradicare e demolire, per distruggere e abbattere, per edificare e piantare» (Ger 1,5-10).

E ancora:

Tu, dunque, stringi la veste ai fianchi, àlzati e di’ loro tutto ciò che ti ordinerò; non spaventarti di fronte a loro, altrimenti sarò io a farti paura davanti a loro. Ed ecco, oggi io faccio di te come una città fortificata, una colonna di ferro e un muro di bronzo contro tutto il paese, contro i re di Giuda e i suoi capi, contro i suoi sacerdoti e il popolo del paese. Ti faranno guerra, ma non ti vinceranno, perché io sono con te per salvarti». Oracolo del Signore (Ger 1,17-19). 

Il Signore è con i suoi chiamati e li custodisce perché possano portare a compimento ciò per cui sono stati chiamati. Ogni croce ha sempre un frutto di vita e di risurrezione.

Leggiamo Ger 20,10-13
Smentivo la calunnia di molti: «Terrore all’intorno! Denunciatelo! Sì, lo denunceremo». Tutti i miei amici aspettavano la mia caduta: «Forse si lascerà trarre in inganno, così noi prevarremo su di lui, ci prenderemo la nostra vendetta». Ma il Signore è al mio fianco come un prode valoroso, per questo i miei persecutori vacilleranno e non potranno prevalere; arrossiranno perché non avranno successo, sarà una vergogna eterna e incancellabile. Signore degli eserciti, che provi il giusto, che vedi il cuore e la mente, possa io vedere la tua vendetta su di loro, poiché a te ho affidato la mia causa! Cantate inni al Signore, lodate il Signore, perché ha liberato la vita del povero dalle mani dei malfattori.

Prima il chiamato dal Signore passa attraverso la grande tribolazione. Il Signore viene in suo aiuto e lo salva. Dal cuore del chiamato si eleva un canto di lode, benedizione, ringraziamento. “Cantate inni al Signore, lodate il Signore, perché ha liberato la vita del povero dalle mani dei malfattori”. Il chiamato dal Signore deve vivere con una fortissima fede nel suo cuore: la sofferenza che sto vivendo è parte essenziale della missione. È la sofferenza l’albero che produce frutti di conversione e di salvezza. Senza sofferenza mai vi potrà essere vera missione di salvezza sulla terra.

SECONDA LETTURA
L’Apostolo Paolo mette in visione sinottica sia i frutti del primo Adamo e sia quelli del secondo Adamo che è Cristo Signore. Il primo Adamo ha peccato. Il suo peccato si è moltiplicato sulla terra raggiungendo ogni uomo. Con il peccato è entrata nel mondo la morte e tutti muoiono in Adamo. Lui ha perso la vita e questa eredità l’ha trasmessa ad ogni suo discendente.
È questa la nostra eredità: Nasciamo nel peccato. Camminiamo verso la morte. La morte è spirituale ed è fisica. Nessuno da se stesso potrà liberarsi da questa eredità del nostro padre secondo la carne. “Quindi, come a causa di un solo uomo il peccato è entrato nel mondo e, con il peccato, la morte, e così in tutti gli uomini si è propagata la morte, poiché tutti hanno peccato…”.
Questa eredità di morte spirituale e fisica la vinciamo grazie all’obbedienza di Cristo Gesù. Per un uomo solo venne il peccato e la morte. Per un solo vengono la giustificazione e la vita. Vi è però una differenza. L’eredità di Adamo è per natura. Nasciamo ed ereditiamo morte e corruzione. L’eredità di Cristo è per l’obbedienza alla fede di ogni singola persona. Si predica Cristo, si accoglie Cristo, si diviene un solo corpo con Lui, si eredita da Lui la salvezza, la redenzione, la vita eterna. Senza la fede in Lui rimaniamo nella nostra eredità ricevuta da Adamo. Il passaggio dalla natura alla fede è obbligatorio per tutti coloro che vogliono entrare in possesso dell’eredità di Cristo Gesù. 

Leggiamo Rm 5,12-15
Quindi, come a causa di un solo uomo il peccato è entrato nel mondo e, con il peccato, la morte, e così in tutti gli uomini si è propagata la morte, poiché tutti hanno peccato… Fino alla Legge infatti c’era il peccato nel mondo e, anche se il peccato non può essere imputato quando manca la Legge, la morte regnò da Adamo fino a Mosè anche su quelli che non avevano peccato a somiglianza della trasgressione di Adamo, il quale è figura di colui che doveva venire. Ma il dono di grazia non è come la caduta: se infatti per la caduta di uno solo tutti morirono, molto di più la grazia di Dio e il dono concesso in grazia del solo uomo Gesù Cristo si sono riversati in abbondanza su tutti.

Per l’Apostolo Paolo la grazia di Cristo Gesù è così forte, grande, potente da vincere tutti i peccati dell’umanità. Il peccato è il frutto di miliardi e miliardi di uomini. La grazia è il frutto di uno solo. È il frutto dell’obbedienza di Gesù Signore. “Ma il dono di grazia non è come la caduta: se infatti per la caduta di uno solo tutti morirono, molto di più la grazia di Dio e il dono concesso in grazia del solo uomo Gesù Cristo si sono riversati in abbondanza su tutti”. Questa verità dovrebbe farci riflettere, meditare, aiutarci a comprendere una verità che deve essere l’anima della nostra missione evangelizzatrice. Il missionario che vuole operare in questo mondo salvezza e redenzione, deve avere nel cuore un solo principio operativo. Il mondo potrà entrare nel mistero della salvezza se lui aggiunge all’obbedienza di Cristo Gesù la sua obbedienza. Era questo il principio o la verità che muoveva lo spirito di Paolo nella sua missione evangelizzatrice: 

Ora io sono lieto nelle sofferenze che sopporto per voi e do compimento a ciò che, dei patimenti di Cristo, manca nella mia carne, a favore del suo corpo che è la Chiesa. Di essa sono diventato ministro, secondo la missione affidatami da Dio verso di voi di portare a compimento la parola di Dio, il mistero nascosto da secoli e da generazioni, ma ora manifestato ai suoi santi. A loro Dio volle far conoscere la gloriosa ricchezza di questo mistero in mezzo alle genti: Cristo in voi, speranza della gloria. È lui infatti che noi annunciamo, ammonendo ogni uomo e istruendo ciascuno con ogni sapienza, per rendere ogni uomo perfetto in Cristo. Per questo mi affatico e lotto, con la forza che viene da lui e che agisce in me con potenza (Col 1,24-29). 

Se il missionario di Gesù non aggiunge la sua obbedienza all’obbedienza del Suo Signore, la sua opera sarà sempre senza alcun frutto di salvezza. Andrà nel mondo per agitare l’aria, ma non certo per portare qualche anima alla fede in Cristo Signore. La legge vissuta da Cristo è legge che deve vivere ogni suo discepolo. Senza obbedienza non c’è redenzione, non c’è grazia della fede per alcuno. La grazia della fede è il frutto dell’obbedienza del missionario.

Lettura del Vangelo
Ogni missionario di Gesù Signore è chiamato a imitare il suo Maestro. Come deve imitarlo? Obbedendo anche lui alla missione ricevuta, offrendo il suo corpo per essere crocifisso. Il mondo lo odierà, lo vorrà crocifiggere. Il missionario di Cristo Signore si lascerà odiare, permetterò che venga crocifisso, si arrenderà al mondo, al fine di portare a compimento la sua missione. Lui non deve temere il mondo. La sua vita è stata donata interamente a Cristo, allo stesso modo che Cristo Gesù l’ha data al Padre. “Non abbiate dunque paura di loro, poiché nulla vi è di nascosto che non sarà svelato né di segreto che non sarà conosciuto”.
Il missionario non avrà paura se avrà dinanzi agli occhi Gesù e Cristo Crocifisso. Chi è Gesù? È Colui che ha consegnato il suo corpo alla morte per la redenzione dei suoi fratelli.

Per questo, entrando nel mondo, Cristo dice: Tu non hai voluto né sacrificio né offerta, un corpo invece mi hai preparato.  Non hai gradito né olocausti né sacrifici per il peccato. Allora ho detto: «Ecco, io vengo – poiché di me sta scritto nel rotolo del libro – per fare, o Dio, la tua volontà». Dopo aver detto: Tu non hai voluto e non hai gradito né sacrifici né offerte, né olocausti né sacrifici per il peccato, cose che vengono offerte secondo la Legge, soggiunge: Ecco, io vengo a fare la tua volontà. Così egli abolisce il primo sacrificio per costituire quello nuovo. Mediante quella volontà siamo stati santificati per mezzo dell’offerta del corpo di Gesù Cristo, una volta per sempre (Eb 10,5-10). 

Il Signore Gesù non vede il mondo, non vede il suo odio, non vede la sua cattiveria e malvagità. Vede solo Padre suo e il dono fatto a Lui della sua vita.

Leggiamo il testo di Mt 10,26-33
Non abbiate dunque paura di loro, poiché nulla vi è di nascosto che non sarà svelato né di segreto che non sarà conosciuto. Quello che io vi dico nelle tenebre voi ditelo nella luce, e quello che ascoltate all’orecchio voi annunciatelo dalle terrazze. E non abbiate paura di quelli che uccidono il corpo, ma non hanno potere di uccidere l’anima; abbiate paura piuttosto di colui che ha il potere di far perire nella Geènna e l’anima e il corpo. Due passeri non si vendono forse per un soldo? Eppure nemmeno uno di essi cadrà a terra senza il volere del Padre vostro. Perfino i capelli del vostro capo sono tutti contati. Non abbiate dunque paura: voi valete più di molti passeri! Perciò chiunque mi riconoscerà davanti agli uomini, anch’io lo riconoscerò davanti al Padre mio che è nei cieli; chi invece mi rinnegherà davanti agli uomini, anch’io lo rinnegherò davanti al Padre mio che è nei cieli.

Vita per vita. Dono per dono. Offerta per offerta. Il missionario di Gesù dona la sua vita a Cristo. Cristo dona al suo missionario la sua vita. Quale vita dona al suo missionario: La sua vita da risorto, la sua vita avvolta di gloria eterna. Cristo Gesù è nella casa del Padre. In questa casa accoglierà il suo missionario fedele. “Perciò chiunque mi riconoscerà davanti agli uomini, anch’io lo riconoscerò davanti al Padre mio che è nei cieli”.
Se però il suo missionario si è vergognato di Lui ed ha ritirato il dono della sua vita, anche Cristo Gesù ritirerà il dono della sua vita. È questione di giustizia. Il Paradiso è per coloro che offrono a Cristo la loro vita perché lui ne faccia un dono per la salvezza di ogni altro uomo. Se colui che ha dato la vita, ritira il suo dono e rinnega Cristo, anche Cristo Gesù dovrà ritirare la sua vita e rinnegare il suo missionario dinanzi al Padre suo. Oggi è la verità sulla giustizia di Cristo Gesù che è venuto meno. Ognuno pensa di vivere come gli pare. Poi afferma che alla fine lui andrà in paradiso. Il paradiso è dono promesso sotto condizione. Esso è dato a chiunque avrà offerto la sua vita Cristo, facendo di essa un dono di salvezza e di redenzione per i suoi fratelli.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni cristiano faccia della sua vita un dono a Gesù Signore. È per questo dono che molta salvezza nascerà sulla nostra terra. Amen. 


[bookmark: _Toc47013781]
MEDITAZIONE 22 Giugno 2020 
Lunedì XII Settimana del T. O. 

PRIMA LETTURA
Il nostro Dio è fedele ad ogni Parola che esce dalla sua bocca. Nessuna di esse è mai caduta e mai cadrà a vuoto. Una volta che la Parola viene proferita, a meno che dal Signore non venga ritirata o portata a compimento, essa si compie così come è stata ascoltata. Ecco cosa disse il Signore al suo popolo per mezzo del suo servo Mosè:

“Vedi, io pongo oggi davanti a te la vita e il bene, la morte e il male. Oggi, perciò, io ti comando di amare il Signore, tuo Dio, di camminare per le sue vie, di osservare i suoi comandi, le sue leggi e le sue norme, perché tu viva e ti moltiplichi e il Signore, tuo Dio, ti benedica nella terra in cui tu stai per entrare per prenderne possesso. Ma se il tuo cuore si volge indietro e se tu non ascolti e ti lasci trascinare a prostrarti davanti ad altri dèi e a servirli, oggi io vi dichiaro che certo perirete, che non avrete vita lunga nel paese in cui state per entrare per prenderne possesso, attraversando il Giordano. Prendo oggi a testimoni contro di voi il cielo e la terra: io ti ho posto davanti la vita e la morte, la benedizione e la maledizione. Scegli dunque la vita, perché viva tu e la tua discendenza, amando il Signore, tuo Dio, obbedendo alla sua voce e tenendoti unito a lui, poiché è lui la tua vita e la tua longevità, per poter così abitare nel paese che il Signore ha giurato di dare ai tuoi padri, Abramo, Isacco e Giacobbe» (Dt 30,15-20).

Il Signore ha parlato, parla, ma il suo popolo è sordo, non ascolta. Ha il cuore indurito più che pietra. Ecco cosa oggi rivela la Parola della Scrittura: “Eppure il Signore, per mezzo di tutti i suoi profeti e dei veggenti, aveva ordinato a Israele e a Giuda: «Convertitevi dalle vostre vie malvagie e osservate i miei comandi e i miei decreti secondo tutta la legge che io ho prescritto ai vostri padri e che ho trasmesso a voi per mezzo dei miei servi, i profeti»”.
I figli d’Israele non vollero ascoltare. Si rifiutarono di obbedire. Camminarono per le loro vie. Inseguirono i loro pensieri. Si abbandonarono all’idolatria. Commisero ogni abominio dinanzi al Signore. Essi giunsero al punto del non ritorno. Si compie la Parola del Signore. I figli d’Israele vengono deportati in terra straniera. Perdono la bella terra che il Signore aveva loro dato, per essere fedele alla promessa fatta ad Abramo, Isacco, Giacobbe. Ecco la verità che va posta nel cuore: Dopo che il Signore ha parlato, sempre si deve attendere che la sua parola si compia, perché di certo si compirà. 

Leggiamo 2Re 17,5-8.13-15a.18
Il re d’Assiria invase tutta la terra, salì a Samaria e l’assediò per tre anni. Nell’anno nono di Osea, il re d’Assiria occupò Samaria, deportò gli Israeliti in Assiria, e li stabilì a Calach e presso il Cabor, fiume di Gozan, e nelle città della Media. Ciò avvenne perché gli Israeliti avevano peccato contro il Signore, loro Dio, che li aveva fatti uscire dalla terra d’Egitto, dalle mani del faraone, re d’Egitto. Essi venerarono altri dèi, seguirono le leggi delle nazioni che il Signore aveva scacciato davanti agli Israeliti, e quelle introdotte dai re d’Israele. 
Eppure il Signore, per mezzo di tutti i suoi profeti e dei veggenti, aveva ordinato a Israele e a Giuda: «Convertitevi dalle vostre vie malvagie e osservate i miei comandi e i miei decreti secondo tutta la legge che io ho prescritto ai vostri padri e che ho trasmesso a voi per mezzo dei miei servi, i profeti». Ma essi non ascoltarono, anzi resero dura la loro cervice, come quella dei loro padri, i quali non avevano creduto al Signore, loro Dio. Rigettarono le sue leggi e la sua alleanza, che aveva concluso con i loro padri, e le istruzioni che aveva dato loro. 
Il Signore si adirò molto contro Israele e lo allontanò dal suo volto e non rimase che la sola tribù di Giuda. 

I figli d’Israele non credono nella Parola del Signore. Non sono fedeli all’alleanza giurata e stipulata con il loro Dio: “Rigettarono le sue leggi e la sua alleanza, che aveva concluso con i loro padri, e le istruzioni che aveva dato loro”.
L’Alleanza è legge di vita e di benedizione, nell’obbedienza. Essa è invece legge di morte e di distruzione, nella disobbedienza. Il Signore non scherza quando parla, non gioca quando ammonisce, non inganna quando fa udire la sua voce. Il nostro Dio è il Dio eternamente vero e fedele. 
Si legge nella Genesi, che gli Angeli, mandati dal Signore, a liberare Lot e la sua famiglia, prima che scendesse fuoco dal cielo, chiesero a Lot se ci fosse qualche altra persona che lui avrebbe voluto che fosse liberata dal fuoco. Lot pensa ai suoi generi. La sua richiesta viene esaudita. Ecco cosa è accaduto:

“Quegli uomini dissero allora a Lot: «Chi hai ancora qui? Il genero, i tuoi figli, le tue figlie e quanti hai in città, falli uscire da questo luogo. Perché noi stiamo per distruggere questo luogo: il grido innalzato contro di loro davanti al Signore è grande e il Signore ci ha mandato a distruggerli». Lot uscì a parlare ai suoi generi, che dovevano sposare le sue figlie, e disse: «Alzatevi, uscite da questo luogo, perché il Signore sta per distruggere la città!». Ai suoi generi sembrò che egli volesse scherzare” (Gen 19,12-14). 

Ai suoi generi sembrò che egli volesse scherzare. I generi di Lot sono figura di ciò che sempre farà l’uomo. Ad ogni uomo sembra che Dio scherzi. Il nostro Dio in verità non scherza. Lo attesta la morte in croce del suo Figlio Unigenito. Se il Figlio di Dio muore in croce perché noi ci possiamo salvare, allora dobbiamo convincerci che la Parola del Signore è eternamente vera. Cosi profetizza la Lettera agli Ebrei sulla Parola del Signore:

“La parola di Dio è viva, efficace e più tagliente di ogni spada a doppio taglio; essa penetra fino al punto di divisione dell’anima e dello spirito, fino alle giunture e alle midolla, e discerne i sentimenti e i pensieri del cuore. Non vi è creatura che possa nascondersi davanti a Dio, ma tutto è nudo e scoperto agli occhi di colui al quale noi dobbiamo rendere conto (Eb 4,12-13). 

Così l’Apostolo Pietro nella sua Seconda Lettera:

“E abbiamo anche, solidissima, la parola dei profeti, alla quale fate bene a volgere l’attenzione come a lampada che brilla in un luogo oscuro, finché non spunti il giorno e non sorga nei vostri cuori la stella del mattino. Sappiate anzitutto questo: nessuna scrittura profetica va soggetta a privata spiegazione, poiché non da volontà umana è mai venuta una profezia, ma mossi da Spirito Santo parlarono alcuni uomini da parte di Dio (2Pt 1,19-21). 
Oggi, così come è stato ieri, è la non fede nella Parola di Dio, di Cristo Gesù, la causa di tutto il male che è nel mondo. È certezza testimoniata dalla storia e anche dall’eternità: la Parola di Dio si compie sempre. Beato chi crede in questa purissima verità.

Lettura del Vangelo
Qual è la relazione che deve regnare tra un discepolo di Gesù e ogni altro uomo che vive sulla nostra terra? La relazione è la stessa che fu di Cristo Gesù: offrire a Dio, per Cristo, in Cristo, con Cristo, la vita perché tutti giungano alla conoscenza della verità e si lascino redimere per la fede in Cristo. Quella del cristiano è vita offerta per la salvezza, consegnata per la redenzione dei suoi fratelli. Chi dona la vita per la salvezza e la redenzione, non giudica, non condanna, non disprezza l’altro. Chi giudica, condanna, disprezza non ama il fratello. Al fratello non ha dato la vita per la sua salvezza. La Parola di Gesù è di purissima luce. Ascoltiamola: “Non giudicate, per non essere giudicati; perché con il giudizio con il quale giudicate sarete giudicati voi e con la misura con la quale misurate sarà misurato a voi”.
Chi è ancora il cristiano? È persona che è sempre bisognosa di misericordia, pietà, perdono sia da parte di Dio che da parte degli uomini. Ora chi ha bisogno di perdono, deve perdonare. Chi necessita che venga avvolto dalla più grande misericordia, deve avvolgere con la più grande misericordia. Chi condanna e chi giudica, manca di misericordia. È carente nel perdono. Quando lui chiederà perdono, il Signore mai lo potrà ascoltare. Noi diamo a Dio la misura del suo perdono e della sua misericordia. Così il Libro del Siracide:

Chi si vendica subirà la vendetta del Signore, il quale tiene sempre presenti i suoi peccati. Perdona l’offesa al tuo prossimo e per la tua preghiera ti saranno rimessi i peccati. Un uomo che resta in collera verso un altro uomo, come può chiedere la guarigione al Signore? Lui che non ha misericordia per l’uomo suo simile, come può supplicare per i propri peccati? Se lui, che è soltanto carne, conserva rancore, chi espierà per i suoi peccati? Ricòrdati della fine e smetti di odiare, della dissoluzione e della morte e resta fedele ai comandamenti. Ricorda i precetti e non odiare il prossimo, l’alleanza dell’Altissimo e dimentica gli errori altrui (Sir 28,1-7). 

Sempre l’uomo si deve rivestire di grande misericordia e chiedere a Dio perdono per tutti i suoi fratelli. Il cristiano non è solo colui che perdona. Il cristiano è colui che in Cristo è chiamato ad espiare i peccati del mondo. 

Leggiamo il testo di Mt 7,1-8
Non giudicate, per non essere giudicati; perché con il giudizio con il quale giudicate sarete giudicati voi e con la misura con la quale misurate sarà misurato a voi. Perché guardi la pagliuzza che è nell’occhio del tuo fratello, e non ti accorgi della trave che è nel tuo occhio? O come dirai al tuo fratello: “Lascia che tolga la pagliuzza dal tuo occhio”, mentre nel tuo occhio c’è la trave? Ipocrita! Togli prima la trave dal tuo occhio e allora ci vedrai bene per togliere la pagliuzza dall’occhio del tuo fratello.
Gesù chiede ad ogni suo discepolo che metta ogni impegno, perché elimini dalla sua vita ogni peccato, sia veniale che mortale, sia di lieve entità che di grave natura. Chi si dedica a portare la sua vita tutta nel Vangelo, di sicuro non ha occhi per vedere il male che fanno gli altri. Quando si giunge alla perfezione evangelica, allora neanche in questo caso si hanno occhi per giudicare i fratelli. Si ha solo bocca per annunciare la Parola del Signore. Si ha il cuore per orientarlo verso il Signore con una perenne accorata preghiera di conversione e di salvezza. “Ipocrita! Togli prima la trave dal tuo occhio e allora ci vedrai bene per togliere la pagliuzza dall’occhio del tuo fratello”. Ecco la preghiera che il profeta Elia rivolge al Signore sul monte Carmelo:

Al momento dell’offerta del sacrificio si avvicinò il profeta Elia e disse: «Signore, Dio di Abramo, di Isacco e d’Israele, oggi si sappia che tu sei Dio in Israele e che io sono tuo servo e che ho fatto tutte queste cose sulla tua parola. Rispondimi, Signore, rispondimi, e questo popolo sappia che tu, o Signore, sei Dio e che converti il loro cuore!». Cadde il fuoco del Signore e consumò l’olocausto, la legna, le pietre e la cenere, prosciugando l’acqua del canaletto. A tal vista, tutto il popolo cadde con la faccia a terra e disse: «Il Signore è Dio! Il Signore è Dio!» (1Re 18,36-39). 

Anche Gesù sul monte Calvario da Crocifisso fece al Signore la stessa preghiera, mentre si offriva in olocausto per il perdono dei peccati del mondo: Quando giunsero sul luogo chiamato Cranio, vi crocifissero lui e i malfattori, uno a destra e l’altro a sinistra. Gesù diceva: «Padre, perdona loro perché non sanno quello che fanno». Poi dividendo le sue vesti, le tirarono a sorte (Lc 23,33-34). È grande la missione del discepolo di Gesù. Lui non è mandato a giudicare, ma a perdonare e a pregare perché il Signore salvi e redima il mondo.
Madre di Dio, prega per noi peccatori, adesso e nell’ora della nostra morte. Angeli e Santi, fateci grandi nel perdono. Amen. 


[bookmark: _Toc47013782]MEDITAZIONE 23 Giugno 2020 
Martedì XII Settimana del T. O. 
	
PRIMA LETTURA
Il Re d’Assiria ha invaso i popoli dell’oriente, li ha conquistati, li ha assoggettati al suo potere. I suoi Dèi sono ritenuti da lui forti e invincibili. Ora con il suo esercito invincibile si trova in Giudea. Manda un ambasciatore al Re di Giuda, che è Ezechia, per offrirgli una resa incondizionata. Dal Re d’Assiria il regno di Giuda è giudicato senza alcuna forza, alcuna capacità di resistenza alla sua stragrande forza e potenza. In più i suoi Dèi sono stati più forti degli Dèi di tutti gli altri popoli. Di conseguenza al re non resta che arrendersi. Ecco le parole dei messaggeri del Re d’Assiria: Allora il re d’Assiria inviò di nuovo messaggeri a Ezechia dicendo: «Così direte a Ezechia, re di Giuda: “Non ti illuda il tuo Dio in cui confidi, dicendo: Gerusalemme non sarà consegnata in mano al re d’Assiria. Ecco, tu sai quanto hanno fatto i re d’Assiria a tutti i territori, votandoli allo sterminio. Soltanto tu ti salveresti?”. 
Evidentemente il Re d’Assiria non conosce il Signore. Non sa che tra il regno di Giuda e il Signore, che è il Dio del cielo e della terra vi è un patto, un’alleanza di protezione, custodia, benedizione, salvezza, se esso rimane nell’Alleanza: 

“Ecco, io mando un angelo davanti a te per custodirti sul cammino e per farti entrare nel luogo che ho preparato. Abbi rispetto della sua presenza, da’ ascolto alla sua voce e non ribellarti a lui; egli infatti non perdonerebbe la vostra trasgressione, perché il mio nome è in lui. Se tu dai ascolto alla sua voce e fai quanto ti dirò, io sarò il nemico dei tuoi nemici e l’avversario dei tuoi avversari. Quando il mio angelo camminerà alla tua testa e ti farà entrare presso l’Amorreo, l’Ittita, il Perizzita, il Cananeo, l’Eveo e il Gebuseo e io li distruggerò, tu non ti prostrerai davanti ai loro dèi e non li servirai; tu non ti comporterai secondo le loro opere, ma dovrai demolire e frantumare le loro stele. Voi servirete il Signore, vostro Dio. Egli benedirà il tuo pane e la tua acqua. Terrò lontana da te la malattia. Non vi sarà nella tua terra donna che abortisca o che sia sterile. Ti farò giungere al numero completo dei tuoi giorni. Manderò il mio terrore davanti a te e metterò in rotta ogni popolo in mezzo al quale entrerai; farò voltare le spalle a tutti i tuoi nemici davanti a te (Es 23,20-27). 

Ecco ancora una testimonianza sulla protezione del Signore verso il suo popolo. Questa testimonianza è data da un pagano ad Oloferne. 

Finché non peccarono contro il loro Dio erano nella prosperità, perché un Dio che odia il male è in mezzo a loro. Quando invece si allontanarono dalla via che egli aveva disposto per loro, furono terribilmente sconfitti in molte guerre e condotti prigionieri in paese straniero; il tempio del loro Dio fu raso al suolo e le loro città furono conquistate dai loro nemici. Ma ora, convertìti al loro Dio, hanno fatto ritorno dai luoghi dove erano stati dispersi, hanno ripreso possesso di Gerusalemme, dove è il loro santuario, e si sono stabiliti sulle montagne, che prima erano deserte. Ora, mio sovrano e signore, se vi è qualche colpa in questo popolo perché hanno peccato contro il loro Dio, se cioè ci accorgiamo che c’è in loro questo impedimento, avanziamo e diamo loro battaglia. Se invece non c’è alcuna iniquità nella loro gente, il mio signore passi oltre, perché il loro Signore e il loro Dio non si faccia scudo per loro e noi diveniamo oggetto di scherno davanti a tutta la terra». Quando Achiòr cessò di pronunciare queste parole, tutta la folla che circondava la tenda e stazionava intorno alzò un mormorio, mentre gli ufficiali di Oloferne e tutti gli abitanti della costa e i Moabiti proponevano di ucciderlo. «Non avremo certo paura degli Israeliti – dicevano – perché è un popolo che non possiede né esercito né forze per un valido schieramento. Dunque avanziamo, ed essi diventeranno un pasto per tutto il tuo esercito, o sovrano Oloferne» (Gdt 5,17-24).

Ascoltiamo ora la risposta del Signore per mezzo del suo profeta alla preghiera elevata da Ezechia. 

Leggiamo 2Re 19,9b-11.14-21.31-35a.36
Allora il re d’Assiria inviò di nuovo messaggeri a Ezechia dicendo: «Così direte a Ezechia, re di Giuda: “Non ti illuda il tuo Dio in cui confidi, dicendo: Gerusalemme non sarà consegnata in mano al re d’Assiria. Ecco, tu sai quanto hanno fatto i re d’Assiria a tutti i territori, votandoli allo sterminio. Soltanto tu ti salveresti? Ezechia prese la lettera dalla mano dei messaggeri e la lesse, poi salì al tempio del Signore, l’aprì davanti al Signore e pregò davanti al Signore: «Signore, Dio d’Israele, che siedi sui cherubini, tu solo sei Dio per tutti i regni della terra; tu hai fatto il cielo e la terra. Porgi, Signore, il tuo orecchio e ascolta; apri, Signore, i tuoi occhi e guarda. Ascolta tutte le parole che Sennàcherib ha mandato a dire per insultare il Dio vivente. È vero, Signore, i re d’Assiria hanno devastato le nazioni e la loro terra, hanno gettato i loro dèi nel fuoco; quelli però non erano dèi, ma solo opera di mani d’uomo, legno e pietra: perciò li hanno distrutti. Ma ora, Signore, nostro Dio, salvaci dalla sua mano, perché sappiano tutti i regni della terra che tu solo, o Signore, sei Dio». Allora Isaia, figlio di Amoz, mandò a dire a Ezechia: «Così dice il Signore, Dio d’Israele: “Ho udito quanto hai chiesto nella tua preghiera riguardo a Sennàcherib, re d’Assiria. Questa è la sentenza che il Signore ha pronunciato contro di lui: Poiché da Gerusalemme uscirà un resto, dal monte Sion un residuo. Lo zelo del Signore farà questo. Perciò così dice il Signore riguardo al re d’Assiria: “Non entrerà in questa città né vi lancerà una freccia, non l’affronterà con scudi e contro essa non costruirà terrapieno. Ritornerà per la strada per cui è venuto; non entrerà in questa città. Oracolo del Signore. Proteggerò questa città per salvarla, per amore di me e di Davide mio servo”». Ora in quella notte l’angelo del Signore uscì e colpì nell’accampamento degli Assiri centottantacinquemila uomini. Sennàcherib, re d’Assiria, levò le tende, partì e fece ritorno a Ninive, dove rimase. 

La risposta del Signore è senza alcuna condizione. È senza se e senza ma. È risposta che profetizza la ritirata dell’esercito del Re d’Assiria. Perciò così dice il Signore riguardo al re d’Assiria: “Non entrerà in questa città né vi lancerà una freccia, non l’affronterà con scudi e contro essa non costruirà terrapieno. Ritornerà per la strada per cui è venuto; non entrerà in questa città. Oracolo del Signore”.
Il Signore manifesta la sua volontà: Gerusalemme non sarà conquistata; il regno di Dio non sarà sottomesso al re d’Assiria. L’esercito del Re d’Assiria se ne tornerà al suo paese. Come questo avverrà e perché avverrà sarà la storia a rivelarlo. Al Signore basta uno solo degli Angeli del suo esercito celeste e tutte le schiere di questo mondo vengono rese statue di sale. Questa è la straordinaria potenza e onnipotenza del nostro Dio, il cui nome è “Il Signore degli Eserciti”. Il nostro Dio è l’Invincibile. Colui che vince per vincere ancora.

Lettura del Vangelo
Il Vangelo di questo giorno contiene una verità immortale, intramontabile, dal valore eterno. Le cose sante non solo vanne trattate con grande santità. Soprattutto esse non vanno date alle persone che non sono degne. Le parole di Gesù vanno custodite nel cuore. Ad esse va data ogni obbedienza. “Non date le cose sante ai cani e non gettate le vostre perle davanti ai porci, perché non le calpestino con le loro zampe e poi si voltino per sbranarvi”.
Quando si è degni di riceve l’Eucaristia? Quando si è in grazia di Dio e si sa chi si va a ricevere in pienezza di fede, amore, speranza, verità. Quando si è degni di ricevere il perdono dei peccati? Quando si è sinceramente pentiti, ci si propone di non commetterne più per l’avvenire, si chiede umilmente perdono al nostro Dio e Signore, contro il quale abbiamo peccato. Quando si è degni di ricevere il Sacramento dell’Ordine? Ecco le regole che dona l’Apostolo Paolo sulla dignità richiesta al Vescovo:

Questa parola è degna di fede: se uno aspira all’episcopato, desidera un nobile lavoro. Bisogna dunque che il vescovo sia irreprensibile, marito di una sola donna, sobrio, prudente, dignitoso, ospitale, capace di insegnare, non dedito al vino, non violento ma benevolo, non litigioso, non attaccato al denaro. Sappia guidare bene la propria famiglia e abbia figli sottomessi e rispettosi, perché, se uno non sa guidare la propria famiglia, come potrà aver cura della Chiesa di Dio? 
Inoltre non sia un convertito da poco tempo, perché, accecato dall’orgoglio, non cada nella stessa condanna del diavolo. È necessario che egli goda buona stima presso quelli che sono fuori della comunità, per non cadere in discredito e nelle insidie del demonio. Allo stesso modo i diaconi siano persone degne e sincere nel parlare, moderati nell’uso del vino e non avidi di guadagni disonesti, e conservino il mistero della fede in una coscienza pura. Perciò siano prima sottoposti a una prova e poi, se trovati irreprensibili, siano ammessi al loro servizio (2Tm 3,1-10). 

Se queste condizioni non si trovano nel soggetto, il sacramento lo si dona in modo indegno. L’indegnità potrebbe anche macchiarsi con il peccato di sacrilegio. Questa parola, o comando di Gesù, riguarda coloro che donano le cose sante. Sono loro i soli responsabili dinanzi a Dio, perché la Parola di Gesù non riguarda coloro che le ricevono, ma coloro che le donano. I cani sono cani. I porci sono porci. Sempre per attenerci al linguaggio di Gesù. Alle persone immonde, a coloro che vogliono vivere nell’idolatria, nell’immoralità, nella trasgressione delle Leggi del Signore, le cose sante non vanno date. Prima è necessario che si voglia divenire degni. Poi si può dare la grazia di Cristo Gesù e ogni altro dono soprannaturale.

Leggiamo il testo di Mt 7,6.12-14
Non date le cose sante ai cani e non gettate le vostre perle davanti ai porci, perché non le calpestino con le loro zampe e poi si voltino per sbranarvi. Tutto quanto volete che gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a loro: questa infatti è la Legge e i Profeti. Entrate per la porta stretta, perché larga è la porta e spaziosa la via che conduce alla perdizione, e molti sono quelli che vi entrano. Quanto stretta è la porta e angusta la via che conduce alla vita, e pochi sono quelli che la trovano!

Da quando il Signore ha iniziato a parlare all’uomo, cioè da subito dopo la sua creazione, sempre ha manifestato che dinanzi a lui vi sono due strade: La via della vita e la via della morte. La via della luce e la via delle tenebre. La via della benedizione e la via della maledizione.
Dove l’uomo vorrà stenderà la sua mano o dirigerà i suoi passi. Gesù oggi ci insegna che ci sono due porte e due vie: una larga che conduce alla morte, una stretta che conduce alla vita. Ascoltiamo la Parola di Gesù: “Entrate per la porta stretta, perché larga è la porta e spaziosa la via che conduce alla perdizione, e molti sono quelli che vi entrano”. Solo perché ricordo questa verità al popolo del Signore, sono stato accusato di essere: “Il Predicatore dell’Inferno. Il Teologo dalla Teologia della perdizione. Il Maestro che priva i suoi allievi della speranza. Il Catecheta che toglie la gioia sul volto di chi lo ascolta. Il presbitero che fa indignare chi lo ascolta per il turbamento che crea nei cuori E mille altre accuse similari”. Solo perché ricordo questa verità evangelica. Solo perché invito alla conversione. Solo perché predico che ai Comandamenti va data ogni obbedienza, se si vuole raggiungere la vita eterna. Un tempo “ammonire i peccatori ai fini della loro conversione”, era opera di misericordia spirituale. 
Oggi predicare la conversione si è trasformato in una colpa grave per colui che ancora crede nel Vangelo e invita a convertirsi al esso per entrare domani nella vita eterna. Perché tutto questo sta accadendo? Perché ormai si è tutti convinti che il Signore ci accoglierà nel suo regno eterno non perché abbiamo ascoltato la sua voce, ma perché farà trionfare la sua misericordia. Se questo fosse vero, si dovrebbero chiudere le Chiese, chiudere le Università di teologia, chiudere la Sacra Scrittura, lasciando ad ogni uomo di camminare secondo i suoi pensieri.
Salvo poi a gridare, gli assertori della grande misericordia, che gli altri sono dannati, diabolici, perversi. Saldo poi a minacciare, gli assertori del Dio che è misericordia infinita, sugli altri pesanti castighi da parte del Signore, se non si piegano al loro pensiero, alle loro idee. Veramente strano il concetto di misericordia predicato da questi annunciatori della sola misericordia del Signore. Salvo poi a non avere essi nessuna misericordia verso coloro che a loro giudizio hanno sbagliato.
Madre di Dio, Angeli, Santi, conservate il discepolo di Gesù nella vera fede, vera speranza, vera carità, retta comprensione della Parola di Gesù. Amen. 


[bookmark: _Toc47013783]MEDITAZIONE 24 Giugno 2020 - Mercoledì XII Settimana del T. O. Natività di San Giovanni Battista

PRIMA LETTURA
Giovanni il Battista è un frutto dell’amore del Padre, della grazia di Cristo Gesù, a lui data in previsione dei meriti di Gesù Signore, e dello Spirito Santo. Giovanni il Battista è anche il frutto dell’obbedienza della Vergine Maria allo Spirito Santo. Su Giovanni, che è nel grembo della madre, non discende lo Spirito del Signore direttamente dal cielo, come avveniva con gli antichi profeti o con le persone scelte da Dio per compiere una missione di salvezza in favore del suo popolo. Su Giovanni il Battista, mentre è nel grembo di Elisabetta, si posa lo Spirito Santo che è nel cuore della Madre del Redentore. La Vergine Maria saluta la cugina e appena la voce del suo saluto giunge al suo orecchio, il bambino viene colmato di Spirito Santo ed esulta nel suo grembo.
Così Giovanni è insieme il frutto del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo e anche il frutto della Madre di Dio. La Chiesa applica a Giovanni le Parole del profeta Isaia: “Il Signore dal seno materno mi ha chiamato, fino dal grembo di mia madre ha pronunciato il mio nome. Ha reso la mia bocca come spada affilata, mi ha nascosto all’ombra della sua mano, mi ha reso freccia appuntita, mi ha riposto nella sua faretra”.
A questa profezia va però aggiunto che Giovanni è stato colmato di Spirito Santo mentre era nel grembo della madre. Ma lui è stato scelto prima ancora di essere concepito. Anzi è stato voluto da Dio, da Lui pensato, da Lui scelto. Da Dio anche dato a Zaccaria ed Elisabetta come frutto della sua onnipotenza. Zaccaria ed Elisabetta erano infatti già avanti negli anni e in più Elisabetta era anche sterile, sterile come Sara, la moglie di Abramo, la madre di Isacco. A Giovanni il Battista possiamo applicare le parole proferite dal Signore a Geremia nel momento della sua chiamata: «Prima di formarti nel grembo materno, ti ho conosciuto, prima che tu uscissi alla luce, ti ho consacrato; ti ho stabilito profeta delle nazioni» (Ger 1,5). Ecco il prima di Giovanni il Battista:

«Non temere, Zaccaria, la tua preghiera è stata esaudita e tua moglie Elisabetta ti darà un figlio, e tu lo chiamerai Giovanni. Avrai gioia ed esultanza, e molti si rallegreranno della sua nascita, perché egli sarà grande davanti al Signore; non berrà vino né bevande inebrianti, sarà colmato di Spirito Santo fin dal seno di sua madre e ricondurrà molti figli d’Israele al Signore loro Dio. Egli camminerà innanzi a lui con lo spirito e la potenza di Elia, per ricondurre i cuori dei padri verso i figli e i ribelli alla saggezza dei giusti e preparare al Signore un popolo ben disposto» (Lc 1,14-17). 

Giovanni è potentissimo dono di Dio per la conversione del suo popolo. 

Leggiamo Is 49,1-6
Ascoltatemi, o isole, udite attentamente, nazioni lontane; il Signore dal seno materno mi ha chiamato, fino dal grembo di mia madre ha pronunciato il mio nome. Ha reso la mia bocca come spada affilata, mi ha nascosto all’ombra della sua mano, mi ha reso freccia appuntita, mi ha riposto nella sua faretra. Mi ha detto: «Mio servo tu sei, Israele, sul quale manifesterò la mia gloria». Io ho risposto: «Invano ho faticato, per nulla e invano ho consumato le mie forze. Ma, certo, il mio diritto è presso il Signore, la mia ricompensa presso il mio Dio». Ora ha parlato il Signore, che mi ha plasmato suo servo dal seno materno per ricondurre a lui Giacobbe e a lui riunire Israele – poiché ero stato onorato dal Signore e Dio era stato la mia forza – e ha detto: «È troppo poco che tu sia mio servo per restaurare le tribù di Giacobbe e ricondurre i superstiti d’Israele. Io ti renderò luce delle nazioni, perché porti la mia salvezza fino all’estremità della terra».

Ecco quale sarà la missione di Giovanni il Battista: Lui dovrà preparare al Signore un popolo ben disposto ad accogliere il Messia che è già venuto, che è in mezzo a loro: “E ha detto: «È troppo poco che tu sia mio servo per restaurare le tribù di Giacobbe e ricondurre i superstiti d’Israele. Io ti renderò luce delle nazioni, perché porti la mia salvezza fino all’estremità della terra”. Giovanni il Battista dovrà preparare i cuori ad accogliere il Messia. Questa è la sua missione, missione unica nella storia della salvezza.

SECONDA LETTURA
Giovanni il Battista ha sempre dichiarato a quanti lo ascoltavano e anche ai suoi discepoli di non essere lui il Messia. Questa verità è così ricordata dall’Apostolo Paolo nella sua predicazione: “Diceva Giovanni sul finire della sua missione: “Io non sono quello che voi pensate! Ma ecco, viene dopo di me uno, al quale io non sono degno di slacciare i sandali”. Anche l’Apostolo Giovanni, nel suo Vangelo, ricorda la stessa verità. Giovanni non è Elia, non è il Profeta che deve venire, non è il Cristo. Giovanni è solo voce di uno che grida nel deserto: Preparate la via del Signore. Anche ai suoi discepoli Giovanni dichiara di essere lui soltanto l’amico dello Sposo. Lui non è lo Sposo. Lo Sposo è Gesù, il Messia, il Salvatore, il Redentore dell’uomo. 

Andarono da Giovanni e gli dissero: «Rabbì, colui che era con te dall’altra parte del Giordano e al quale hai dato testimonianza, ecco, sta battezzando e tutti accorrono a lui». Giovanni rispose: «Nessuno può prendersi qualcosa se non gli è stata data dal cielo. Voi stessi mi siete testimoni che io ho detto: “Non sono io il Cristo”, ma: “Sono stato mandato avanti a lui”. Lo sposo è colui al quale appartiene la sposa; ma l’amico dello sposo, che è presente e l’ascolta, esulta di gioia alla voce dello sposo. Ora questa mia gioia è piena. Lui deve crescere; io, invece, diminuire» (Gv 3,26-30).

Ecco come l’Apostolo Paolo introduce Giovanni nella sua predicazione o nell’annuncio di Gesù, il Signore, il Cristo. 

Leggiamo At 13,22-26
Dopo aver rimosso Saul, suscitò per loro Davide come re, al quale rese questa testimonianza: “Ho trovato Davide, figlio di Iesse, uomo secondo il mio cuore; egli adempirà tutti i miei voleri”. Dalla discendenza di lui, secondo la promessa, Dio inviò, come salvatore per Israele, Gesù. Giovanni aveva preparato la sua venuta predicando un battesimo di conversione a tutto il popolo d’Israele. Diceva Giovanni sul finire della sua missione: “Io non sono quello che voi pensate! Ma ecco, viene dopo di me uno, al quale io non sono degno di slacciare i sandali”. Fratelli, figli della stirpe di Abramo, e quanti fra voi siete timorati di Dio, a noi è stata mandata la parola di questa salvezza.

L’Apostolo Paolo legge la storia antica, le antiche profezie, le antiche promesse del Signore. Giovanni il Battista, indicando presente nel mondo, Gesù, il Messia e il Signore, attesta le promesse del Signore, non sono più promesse. Ora sono state trasformate in storia. Chi crede nelle antiche promesse e profezie, deve credere anche nel loro compimento. Il fondamento della fede passa così dalla Parola alla storia. Se la storia attesta che ogni promessa di Dio, ogni sua profezia si è compiuta in Cristo Gesù, chi non crede nella storia che attesta il loro compimento, non crede nelle promesse, non crede nelle profezie, non crede in Dio, la cui onnipotenza compie ogni sua Parola.
Ecco ora la conclusione operata dall’Apostolo Paolo sul fondamento della storia, che è compimento di ogni Parola del Signore scritta nella Legge, nei Profeti, nei Salmi. “Fratelli, figli della stirpe di Abramo, e quanti fra voi siete timorati di Dio, a noi è stata mandata la parola di questa salvezza”.
L’Apostolo Paolo sta parlando ai figli di Abramo. Cristo Gesù è stato mandato per la loro salvezza. Se la salvezza è in Cristo Gesù, se Lui viene accolto nella fede, la salvezza e la benedizione si riverseranno su di essi. Se Gesù non viene accolto, si rimane senza salvezza, perché la salvezza è solo in Cristo Gesù accolto in pienezza di verità e di fede. È pienezza di verità che tutte le Parole di Dio si sono compiute in Gesù di Nazaret. È pienezza di fede che solo in Gesù di Nazaret è stabilito che ogni uomo sia salvato. La fede è necessaria al figlio di Abramo prima, al figlio dei pagani dopo. Tutti si salvano per la fede in Gesù, il Nazareno. 

Lettura del Vangelo
Sappiamo che Zaccaria a causa della sua non fede nelle parole dell’Angelo Gabriele, perse la parola. Divenne muto. Quando avrebbe riacquistato la Parola? Solo quando tutte le parole dell’Angelo si sarebbero compiute. 

Zaccaria disse all’angelo: «Come potrò mai conoscere questo? Io sono vecchio e mia moglie è avanti negli anni». L’angelo gli rispose: «Io sono Gabriele, che sto dinanzi a Dio e sono stato mandato a parlarti e a portarti questo lieto annuncio. Ed ecco, tu sarai muto e non potrai parlare fino al giorno in cui queste cose avverranno, perché non hai creduto alle mie parole, che si compiranno a loro tempo» (Lc 1,18-20). 

Si è compiuta la prima parola: Elisabetta ha concepito. Si è compiuta la seconda parola: il bambino è stato colmato di Spirito Santo nel grembo della madre, per tramite della Madre del Figlio dell’Altissimo. Si compie la terza parola: viene dato al bambino il nome di Giovanni, così come aveva detto l’Angelo a Zaccaria. Poiché ogni parola dell’annuncio si è compiuta, ora Zaccaria può ritornare a parlare. “All’istante gli si aprì la bocca e gli si sciolse la lingua, e parlava benedicendo Dio”. Zaccaria non benedice Dio perché può parlare nuovamente. Benedice Dio perché ora sa che ogni altra Parola dell’Angelo proferita sul bambino si compirà.
Qual è la Parola che si compirà? Che Giovanni veramente è il profeta mandato da Dio con la potenza e lo Spirito di Elia per preparare la via al Signore che sta per venire, anzi ché già venuto e sta per nascere. Zaccaria benedice il Signore perché con la venuta del Messia tutte le sue antiche promesse si compiranno. La salvezza del Signore invaderà la terra. Tutto questo avverrà grazie alla misericordia, alla bontà, alla tenerezza del nostro Dio e Signore, del nostro Salvatore e Padre. 

Leggiamo il testo di Lc 1,57-66.80
Per Elisabetta intanto si compì il tempo del parto e diede alla luce un figlio. I vicini e i parenti udirono che il Signore aveva manifestato in lei la sua grande misericordia, e si rallegravano con lei. Otto giorni dopo vennero per circoncidere il bambino e volevano chiamarlo con il nome di suo padre, Zaccaria. Ma sua madre intervenne: «No, si chiamerà Giovanni». Le dissero: «Non c’è nessuno della tua parentela che si chiami con questo nome». Allora domandavano con cenni a suo padre come voleva che si chiamasse. Egli chiese una tavoletta e scrisse: «Giovanni è il suo nome». Tutti furono meravigliati. All’istante gli si aprì la bocca e gli si sciolse la lingua, e parlava benedicendo Dio. Tutti i loro vicini furono presi da timore, e per tutta la regione montuosa della Giudea si discorreva di tutte queste cose. Tutti coloro che le udivano, le custodivano in cuor loro, dicendo: «Che sarà mai questo bambino?». E davvero la mano del Signore era con lui. Il bambino cresceva e si fortificava nello spirito. Visse in regioni deserte fino al giorno della sua manifestazione a Israele.

Le opere di Dio non sono invisibili, sono visibili, perché sono storia. La creazione del cielo e della terra è storia. È innegabile. I grandi segni operati da Dio per Mosè in terra d’Egitto sono storia. Sono innegabili. Anche i maghi d’Egitto confessano che sono opere di Dio. Quanti vedono ciò che è accaduto in casa di Zaccaria sanno che è storia operata da Dio. Dio è presente in quella casa. Dio è con Giovanni. Ma cosa farà Dio di questo bambino nessuno ancora lo sa, perché il Signore non ha ancora trasformato questa potenza di grazia in storia. Sempre però la presenza di Dio nella vita di una persona attesta che il Signore si sta accingendo a creare una storia nuova. Dove la storia non è creata nuova, lì non c’è la presenza di Dio. Anche se prima c’è stata, ora senza storia nuova, la presenza di Dio non c’è, perché dove c’è il Signore sempre si crea una storia nuova. La gente vede in Giovanni l’inizio di una storia nuova che il Signore si sta accingendo a creare. Ignora però quale sarà questa storia nuova.
“Tutti coloro che le udivano, le custodivano in cuor loro, dicendo: «Che sarà mai questo bambino?». E davvero la mano del Signore era con lui. Il bambino cresceva e si fortificava nello spirito. Visse in regioni deserte fino al giorno della sua manifestazione a Israele”. Perché il bambino fosse tutto del Signore e non appartenesse in nulla alla mentalità di questo mondo, il Signore lo separa dagli uomini, lo porta nel deserto. Così potrà parlare solo Lui al suo cuore, alla sua mente, alla sua intelligenza. Possiamo applicare anche a Giovanni quanto il profeta Osea dice a tutto il popolo: Perciò, ecco, io la sedurrò, la condurrò nel deserto e parlerò al suo cuore (Os 2,16). 
Nel deserto Giovanni impara ad ascoltare solo la voce del Signore. Quando ritornerà nel mondo saprà conoscere solo la voce del Signore, distinguendola da ogni altra voce. Ecco perché Lui può dire: “Io sono voce di uno che grida nel deserto: preparate la via del Signore”.
Madre di Dio, tu che ogni giorno crescevi nell’ascolto della voce del tuo Signore, aiuta ogni discepolo di Gesù a imparare come si riconosce e si ascolta la voce di Cristo Gesù. Angeli e Santi, fate che mai il cristiano ascolti la voce del mondo. Amen. 


[bookmark: _Toc47013784]MEDITAZIONE 25 Giugno 2020 
Giovedì XII Settimana del T. O. 

PRIMA LETTURA
Per la meditazione di questo giorno vorrei soffermarmi sul linguaggio del Signore. È vero. Sempre il Signore parla ad un uomo che vive in un tempo determinato, con una particolare sensibilità, in una specifica cultura. Le forme del linguaggio cambiano. Resta però immutata la verità. Qual è la verità che resta immutata? Quella contenuta nella prima Parola rivolta da Dio all’uomo: “Il Signore Dio diede questo comando all’uomo: «Tu potrai mangiare di tutti gli alberi del giardino, ma dell’albero della conoscenza del bene e del male non devi mangiare, perché, nel giorno in cui tu ne mangerai, certamente dovrai morire»” (Gen 2,16-17). 
Ora leggiamo quattro linguaggi del Signore. Cambia il linguaggio, resta immutabile la verità: “Se disobbedisci, muori”. Ecco un linguaggio di Dio risalente all’anno mille circa prima della venuta nella Carne del Figlio Eterno del Padre. 

“Quando Salomone ebbe terminato di costruire il tempio del Signore, la reggia e quanto aveva voluto attuare, il Signore apparve per la seconda volta a Salomone, come gli era apparso a Gàbaon. Il Signore gli disse: «Ho ascoltato la tua preghiera e la tua supplica che mi hai rivolto; ho consacrato questa casa, che tu hai costruito per porre in essa il mio nome per sempre. I miei occhi e il mio cuore saranno là tutti i giorni. Quanto a te, se camminerai davanti a me come camminò Davide, tuo padre, con cuore integro e con rettitudine, facendo quanto ti ho comandato, e osserverai le mie leggi e le mie norme, io stabilirò il trono del tuo regno su Israele per sempre, come ho promesso a Davide, tuo padre, dicendo: “Non ti sarà tolto un discendente dal trono d’Israele”. Ma se voi e i vostri figli vi ritirerete dal seguirmi, se non osserverete i miei comandi e le mie leggi che io vi ho proposto, se andrete a servire altri dèi e a prostrarvi davanti ad essi, allora eliminerò Israele dalla terra che ho dato loro, rigetterò da me il tempio che ho consacrato al mio nome; Israele diventerà la favola e lo zimbello di tutti i popoli. Questo tempio sarà una rovina; chiunque vi passerà accanto resterà sbigottito, fischierà di scherno e si domanderà: “Perché il Signore ha agito così con questa terra e con questo tempio?”. Si risponderà: “Perché hanno abbandonato il Signore, loro Dio, che aveva fatto uscire i loro padri dalla terra d’Egitto, e si sono legati a dèi stranieri, prostrandosi davanti a loro e servendoli. Per questo il Signore ha fatto venire su di loro tutta questa sciagura”» (1Re 9,1-9).

Qual è la verità contenuta in questo linguaggio? Non è il tempio che ti farà grande, ma l’obbedienza alla mia Parola. Obbedisci e sarai un grande popolo e una grande nazione. Disobbedisci e ritornerai nella schiavitù di un tempo. Tu non sei. Sono io che ti faccio. Ti faccio se ascolti la mia voce. La storia conferma la verità di ogni Parola del Signore.

Leggiamo 2Re 24,8-17
Quando divenne re, Ioiachìn aveva diciotto anni; regnò tre mesi a Gerusalemme. Sua madre era di Gerusalemme e si chiamava Necustà, figlia di Elnatàn. Fece ciò che è male agli occhi del Signore, come aveva fatto suo padre. In quel tempo gli ufficiali di Nabucodònosor, re di Babilonia, salirono a Gerusalemme e la città fu assediata. Nabucodònosor, re di Babilonia, giunse presso la città mentre i suoi ufficiali l’assediavano. Ioiachìn, re di Giuda, uscì incontro al re di Babilonia, con sua madre, i suoi ministri, i suoi comandanti e i suoi cortigiani; il re di Babilonia lo fece prigioniero nell’anno ottavo del suo regno. Asportò di là tutti i tesori del tempio del Signore e i tesori della reggia; fece a pezzi tutti gli oggetti d’oro che Salomone, re d’Israele, aveva fatto nel tempio del Signore, come aveva detto il Signore. Deportò tutta Gerusalemme, cioè tutti i comandanti, tutti i combattenti, in numero di diecimila esuli, tutti i falegnami e i fabbri; non rimase che la gente povera della terra. Deportò a Babilonia Ioiachìn; inoltre portò in esilio da Gerusalemme a Babilonia la madre del re, le mogli del re, i suoi cortigiani e i nobili del paese. Inoltre tutti gli uomini di valore, in numero di settemila, i falegnami e i fabbri, in numero di mille, e tutti gli uomini validi alla guerra, il re di Babilonia li condusse in esilio a Babilonia. Il re di Babilonia nominò re, al posto di Ioiachìn, Mattania suo zio, cambiandogli il nome in Sedecìa.

Ora leggiamo un altro linguaggio del nostro Dio e Signore. Questo linguaggio è fatto risalire a circa mille e duecento anni prima della venuta del Messia del Signore. È un linguaggio ancora più forte di quello rivolto dal Signore a Salomone. Il linguaggio cambia. La verità resta. Tu, Israele, sei eternamente mia opera. Se resti nelle mie mani, ti farò una cosa stupenda. Se esci dalle mie mani, sarai vaso frantumato. Le tue ceneri saranno disperse tra tutti i popoli.
Ecco cosa dice il Signore al suo popolo per mezzo di Mosè:

“Se non cercherai di eseguire tutte le parole di questa legge, scritte in questo libro, avendo timore di questo nome glorioso e terribile del Signore, tuo Dio, allora il Signore colpirà te e i tuoi discendenti con flagelli prodigiosi: flagelli grandi e duraturi, malattie maligne e ostinate. Farà tornare su di te le infermità dell’Egitto, delle quali tu avevi paura, e si attaccheranno a te. Anche ogni altra malattia e ogni altro flagello, che non sta scritto nel libro di questa legge, il Signore manderà contro di te, finché tu non sia distrutto. Voi rimarrete in pochi uomini, dopo essere stati numerosi come le stelle del cielo, perché non avrai obbedito alla voce del Signore, tuo Dio. Come il Signore gioiva a vostro riguardo nel beneficarvi e moltiplicarvi, così il Signore gioirà a vostro riguardo nel farvi perire e distruggervi. Sarete strappati dal paese in cui stai per entrare per prenderne possesso. Il Signore ti disperderà fra tutti i popoli, da un’estremità all’altra della terra. Là servirai altri dèi, che né tu né i tuoi padri avete conosciuto, dèi di legno e di pietra. Fra quelle nazioni non troverai sollievo e non vi sarà luogo di riposo per la pianta dei tuoi piedi. Là il Signore ti darà un cuore trepidante, languore di occhi e animo sgomento. La tua vita ti starà dinanzi come sospesa a un filo. Proverai spavento notte e giorno e non sarai sicuro della tua vita. Alla mattina dirai: “Se fosse sera!” e alla sera dirai: “Se fosse mattina!”, a causa dello spavento che ti agiterà il cuore e delle cose che i tuoi occhi vedranno. Il Signore ti farà tornare in Egitto su navi, per una via della quale ti ho detto: “Non dovrete più rivederla!”. E là vi metterete in vendita ai vostri nemici come schiavi e schiave, ma nessuno vi acquisterà” (Dt 28,58-68). 

Il linguaggio qui è più crudo. Ma dice la stessa verità. Verità che è poi confermata dalla storia della distruzione del tempio, della devastazione di Gerusalemme, della deportazione del popolo del Signore in terra lontana. Cambia il linguaggio non cambia la storia, non cambia la verità.

Lettura del Vangelo
Leggiamo ora un primo linguaggio che è di Gesù Signore. È un linguaggio infinitamente differente da quello contenuto nell’Antico Testamento. Cambiano le Parole, rimane la verità, rimane la storia, storia che poi diventa eternità. 
È scritto nel Vangelo secondo Luca:

“In quello stesso tempo si presentarono alcuni a riferirgli il fatto di quei Galilei, il cui sangue Pilato aveva fatto scorrere insieme a quello dei loro sacrifici. Prendendo la parola, Gesù disse loro: «Credete che quei Galilei fossero più peccatori di tutti i Galilei, per aver subìto tale sorte? No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo. O quelle diciotto persone, sulle quali crollò la torre di Sìloe e le uccise, credete che fossero più colpevoli di tutti gli abitanti di Gerusalemme? No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo». Diceva anche questa parabola: «Un tale aveva piantato un albero di fichi nella sua vigna e venne a cercarvi frutti, ma non ne trovò. Allora disse al vignaiolo: “Ecco, sono tre anni che vengo a cercare frutti su quest’albero, ma non ne trovo. Taglialo dunque! Perché deve sfruttare il terreno?”. Ma quello gli rispose: “Padrone, lascialo ancora quest’anno, finché gli avrò zappato attorno e avrò messo il concime. Vedremo se porterà frutti per l’avvenire; se no, lo taglierai”» (Lc 13,1-9). 

Chi accoglie la Parola di Gesù sarà albero di vita per la vita eterna. Chi non accoglie la Parola di Gesù, sarà albero di morte per la morte eterna. Sarà reciso dall’albero della vita e gettato nel fuoco eterno. Cambia il linguaggio. La verità diviene perfetta. La rovina è eterna e incancellabile. 

Leggiamo il testo di Mt 7,21-29
Non chiunque mi dice: “Signore, Signore”, entrerà nel regno dei cieli, ma colui che fa la volontà del Padre mio che è nei cieli. In quel giorno molti mi diranno: “Signore, Signore, non abbiamo forse profetato nel tuo nome? E nel tuo nome non abbiamo forse scacciato demòni? E nel tuo nome non abbiamo forse compiuto molti prodigi?”. Ma allora io dichiarerò loro: “Non vi ho mai conosciuti. Allontanatevi da me, voi che operate l’iniquità!”. Perciò chiunque ascolta queste mie parole e le mette in pratica, sarà simile a un uomo saggio, che ha costruito la sua casa sulla roccia. Cadde la pioggia, strariparono i fiumi, soffiarono i venti e si abbatterono su quella casa, ma essa non cadde, perché era fondata sulla roccia. Chiunque ascolta queste mie parole e non le mette in pratica, sarà simile a un uomo stolto, che ha costruito la sua casa sulla sabbia. Cadde la pioggia, strariparono i fiumi, soffiarono i venti e si abbatterono su quella casa, ed essa cadde e la sua rovina fu grande». Quando Gesù ebbe terminato questi discorsi, le folle erano stupite del suo insegnamento: egli infatti insegnava loro come uno che ha autorità, e non come i loro scribi.

Ora leggiamo un quarto linguaggio dello Spirito Santo, tratto dall’Apocalisse dell’Apostolo Giovanni. 

E mi mostrò poi un fiume d’acqua viva, limpido come cristallo, che scaturiva dal trono di Dio e dell’Agnello. In mezzo alla piazza della città, e da una parte e dall’altra del fiume, si trova un albero di vita che dà frutti dodici volte all’anno, portando frutto ogni mese; le foglie dell’albero servono a guarire le nazioni. E non vi sarà più maledizione. Nella città vi sarà il trono di Dio e dell’Agnello: i suoi servi lo adoreranno; vedranno il suo volto e porteranno il suo nome sulla fronte. Non vi sarà più notte, e non avranno più bisogno di luce di lampada né di luce di sole, perché il Signore Dio li illuminerà. E regneranno nei secoli dei secoli. E mi disse: «Queste parole sono certe e vere. Il Signore, il Dio che ispira i profeti, ha mandato il suo angelo per mostrare ai suoi servi le cose che devono accadere tra breve. Ecco, io vengo presto. Beato chi custodisce le parole profetiche di questo libro». Sono io, Giovanni, che ho visto e udito queste cose. E quando le ebbi udite e viste, mi prostrai in adorazione ai piedi dell’angelo che me le mostrava. Ma egli mi disse: «Guàrdati bene dal farlo! Io sono servo, con te e con i tuoi fratelli, i profeti, e con coloro che custodiscono le parole di questo libro. È Dio che devi adorare». E aggiunse: «Non mettere sotto sigillo le parole della profezia di questo libro, perché il tempo è vicino. Il malvagio continui pure a essere malvagio e l’impuro a essere impuro e il giusto continui a praticare la giustizia e il santo si santifichi ancora. Ecco, io vengo presto e ho con me il mio salario per rendere a ciascuno secondo le sue opere. Io sono l’Alfa e l’Omèga, il Primo e l’Ultimo, il Principio e la Fine. Beati coloro che lavano le loro vesti per avere diritto all’albero della vita e, attraverso le porte, entrare nella città. Fuori i cani, i maghi, gli immorali, gli omicidi, gli idolatri e chiunque ama e pratica la menzogna! Io, Gesù, ho mandato il mio angelo per testimoniare a voi queste cose riguardo alle Chiese. Io sono la radice e la stirpe di Davide, la stella radiosa del mattino» (Ap 22,1-16). 

Il linguaggio cambia. La verità resta. Anzi la verità si eternizza, sia nel bene di vita che nel male di morte. Oggi sta avvenendo una cosa assai triste: si sta cambiando il linguaggio senza però conservare la verità in esso. Senza la verità rivelata, che è immutabile in eterno, della Scrittura Santa se ne fa una favola. 
Ecco la tristezza del mondo: il cristiano da annunciatore di una verità eterna di salvezza e di redenzione si è trasformato in un narratore di favole. Tristissima fine del Vangelo della salvezza: una innocua favola senza alcun contenuto di verità eterna. Tristissima fine di un ministero così alto che neanche gli Angeli del cielo possiedono. Tristissima fine di mondo di verità divenuto un mondo senza più alcuna verità.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che il cristiano torni ad essere annunciatore della verità di Cristo Gesù, la sola che redime e salva dalla morte eterna. Amen. 


[bookmark: _Toc47013785]
MEDITAZIONE 26 Giugno 2020 
Venerdì XII Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Per ben comprendere il linguaggio del Signore, è cosa saggia servirsi di una immagine della nostra vita di ogni giorno. Per vivere l’uomo ha bisogno di acqua. Se un uomo si trova in un deserto infuocato e rifiuta l’acqua che un suo benefattore gli offre, non ha alcuna possibilità di sopravvivenza. Morirà per la sua arsura. La morte è frutto della sua ostinata volontà nel rifiutare l’acqua che il suo Benefattore gli offre. L’uomo è in un deserto di morte fisica, spirituale, morale, in cammino verso la morte eterna. 
Viene il Signore e gli offre l’acqua della vita, che è nell’obbedienza ad ogni sua Parola. L’uomo con volontà ostinata rifiuta questa acqua, anzi la disprezza, rompendo anche l’anfora che la contiene. Quale sarà il suo futuro? Solo la devastazione fisica e spirituale e in più la morte. Ora leggiamo alcune Parole di Dio tratte dal Libro del Levitico. Esse dicono questa unica e sola verità: “Se tu, Israele, rifiuti la mia acqua di vita, per te ci saranno giorni durissimi. Sperimenterai la tua totale distruzione, devastazione, morte non solo fisica, ma anche come mio regno, mio popolo, mia nazione santa”. Ascoltiamo la Parola, ma comprendiamola secondo l’immagine dell’acqua che abbiamo offerto. Sarà più semplice cogliere tutta la verità contenuta nel brano che stiamo per leggere:

 “Se, nonostante tutto questo, non vorrete darmi ascolto, ma vi opporrete a me, anch’io mi opporrò a voi con furore e vi castigherò sette volte di più per i vostri peccati. Mangerete perfino la carne dei vostri figli e mangerete la carne delle vostre figlie. Devasterò le vostre alture, distruggerò i vostri altari per l’incenso, butterò i vostri cadaveri sui cadaveri dei vostri idoli e vi detesterò. Ridurrò le vostre città a deserti, devasterò i vostri santuari e non aspirerò più il profumo dei vostri incensi. Devasterò io stesso la terra, e i vostri nemici, che vi prenderanno dimora, ne saranno stupefatti. Quanto a voi, vi disperderò fra le nazioni e sguainerò la spada dietro di voi; la vostra terra sarà desolata e le vostre città saranno deserte” (Lev 26,27-33). 

Ecco ora come queste parole sono divenute storia.

Leggiamo 2Re 25,1-12
Nell’anno nono del suo regno, nel decimo mese, il dieci del mese, Nabucodònosor, re di Babilonia, con tutto il suo esercito arrivò a Gerusalemme, si accampò contro di essa e vi costruirono intorno opere d'assedio. La città rimase assediata fino all’undicesimo anno del re Sedecìa. Al quarto mese, il nove del mese, quando la fame dominava la città e non c’era più pane per il popolo della terra, fu aperta una breccia nella città. Allora tutti i soldati fuggirono di notte per la via della porta tra le due mura, presso il giardino del re, e, mentre i Caldei erano intorno alla città, presero la via dell'Araba. I soldati dei Caldei inseguirono il re e lo raggiunsero nelle steppe di Gerico, mentre tutto il suo esercito si disperse, allontanandosi da lui. Presero il re e lo condussero dal re di Babilonia a Ribla; si pronunciò la sentenza su di lui. I figli di Sedecìa furono ammazzati davanti ai suoi occhi; Nabucodònosor fece cavare gli occhi a Sedecìa, lo fece mettere in catene e lo condusse a Babilonia. Il settimo giorno del quinto mese – era l’anno diciannovesimo del re Nabucodònosor, re di Babilonia – Nabuzaradàn, capo delle guardie, ufficiale del re di Babilonia, entrò in Gerusalemme. Egli incendiò il tempio del Signore e la reggia e tutte le case di Gerusalemme; diede alle fiamme anche tutte le case dei nobili. Tutto l’esercito dei Caldei, che era con il capo delle guardie, demolì le mura intorno a Gerusalemme. Nabuzaradàn, capo delle guardie, deportò il resto del popolo che era rimasto in città, i disertori che erano passati al re di Babilonia e il resto della moltitudine. Il capo delle guardie lasciò parte dei poveri della terra come vignaioli e come agricoltori.

Ritorniamo per un attimo all’immagine dell’acqua da cui siamo partiti. Dio, il nostro Dio, il vero e solo Dio, Creatore del cielo e della terra, è l’acqua che conserva in vita l’uomo. Quest’acqua si beve, obbedendo ad ogni sua Parola, osservando i suoi Comandamenti, vivendo secondo le sue Leggi di amore e di bontà, di misericordia e di pace, di giustizia e di santità. Se rifiuta l’acqua che il Signore, suo Eterno Benefattore gli offre perché lui si conservi in vita e produca frutti di vita per sé e per gli altri, l’uomo si inabissa in un baratro di morte. Non solo si inabissa. Da esso può venire fuori solo se liberato dal suo Benefattore Eterno. Ma quando il suo Benefattore Eterno lo può tirare fuori? Solo quando l’uomo lo riconoscerà, lo confesserà come il suo solo Liberatore, il suo solo Signore e Dio, al quale va data ogni obbedienza alla sua Parola. Ecco come si rivolge il Signore al suo popolo:

"Se tu ascolterai la voce del Signore tuo Dio e farai ciò che è retto ai suoi occhi, se tu presterai orecchio ai suoi ordini e osserverai tutte le sue leggi, io non t'infliggerò nessuna delle infermità che ho inflitte agli Egiziani, perché io sono il Signore, colui che ti guarisce!" (Es 15, 26). 

Se tu ascolti la sua voce e fai quanto ti dirò, io sarò il nemico dei tuoi nemici e l'avversario dei tuoi avversari (Es 23, 22). 

Così tu ascolterai la voce del Signore, tuo Dio: osservando tutti i suoi comandi che oggi ti do e facendo ciò che è retto agli occhi del Signore, tuo Dio (Dt 13, 19). 

Ecco la regola delle regole date dal Signore al suo popolo:

Ascolta, Israele: il Signore è il nostro Dio, unico è il Signore. Tu amerai il Signore, tuo Dio, con tutto il cuore, con tutta l’anima e con tutte le forze. Questi precetti che oggi ti do, ti stiano fissi nel cuore. Li ripeterai ai tuoi figli, ne parlerai quando ti troverai in casa tua, quando camminerai per via, quando ti coricherai e quando ti alzerai. Te li legherai alla mano come un segno, ti saranno come un pendaglio tra gli occhi e li scriverai sugli stipiti della tua casa e sulle tue porte (Dt 6,4-9). 

La Parola del Signore è la sola acqua di vita eterna per ogni uomo. Chi non beve l’acqua che il Signore gli dona, rimane nella morte ed è in cammino verso la morte eterna, perché ha rifiutato il dono del suo Dio e Signore. Ecco la grande offerta dell’acqua fatta da Gesù: 

Nell’ultimo giorno, il grande giorno della festa, Gesù, ritto in piedi, gridò: «Se qualcuno ha sete, venga a me, e beva chi crede in me. Come dice la Scrittura: Dal suo grembo sgorgheranno fiumi di acqua viva». Questo egli disse dello Spirito che avrebbero ricevuto i credenti in lui: infatti non vi era ancora lo Spirito, perché Gesù non era ancora stato glorificato (Gv 7,37-39). 

Beato quell’uomo che giorno per giorno si disseta all’acqua che gli offre Cristo Signore. 

Lettura del Vangelo
Dopo che Gesù scende dal monte, subito inizia la sua missione di salvezza in favore di ogni uomo. Il primo miracolo che compie è la guarigione di un lebbroso. È questa un’opera di altissimo significato spirituale, oltre che di liberazione del lebbroso dalla sua malattia. Gesù non è venuto per escludere, per allontanare, per separare i malati dai sani, i peccatori dai santi, i lebbrosi da quanti sono sani. Lui è venuto per fare di ogni uomo un solo corpo, il suo corpo. Qual è la via perché questo possa accadere, si possa realizzare? La via è quella della guarigione, del risanamento spirituale. Gesù libera i cuori dalla lebbra del peccato e il cuore di carne, non più di pietra, può divenire suo corpo, comunità santa dei figli del Padre. Nel Libro del Levitico, per ragioni di altissima carità, per salvaguardare gli altri dal contagio, si chiedeva l’uscita dalla comunità di quanti venivano dichiarati lebbrosi. “Il lebbroso colpito da piaghe porterà vesti strappate e il capo scoperto; velato fino al labbro superiore, andrà gridando: “Impuro! Impuro!”. Sarà impuro finché durerà in lui il male; è impuro, se ne starà solo, abiterà fuori dell’accampamento” (Lev 14,15-46). 
Gesù prende su di sé ogni lebbra di peccato e la lava nel suo sangue sulla croce. Lavato, purificato, santificato dal sangue di Gesù Signore ogni peccatore è chiamato ad entrare nel corpo di Cristo, anzi viene fatto parte del corpo di Cristo. Una verità va tuttavia ricordata. Come per la grazia di Gesù si può guarire dalla lebbra del peccato, così per tentazione, seduzione, conquista da parte del male, si può ritornare in una lebbra ancora più grande. Ecco l’ammonimento che Gesù dona a tutti noi:

“Quando lo spirito impuro esce dall’uomo, si aggira per luoghi deserti cercando sollievo, ma non ne trova. Allora dice: “Ritornerò nella mia casa, da cui sono uscito”. E, venuto, la trova vuota, spazzata e adorna. Allora va, prende con sé altri sette spiriti peggiori di lui, vi entrano e vi prendono dimora; e l’ultima condizione di quell’uomo diventa peggiore della prima. Così avverrà anche a questa generazione malvagia»” (Mt 12,43-45). 

Anche l’Apostolo Paolo ammonisce i discepoli di Corinto:

Non voglio infatti che ignoriate, fratelli, che i nostri padri furono tutti sotto la nube, tutti attraversarono il mare, tutti furono battezzati in rapporto a Mosè nella nube e nel mare, tutti mangiarono lo stesso cibo spirituale, tutti bevvero la stessa bevanda spirituale: bevevano infatti da una roccia spirituale che li accompagnava, e quella roccia era il Cristo. Ma la maggior parte di loro non fu gradita a Dio e perciò furono sterminati nel deserto. Ciò avvenne come esempio per noi, perché non desiderassimo cose cattive, come essi le desiderarono. Non diventate idolatri come alcuni di loro, secondo quanto sta scritto: Il popolo sedette a mangiare e a bere e poi si alzò per divertirsi. Non abbandoniamoci all’impurità, come si abbandonarono alcuni di loro e in un solo giorno ne caddero ventitremila. Non mettiamo alla prova il Signore, come lo misero alla prova alcuni di loro, e caddero vittime dei serpenti. Non mormorate, come mormorarono alcuni di loro, e caddero vittime dello sterminatore. Tutte queste cose però accaddero a loro come esempio, e sono state scritte per nostro ammonimento, di noi per i quali è arrivata la fine dei tempi. Quindi, chi crede di stare in piedi, guardi di non cadere. Nessuna tentazione, superiore alle forze umane, vi ha sorpresi; Dio infatti è degno di fede e non permetterà che siate tentati oltre le vostre forze ma, insieme con la tentazione, vi darà anche il modo di uscirne per poterla sostenere (1Cor 10,1-14). 

Siamo tutti avvisati. Se ritorniamo nella lebbra la responsabilità è nostra.

Leggiamo il testo di Mt 8,1-4
Scese dal monte e molta folla lo seguì. Ed ecco, si avvicinò un lebbroso, si prostrò davanti a lui e disse: «Signore, se vuoi, puoi purificarmi». Tese la mano e lo toccò dicendo: «Lo voglio: sii purificato!». E subito la sua lebbra fu guarita. Poi Gesù gli disse: «Guàrdati bene dal dirlo a qualcuno; va’ invece a mostrarti al sacerdote e presenta l’offerta prescritta da Mosè come testimonianza per loro».

Oggi molti discepoli di Gesù neanche più si pongono il problema della lebbra dell’anima, del cuore, della mente, dello stesso corpo che produce il peccato. La guarigione non solo non è chiesta più da quasi la totalità dei credenti in Cristo, ma neanche viene annunciata, predicata, richiesta come condizione necessaria per essere vero corpo di Gesù Signore. Tra peccato e non peccato, grazia e non grazia, verità e non verità, giustizia e non giustizia, luce e non luce, bene e non bene, neanche più si vuole si vuole fare la differenza, non dico a livello di coscienza, ma semplicemente a livello di discernimento.
Tutto il Vangelo è discernimento. Tutto l’Antico Testamento è discernimento. Ogni lettera degli Apostoli è discernimento. Basta aprire una qualsiasi pagina della Scrittura e subito il bene viene separato dal male, la sapienza dalla stoltezza, la giustizia dall’ingiustizia. Leggiamo nella Lettera di Giuda:

Si sono infiltrati infatti in mezzo a voi alcuni individui, per i quali già da tempo sta scritta questa condanna, perché empi, che stravolgono la grazia del nostro Dio in dissolutezze e rinnegano il nostro unico padrone e signore Gesù Cristo. A voi, che conoscete tutte queste cose, voglio ricordare che il Signore, dopo aver liberato il popolo dalla terra d’Egitto, fece poi morire quelli che non vollero credere e tiene in catene eterne, nelle tenebre, per il giudizio del grande giorno, gli angeli che non conservarono il loro grado ma abbandonarono la propria dimora. Così Sòdoma e Gomorra e le città vicine, che alla stessa maniera si abbandonarono all’immoralità e seguirono vizi contro natura, stanno subendo esemplarmente le pene di un fuoco eterno. Ugualmente anche costoro, indotti dai loro sogni, contaminano il proprio corpo, disprezzano il Signore e insultano gli angeli. Quando l’arcangelo Michele, in contrasto con il diavolo, discuteva per avere il corpo di Mosè, non osò accusarlo con parole offensive, ma disse: Ti condanni il Signore! Costoro invece, mentre insultano tutto ciò che ignorano, si corrompono poi in quelle cose che, come animali irragionevoli, conoscono per mezzo dei sensi. Guai a loro! Perché si sono messi sulla strada di Caino e, per guadagno, si sono lasciati andare alle seduzioni di Balaam e si sono perduti nella ribellione di Core. Essi sono la vergogna dei vostri banchetti, perché mangiano con voi senza ritegno, pensando solo a nutrire se stessi. Sono nuvole senza pioggia, portate via dai venti, o alberi di fine stagione senza frutto, morti due volte, sradicati; sono onde selvagge del mare, che schiumano la loro sporcizia; sono astri erranti, ai quali è riservata l’oscurità delle tenebre eterne. Profetò anche per loro Enoc, settimo dopo Adamo, dicendo: «Ecco, il Signore è venuto con migliaia e migliaia dei suoi angeli per sottoporre tutti a giudizio, e per dimostrare la colpa di tutti riguardo a tutte le opere malvagie che hanno commesso e a tutti gli insulti che, da empi peccatori, hanno lanciato contro di lui». Sono sobillatori pieni di acredine, che agiscono secondo le loro passioni; la loro bocca proferisce parole orgogliose e, per interesse, circondano le persone di adulazione. Ma voi, o carissimi, ricordatevi delle cose che furono predette dagli apostoli del Signore nostro Gesù Cristo. Essi vi dicevano: «Alla fine dei tempi vi saranno impostori, che si comporteranno secondo le loro empie passioni». Tali sono quelli che provocano divisioni, gente che vive di istinti, ma non ha lo Spirito (Gd 4-19). 

Avendo ormai deciso il mondo dei discepoli di Gesù di non operare alcun discernimento, si dichiara non più missionario di Cristo Signore. Ognuno ormai è missionario del suo cuore.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che mai si spegna nella Chiesa di Dio la lampada del discernimento. Amen.

[bookmark: _Toc47013786]MEDITAZIONE 27 Giugno 2020 
Sabato XII Settimana del T. O. 

PRIMA LETTURA
Sempre i falsi profeti sono stati la rovina del popolo del Signore. Chi è il falso profeta? Colui che parla nel nome del Signore, mentre il Signore non ha parlato. Il falso profeta dice una parola servendosi della divina autorità, mentre il Signore non gli ha dato alcuna parola da riferire. Il disastro di Gerusalemme, la sua devastazione è il frutto della falsa profezia. Ecco cosa rivela a noi il Libro delle Lamentazioni: “I tuoi profeti hanno avuto per te visioni di cose vane e insulse, non hanno svelato la tua colpa per cambiare la tua sorte; ma ti hanno vaticinato lusinghe, vanità e illusioni”. 
Ciò che il Libro delle Lamentazioni rivela a Gerusalemme devastata e in rovina, lo aveva già gridato Geremia, con il fine di evitare sia la distruzione che l’esilio. Ecco cosa dice il Signore per bocca del suo profeta: 

“Hanno rinnegato il Signore, hanno proclamato: «Non esiste! Non verrà sopra di noi la sventura, non vedremo né spada né fame. I profeti sono diventati vento, la sua parola non è in loro». Perciò dice il Signore, Dio degli eserciti: «Poiché avete fatto questo discorso, farò delle mie parole come un fuoco sulla tua bocca e questo popolo sarà la legna che esso divorerà. Ecco, manderò da lontano una nazione contro di te, casa d’Israele. Oracolo del Signore (Ger 4,12-15). 

Ecco un altro grido di Geremia:

“Come potete dire: “Noi siamo saggi, perché abbiamo la legge del Signore”? A menzogna l’ha ridotta lo stilo menzognero degli scribi! I saggi restano confusi, sconcertati e presi come in un laccio. Ecco, hanno rigettato la parola del Signore: quale sapienza possono avere? Per questo darò le loro donne a stranieri, i loro campi ai conquistatori, perché dal piccolo al grande tutti commettono frode; dal profeta al sacerdote tutti praticano la menzogna. Curano alla leggera la ferita della figlia del mio popolo, dicendo: “Pace, pace!”, ma pace non c’è. Dovrebbero vergognarsi dei loro atti abominevoli, ma non si vergognano affatto, non sanno neppure arrossire” (Ger 8,6-12). 

Anche il profeta Ezechiele denuncia i falsi profeti:

“Voi mi avete disonorato presso il mio popolo per qualche manciata d’orzo e per un tozzo di pane, facendo morire chi non doveva morire e facendo vivere chi non doveva vivere, ingannando il mio popolo che crede alle menzogne. Voi infatti avete rattristato con menzogne il cuore del giusto, mentre io non l’avevo rattristato, e avete rafforzato il malvagio perché non desistesse dalla sua vita malvagia e vivesse. Per questo non avrete più visioni false né più spaccerete vaticini: libererò il mio popolo dalle vostre mani e saprete che io sono il Signore” (Cfr. Ez 13,1-23). 

Oggi chi sono i falsi profeti? Sono tutti coloro che in nome del Vangelo riducono a menzogna il Vangelo. In nome della Parola di Dio dichiarano falsità la Parola di Dio. Oggi sono falsi profeti tutti coloro che si vestono con la lana di qualche parola di Vangelo per annullare tutto il Vangelo. L’obbligo di guardarsi dai falsi profeti ricade su ogni singolo discepolo di Gesù. Chi si lascia ingannare è responsabile di se stesso e di ogni altro che dal suo inganno è stato condotto nella falsità.
“Guardatevi dai falsi profeti, che vengono a voi in veste di pecore, ma dentro sono lupi rapaci! Dai loro frutti li riconoscerete. Si raccoglie forse uva dagli spini, o fichi dai rovi? Così ogni albero buono produce frutti buoni e ogni albero cattivo produce frutti cattivi; un albero buono non può produrre frutti cattivi, né un albero cattivo produrre frutti buoni. Ogni albero che non dà buon frutto viene tagliato e gettato nel fuoco. Dai loro frutti dunque li riconoscerete” (Mt 7,15-20).
 
Ognuno è responsabile del suo presente e della sua eternità. Nessuno domani potrà dire: “Sono innocente, perché sono stato ingannato”. 

Leggiamo Lam 2,2.10-14.18-19
Il Signore ha distrutto senza pietà tutti i pascoli di Giacobbe; ha abbattuto nella sua ira le fortezze della figlia di Giuda, ha prostrato a terra, ha profanato il suo regno e i suoi capi. Siedono a terra in silenzio gli anziani della figlia di Sion, hanno cosparso di cenere il capo, si sono cinti di sacco; curvano a terra il capo le vergini di Gerusalemme. Si sono consunti per le lacrime i miei occhi, le mie viscere sono sconvolte; si riversa per terra la mia bile per la rovina della figlia del mio popolo, mentre viene meno il bambino e il lattante nelle piazze della città. Alle loro madri dicevano: «Dove sono il grano e il vino?». Intanto venivano meno come feriti nelle piazze della città; esalavano il loro respiro in grembo alle loro madri. A che cosa ti assimilerò? A che cosa ti paragonerò, figlia di Gerusalemme? A che cosa ti eguaglierò per consolarti, vergine figlia di Sion? Poiché è grande come il mare la tua rovina: chi potrà guarirti? I tuoi profeti hanno avuto per te visioni di cose vane e insulse, non hanno svelato la tua colpa per cambiare la tua sorte; ma ti hanno vaticinato lusinghe, vanità e illusioni. Grida dal tuo cuore al Signore, gemi, figlia di Sion; fa’ scorrere come torrente le tue lacrime, giorno e notte! Non darti pace, non abbia tregua la pupilla del tuo occhio! Àlzati, grida nella notte, quando cominciano i turni di sentinella, effondi come acqua il tuo cuore, davanti al volto del Signore; alza verso di lui le mani per la vita dei tuoi bambini, che muoiono di fame all’angolo di ogni strada.

Perché il Signore tramite il suo Agiografo invita Gerusalemme a gridare, ad alzare la voce verso di Lui? Ecco l’invito rivolto a Gerusalemme: “Grida dal tuo cuore al Signore, gemi, figlia di Sion; fa’ scorrere come torrente le tue lacrime, giorno e notte! Non darti pace, non abbia tregua la pupilla del tuo occhio!”. Gerusalemme deve gridare al Signore, perché la sua salvezza non viene né da se stessa, né dagli uomini. La risurrezione di Gerusalemme viene solo dal Signore. Solo il Signore la potrà rialzare. Solo Lui le potrà dare nuovamente vita.
Ecco le parole della consolazione e della speranza che il Signore rivolge al suo popolo per mezzo del profeta Zaccaria:

Così dice il Signore degli eserciti: Vecchi e vecchie siederanno ancora nelle piazze di Gerusalemme, ognuno con il bastone in mano per la loro longevità. Le piazze della città formicoleranno di fanciulli e di fanciulle, che giocheranno sulle sue piazze. Così dice il Signore degli eserciti: Se questo sembra impossibile agli occhi del resto di questo popolo in quei giorni, sarà forse impossibile anche ai miei occhi? Oracolo del Signore degli eserciti. Così dice il Signore degli eserciti: Ecco, io salvo il mio popolo dall’oriente e dall’occidente: li ricondurrò ad abitare a Gerusalemme; saranno il mio popolo e io sarò il loro Dio, nella fedeltà e nella giustizia (Zac 8,4-8). 

Tutto ciò che il Signore opera, lo opera sempre in vista della conversione del suo popolo. Anche la devastazione di Gerusalemme è la più grande grazia data al suo popolo perché finalmente si convertisse e ritornasse nella fedeltà all’alleanza stipulata. Dio non gode della morte di chi muore. Dio gioisce per chi si converte e torna a Lui con tutto il cuore. Per questo Gerusalemme deve gridare al Signore: per ottenere la grazia della conversione di tutti i suoi figli.

Lettura del Vangelo
Oggi Gesù da un pagano, un centurione romano, viene confessato come Signore di tutta la creazione. Lo Spirito Santo, servendosi di una voce pagana, dona a Cristo la stessa Onnipotenza che è del Padre, senza alcuna differenza.
Nel primo capitolo della Genesi, il Padre dice e le cose sono, vengono alla luce, secondo il comando ricevuto. Sempre lo Spirito Santo, servendosi di una voce pagana, dona a Cristo una onnipotenza più grande di quella esercitata da Mosè quando compiva segni portentosi in terra d’Egitto. Dio gli diceva cosa lui doveva fare e Mosè eseguiva i suoi ordini. Chiamava le cavallette ed esse accorrevano. Mandava via le cavallette ed esse andavano via. Chiedeva al mare di aprirsi ed esso si apriva. Gli ordinava di chiudersi ed esso si chiudeva.
Gesù comanda e ogni suo ordine dato diviene storia, realtà. Comanda alla febbre ed essa sparisce. Ordina alla lebbra di lasciare un uomo e la lebbra obbedisce. Ecco le parole del centurione: “Signore, il mio servo è in casa, a letto, paralizzato e soffre terribilmente». Gli disse: «Verrò e lo guarirò». Ma il centurione rispose: «Signore, io non sono degno che tu entri sotto il mio tetto, ma di’ soltanto una parola e il mio servo sarà guarito”. 
Con queste parole veramente Gesù è confessato Signore, nelle cui mani vi è il visibile e l’invisibile.  È confessato il Signore alla cui voce tutta la creazione presta piena obbedienza. Ecco quanto è avvenuto secondo il racconto dell’Evangelista. 

Leggiamo il testo di Mt 8,5-17
Entrato in Cafàrnao, gli venne incontro un centurione che lo scongiurava e diceva: Signore, il mio servo è in casa, a letto, paralizzato e soffre terribilmente». Gli disse: «Verrò e lo guarirò». Ma il centurione rispose: «Signore, io non sono degno che tu entri sotto il mio tetto, ma di’ soltanto una parola e il mio servo sarà guarito. Pur essendo anch’io un subalterno, ho dei soldati sotto di me e dico a uno: “Va’!”, ed egli va; e a un altro: “Vieni!”, ed egli viene; e al mio servo: “Fa’ questo!”, ed egli lo fa». Ascoltandolo, Gesù si meravigliò e disse a quelli che lo seguivano: «In verità io vi dico, in Israele non ho trovato nessuno con una fede così grande! Ora io vi dico che molti verranno dall’oriente e dall’occidente e siederanno a mensa con Abramo, Isacco e Giacobbe nel regno dei cieli, mentre i figli del regno saranno cacciati fuori, nelle tenebre, dove sarà pianto e stridore di denti». E Gesù disse al centurione: «Va’, avvenga per te come hai creduto». In quell’istante il suo servo fu guarito. Entrato nella casa di Pietro, Gesù vide la suocera di lui che era a letto con la febbre. Le toccò la mano e la febbre la lasciò; poi ella si alzò e lo serviva. Venuta la sera, gli portarono molti indemoniati ed egli scacciò gli spiriti con la parola e guarì tutti i malati, perché si compisse ciò che era stato detto per mezzo del profeta Isaia: Egli ha preso le nostre infermità e si è caricato delle malattie.

Altra verità che va messa bene in luce per la retta comprensione del Vangelo esige, richiede, vuole che: “Quando nel Nuovo Testamento si cita una frase di una profezia, non è solo quella frase che si compie, ma è tutta la profezia”.
Questa regola ermeneutica sempre dovrà stare dinanzi agli occhi della nostra mente. Così conclude l’Evangelista Matteo oggi il suo racconto: “Perché si compisse ciò che era stato detto per mezzo del profeta Isaia: Egli ha preso le nostre infermità e si è caricato delle malattie”. Ora chiediamoci: Quale è tutta la profezia che l’Evangelista Matteo oggi annuncia che si compie in Gesù? La profezia che si è compie è quella del Servo Sofferente. È una profezia annunciatrice del ricchissimo mistero della Redenzione che si compie per espiazione vicaria.
Leggiamo tutto il testo di essa:

“Chi avrebbe creduto al nostro annuncio? A chi sarebbe stato manifestato il braccio del Signore? È cresciuto come un virgulto davanti a lui e come una radice in terra arida. Non ha apparenza né bellezza per attirare i nostri sguardi, non splendore per poterci piacere. Disprezzato e reietto dagli uomini, uomo dei dolori che ben conosce il patire, come uno davanti al quale ci si copre la faccia; era disprezzato e non ne avevamo alcuna stima. Eppure egli si è caricato delle nostre sofferenze, si è addossato i nostri dolori; e noi lo giudicavamo castigato, percosso da Dio e umiliato. Egli è stato trafitto per le nostre colpe, schiacciato per le nostre iniquità. Il castigo che ci dà salvezza si è abbattuto su di lui; per le sue piaghe noi siamo stati guariti. Noi tutti eravamo sperduti come un gregge, ognuno di noi seguiva la sua strada; il Signore fece ricadere su di lui l’iniquità di noi tutti. Maltrattato, si lasciò umiliare e non aprì la sua bocca; era come agnello condotto al macello, come pecora muta di fronte ai suoi tosatori, e non aprì la sua bocca. Con oppressione e ingiusta sentenza fu tolto di mezzo; chi si affligge per la sua posterità? Sì, fu eliminato dalla terra dei viventi, per la colpa del mio popolo fu percosso a morte. Gli si diede sepoltura con gli empi, con il ricco fu il suo tumulo, sebbene non avesse commesso violenza né vi fosse inganno nella sua bocca. Ma al Signore è piaciuto prostrarlo con dolori. Quando offrirà se stesso in sacrificio di riparazione, vedrà una discendenza, vivrà a lungo, si compirà per mezzo suo la volontà del Signore. Dopo il suo intimo tormento vedrà la luce e si sazierà della sua conoscenza; il giusto mio servo giustificherà molti, egli si addosserà le loro iniquità. Perciò io gli darò in premio le moltitudini, dei potenti egli farà bottino, perché ha spogliato se stesso fino alla morte ed è stato annoverato fra gli empi, mentre egli portava il peccato di molti e intercedeva per i colpevoli” (Cfr Is 52,13-53,12). 

Altra verità necessaria per una sana e perfetta ermeneutica è questa: quando si compie una profezia, ogni altra profezia si compie. Si compie tutto ciò che di Gesù Signore è scritto nella Legge, nei Profeti, nei Salmi. Compimento globale, universale, non parziale. Compimento di tutta la Scrittura: Gesù è veramente il Cristo di Dio.
Madre di Gesù, Angeli, Santi, fate che il cristiano oggi e sempre creda in tutta la Parola del Signore. Amen. 



[bookmark: _Toc47013787]MEDITAZIONE 28 Giugno 2020 
XIII Domenica del T. O.
PRIMA LETTURA
Il nostro Dio è carità eterna. È carità che crea, perdona, salva, redime, giustifica il peccatore pentito. È carità ricca di misericordia e compassione. È carità che sempre attende che il figlio, che è partito per un paese lontano, per una terra di schiavitù, immoralità, idolatria, perdita della propria dignità, ritorni per essere rivestito della sua dignità filiale. È carità che mai viene meno. Solo l’uomo con la sua volontà può decidere di non lasciarsi amare dal suo Dio, Signore, Creatore.
Cosa vuole il Signore nostro Dio che è carità eterna dall’uomo fatto da Lui ad immagine della sua divina ed eterna carità? Vuole che ami ogni altro uomo come Lui lo ama. L’amore è la santità di Dio. L’amore dovrà essere la santità di ogni creatura fatta da Lui a sua immagine e somiglianza. Siate santi, perché io, il Signore vostro Dio, sono santo. L’amore inizia con l’avere un cuore ricco di pietà. Segno concreto dell’amore è l’elemosina verso i bisognosi. Ecco come l’elemosina viene raccomandata nel Libro del Siracide: 

“Sii paziente con il misero, e non fargli attendere troppo a lungo l’elemosina. Per amore del comandamento soccorri chi ha bisogno, secondo la sua necessità non rimandarlo a mani vuote. Perdi pure denaro per un fratello e un amico, non si arrugginisca inutilmente sotto una pietra. Disponi dei beni secondo i comandamenti dell’Altissimo e ti saranno più utili dell’oro. Riponi l’elemosina nei tuoi scrigni ed essa ti libererà da ogni male. Meglio di uno scudo resistente e di una lancia pesante, essa combatterà per te di fronte al nemico” (Sir 29,8-13). 

Mentre così viene insegnata nel Libro di Tobia:

“Ogni giorno, o figlio, ricòrdati del Signore; non peccare né trasgredire i suoi comandamenti. Compi opere buone in tutti i giorni della tua vita e non metterti per la strada dell’ingiustizia. Perché se agirai con rettitudine, avrai fortuna nelle tue azioni. A tutti quelli che praticano la giustizia fa’ elemosina con i tuoi beni e, nel fare elemosina, il tuo occhio non abbia rimpianti. Non distogliere lo sguardo da ogni povero e Dio non distoglierà da te il suo. In proporzione a quanto possiedi fa’ elemosina, secondo le tue disponibilità; se hai poco, non esitare a fare elemosina secondo quel poco. Così ti preparerai un bel tesoro per il giorno del bisogno, poiché l’elemosina libera dalla morte e impedisce di entrare nelle tenebre. Infatti per tutti quelli che la compiono, l’elemosina è un dono prezioso davanti all’Altissimo” (Tb 4,5-11). 

Ecco ora come una illustre donna di Sunem vive la sua carità verso il profeta Eliseo: “Facciamo una piccola stanza superiore, in muratura, mettiamoci un letto, un tavolo, una sedia e un candeliere; così, venendo da noi, vi si potrà ritirare”. Questa donna vuole offrire al profeta del Dio vivente un posto dove poter riposare dalle sue fatiche di profeta del Dio vivente. Quanto decide, lo porta anche a compimento.

Leggiamo 2Re 4,8-11.14.16a.
Un giorno Eliseo passava per Sunem, ove c’era un’illustre donna, che lo trattenne a mangiare. In seguito, tutte le volte che passava, si fermava a mangiare da lei. Ella disse al marito: «Io so che è un uomo di Dio, un santo, colui che passa sempre da noi. Facciamo una piccola stanza superiore, in muratura, mettiamoci un letto, un tavolo, una sedia e un candeliere; così, venendo da noi, vi si potrà ritirare». Un giorno che passò di lì, si ritirò nella stanza superiore e si coricò. Eliseo chiese a Giezi: «Che cosa si può fare per lei?». Giezi disse: «Purtroppo lei non ha un figlio e suo marito è vecchio». Eliseo disse: «Chiamala!». La chiamò; ella si fermò sulla porta. Allora disse: «L’anno prossimo, in questa stessa stagione, tu stringerai un figlio fra le tue braccia». 

Il Signore vede il cuore della donna e mette nel cuore del suo profeta un grande desiderio di bene verso di lei. Lei ha dato una stanza a lui per riposare. Il Signore darà a Lei un figlio. La farà divenire madre. Compirà questo suo grande desiderio. «L’anno prossimo, in questa stessa stagione, tu stringerai un figlio fra le tue braccia». È grande la ricompensa. Dio sempre vince il nostro amore. Sempre lo ricompensa mille volte tanto. San Paolo vuole che si veda l’elemosina con occhio sempre rivolto verso la beata eternità. 

“A quelli che sono ricchi in questo mondo ordina di non essere orgogliosi, di non porre la speranza nell’instabilità delle ricchezze, ma in Dio, che tutto ci dà con abbondanza perché possiamo goderne. Facciano del bene, si arricchiscano di opere buone, siano pronti a dare e a condividere: così si metteranno da parte un buon capitale per il futuro, per acquistarsi la vita vera” (1Tm 6,17-19). 

Beati noi se tutto faremo in vista della gloria futura che il Signore darà a tutti coloro che hanno fatto della loro vita un purissimo atto di carità.

SECONDA LETTURA
Con il battesimo Cristo Gesù e il rigenerato da acqua e da Spirito Santo sono divenuti un solo corpo. Qual è la legge del solo corpo, che è il corpo di Cristo Signore? Questa legge può essere enunciata con una semplicissima verità: “Un solo corpo sulla terra con Cristo, un solo corpo con Cristo nell’eternità, nei cieli beati”. Sulla terra il corpo di Cristo è crocifisso. Nei cieli è rivestito di gloria eterna. Anche il nostro corpo sulla terra dovrà passare per la grande tribolazione, così che domani possa anch’esso essere rivestito della stessa gloria di Cristo Gesù.
Un tempo di diceva: “Per crucem ad lucem”. “Per la croce alla luce”. Ecco la professione di fede fatta dall’Apostolo Paolo a Timoteo:

“Perciò io sopporto ogni cosa per quelli che Dio ha scelto, perché anch’essi raggiungano la salvezza che è in Cristo Gesù, insieme alla gloria eterna. Questa parola è degna di fede: Se moriamo con lui, con lui anche vivremo; se perseveriamo, con lui anche regneremo; se lo rinneghiamo, lui pure ci rinnegherà; se siamo infedeli, lui rimane fedele, perché non può rinnegare se stesso” (2Tm 2,10-13).  

Questa fede è lo stesso cuore, la stessa anima, lo stesso spirito, lo stesso pensiero, gli stessi desideri di Paolo: “Se siamo morti con Cristo, crediamo che anche vivremo con lui”. Moriamo con Lui oggi al peccato, alla disobbedienza, al vizio. Domani regneremo con Lui, vivremo con Lui nella gloria del cielo. 

Leggiamo Rm 6,3-4.8-11
O non sapete che quanti siamo stati battezzati in Cristo Gesù, siamo stati battezzati nella sua morte? Per mezzo del battesimo dunque siamo stati sepolti insieme a lui nella morte affinché, come Cristo fu risuscitato dai morti per mezzo della gloria del Padre, così anche noi possiamo camminare in una vita nuova. Ma se siamo morti con Cristo, crediamo che anche vivremo con lui, sapendo che Cristo, risorto dai morti, non muore più; la morte non ha più potere su di lui. Infatti egli morì, e morì per il peccato una volta per tutte; ora invece vive, e vive per Dio. 
Così anche voi consideratevi morti al peccato, ma viventi per Dio, in Cristo Gesù.

Un solo corpo, una sola vita, sulla terra, nei cieli. Cristo è morto al peccato. Il cristiano muore al peccato. Ecco l’esortazione dell’Apostolo: “Anche voi consideratevi morti al peccato, ma viventi per Dio, in Cristo Gesù”. Come si muore al peccato? Ecco la via che traccia per noi sempre l’Apostolo Paolo: 

“Se dunque siete risorti con Cristo, cercate le cose di lassù, dove è Cristo, seduto alla destra di Dio; rivolgete il pensiero alle cose di lassù, non a quelle della terra. Voi infatti siete morti e la vostra vita è nascosta con Cristo in Dio! Quando Cristo, vostra vita, sarà manifestato, allora anche voi apparirete con lui nella gloria. Fate morire dunque ciò che appartiene alla terra: impurità, immoralità, passioni, desideri cattivi e quella cupidigia che è idolatria; a motivo di queste cose l’ira di Dio viene su coloro che gli disobbediscono. Anche voi un tempo eravate così, quando vivevate in questi vizi. Ora invece gettate via anche voi tutte queste cose: ira, animosità, cattiveria, insulti e discorsi osceni, che escono dalla vostra bocca. Non dite menzogne gli uni agli altri: vi siete svestiti dell’uomo vecchio con le sue azioni e avete rivestito il nuovo, che si rinnova per una piena conoscenza, ad immagine di Colui che lo ha creato. Qui non vi è Greco o Giudeo, circoncisione o incirconcisione, barbaro, Scita, schiavo, libero, ma Cristo è tutto e in tutti” (Col 3,1-11). 

È il nostro programma di quotidiana ascesi, quotidiana morte, quotidiana risurrezione. 

Lettura del Vangelo
Quando il Signore parla ad un uomo, la sua Parola è la suprema Legge. Prima viene l’obbedienza alla Parola del Signore, poi, sempre nel rispetto e nell’obbedienza alla Parola del Signore, tutte le altre parole. L’amore è obbedienza. L’obbedienza è ascolto. L’ascolto è camminare secondo le indicazioni della Parola. Ecco come Gesù annuncia questo principio supremo di obbedienza, di ascolto, di cammino nella Parola: “Chi ama padre o madre più di me, non è degno di me; chi ama figlio o figlia più di me, non è degno di me”. Possiamo tradurre: Chi ascolta prima il padre o la madre o i fratelli o le sorelle e poi ascolta me, non è degno di me. La Parola di Gesù viene prima di ogni altra parola. Ogni altra parola dovrà essere ascoltata sempre per dare vita più grande alla Parola di Gesù. Nel Vangelo secondo Luca questa verità viene annunciata attraverso tre esempi di chiamata:

“Mentre camminavano per la strada, un tale gli disse: «Ti seguirò dovunque tu vada». E Gesù gli rispose: «Le volpi hanno le loro tane e gli uccelli del cielo i loro nidi, ma il Figlio dell’uomo non ha dove posare il capo». A un altro disse: «Seguimi». E costui rispose: «Signore, permettimi di andare prima a seppellire mio padre». Gli replicò: «Lascia che i morti seppelliscano i loro morti; tu invece va’ e annuncia il regno di Dio». Un altro disse: «Ti seguirò, Signore; prima però lascia che io mi congedi da quelli di casa mia». Ma Gesù gli rispose: «Nessuno che mette mano all’aratro e poi si volge indietro è adatto per il regno di Dio»” (Lc 9,57-62). 

Dinanzi alla Parola di Gesù è come se il mondo di prima non esistesse più.  È come se la Parola di Gesù operasse una vera morte. Dinanzi alla morte tutto si lascia. Di niente ci si preoccupa. Dinanzi alla Parola di Gesù tutto si lascia all’istante. Di nulla ci si deve più preoccupare del mondo di prima. La Parola è vera morte tra il prima e il dopo. 

Leggiamo il testo di Mt 10,37-42
Chi ama padre o madre più di me, non è degno di me; chi ama figlio o figlia più di me, non è degno di me; chi non prende la propria croce e non mi segue, non è degno di me. Chi avrà tenuto per sé la propria vita, la perderà, e chi avrà perduto la propria vita per causa mia, la troverà. Chi accoglie voi accoglie me, e chi accoglie me accoglie colui che mi ha mandato. Chi accoglie un profeta perché è un profeta, avrà la ricompensa del profeta, e chi accoglie un giusto perché è un giusto, avrà la ricompensa del giusto. Chi avrà dato da bere anche un solo bicchiere d’acqua fresca a uno di questi piccoli perché è un discepolo, in verità io vi dico: non perderà la sua ricompensa».

Il profeta è colui che consuma la sua vita dedicandola interamente a far risuonare nel mondo la vera Parola di Dio. Quella del profeta è una vita posta tutta nelle mani del suo Signore. La sua ricompensa sarà grande sulla terra e nei cieli. Gesù ci rassicura: chi fa del bene ad un suo profeta perché profeta, riceverà la ricompensa del profeta. Il Signore lo benedirà grandemente sulla terra e nell’eternità. Le parole di Gesù vanno poste nel cuore: “Chi accoglie un profeta perché è un profeta, avrà la ricompensa del profeta, e chi accoglie un giusto perché è un giusto, avrà la ricompensa del giusto”.
Ecco una comprensione dell’Apostolo Paolo di queste parole di Gesù. La sua comprensione può essere annunciata con una semplicissima verità: “Tu, cristiano, tu, uomo, hai risolto il problema del profeta che aveva bisogno di un piccolo aiuto per la sua missione? Il Signore in ricompensa risolverà i tuoi problemi”. Quello del profeta è stato di cento denari. Il tuo è di diecimila talenti. Per cento denari, il Signore ti darà diecimila talenti. Leggiamo quanto scrive l’Apostolo ai Filippesi:

“Ho provato grande gioia nel Signore perché finalmente avete fatto rifiorire la vostra premura nei miei riguardi: l’avevate anche prima, ma non ne avete avuto l’occasione. Non dico questo per bisogno, perché ho imparato a bastare a me stesso in ogni occasione. So vivere nella povertà come so vivere nell’abbondanza; sono allenato a tutto e per tutto, alla sazietà e alla fame, all’abbondanza e all’indigenza. Tutto posso in colui che mi dà la forza. Avete fatto bene tuttavia a prendere parte alle mie tribolazioni. Lo sapete anche voi, Filippesi, che all’inizio della predicazione del Vangelo, quando partii dalla Macedonia, nessuna Chiesa mi aprì un conto di dare e avere, se non voi soli; e anche a Tessalònica mi avete inviato per due volte il necessario. Non è però il vostro dono che io cerco, ma il frutto che va in abbondanza sul vostro conto. Ho il necessario e anche il superfluo; sono ricolmo dei vostri doni ricevuti da Epafrodìto, che sono un piacevole profumo, un sacrificio gradito, che piace a Dio. Il mio Dio, a sua volta, colmerà ogni vostro bisogno secondo la sua ricchezza con magnificenza, in Cristo Gesù. Al Dio e Padre nostro sia gloria nei secoli dei secoli. Amen” (Fil 4,10-20). 

Ecco la nostra vera missione di discepoli di Gesù: “Fare della nostra vita un’opera quotidiana di carità, misericordia, perdono, sostegno, aiuto, consolazione, pietà”. Come Gesù ha trasformato in parola e in opera di amore tutta la sua vita di Verbo incarnato, anche il discepolo deve trasformare in parola e in opera di amore la sua vita consegnata a Cristo Gesù.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù faccia della sua vita un’opera di amore. Sarà ad immagine di Cristo Gesù. Sarà suo vero corpo”. Amen.
 
[bookmark: _Toc47013788]MEDITAZIONE 29 Giugno 2020 
Lunedì XIII Settimana del T. O. – Solennità dei SS. Pietro e Paolo

PRIMA LETTURA
Nel Vangelo secondo Giovanni, vi sono due profezie su Pietro pronunciate da Gesù Signore. La prima profezia rivela che Pietro seguirà Cristo Gesù sulla via del martirio, più tardi, non ora, non in questo giorno, perché questo giorno è solo di Cristo Gesù.

“Simon Pietro gli disse: «Signore, dove vai?». Gli rispose Gesù: «Dove io vado, tu per ora non puoi seguirmi; mi seguirai più tardi». Pietro disse: «Signore, perché non posso seguirti ora? Darò la mia vita per te!». Rispose Gesù: «Darai la tua vita per me? In verità, in verità io ti dico: non canterà il gallo, prima che tu non m’abbia rinnegato tre volte (Gv 13,36-38).

La seconda profezia rivela che Pietro seguirà il Maestro quando sarà vecchio. Ancora ha tutta la vita da vivere davanti ai suo occhi.

“In verità, in verità io ti dico: quando eri più giovane ti vestivi da solo e andavi dove volevi; ma quando sarai vecchio tenderai le tue mani, e un altro ti vestirà e ti porterà dove tu non vuoi». Questo disse per indicare con quale morte egli avrebbe glorificato Dio. E, detto questo, aggiunse: «Seguimi»” (Gv 21,18-19). 

Pietro è stato arrestato e messo in carcere. È venuto il tempo della sua morte? Non ancora. Ancora serve al Signore per il più grande bene della sua Chiesa. Anche tutta la Chiesa sa che ha bisogno di Pietro e innalza al Signore una preghiera unanime. La Chiesa prega con un solo cuore e una sola voce. “Mentre Pietro dunque era tenuto in carcere, dalla Chiesa saliva incessantemente a Dio una preghiera per lui”. Quando la preghiera viene elevata al Signore con un solo cuore e una sola voce, una sola anima, un solo desiderio, di certo questa è preghiera suscitata dallo Spirito Santo. Può il Padre non ascoltare una preghiera a Lui rivolta dal suo Santo Spirito? Mai. Sempre l’ascolterà. La forza del cristiano è la preghiera. Ma anche la forza di tutto il corpo di Cristo è la preghiera. Il cristiano sempre deve pregare come vero corpo di Cristo. Tutto il corpo di Cristo deve pregare come vero corpo di Cristo. 
Quando tutto il corpo di Cristo prega come vero corpo di Cristo? Quando prega in comunione, quando forma una sola voce. La sola voce va formata con Cristo, con la Madre nostra celeste, con tutti i beati del Paradiso e anche con le anime del purgatorio. Anche queste anime sono corpo di Cristo. Anche loro devono formare una sola voce e un solo cuore. Il corpo di Cristo deve sempre pregare per il più grande bene del corpo di Cristo. Il corpo di Cristo oggi prega per il suo più grande bene e il Signore manda il suo Angelo a liberare Pietro. Pietro ancora è necessario al corpo di Cristo.

Leggiamo At 12,1-11
In quel tempo il re Erode cominciò a perseguitare alcuni membri della Chiesa. Fece uccidere di spada Giacomo, fratello di Giovanni. Vedendo che ciò era gradito ai Giudei, fece arrestare anche Pietro. Erano quelli i giorni degli Azzimi. Lo fece catturare e lo gettò in carcere, consegnandolo in custodia a quattro picchetti di quattro soldati ciascuno, col proposito di farlo comparire davanti al popolo dopo la Pasqua. Mentre Pietro dunque era tenuto in carcere, dalla Chiesa saliva incessantemente a Dio una preghiera per lui. In quella notte, quando Erode stava per farlo comparire davanti al popolo, Pietro, piantonato da due soldati e legato con due catene, stava dormendo, mentre davanti alle porte le sentinelle custodivano il carcere. Ed ecco, gli si presentò un angelo del Signore e una luce sfolgorò nella cella. Egli toccò il fianco di Pietro, lo destò e disse: «Àlzati, in fretta!». E le catene gli caddero dalle mani. L’angelo gli disse: «Mettiti la cintura e légati i sandali». E così fece. L’angelo disse: «Metti il mantello e seguimi!». Pietro uscì e prese a seguirlo, ma non si rendeva conto che era realtà ciò che stava succedendo per opera dell’angelo: credeva invece di avere una visione. Essi oltrepassarono il primo posto di guardia e il secondo e arrivarono alla porta di ferro che conduce in città; la porta si aprì da sé davanti a loro. Uscirono, percorsero una strada e a un tratto l’angelo si allontanò da lui. Pietro allora, rientrato in sé, disse: «Ora so veramente che il Signore ha mandato il suo angelo e mi ha strappato dalla mano di Erode e da tutto ciò che il popolo dei Giudei si attendeva».

In un primo tempo Pietro non ha coscienza di quanto sta accadendo. È come se tutto fosse una visione. È come se Pietro vedesse la sua uscita dalla prigione. Solo quando è fuori ed è libero, si rende conto di quanto il Signore aveva operato per lui. “Pietro allora, rientrato in sé, disse: «Ora so veramente che il Signore ha mandato il suo angelo e mi ha strappato dalla mano di Erode e da tutto ciò che il popolo dei Giudei si attendeva»”. Le opere del Signore sono così prodigiose che sull’istante neanche ce ne accorgiamo di essere stati avvolti con la sua potente grazia.
Poi però si deve prendere coscienza che tutto è stato per opera del Signore. Si prende coscienza e si innalza al nostro Dio un grande inno di ringraziamento e di lode. Ogni membro del corpo di Cristo che ha chiesto la grazia è obbligato ad elevare il Signore il suo inno di ringraziamento. 

SECONDA LETTURA
L’Apostolo Paolo riassume tutta la sua vita in tre verbi: “Ho combattuto. Ho terminato. Ho conservato”. Ha combattuto la buona battaglia del Vangelo. Per il Vangelo ha speso ogni sua energia spirituale e fisica. Per il Vangelo si è consumato, si è spento, simile ad una candela che smette di ardere per consumazione della sua cera. Questo combattimento veniva da Lui fatto correndo sempre dietro Cristo Gesù, così come Lui rivela nella Lettera ai Filippesi.

“Anzi, ritengo che tutto sia una perdita a motivo della sublimità della conoscenza di Cristo Gesù, mio Signore. Per lui ho lasciato perdere tutte queste cose e le considero spazzatura, per guadagnare Cristo ed essere trovato in lui, avendo come mia giustizia non quella derivante dalla Legge, ma quella che viene dalla fede in Cristo, la giustizia che viene da Dio, basata sulla fede: perché io possa conoscere lui, la potenza della sua risurrezione, la comunione alle sue sofferenze, facendomi conforme alla sua morte, nella speranza di giungere alla risurrezione dai morti. Non ho certo raggiunto la mèta, non sono arrivato alla perfezione; ma mi sforzo di correre per conquistarla, perché anch’io sono stato conquistato da Cristo Gesù. Fratelli, io non ritengo ancora di averla conquistata. So soltanto questo: dimenticando ciò che mi sta alle spalle e proteso verso ciò che mi sta di fronte, corro verso la mèta, al premio che Dio ci chiama a ricevere lassù, in Cristo Gesù (Fil 3,1-14). 

La corsa termina quando termina la nostra vita sulla terra. Nel combattimento e nella corsa sempre si deve conservare la fede. Si perde la fede, tutto si perde, tutto diviene inutile e vano. Ecco la professione di fede dell’Apostolo Paolo: “Ho combattuto la buona battaglia, ho terminato la corsa, ho conservato la fede”. Oggi è proprio questo il nostro più grande pericolo. È un pericolo grave che ci sta sovrastando: Combattiamo battaglie che Cristo Gesù mai ci ha chiesto di combattere. In queste battaglie inutili e vane neanche perseveriamo, perché ci stanchiamo, perché non sorretti e non fortificati dalla grazia del Signore. Queste battaglie ci fanno perdere del tutto la fede, perché non si corre dietro Cristo Gesù. Oggi si corre dietro l’uomo, si inseguono i suoi bisogni di terra. Si è persa la fede nella vera salvezza, nella vera redenzione. Chi di noi può fare questa stessa professione di fede? Chi può dire: “Sto combattendo la buona battaglia, sto portando a compimento la mia cosa, sto conservando la fede?”. È verità. Oggi molti stanno cadendo dalla vera fede. Si perde la vera fede, tutto si perde. 

Leggiamo 2Tm 4,6-8.17-18
Io infatti sto già per essere versato in offerta ed è giunto il momento che io lasci questa vita. Ho combattuto la buona battaglia, ho terminato la corsa, ho conservato la fede. Ora mi resta soltanto la corona di giustizia che il Signore, il giudice giusto, mi consegnerà in quel giorno; non solo a me, ma anche a tutti coloro che hanno atteso con amore la sua manifestazione. Il Signore però mi è stato vicino e mi ha dato forza, perché io potessi portare a compimento l’annuncio del Vangelo e tutte le genti lo ascoltassero: e così fui liberato dalla bocca del leone. Il Signore mi libererà da ogni male e mi porterà in salvo nei cieli, nel suo regno; a lui la gloria nei secoli dei secoli. Amen.

Perché l’Apostolo Paolo ha combattuto la buona battaglia, ha terminato la corsa, ha conservato la fede? Perché in Lui fede, carità e speranza sono una cosa sola. Lui sa che il regno dei cieli non è solo frutto della carità del Padre, per la grazia di Cristo Gesù. Il regno dei cieli è anche frutto della fede e della carità di ogni credenti in Gesù Signore. Esso è insieme frutto di amore, frutto della grazia e frutto di giustizia. Il Signore ha promesso il suo regno eterno a quanti offrono la loro vita a Cristo Gesù. Paolo ha offerto la sua vita a Gesù Signore. Ora per giustizia il Signore dovrà portarlo nel suo regno eterno. “Il Signore mi libererà da ogni male e mi porterà in salvo nei cieli, nel suo regno; a lui la gloria nei secoli dei secoli. Amen”. Oggi questa fede sta scomparendo. Da molti discepoli di Gesù, contro la Parola del loro Maestro e Signore, contro tutta la Rivelazione, stanno gridando che il paradiso è solo frutto della misericordia del Padre. Quali sono le conseguenze di questo grido di stoltezza? Le conseguenze sono la morte della vera fede, della vera carità, della vera speranza. Sono la morte di tutta la rivelazione, ma anche la morte della Chiesa come vero sacramento di Cristo per la salvezza di ogni uomo. Le conseguenze sono la morte di Cristo Gesù nella sua verità e nella sua grazia. A nulla serve Cristo Signore, a nulla serve lo Spirito Santo, a nulla serve la Chiesa, a nulla serve il Vangelo, a nulla serve la Rivelazione, a nulla serve la missione evangelizzatrice. Cosa serve? Nulla serve. Non serve neanche credere nella misericordia del Padre. Questa viene applicata sia che si creda e sia che non si creda in essa, sia che si creda in un Dio e sia che non si creda. Le conseguenze sono il deserto spirituale e morale.

Lettura del Vangelo
La Chiesa del Signore Gesù è fondata su tre solide basi o fondamenta. Il primo fondamento è Cristo Signore. Lui è il fondamento invisibile. Senza questo fondamento nessuna costruzione potrà mai innalzarsi. In più Gesù è la Pietra angolare di tutto l’edificio. Il secondo fondamento, posto però sul primo fondamento, è Pietro. Pietro della Chiesa è fondamento visibile. Senza Pietro mai potrà esistere la vera Chiesa di Gesù Signore. Il terzo fondamento è il Collegio Apostolico che mai potrà esiste senza Pietro e mai senza comunione gerarchica con Pietro, che del Collegio Apostolico è il soprannaturale capo. L’Apostolo Paolo aggiunge a questi tre fondamenti anche il fondamento dei profeti, cioè il fondamento dello Spirito Santo, il quale deve guidare la Chiesa a tutta la verità. Come lo Spirito Santo guida a tutta la verità? Servendosi degli Apostoli, ma anche di alcune persone da Lui scelte perché facciano risuonare nella Chiesa la sua Parola viva. La prima grande voce profetica scelta dallo Spirito Santo è stato Paolo di Tarso, a Lui lo Spirito ha rivelato il grande mistero della salvezza che si opera per la fede in Cristo Gesù. Ma ogni ministero profetico sempre deve essere dichiarato ministero ecclesiale per mezzo degli Apostoli del Signore.
Il profeta non è fondamento autonomo. Il profeta è fondamento che sempre deve essere piantato nel fondamento Apostolico, se vuole essere dichiarato ministero a servizio della Chiesa. Ecco le parole con le quali Gesù costituisce Pietro fondamento della sua Chiesa: “E io a te dico: tu sei Pietro e su questa pietra edificherò la mia Chiesa e le potenze degli inferi non prevarranno su di essa”. Fino al giorno della Parusia Pietro è il fondamento visibile sul quale deve essere sempre edificata la Chiesa di Cristo Gesù. 

Leggiamo il testo di Mt 16,15-19
Gesù, giunto nella regione di Cesarèa di Filippo, domandò ai suoi discepoli: «La gente, chi dice che sia il Figlio dell’uomo?». Risposero: «Alcuni dicono Giovanni il Battista, altri Elia, altri Geremia o qualcuno dei profeti». Disse loro: «Ma voi, chi dite che io sia?». Rispose Simon Pietro: «Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente». E Gesù gli disse: «Beato sei tu, Simone, figlio di Giona, perché né carne né sangue te lo hanno rivelato, ma il Padre mio che è nei cieli. E io a te dico: tu sei Pietro e su questa pietra edificherò la mia Chiesa e le potenze degli inferi non prevarranno su di essa. A te darò le chiavi del regno dei cieli: tutto ciò che legherai sulla terra sarà legato nei cieli, e tutto ciò che scioglierai sulla terra sarà sciolto nei cieli».

A Pietro viene dato il potere di sciogliere e di legare. Ecco le parole del Signore: “A te darò le chiavi del regno dei cieli: tutto ciò che legherai sulla terra sarà legato nei cieli, e tutto ciò che scioglierai sulla terra sarà sciolto nei cieli”. Cosa Pietro dovrà sciogliere e legare? Tutto ciò che appartiene a Cristo Gesù, alla sua grazia e alla sua Parola. Pietro dovrà sempre dire alla Chiesa chi è il vero Cristo. Dovrà sempre dire alla Chiesa qual è il suo vero Vangelo. Dovrà sempre dire alla Chiesa come si vive di grazia e verità. Il suo sciogliere e il suo legare riguarda solo la fede e la morale.
Pietro dovrà indicare ad ogni fedele il vero Cisto separandolo da ogni falso Cristo. Dovrà dire il vero Vangelo, indicando tutti i valsi vangeli. Dovrà insegnare come si vive in pienezza di grazia e verità, mettendo in guarda i discepoli di Gesù contro tutte le falsità che sempre vorranno oscurare sia la grazia che la verità. Il suo insegnamento dovrà essere sempre vissuto nello Spirito Santo. Lui e lo Spirito del Signore dovranno essere una cosa sola. Per questo lui deve amare Gesù come Gesù ama il Padre. Deve ascoltare lo Spirito Santo come Gesù lo ascoltava nella sua missione vissuta in mezzo a noi.
Madre della Chiesa, Angeli, Santi, aiutate ogni discepolo di Gesù perché ascolti sempre i suoi Pastori per essere nutrito di grazia e verità per tutti i giorni della sua vita. Amen. 

[bookmark: _Toc47013789]MEDITAZIONE 30 Giugno 2020 
Martedì XIII Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Amos inizia la sua missione di profeta del Dio vivente annunziando a tutti i popoli che ogni peccato ha delle conseguenze pesanti. Questi popoli non conoscono il Signore. Conoscono però la Legge della coscienza, la Legge della natura, la Legge della razionalità, che dice loro ciò che è bene e ciò che è male. Nessun uomo è senza Legge. Ogni uomo è sotto la Legge. Gesù nel Vangelo non dona agli uomini la Legge dell’amore verso la propria persona come Legge universale di comportamento? Tutto quanto volete che gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a loro: questa infatti è la Legge e i Profeti (Mt 7,12). 
Questa Legge tutti la conoscono. Tutti sono obbligati ad osservarla. Chi però conosce la Legge data da Dio è obbligato ad osservare la Legge data da Dio. Ecco il peccato di Giuda: “Così dice il Signore: «Per tre misfatti di Giuda e per quattro non revocherò il mio decreto di condanna, perché hanno rifiutato la legge del Signore e non ne hanno osservato i precetti, si sono lasciati traviare dagli idoli che i loro padri avevano seguito. Manderò il fuoco a Giuda e divorerà i palazzi di Gerusalemme»”.
Ogni trasgressione della Legge data dal Signore genera conseguenze nel tempo e anche nell’eternità. Qual è la prima conseguenza della trasgressione della Legge data da Dio? Allontana da noi la sua grazia, la sua benedizione, la sua vita eterna. L’uomo si incammina per sentieri di morte per sé e per gli altri. Questo ogni uomo deve comprendere: Il peccato è vero veleno di morte che viene iniettato nell’anima, nello spirito, nel cuore, nella mente, nella volontà di colui che lo commette. Ecco ora qual è il peccato di Israele:

Così dice il Signore: «Per tre misfatti d’Israele e per quattro non revocherò il mio decreto di condanna, perché hanno venduto il giusto per denaro e il povero per un paio di sandali, essi che calpestano come la polvere della terra la testa dei poveri e fanno deviare il cammino dei miseri, e padre e figlio vanno dalla stessa ragazza, profanando così il mio santo nome. Su vesti prese come pegno si stendono presso ogni altare e bevono il vino confiscato come ammenda nella casa del loro Dio. Eppure io ho sterminato davanti a loro l’Amorreo, la cui statura era come quella dei cedri e la forza come quella della quercia; ho strappato i suoi frutti in alto e le sue radici di sotto. Io vi ho fatto salire dalla terra d’Egitto e vi ho condotto per quarant’anni nel deserto, per darvi in possesso la terra dell’Amorreo. Ho fatto sorgere profeti fra i vostri figli e nazirei fra i vostri giovani. Non è forse così, o figli d’Israele? Oracolo del Signore. Ma voi avete fatto bere vino ai nazirei e ai profeti avete ordinato: “Non profetate!”. Ecco, vi farò affondare nella terra, come affonda un carro quando è tutto carico di covoni. Allora nemmeno l’uomo agile potrà più fuggire né l’uomo forte usare la sua forza, il prode non salverà la sua vita né l’arciere resisterà, non si salverà il corridore né il cavaliere salverà la sua vita. Il più coraggioso fra i prodi fuggirà nudo in quel giorno!». Oracolo del Signore (Am 2,4-16). 

Oggi il Signore per mezzo di Amos così parla al suo popolo: “Ruggisce il leone: chi non tremerà? Il Signore Dio ha parlato: chi non profeterà?”. Amos viene proclamato voce del Signore, Parola del suo Dio. Se Amos è voce del suo Dio, la sua Parola di certo si compirà. Quale Parola si compirà? Se Israele non si convertirà e non rientrerà nell’obbedienza alla Legge del suo Signore, sarà interamente consumato dal veleno di morte dei suoi peccati. Non è Dio che inietta il veleno nella storia. Dio sempre dona il rimedio per rendere innocuo il veleno. Il veleno è iniettato dal peccato e più l’uomo pecca e più si avvelena di morte camminando verso la morte eterna.

Leggiamo Am 3,1-8; 4,11-12
Ascoltate questa parola, che il Signore ha detto riguardo a voi, figli d’Israele, e riguardo a tutta la stirpe che ho fatto salire dall’Egitto: «Soltanto voi ho conosciuto tra tutte le stirpi della terra; perciò io vi farò scontare tutte le vostre colpe. Camminano forse due uomini insieme, senza essersi messi d’accordo? Ruggisce forse il leone nella foresta, se non ha qualche preda? Il leoncello manda un grido dalla sua tana, se non ha preso nulla? Si precipita forse un uccello a terra in una trappola, senza che vi sia un’esca? Scatta forse la trappola dal suolo, se non ha preso qualche cosa? Risuona forse il corno nella città, senza che il popolo si metta in allarme? Avviene forse nella città una sventura, che non sia causata dal Signore? In verità, il Signore non fa cosa alcuna senza aver rivelato il suo piano ai suoi servitori, i profeti. Ruggisce il leone: chi non tremerà? Il Signore Dio ha parlato: chi non profeterà? «Vi ho travolti come Dio aveva travolto Sòdoma e Gomorra, eravate come un tizzone strappato da un incendio; ma non siete ritornati a me». Oracolo del Signore. Perciò ti tratterò così, Israele! Poiché questo devo fare di te: prepàrati all’incontro con il tuo Dio, o Israele!

Traduciamo questa profezia di Amos: «Vi ho travolti come Dio aveva travolto Sòdoma e Gomorra, eravate come un tizzone strappato da un incendio; ma non siete ritornati a me». Oracolo del Signore. Ecco la spiegazione secondo verità. Il peccato da voi commesso è stato veleno di morte non solo per gli uomini, ma per tutta la terra da voi calpestata con i vostri piedi. Avete sperimentato la potenza di morte del veleno, ma non vi siete convertiti. Avete continuato a iniettare nella vostra vita veleno su veleno. 
Ecco la missione del profeta: aiutare l’uomo perché comprenda che ogni peccato è veleno di morte. Lo deve aiutare perché prenda coscienza che ogni morte è frutto del peccato e faccia ritorno al suo Signore. Ma più l’uomo pecca e più la sua coscienza, il suo cuore, la sua volontà sono preda di una morte sempre più grande e universale. Diviene difficile pensare alla conversione. Quali vie rimangono ancora al Signore perché l’uomo si converta? Quelle esterne all’uomo. Ma queste vie sono dolorosissime. Per il popolo del Signore una via esterna è stata la distruzione, la devastazione, la deportazione, l’esilio. Ma tutto ciò che avviene nella storia ha un solo fine: aiutare l’uomo perché si converta e smetta di peccare. Tutto avviene perché l’uomo si convinca che il peccato è morte. Dal peccato mai nascerà la vita sulla terra. Mai dal peccato si potrà giungere alla vita eterna. Urge convertirsi. 

Lettura del Vangelo
Gesù è il Pastore, il Buon Pastore dei suoi discepoli. Oggi Lui li ha portati nella tempesta. Perché li ha portati? Per mettere alla prova la loro fede. Qual è la fede che i suoi discepoli devono manifestare in tutta la sua purezza di luce, verità, speranza? La stessa che è annunciata nel Salmo: 

Il Signore è il mio pastore: non manco di nulla. Su pascoli erbosi mi fa riposare, ad acque tranquille mi conduce. Rinfranca l’anima mia, mi guida per il giusto cammino a motivo del suo nome. Anche se vado per una valle oscura, non temo alcun male, perché tu sei con me. Il tuo bastone e il tuo vincastro mi danno sicurezza. Davanti a me tu prepari una mensa sotto gli occhi dei miei nemici. Ungi di olio il mio capo; il mio calice trabocca. Sì, bontà e fedeltà mi saranno compagne tutti i giorni della mia vita, abiterò ancora nella casa del Signore per lunghi giorni (Sal 23 (22) 1-6). 

I discepoli sono nella valle della tempesta, del vento e delle onde che minacciano la loro vita. Il Signore, il loro Pastore, è con loro. Può il loro Pastore condurre il gregge nella tempesta perché vengano travolti Lui con il suo gregge? Questo mai sarà possibile.  Ecco la fede che ancora i discepoli non hanno. Gesù lo manifesta loro e li chiama “gente di poca fede”. Ed egli disse loro: «Perché avete paura, gente di poca fede?». Poi si alzò, minacciò i venti e il mare e ci fu grande bonaccia. Gesù è sulla tempesta della croce. Chiede al suo Pastore, che è il Padre, di passare attraverso di essa non da vinto, ma da vincitore. Come si attraversa la tempesta da vincitori? Lasciandoci travolgere da essa, ma conservando sempre la fede e facendo della nostra vita un sacrificio gradito al nostro Dio e Signore. 

Leggiamo il testo di Mt 8,23-27
Salito sulla barca, i suoi discepoli lo seguirono. Ed ecco, avvenne nel mare un grande sconvolgimento, tanto che la barca era coperta dalle onde; ma egli dormiva. Allora si accostarono a lui e lo svegliarono, dicendo: «Salvaci, Signore, siamo perduti!». Ed egli disse loro: «Perché avete paura, gente di poca fede?». Poi si alzò, minacciò i venti e il mare e ci fu grande bonaccia. Tutti, pieni di stupore, dicevano: «Chi è mai costui, che perfino i venti e il mare gli obbediscono?».

È vero. Ancora i discepoli sono “gente di poca fede”. Non sanno attraversare le tempeste. Chi invece è di fede pura, piena, vera, chiede al Signore di aiutarlo perché attraversi ogni tempesta. È quanto annuncia l’Apostolo Paolo ai cristiani di Roma:

Del resto, noi sappiamo che tutto concorre al bene, per quelli che amano Dio, per coloro che sono stati chiamati secondo il suo disegno. Poiché quelli che egli da sempre ha conosciuto, li ha anche predestinati a essere conformi all’immagine del Figlio suo, perché egli sia il primogenito tra molti fratelli; quelli poi che ha predestinato, li ha anche chiamati; quelli che ha chiamato, li ha anche giustificati; quelli che ha giustificato, li ha anche glorificati. Che diremo dunque di queste cose? Se Dio è per noi, chi sarà contro di noi? Egli, che non ha risparmiato il proprio Figlio, ma lo ha consegnato per tutti noi, non ci donerà forse ogni cosa insieme a lui? Chi muoverà accuse contro coloro che Dio ha scelto? Dio è colui che giustifica! Chi condannerà? Cristo Gesù è morto, anzi è risorto, sta alla destra di Dio e intercede per noi! Chi ci separerà dall’amore di Cristo? Forse la tribolazione, l’angoscia, la persecuzione, la fame, la nudità, il pericolo, la spada? Come sta scritto: Per causa tua siamo messi a morte tutto il giorno, siamo considerati come pecore da macello. Ma in tutte queste cose noi siamo più che vincitori grazie a colui che ci ha amati. Io sono infatti persuaso che né morte né vita, né angeli né principati, né presente né avvenire, né potenze, né altezza né profondità, né alcun’altra creatura potrà mai separarci dall’amore di Dio, che è in Cristo Gesù, nostro Signore (Rm 8,28-39). 

Dinanzi alla tempesta si rivela tutta la pochezza della loro fede. Nasce però una nuova fede in Cristo Gesù. Ecco la domanda che nasce dal cuore dei discepoli: “Tutti, pieni di stupore, dicevano: «Chi è mai costui, che perfino i venti e il mare gli obbediscono?»”. Una sola è la risposta: Gesù è più che Mosè. Mosè ha avuto bisogno del conforto del suo Dio per aprire e chiudere il Mare. Gesù dice una sola parola e il mare diventa bonaccia e i venti subito si placano. Gesù parla con una sua personale autorità. Di certo Lui è Dio. È il Figlio di Dio ed è Dio. Solo Dio può comandare alla sua creazione e solo a Dio essa obbedisce all’istante.
Madre del mio Signore, Angeli, Santi, fate che non vacilliamo nella fede nel momento della prova. Amen.
[bookmark: _Toc47013790]MEDITAZIONE 01 Luglio 2020 
Mercoledì XIII Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Oggi è cosa più che giusta e doverosa chiedersi: Qual è il vero culto da celebrare per il Signore? Il vero culto da celebrare è uno solo: la piena obbedienza ad ogni sua Parola, Legge, Comando, Statuto, Volontà manifestata. Questo culto riguarda ogni figlio d’Israele: dal re a tutta la sua reggia, dal sacerdote a tutti coloro che prestano servizio nel tempio, dagli amministratori della giustizia ad ogni testimone, dal profeta ad ogni altro ministro della parola e dell’insegnamento della Legge, dal dotto al non dotto, dall’anziano al giovane, dal ricco al povero, dal padre al figlio. Nessuno dovrà sottrarsi al culto dell’obbedienza.
Tuttavia nella celebrazione di questo culto alcune persone sono più responsabili di altre. Anzi dalla loro retta celebrazione nasce la retta celebrazione di ogni altro. Volendo applicare concretamente questo principio della responsabilità: Il papa è il responsabile verso tutta la Chiesa. Lui è preposto per essere il grande liturgo nella celebrazione del culto dell’obbedienza. Il vescovo è il responsabile per tutta la Diocesi. Il Parroco per tutta la Parrocchia. Il re per tutto il suo regno. Ogni funzionario per tutti coloro che sono sotto il suo governo. Il padre per tutta la sua casa. Chi è posto sopra gli altri deve essere perfetto in ogni obbedienza alla Parola. Ma anche chi è posto in basso deve essere perfetto nell’obbedienza. Nessuno è giustificato dalla non obbedienza dell’altro. Ognuno deve dare agli altri l’esempio di come si obbedisce alla Parola del nostro Dio e Signore.
Oggi il Signore, per mezzo del suo profeta, chiede a quanti siedono in tribunale per esercitare la giustizia che siano perfetti nel loro ministero. “Odiate il male e amate il bene e ristabilite nei tribunali il diritto; forse il Signore, Dio degli eserciti, avrà pietà del resto di Giuseppe”. Noi sappiamo che il re Giosafat mandò Giudici per tutto il paese. Ecco la sua raccomandazione:

Giòsafat rimase a Gerusalemme; poi si recò di nuovo fra il suo popolo, da Bersabea alle montagne di Èfraim, riportandolo al Signore, Dio dei loro padri. Egli stabilì giudici nel territorio, in tutte le fortezze di Giuda, città per città. Ai giudici egli raccomandò: «Guardate a quello che fate, perché non giudicate per gli uomini, ma per il Signore, il quale sarà con voi quando pronuncerete la sentenza. 
Ora il terrore del Signore sia con voi; nell’agire badate che nel Signore, nostro Dio, non c’è nessuna iniquità: egli non ha preferenze personali né accetta doni». Anche a Gerusalemme Giòsafat costituì alcuni leviti, sacerdoti e capifamiglia d’Israele, per il giudizio del Signore e le liti degli abitanti di Gerusalemme. Egli comandò loro: «Voi agirete nel timore del Signore, con fedeltà e con cuore integro. Su ogni causa che vi verrà presentata da parte dei vostri fratelli che abitano nelle loro città – si tratti di omicidio o di una questione che riguarda una legge o un comandamento o statuti o decreti – istruiteli, in modo che non si mettano in condizione di colpa davanti al Signore e il suo sdegno non si riversi su di voi e sui vostri fratelli. Agite così e non diventerete colpevoli (2Cr 19,4-10). 

Quando un giudice si corrompe, commette un gravissimo peccato dinanzi al suo Signore. Con la sua corruzione mostra al mondo un falso Dio e Signore. Lui deve odiare l’iniquità come Dio la odia. Deve amare la giustizia come Dio la ama. Oggi noi tutti non presentiamo al mondo un Dio senza alcuna giustizia? Non diciamo che presso di Lui bene e male producono lo stesso frutto di vita eterna? Non stiamo insegnando che a nulla serve essere giusti perché alla fine Lui farà trionfare la sua misericordia? Oggi è questo falso Dio da noi annunciato che sta conducendo il mondo ad un disastro così grande da non trovare nulla di simile in tutti gli annali della storia. Neanche al tempo del diluvio, si era giunti a tanto. Oggi tutto deve iniziare dall’annuncio del vero Dio, del vero Signore e Creatore dell’uomo. Oggi tutto deve iniziare dalla predicazione del vero Cristo Gesù.

Leggiamo Am 5,14-15.21-24
Cercate il bene e non il male, se volete vivere, e solo così il Signore, Dio degli eserciti, sarà con voi, come voi dite. Odiate il male e amate il bene e ristabilite nei tribunali il diritto; forse il Signore, Dio degli eserciti, avrà pietà del resto di Giuseppe. «Io detesto, respingo le vostre feste solenni e non gradisco le vostre riunioni sacre; anche se voi mi offrite olocausti, io non gradisco le vostre offerte, e le vittime grasse come pacificazione io non le guardo. Lontano da me il frastuono dei vostri canti: il suono delle vostre arpe non posso sentirlo! Piuttosto come le acque scorra il diritto e la giustizia come un torrente perenne.

Il culto che si celebra nel tempio deve essere lode e benedizione a quel Dio che si ama in verità e secondo giustizia. Lodare e benedire un falso Dio a nulla serve. Quando si loda e si benedice un falso Dio? Quando si loda e si benedice un Dio che giustifica il male, un Dio che non fa alcuna distinzione tra il bene e il male. Quando si loda e si benedice un Dio che copre il male che si compie concedendo il perdono senza conversione e senza pentimento. L’adorazione di un falso Dio è la causa di tutti i mali che sorgono nel mondo. Oggi non ci stiamo trasformando tutti in adoratori di un falso Dio, dal momento che lo abbiamo privato di ogni sua verità? Anche di Cristo Gesù abbiamo oggi privato il nostro Dio. Ecco il culto che il Signore ama: “Piuttosto come le acque scorra il diritto e la giustizia come un torrente perenne”. 
Cosa sono il diritto e la giustizia? L’obbedienza ad ogni comando dato dal Signore ai figli del suo popolo. Anche il discernimento tra verità e falsità, giustizia e ingiustizia, vera adorazione e falso culto è comando dato dal Signore. 

“Il Signore parlò ad Aronne dicendo: «Non bevete vino o bevanda inebriante, né tu né i tuoi figli, quando dovete entrare nella tenda del convegno, perché non moriate. Sarà una legge perenne, di generazione in generazione. Questo perché possiate distinguere ciò che è santo da ciò che è profano e ciò che è impuro da ciò che è puro, e possiate insegnare agli Israeliti tutte le leggi che il Signore ha dato loro per mezzo di Mosè»” (Lev 10,8-11). 

L’obbedienza è il solo culto che il Signore ama. Gesù si è fatto obbedienza al Padre fino alla morte e in verità morte di croce. 

Lettura del Vangelo
Gesù è venuto per distruggere il regno di Satana. Come si distrugge questo regno di tenebre, falsità, inganno, vizio, peccato? Strappando le anime in esso prigioniere e conducendole nel regno di Dio. Anima per anima, persona per persona, cuore per cuore. Qual è la via perché questo avvenga? La via è una sola: la predicazione del Vangelo e l’invito alla conversione a Cristo Gesù per essere salvati.
Senza predicazione del Vangelo e senza invito alla conversione, mai si potrà condurre un’anima nel regno di Dio. Poiché la conversione è scelta della volontà di ogni singola persona, nessuno si può convertire per un altro. Ognuno è responsabile dinanzi a Dio della sua vita e della sua morte. Agli Apostoli del Signore la responsabilità di annunciare in pienezza di verità il Vangelo. Ad ogni singola persona la responsabilità dell’accoglienza o del rifiuto della Parola ascoltata. Chi crederà sarà battezzato, sarà salvato. Chi non crederà, sarà condannato.
Ogni predicatore del Vangelo sempre dovrà sentire lo stesso grido ascoltato da Gesù e che proviene da Satana. “Ed ecco, si misero a gridare: «Che vuoi da noi, Figlio di Dio? Sei venuto qui a tormentarci prima del tempo?»”. Tu, predicatore della Parola sei venuto a tormentarci, sei venuto a rovinarci, sei venuto a distruggere il nostro regno. A nulla serve la missione degli Apostoli e di quanti in comunione gerarchica con essi esercitano il ministero dell’annuncio del Vangelo, se il regno di Satana non viene distrutto. Portare anime nel regno di Dio è il fine di ogni missione del corpo di Cristo. Il fine è solo questo. Ogni altra cosa che si fa è un mezzo perché si raggiunga questo fine.

Leggiamo il testo di Mt 8,28-34
Giunto all’altra riva, nel paese dei Gadarèni, due indemoniati, uscendo dai sepolcri, gli andarono incontro; erano tanto furiosi che nessuno poteva passare per quella strada. Ed ecco, si misero a gridare: «Che vuoi da noi, Figlio di Dio? Sei venuto qui a tormentarci prima del tempo?». A qualche distanza da loro c’era una numerosa mandria di porci al pascolo; i demòni lo scongiuravano dicendo: «Se ci scacci, mandaci nella mandria dei porci». Egli disse loro: «Andate!». Ed essi uscirono, ed entrarono nei porci: ed ecco, tutta la mandria si precipitò giù dalla rupe nel mare e morirono nelle acque. I mandriani allora fuggirono e, entrati in città, raccontarono ogni cosa e anche il fatto degli indemoniati. Tutta la città allora uscì incontro a Gesù: quando lo videro, lo pregarono di allontanarsi dal loro territorio.

Quanto vale un’anima? Di certo molto più che duemila porci. Se per la salvezza di un uomo si devono perdere duemila porci, che si perdano pure. Quanto vale un’anima? Un’anima vale quanto vale la vita del Figlio del Padre che si è fatto carne e per la sua salvezza si è lasciato crocifiggere. Un’anima vale quanto vale Dio. Tutto il mondo non vale un’anima. Per la salvezza di un’anima vale la pena perdere tutto il mondo. Questa verità oggi non è la nostra verità. Significa che vi è una caduta dalla retta fede. 
Ma cosa succede? Gesù sceglie la salvezza di due anime lasciando che si perdano duemila porci, e subito viene pregato perché si allontani dal loro territorio. Rileggiamo quanto è accaduto: “Tutta la città allora uscì incontro a Gesù: quando lo videro, lo pregarono di allontanarsi dal loro territorio”. Neanche oggi l’agire dell’uomo è cambiato. Oggi Gesù non è invitato a lasciare il nostro territorio. Neanche può venire nel nostro territorio. Infatti non si parla più di Lui, Lui non viene più annunciato. La conversione a Lui e alla sua Parola non viene più predicata. Il cristiano è cristiano perché cammina dietro Cristo Gesù, il suo Pastore, il Pastore della sua anima. Gesù è il Pastore che dovrà condurre ogni uomo al Padre suo. Un cristiano senza Cristo non può portare questo nome.
La Madre di Dio ci aiuti perché il cristiano sia degno del nome che porta. Angeli e Santi intercedano. Amen. 

[bookmark: _Toc47013791]MEDITAZIONE 02 Luglio 2020 
Giovedì XIII Settimana del T. O. 

PRIMA LETTURA
Nell’Antica Alleanza il Sacerdote era Sacerdote del Dio Altissimo. Del Dio Altissimo era costituito voce per insegnare ai figli d’Israele le Leggi e i Precetti, le Norme e gli Statuti del Signore. Se è Sacerdote del Dio Altissimo non può essere Sacerdote del re, di una categoria di uomini, o di questo o di quell’altro uomo. Cambierebbe la sua natura ontologica: da Sacerdote del Dio Altissimo a Sacerdote dell’uomo. Quando questo accade è la rovina del popolo del Signore.
Ecco come parla il profeta Malachia ai Sacerdoti del suo tempo:

La mia alleanza con lui era alleanza di vita e di benessere, che io gli concessi, e anche di timore, ed egli mi temette ed ebbe riverenza del mio nome. Un insegnamento veritiero era sulla sua bocca né c’era falsità sulle sue labbra; con pace e rettitudine ha camminato davanti a me e ha fatto allontanare molti dal male. Infatti le labbra del sacerdote devono custodire la scienza e dalla sua bocca si ricerca insegnamento, perché egli è messaggero del Signore degli eserciti. Voi invece avete deviato dalla retta via e siete stati d’inciampo a molti con il vostro insegnamento; avete distrutto l’alleanza di Levi, dice il Signore degli eserciti. Perciò anche io vi ho reso spregevoli e abietti davanti a tutto il popolo, perché non avete seguito le mie vie e avete usato parzialità nel vostro insegnamento (Mal 2,1-9). 

Sono parole che devono fare meditare, riflettere. Anche la Lettera agli Ebrei dice qual è la natura del Sacerdote nell’Antica Alleanza:

Ogni sommo sacerdote, infatti, è scelto fra gli uomini e per gli uomini viene costituito tale nelle cose che riguardano Dio, per offrire doni e sacrifici per i peccati. Egli è in grado di sentire giusta compassione per quelli che sono nell’ignoranza e nell’errore, essendo anche lui rivestito di debolezza. A causa di questa egli deve offrire sacrifici per i peccati anche per se stesso, come fa per il popolo. Nessuno attribuisce a se stesso questo onore, se non chi è chiamato da Dio, come Aronne. Nello stesso modo Cristo non attribuì a se stesso la gloria di sommo sacerdote, ma colui che gli disse: Tu sei mio figlio, oggi ti ho generato, gliela conferì come è detto in un altro passo: Tu sei sacerdote per sempre, secondo l’ordine di Melchìsedek (Eb 5,1-6). 

Amasia è Sacerdote che ha cambiato la sua struttura ontologica. Da sacerdote del Dio Altissimo si è trasformato in sacerdote del re, a suo servizio, a servizio della sua idolatria e immoralità. Poiché sacerdote del re, invita Amos a lasciare Betel. Lui non deve profetizzare contro il Re. Ecco con quali parola si rivolge al profeta del Dio vivente: Amasia disse ad Amos: «Vattene, veggente, ritirati nella terra di Giuda; là mangerai il tuo pane e là potrai profetizzare, ma a Betel non profetizzare più, perché questo è il santuario del re ed è il tempio del regno».
Tra il Profeta del Dio vivente e il Sacerdote del Dio Altissimo sempre deve regnare comunione. La comunione è nell’annuncio della Verità del Dio vivente, del Dio Altissimo. Se vi è difformità nell’annuncio della Verità, allora significa che vi è un mutamento ontologico in atto.
Leggiamo Am 7,10-17
Amasia, sacerdote di Betel, mandò a dire a Geroboamo, re d’Israele: «Amos congiura contro di te, in mezzo alla casa d’Israele; il paese non può sopportare le sue parole, poiché così dice Amos: “Di spada morirà Geroboamo, e Israele sarà condotto in esilio lontano dalla sua terra”». Amasia disse ad Amos: «Vattene, veggente, ritirati nella terra di Giuda; là mangerai il tuo pane e là potrai profetizzare, ma a Betel non profetizzare più, perché questo è il santuario del re ed è il tempio del regno». Amos rispose ad Amasia e disse: «Non ero profeta né figlio di profeta; ero un mandriano e coltivavo piante di sicomòro. Il Signore mi prese, mi chiamò mentre seguivo il gregge. Il Signore mi disse: Va’, profetizza al mio popolo Israele. Ora ascolta la parola del Signore: Tu dici: “Non profetizzare contro Israele, non parlare contro la casa d’Isacco”. Ebbene, dice il Signore: “Tua moglie diventerà una prostituta nella città, i tuoi figli e le tue figlie cadranno di spada, la tua terra sarà divisa con la corda in più proprietà; tu morirai in terra impura e Israele sarà deportato in esilio lontano dalla sua terra”».

Amos risponde ad Amasia non solamente appellandosi ad una vocazione particolare da lui avuta. È stato costituito da Dio suo profeta e mandato proprio a Betel a parlare nel nome del Suo Dio. “Amos rispose ad Amasia e disse: «Non ero profeta né figlio di profeta; ero un mandriano e coltivavo piante di sicomòro. Il Signore mi prese, mi chiamò mentre seguivo il gregge. Il Signore mi disse: Va’, profetizza al mio popolo Israele”. Questa è la sua vocazione e la sua missione. Attesta anche di essere ancora profeta del Dio vivente. Come? Annunciando nel nome del Signore cosa sarebbe accaduto ad Amasia in brevissimo tempo. La stessa cosa avviene tra Geremia e Anania. 

Allora il profeta Anania strappò il giogo dal collo del profeta Geremia, lo ruppe e disse a tutto il popolo: «Così dice il Signore: A questo modo io romperò il giogo di Nabucodònosor, re di Babilonia, entro due anni, sul collo di tutte le nazioni». Il profeta Geremia se ne andò per la sua strada. Dopo che il profeta Anania ebbe rotto il giogo che il profeta Geremia portava sul collo, fu rivolta a Geremia questa parola del Signore: «Va’ e riferisci ad Anania: Così dice il Signore: Tu hai rotto un giogo di legno, ma io, al suo posto, ne farò uno di ferro. Infatti, dice il Signore degli eserciti, Dio d’Israele: Pongo un giogo di ferro sul collo di tutte queste nazioni perché siano soggette a Nabucodònosor, re di Babilonia, e lo servano; persino le bestie selvatiche gli consegno». Allora il profeta Geremia disse al profeta Anania: «Ascolta, Anania! Il Signore non ti ha mandato e tu induci questo popolo a confidare nella menzogna; perciò dice il Signore: Ecco, ti faccio sparire dalla faccia della terra; quest’anno tu morirai, perché hai predicato la ribellione al Signore». In quello stesso anno, nel settimo mese, il profeta Anania morì (Ger 28,10-17). 

Qui però siamo nell’ambito dell’Antico Testamento. Nel Nuovo Testamento la profezia non procede per annuncio di un futuro che sarà vissuto da chi non crede nella parola proferita. Nel Nuovo Testamento si procede rimanendo, sia il Sacerdote che il profeta, fedeli fino alla morte di croce al loro annuncio. Gesù rimase fedele alla sua verità fino alla morte di croce. Così nella Prima Lettera dell’Apostolo Pietro:

Anche Cristo patì per voi, lasciandovi un esempio, perché ne seguiate le orme: egli non commise peccato e non si trovò inganno sulla sua bocca; insultato, non rispondeva con insulti, maltrattato, non minacciava vendetta, ma si affidava a colui che giudica con giustizia. Egli portò i nostri peccati nel suo corpo sul legno della croce, perché, non vivendo più per il peccato, vivessimo per la giustizia; dalle sue piaghe siete stati guariti. Eravate erranti come pecore, ma ora siete stati ricondotti al pastore e custode delle vostre anime (1Pt 2,21-25). 

Nuovo Testamento, Nuovo stile della profezia. La fedeltà fino alla morte, alla Parola annunciata, è lo stile di Cristo, dovrà essere lo stile di ogni suo discepolo.

Lettura del Vangelo
La fede, la carità, la speranza, così come anche la prudenza, la giustizia, la fortezza, la temperanza, non sono virtù invisibili. Sono virtù che mostrano visibilmente tutta la loro forza capace di trasformare l’intera vita, ma anche capace di superare qualsiasi ostacolo. Gesù Crocifisso non è forse la visibilità perfetta della sua fede, della sua carità, della sua speranza?
Una virtù invisibile è una virtù inesistente. Possiamo paragonare la virtù ad un albero di quercia. Se l’albero è invisibile esso è inesistente. Se esiste, se è piantato nel terreno, esso si vede. Se è piccolo, si vede piccolo. Se è grande si vede grande. Se è maestoso si vede maestoso. Così l’apostolo Giacomo nella sua Lettera:

A che serve, fratelli miei, se uno dice di avere fede, ma non ha le opere? Quella fede può forse salvarlo? Se un fratello o una sorella sono senza vestiti e sprovvisti del cibo quotidiano e uno di voi dice loro: «Andatevene in pace, riscaldatevi e saziatevi», ma non date loro il necessario per il corpo, a che cosa serve? Così anche la fede: se non è seguita dalle opere, in se stessa è morta. Al contrario uno potrebbe dire: «Tu hai la fede e io ho le opere; mostrami la tua fede senza le opere, e io con le mie opere ti mostrerò la mia fede» (Gc 2,14-18).

La fede è luce. Se la luce c’è, si vede. Non si vede se non c’è. Così Gesù nel Discorso della Montagna:

“Voi siete la luce del mondo; non può restare nascosta una città che sta sopra un monte, né si accende una lampada per metterla sotto il moggio, ma sul candelabro, e così fa luce a tutti quelli che sono nella casa. Così risplenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano gloria al Padre vostro che è nei cieli” (Mt 5,15-16).

Oggi degli uomini portano un paralitico dinanzi a Gesù. Non si può entrare dalla porta, loro entrano dal tetto. La loro è una fede che non si ferma dinanzi a nessun ostacolo. Il paralitico deve essere dinanzi a Gesù e sarà dinanzi a Gesù. Gesù vede questa loro fede e subito interviene per creare la speranza nel paralitico. Ed ecco, gli portavano un paralitico disteso su un letto. Gesù, vedendo la loro fede, disse al paralitico: «Coraggio, figlio, ti sono perdonati i peccati».
Come Gesù crea la speranza nel paralitico? Iniziando dal perdono dei peccati. Questa opera scandalizza alcuni scribi presenti nella casa. Gesù prima ha operato nell’invisibile, ora Lui attesta la sua verità operando sul visibile. Visibile e invisibile in Gesù sono sempre una cosa sola. È il visibile vero che attesta la verità dell’invisibile. 

Leggiamo il testo di Mt 9,1-8

Salito su una barca, passò all’altra riva e giunse nella sua città. Ed ecco, gli portavano un paralitico disteso su un letto. Gesù, vedendo la loro fede, disse al paralitico: «Coraggio, figlio, ti sono perdonati i peccati». Allora alcuni scribi dissero fra sé: «Costui bestemmia». Ma Gesù, conoscendo i loro pensieri, disse: «Perché pensate cose malvagie nel vostro cuore? Che cosa infatti è più facile: dire “Ti sono perdonati i peccati”, oppure dire “Àlzati e cammina”? Ma, perché sappiate che il Figlio dell’uomo ha il potere sulla terra di perdonare i peccati: Àlzati – disse allora al paralitico –, prendi il tuo letto e va’ a casa tua». Ed egli si alzò e andò a casa sua. Le folle, vedendo questo, furono prese da timore e resero gloria a Dio che aveva dato un tale potere agli uomini.

Le folle vedono ed esultano. In mezzo a loro vi è un inviato da parte del Signore che ha un potere immenso. Ecco la confessione delle folle: “Le folle, vedendo questo, furono prese da timore e resero gloria a Dio che aveva dato un tale potere agli uomini”. Quale potere immenso ha Gesù? Ha il potere di perdonare i peccati e il potere di guarire da ogni infermità. Potere invisibile e potere visibile un solo potere. 
Anche il discepolo di Gesù deve far sì che fede invisibile e fede visibile siano una sola fede. Carità invisibile e carità visibile una sola carità. Speranza invisibile e speranza visibile una sola speranza. Se la sua fede, la sua carità, la sua speranza non sono visibili, è segno che sono morte in lui. Fede, speranza, carità sono simili ad un albero piantato nella terra. Più l’albero cresce e più è visibile. Meno cresce e meno è visibile. Quando l’albero diviene maestoso è visto da grande distanza.
La Madre di Dio e Madre nostra ci aiuti perché il nostro albero di discepoli di Gesù cresca e sia visibile dal mondo intero. Angeli e Santi, sostengano con la loro intercessione la nostra crescita spirituale. Amen.


[bookmark: _Toc47013792]MEDITAZIONE 03 Luglio 2020 
Venerdì XIII Settimana del T. O. - S. Tommaso Apostolo
PRIMA LETTURA
L’Apostolo Paolo è il Cantore della Chiesa di Cristo Gesù. Il mistero della Chiesa è la prima parola da Lui ascoltata sulla via di Damasco: La Chiesa è il corpo di Cristo. Cristo e la sua Chiesa sono un solo corpo.

“E avvenne che, mentre era in viaggio e stava per avvicinarsi a Damasco, all’improvviso lo avvolse una luce dal cielo e, cadendo a terra, udì una voce che gli diceva: «Saulo, Saulo, perché mi perséguiti?». Rispose: «Chi sei, o Signore?». Ed egli: «Io sono Gesù, che tu perséguiti!” (At 9,3-5).
 
Nella Prima Lettera ai Corinzi l’Apostolo Paolo ci presenta il corpo di Cristo animato dallo Spirito Santo. Come ogni corpo ha un’anima e vive finché l’anima è nel corpo, così l’anima del corpo di Cristo è lo Spirito Santo e il corpo vive finché lo Spirito rimane l’anima di questo corpo. 

Vi sono diversi carismi, ma uno solo è lo Spirito; vi sono diversi ministeri, ma uno solo è il Signore; vi sono diverse attività, ma uno solo è Dio, che opera tutto in tutti. A ciascuno è data una manifestazione particolare dello Spirito per il bene comune: a uno infatti, per mezzo dello Spirito, viene dato il linguaggio di sapienza; a un altro invece, dallo stesso Spirito, il linguaggio di conoscenza; a uno, nello stesso Spirito, la fede; a un altro, nell’unico Spirito, il dono delle guarigioni; a uno il potere dei miracoli; a un altro il dono della profezia; a un altro il dono di discernere gli spiriti; a un altro la varietà delle lingue; a un altro l’interpretazione delle lingue. Ma tutte queste cose le opera l’unico e medesimo Spirito, distribuendole a ciascuno come vuole. Come infatti il corpo è uno solo e ha molte membra, e tutte le membra del corpo, pur essendo molte, sono un corpo solo, così anche il Cristo. Infatti noi tutti siamo stati battezzati mediante un solo Spirito in un solo corpo, Giudei o Greci, schiavi o liberi; e tutti siamo stati dissetati da un solo Spirito” (1Cor 12,4-13). 

Nella Lettera agli Efesini presenta il fine del corpo di Cristo, che è uno, uno solo. Il fine è l’edificazione di se stesso nel mondo, crescendo in conformità a Cristo Gesù, che del corpo è il capo. Ma anche aggiungendo ad esso sempre nuovi figli.

“Un solo corpo e un solo spirito, come una sola è la speranza alla quale siete stati chiamati, quella della vostra vocazione; un solo Signore, una sola fede, un solo battesimo. Un solo Dio e Padre di tutti, che è al di sopra di tutti, opera per mezzo di tutti ed è presente in tutti. A ciascuno di noi, tuttavia, è stata data la grazia secondo la misura del dono di Cristo. Ed egli ha dato ad alcuni di essere apostoli, ad altri di essere profeti, ad altri ancora di essere evangelisti, ad altri di essere pastori e maestri, per preparare i fratelli a compiere il ministero, allo scopo di edificare il corpo di Cristo, finché arriviamo tutti all’unità della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, fino all’uomo perfetto, fino a raggiungere la misura della pienezza di Cristo. Così non saremo più fanciulli in balìa delle onde, trasportati qua e là da qualsiasi vento di dottrina, ingannati dagli uomini con quella astuzia che trascina all’errore. Al contrario, agendo secondo verità nella carità, cerchiamo di crescere in ogni cosa tendendo a lui, che è il capo, Cristo. Da lui tutto il corpo, ben compaginato e connesso, con la collaborazione di ogni giuntura, secondo l’energia propria di ogni membro, cresce in modo da edificare se stesso nella carità” (Ef 4,4-16). 

Il solo corpo animato dallo Spirito Santo vive di molti ministeri e carismi. Non siamo però dinanzi ad un corpo disordinato, nel quale ognuno vive di sola relazione personale con lo Spirito Santo. Questo corpo ha il suo fondamento invisibile in Cristo Gesù. Ha poi il suo fondamento visibile su Pietro. Su Pietro e in comunione gerarchica con lui ha il suo fondamento visibile sul collegio apostolico. Nelle Chiese particolari ha il suo fondamento visibile sul successore degli Apostoli. Sul fondamento invisibile e sui fondamenti visibili, uniti perennemente in comunione e obbedienza gerarchica, vi è il fondamento dei profeti.
Ecco una sintesi mirabile di questa verità annunciata dall’Apostolo Paolo: “Edificati sopra il fondamento degli apostoli e dei profeti, avendo come pietra d’angolo lo stesso Cristo Gesù”. Cristo, Pietro, gli Apostoli, l’Apostolo, il Profeta. Nulla è dallo Spirito Santo se non nella comunione e nell’obbedienza gerarchica.

Leggiamo Ef 2,19-22
Così dunque voi non siete più stranieri né ospiti, ma siete concittadini dei santi e familiari di Dio, edificati sopra il fondamento degli apostoli e dei profeti, avendo come pietra d’angolo lo stesso Cristo Gesù. In lui tutta la costruzione cresce ben ordinata per essere tempio santo nel Signore; in lui anche voi venite edificati insieme per diventare abitazione di Dio per mezzo dello Spirito.

Qual è il fine del corpo di Cristo nella storia? Diventare abitazione di Dio per mezzo dello Spirito. “In lui anche voi venite edificati insieme per diventare abitazione di Dio per mezzo dello Spirito”. Cosa intende l’Apostolo Paolo per abitazione di Dio ce lo manifesta nella Lettera ai Colossesi.

È in lui che abita corporalmente tutta la pienezza della divinità, e voi partecipate della pienezza di lui, che è il capo di ogni Principato e di ogni Potenza. In lui voi siete stati anche circoncisi non mediante una circoncisione fatta da mano d’uomo con la spogliazione del corpo di carne, ma con la circoncisione di Cristo: con lui sepolti nel battesimo, con lui siete anche risorti mediante la fede nella potenza di Dio, che lo ha risuscitato dai morti. Con lui Dio ha dato vita anche a voi, che eravate morti a causa delle colpe e della non circoncisione della vostra carne, perdonandoci tutte le colpe e annullando il documento scritto contro di noi che, con le prescrizioni, ci era contrario: lo ha tolto di mezzo inchiodandolo alla croce. Avendo privato della loro forza i Principati e le Potenze, ne ha fatto pubblico spettacolo, trionfando su di loro in Cristo (Col 2,9-16).
 
Altra verità in ordine al corpo di Cristo è sempre l’apostolo Paolo che ce la offre nella Lettera agli Efesini: Come “Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei, per renderla santa, purificandola con il lavacro dell’acqua mediante la parola, e per presentare a se stesso la Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o alcunché di simile, ma santa e immacolata” (Ef 5,25-27), così ogni membro del corpo di Cristo che è la Chiesa, deve versare per essa il suo sangue, consumare tutta la sua vita, al fine di renderla bella, pura, santa, immacolata, dinanzi a Dio e agli uomini. È una missione che obbliga tutti. Tutti dobbiamo dare la nostra vita per il più grande bene della Chiesa.

Lettura del Vangelo
Come nasce la fede in Cristo Gesù, nel suo mistero che è di morte e di risurrezione, morte per i nostri peccati e risurrezione per la nostra giustificazione? L’Apostolo Paolo ci dice che la fede in Cristo nasce per l’annuncio della sua Parola, nella quale è contenuto tutto il suo mistero.
Così nella Lettera ai Romani:

Vicino a te è la Parola, sulla tua bocca e nel tuo cuore, cioè la parola della fede che noi predichiamo. Perché se con la tua bocca proclamerai: «Gesù è il Signore!», e con il tuo cuore crederai che Dio lo ha risuscitato dai morti, sarai salvo. Con il cuore infatti si crede per ottenere la giustizia, e con la bocca si fa la professione di fede per avere la salvezza. Dice infatti la Scrittura: Chiunque crede in lui non sarà deluso. Poiché non c’è distinzione fra Giudeo e Greco, dato che lui stesso è il Signore di tutti, ricco verso tutti quelli che lo invocano. Infatti: Chiunque invocherà il nome del Signore sarà salvato. Ora, come invocheranno colui nel quale non hanno creduto? Come crederanno in colui del quale non hanno sentito parlare? Come ne sentiranno parlare senza qualcuno che lo annunci? E come lo annunceranno, se non sono stati inviati? Come sta scritto: Quanto sono belli i piedi di coloro che recano un lieto annuncio di bene! Ma non tutti hanno obbedito al Vangelo. Lo dice Isaia: Signore, chi ha creduto dopo averci ascoltato? Dunque, la fede viene dall’ascolto e l’ascolto riguarda la parola di Cristo (Rm 10,8-17). 

Gli Apostoli dicono a Tommaso, Apostolo come loro sono Apostoli, di aver visto il Signore. La risposta di Tommaso è immediata. Lui crederà solo quando avrà visto Gesù Risorto e lo avrà toccato con le sue mani.
Ecco le sue precise parole: “Gli dicevano gli altri discepoli: «Abbiamo visto il Signore!». Ma egli disse loro: «Se non vedo nelle sue mani il segno dei chiodi e non metto il mio dito nel segno dei chiodi e non metto la mia mano nel suo fianco, io non credo»”. Questa è via non percorribile. La fede nasce dall’accoglienza della Parola, non dalla visione. Sono quanti annunciano la Parola che devono rendersi credibili, attraverso i frutti della morte e della risurrezione di Gesù nella loro vita. Il Signore esaudisce la richiesta di Tommaso. 

Leggiamo il testo di Gv 20,24-29
Tommaso, uno dei Dodici, chiamato Dìdimo, non era con loro quando venne Gesù. Gli dicevano gli altri discepoli: «Abbiamo visto il Signore!». Ma egli disse loro: «Se non vedo nelle sue mani il segno dei chiodi e non metto il mio dito nel segno dei chiodi e non metto la mia mano nel suo fianco, io non credo». Otto giorni dopo i discepoli erano di nuovo in casa e c’era con loro anche Tommaso. Venne Gesù, a porte chiuse, stette in mezzo e disse: «Pace a voi!». Poi disse a Tommaso: «Metti qui il tuo dito e guarda le mie mani; tendi la tua mano e mettila nel mio fianco; e non essere incredulo, ma credente!». Gli rispose Tommaso: «Mio Signore e mio Dio!». Gesù gli disse: «Perché mi hai veduto, tu hai creduto; beati quelli che non hanno visto e hanno creduto!».

Pur avendo esaudito la richiesta di Tommaso, non per questo essa viene approvata, giustificata, indicata come via futura per la fede. La fede nasce dall’annuncio della Parola. Si accoglie la Parola, si diviene mistero con il mistero contenuto nella Parola, si entra nella vita di Cristo Gesù. Ecco come Gesù dice a Tommaso che la via della fede è la parola: “Gesù gli disse: «Perché mi hai veduto, tu hai creduto; beati quelli che non hanno visto e hanno creduto!»”. È beato chi crede senza vedere. Questa verità così viene annunciata dall’Apostolo Pietro:

Perciò siete ricolmi di gioia, anche se ora dovete essere, per un po’ di tempo, afflitti da varie prove, affinché la vostra fede, messa alla prova, molto più preziosa dell’oro – destinato a perire e tuttavia purificato con fuoco – torni a vostra lode, gloria e onore quando Gesù Cristo si manifesterà. Voi lo amate, pur senza averlo visto e ora, senza vederlo, credete in lui. Perciò esultate di gioia indicibile e gloriosa, mentre raggiungete la mèta della vostra fede: la salvezza delle anime (1Pt 1,6-9). 

Crede in Cristo chi crede nel mistero di Cristo, in tutto il mistero di Cristo. Crede nel mistero di Cristo, in tutto il mistero di Cristo, chi diviene mistero di Cristo per realizzare il mistero di Cristo in mezzo ai suoi fratelli. Chi realizza il mistero di Cristo nella sua vita è via perché molti altri accolgano il mistero di Cristo facendolo loro mistero.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù mostri le altezze, le profondità, le larghezze del mistero di Gesù Signore con la sua vita. Amen. 



[bookmark: _Toc47013793]MEDITAZIONE 04 Luglio 2020 
Sabato XIII Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
I veri profeti del Dio vivente mentre denunciano il peccato del popolo che sempre produce ogni sorta di disastro spirituale, morale, sociale, economico ed è causa di infinità povertà, allo stesso tempo sono gli annunciatori della speranza. La speranza però non viene per opera dell’uomo. La speranza è vera creazione del Signore Dio, il solo che può creare la vera speranza. Le vie di Dio attraverso le quali la speranza ritorna nel popolo sono mistero imperscrutabile, perché sono dalla sua sapienza eterna. Noi sappiamo qual è la vera speranza che il Signore sta preparando per il suo popolo e per il mondo intero.
La speranza di Dio è il suo Messia. “In quel giorno rialzerò la capanna di Davide, che è cadente; ne riparerò le brecce, ne rialzerò le rovine, la ricostruirò come ai tempi antichi”. La capanna di Davide è il Re dal regno eterno. È il Salvatore e il Redentore. È la Pace e la Giustizia del nostro Dio. Si diviene figli della speranza solo con la fede in Gesù Signore. Ecco come Isaia annuncia questa stessa speranza:

Un germoglio spunterà dal tronco di Iesse, un virgulto germoglierà dalle sue radici. Su di lui si poserà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e d’intelligenza, spirito di consiglio e di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del Signore. Si compiacerà del timore del Signore. Non giudicherà secondo le apparenze e non prenderà decisioni per sentito dire; ma giudicherà con giustizia i miseri e prenderà decisioni eque per gli umili della terra. Percuoterà il violento con la verga della sua bocca, con il soffio delle sue labbra ucciderà l’empio. La giustizia sarà fascia dei suoi lombi e la fedeltà cintura dei suoi fianchi. Il lupo dimorerà insieme con l’agnello; il leopardo si sdraierà accanto al capretto; il vitello e il leoncello pascoleranno insieme e un piccolo fanciullo li guiderà. La mucca e l’orsa pascoleranno insieme; i loro piccoli si sdraieranno insieme. Il leone si ciberà di paglia, come il bue. Il lattante si trastullerà sulla buca della vipera; il bambino metterà la mano nel covo del serpente velenoso. Non agiranno più iniquamente né saccheggeranno in tutto il mio santo monte, perché la conoscenza del Signore riempirà la terra come le acque ricoprono il mare. In quel giorno avverrà che la radice di Iesse sarà un vessillo per i popoli. Le nazioni la cercheranno con ansia. La sua dimora sarà gloriosa (Is 11,1-10). 

 Ogni profeta di Dio questo deve sapere: non c’è speranza se non in Cristo Gesù. Ogni cristiano che è profeta del Signore Gesù per consacrazione battesimale non solo deve credere che la sua Speranza è Cristo e si vive in Cristo, con Cristo, per Cristo. Deve anche annunciare Cristo al mondo intero invitandolo alla conversione in Lui. Senza adesione al Vangelo di Gesù Signore non c’è speranza vera. Sono annunciatori di una speranza falsa quanti separano la speranza dalla conversione a Cristo e dalla fede nel suo Vangelo. Il Vangelo creduto e vissuto è il solo campo nel quale si coltiva la speranza vera.

Leggiamo Am 9,11-15
In quel giorno rialzerò la capanna di Davide, che è cadente; ne riparerò le brecce, ne rialzerò le rovine, la ricostruirò come ai tempi antichi, perché conquistino il resto di Edom e tutte le nazioni sulle quali è stato invocato il mio nome. Oracolo del Signore, che farà tutto questo. Ecco, verranno giorni – oracolo del Signore – in cui chi ara s’incontrerà con chi miete e chi pigia l’uva con chi getta il seme; i monti stilleranno il vino nuovo e le colline si scioglieranno. Muterò le sorti del mio popolo Israele, ricostruiranno le città devastate e vi abiteranno, pianteranno vigne e ne berranno il vino, coltiveranno giardini e ne mangeranno il frutto. Li pianterò nella loro terra e non saranno mai divelti da quel suolo che io ho dato loro», dice il Signore, tuo Dio.

La terra nella quale ogni uomo dovrà essere piantato è Cristo Signore. “Li pianterò nella loro terra e non saranno mai divelti da quel suolo che io ho dato loro», dice il Signore, tuo Dio”. È Cristo Gesù la terra promessa e data ad ogni uomo dal Signore nostro Dio. Ci si pianta in Cristo per la fede in Lui. Così l’Apostolo Paolo nella Lettera agli Efesini e in quella ai Colossesi:

Per questo io piego le ginocchia davanti al Padre, dal quale ha origine ogni discendenza in cielo e sulla terra, perché vi conceda, secondo la ricchezza della sua gloria, di essere potentemente rafforzati nell’uomo interiore mediante il suo Spirito. Che il Cristo abiti per mezzo della fede nei vostri cuori, e così, radicati e fondati nella carità, siate in grado di comprendere con tutti i santi quale sia l’ampiezza, la lunghezza, l’altezza e la profondità, e di conoscere l’amore di Cristo che supera ogni conoscenza, perché siate ricolmi di tutta la pienezza di Dio (Ef 3,14-19).

Come dunque avete accolto Cristo Gesù, il Signore, in lui camminate, radicati e costruiti su di lui, saldi nella fede come vi è stato insegnato, sovrabbondando nel rendimento di grazie. Fate attenzione che nessuno faccia di voi sua preda con la filosofia e con vuoti raggiri ispirati alla tradizione umana, secondo gli elementi del mondo e non secondo Cristo. È in lui che abita corporalmente tutta la pienezza della divinità, e voi partecipate della pienezza di lui, che è il capo di ogni Principato e di ogni Potenza. In lui voi siete stati anche circoncisi non mediante una circoncisione fatta da mano d’uomo con la spogliazione del corpo di carne, ma con la circoncisione di Cristo: con lui sepolti nel battesimo, con lui siete anche risorti mediante la fede nella potenza di Dio, che lo ha risuscitato dai morti. Con lui Dio ha dato vita anche a voi, che eravate morti a causa delle colpe e della non circoncisione della vostra carne, perdonandoci tutte le colpe e annullando il documento scritto contro di noi che, con le prescrizioni, ci era contrario: lo ha tolto di mezzo inchiodandolo alla croce. Avendo privato della loro forza i Principati e le Potenze, ne ha fatto pubblico spettacolo, trionfando su di loro in Cristo (Col 2,6-15). 

Cristo Gesù è il Dono dell’amore del Padre all’umanità. Dio ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito, affinché chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la vita nel suo nome. È Cristo Gesù la nostra unica e sola vera speranza. Cristo Gesù è dono fatto a noi dal Padre. A noi il Padre chiede che in Cristo Gesù anche noi ci facciamo dono, perché così Lui, il Padre, potrà dare Cristo Gesù al mondo per la sua salvezza, donandolo attraverso il dono della nostra vita. Donandoci a Cristo, Cristo Gesù è dato per la salvezza nel dono della nostra vita. Due vite, quella di Cristo e la nostra, un solo dono.  

Lettura del Vangelo
Dinanzi alla sublimità del dono di Dio, ogni altra cosa deve sparire, non ha più alcun valore. Neanche più deve esistere. Non si può ridurre la vera speranza cristiana ad una pratica religiosa. Non si può sostituire con una preghiera o il digiuno, anche perché il Signore aveva già rivelato al suo popolo il digiuno da lui amato. Ecco il vero digiuno amato dal Signore: vivere di piena obbedienza ai suoi Comandamenti, lasciandosi governare dalla Legge della carità, della pietà, della compassione, del perdono. Fare del sublime mistero di Cristo una pura pratica religiosa e per di più vissuta solo a livello di corpo, ma non di spirito, non di anima, non di vera e reale conversione, è distruggere l’opera di Dio per la creazione della vera speranza dell’uomo. Ma Gesù non può illuminare i discepoli di Giovanni sul mistero che avvolge la sua persona. Non potendolo spiegare, dona una ragione umana, comprensibile per la mente di chi lo sta ascoltando: “E Gesù disse loro: «Possono forse gli invitati a nozze essere in lutto finché lo sposo è con loro? Ma verranno giorni quando lo sposo sarà loro tolto, e allora digiuneranno”. Quando si partecipa ad una festa di nozze non si va per digiunare. Poi le nozze finiscono ed allora si potrà digiunare. I cuori si acquietano e Gesù può continuare la sua missione. Ecco la grande saggezza di Cristo Signore: a volte non si deve procedere per la via della verità. La via da percorrere è quella di calmare i cuori perché non si agitino e non distruggano l’opera di Dio. Poi con il tempo si procederà per la via della verità. Divina saggezza dalla quale sempre dobbiamo imparare. 

Leggiamo il testo di Mt 9,14-17
Allora gli si avvicinarono i discepoli di Giovanni e gli dissero: «Perché noi e i farisei digiuniamo molte volte, mentre i tuoi discepoli non digiunano?». E Gesù disse loro: «Possono forse gli invitati a nozze essere in lutto finché lo sposo è con loro? Ma verranno giorni quando lo sposo sarà loro tolto, e allora digiuneranno. Nessuno mette un pezzo di stoffa grezza su un vestito vecchio, perché il rattoppo porta via qualcosa dal vestito e lo strappo diventa peggiore. Né si versa vino nuovo in otri vecchi, altrimenti si spaccano gli otri e il vino si spande e gli otri vanno perduti. Ma si versa vino nuovo in otri nuovi, e così l’uno e gli altri si conservano».

Cristo Gesù, mistero divino e umano, mistero eterno incarnato, mistero di morte e di risurrezione, mistero di luce, verità, grazia, giustizia, santità, mistero di redenzione e di salvezza, non può essere travasato nelle anguste strutture dell’Antico Testamento. Neanche potrà mai essere contenuto in una qualche struttura del Nuovo Testamento. Non ci sono otri per Cristo Gesù, perché Cristo Gesù è insieme l’otre nuovo e il vino nuovo. Ecco ancora una sua risposta ai discepoli di Giovanni: “Né si versa vino nuovo in otri vecchi, altrimenti si spaccano gli otri e il vino si spande e gli otri vanno perduti. Ma si versa vino nuovo in otri nuovi, e così l’uno e gli altri si conservano”.
Gesù non può essere fatto prigioniero da nessuna struttura religiosa. Nessuna preghiera lo potrà mai contenere nel suo mistero. Nessuna pietà popolare lo potrà esprimere in pienezza di verità. Nessuna forma spirituale lo potrà mai esaurire. Nessun ordine e nessuna congregazione di religiosi potranno dire che il vero Cristo è il loro. Nessun Movimento o Associazione ecclesiale potranno affermare che essi hanno la pienezza di Cristo. Ogni discepolo di Cristo Signore manifesta solo un piccolissima scintilla del suo mistero. Tutte le scintille del passato sono solo ancora una scintilla di tutto il mistero che avvolge Gesù Signore. Sapendo e conoscendo questa verità nello Spirito Santo, ogni discepolo di Gesù deve impegnarsi a essere purissima scintilla di Cristo Signore così da aggiungere luce alle altre luci.
Quali luci di Cristo Signore domani farà brillare lo Spirito Santo nel mondo attraverso i suoi discepoli non lo sappiamo. Sappiamo però che saranno luci diverse da tutte le luci del passato. Infatti la santità nella Chiesa è sempre nuova. Mai lo Spirito Santo ha messo la santità di ieri in un discepolo di Gesù di oggi. Ogni discepolo di Gesù deve pensarsi questo otre nuovo nel quale deve sempre riversarsi il vino nuovo di Cristo Gesù. Più lui si lascia fare otre nuovo dallo Spirito Santo e più lo Spirito Santo può in abbondanza riversare in Lui Cristo Gesù vino nuovo. Il mondo vedrà il cristiano otre nuovo con vino nuovissimo e se vuole potrà convertirsi a Cristo e credere nel suo Vangelo. Può perché vede la bellezza della luce di Cristo che brilla attraverso il suo discepolo.
Madre di Dio, Angeli, Santi, otteneteci dallo Spirito Santo la grazia di farci otri sempre nuovi perché Cristo possa abitare in noi con tutta la potenza della sua novità. Amen. 


[bookmark: _Toc47013794]MEDITAZIONE 05 Luglio 2020 
XIV Domenica del T. O.
PRIMA LETTURA
Tra le promesse di Dio, ciò che l’uomo comprende e le sue attese, frutto delle sue errate comprensioni, vi è un grande abisso. Il Signore ha promesso a Israele un Re dal regno eterno. Cosa attende il popolo? Un re alla maniera di Davide, anzi ancora più potente. Attende un re capace di sottomettere tutti i popoli della terra, così come aveva fatto Davide con tutti i popoli confinanti con il regno d’Israele. I profeti correggono questa comprensione e annunciano un re umile, senza alcun esercito. Anzi annunciano il Servo Sofferente del Signore. Annunciano il Giusto Trafitto.
Ascoltiamo cosa oggi fa risuonare il profeta Zaccaria: “Ecco, a te viene il tuo re. Egli è giusto e vittorioso, umile, cavalca un asino, un puledro figlio d’asina”. Queste parole dicono che il re che verrà sarà differente da ogni altro re. Queste parole però non illuminano il mistero. Esso rimane. Solo quando il Re dal regno eterno sarà venuto e avrà agito, sapremo come ogni Parola della profezia si compirà.

Leggiamo Zac 9,9-10
Esulta grandemente, figlia di Sion, giubila, figlia di Gerusalemme! Ecco, a te viene il tuo re. Egli è giusto e vittorioso, umile, cavalca un asino, un puledro figlio d’asina. Farà sparire il carro da guerra da Èfraim e il cavallo da Gerusalemme, l’arco di guerra sarà spezzato, annuncerà la pace alle nazioni, il suo dominio sarà da mare a mare e dal Fiume fino ai confini della terra.

Ecco una verità essenziale del Re che verrà. Lui non dichiarerà la guerra alle nazioni. Lui invece manderà messaggeri di pace, di riconciliazione, messaggeri di giustizia e di verità. “Annuncerà la pace alle nazioni, il suo dominio sarà da mare a mare e dal Fiume fino ai confini della terra”. Subito siamo trasportati su un piano soprannaturale. Nel mondo i regni si conquistano con la guerra. Mai nessuno ha conquistano i regni di questo mondo con la pace. La pace è rinuncia ad ogni azione di guerra. Ecco cosa dirà Gesù a Pilato:

“Pilato allora rientrò nel pretorio, fece chiamare Gesù e gli disse: «Sei tu il re dei Giudei?». Gesù rispose: «Dici questo da te, oppure altri ti hanno parlato di me?». 
Pilato disse: «Sono forse io Giudeo? La tua gente e i capi dei sacerdoti ti hanno consegnato a me. Che cosa hai fatto?». Rispose Gesù: «Il mio regno non è di questo mondo; se il mio regno fosse di questo mondo, i miei servitori avrebbero combattuto perché non fossi consegnato ai Giudei; ma il mio regno non è di quaggiù». Allora Pilato gli disse: «Dunque tu sei re?». Rispose Gesù: «Tu lo dici: io sono re. Per questo io sono nato e per questo sono venuto nel mondo: per dare testimonianza alla verità. Chiunque è dalla verità, ascolta la mia voce». Gli dice Pilato: «Che cos’è la verità?» (Gv 18,33-38). 

Anche se non comprendiamo a pieno la verità del regno che verrà, l’immagine di un re che entra in Gerusalemme seduto su un umile asino, può e deve aiutarci a pensare non secondo gli uomini, ma secondo Dio. Deve suggerirci che i nostri pensieri non sono i pensieri di Dio.  Deve aiutarci a capire che siamo dinanzi ad un grande mistero. 

SECONDA LETTURA
Con il Battesimo l’uomo muore al peccato, esce dal dominio o governo della carne, si pone sotto il governo o dominio dello Spirito Santo. Ciò che è avvenuto nella natura, deve compiersi nella vita per volontà, per scelta quotidiana, per impegno senza alcuna interruzione. Se non ci lasciamo condurre dallo Spirito, subito la carne prende il sopravvento e ritorniamo nella schiavitù dalla quale siamo stati liberati. Siamo di Cristo, se ci lasciamo condurre dallo Spirito così come Cristo era del Padre perché sempre condotto dallo Spirito nella volontà del Padre.
Se non siamo condotti dallo Spirito, non apparteniamo a Cristo. È di Cristo chi è dello Spirito Santo. Chi non è dello Spirito Santo non è di Cristo. Ecco quanto l’Apostolo Paolo rivela ai Romani: “Voi però non siete sotto il dominio della carne, ma dello Spirito, dal momento che lo Spirito di Dio abita in voi. Se qualcuno non ha lo Spirito di Cristo, non gli appartiene”. Si è dello Spirito per volontà, per obbedienza, perché ci si lascia condurre da lui. Si lascia condure dallo Spirito chi cammina nella grazia e in essa cresce giorno dopo giorno.  

Leggiamo Rm 8,9.11-13
Voi però non siete sotto il dominio della carne, ma dello Spirito, dal momento che lo Spirito di Dio abita in voi. Se qualcuno non ha lo Spirito di Cristo, non gli appartiene. E se lo Spirito di Dio, che ha risuscitato Gesù dai morti, abita in voi, colui che ha risuscitato Cristo dai morti darà la vita anche ai vostri corpi mortali per mezzo del suo Spirito che abita in voi. Così dunque, fratelli, noi siamo debitori non verso la carne, per vivere secondo i desideri carnali, perché, se vivete secondo la carne, morirete. Se, invece, mediante lo Spirito fate morire le opere del corpo, vivrete.

Quali sono i frutti della carne e quali quelli dello Spirito? I frutti della conduzione della carne sono frutti di morte. I frutti della conduzione dello Spirito sono di vita. Dalla carne si raccoglie corruzione e morte. Dallo Spirito santificazione e vita. “Se vivete secondo la carne, morirete. Se, invece, mediante lo Spirito fate morire le opere del corpo, vivrete”. Ognuno è chiamato a scegliere da chi vuole essere condotto: se dallo Spirito o dalla carne. Ognun però deve sapere che la carne conduce alla morte eterna. Lo Spirito invece porta alla luce e alla vita eterna. Ognuno, vedendo le sue opere o i suoi frutti, sa da chi è condotto, se dalla carne o dallo Spirito.
Ecco quanto insegna l’Apostolo Paolo ai Galati:

Ma se vi lasciate guidare dallo Spirito, non siete sotto la Legge. Del resto sono ben note le opere della carne: fornicazione, impurità, dissolutezza, idolatria, stregonerie, inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, invidie, ubriachezze, orge e cose del genere. Riguardo a queste cose vi preavviso, come già ho detto: chi le compie non erediterà il regno di Dio. Il frutto dello Spirito invece è amore, gioia, pace, magnanimità, benevolenza, bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé; contro queste cose non c’è Legge. Quelli che sono di Cristo Gesù hanno crocifisso la carne con le sue passioni e i suoi desideri. Perciò se viviamo dello Spirito, camminiamo anche secondo lo Spirito. Non cerchiamo la vanagloria, provocandoci e invidiandoci gli uni gli altri (Gal 5,18-26). 

Lettura del Vangelo
Gesù è il Mediatore nella creazione: 

In principio era il Verbo, e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. Egli era, in principio, presso Dio: tutto è stato fatto per mezzo di lui e senza di lui nulla è stato fatto di ciò che esiste. In lui era la vita e la vita era la luce degli uomini (Gv 1,1-4).

Gesù è il Mediatore nella grazia e nella verità:

E il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi; e noi abbiamo contemplato la sua gloria, gloria come del Figlio unigenito che viene dal Padre, pieno di grazia e di verità. Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto: grazia su grazia. Perché la Legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo (Gv 1,14.16-17). 

Gesù è il Mediatore nella rivelazione:

Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è lui che lo ha rivelato (Gv 1,18). 

Gesù è il Mediatore nel dono dello Spirito Santo:

Era il giorno della Parasceve e i Giudei, perché i corpi non rimanessero sulla croce durante il sabato – era infatti un giorno solenne quel sabato –, chiesero a Pilato che fossero spezzate loro le gambe e fossero portati via. Vennero dunque i soldati e spezzarono le gambe all’uno e all’altro che erano stati crocifissi insieme con lui. Venuti però da Gesù, vedendo che era già morto, non gli spezzarono le gambe, ma uno dei soldati con una lancia gli colpì il fianco, e subito ne uscì sangue e acqua. Chi ha visto ne dà testimonianza e la sua testimonianza è vera; egli sa che dice il vero, perché anche voi crediate (Gv 19,31-35). 

Gesù disse loro di nuovo: «Pace a voi! Come il Padre ha mandato me, anche io mando voi». Detto questo, soffiò e disse loro: «Ricevete lo Spirito Santo. A coloro a cui perdonerete i peccati, saranno perdonati; a coloro a cui non perdonerete, non saranno perdonati» (Gv 20,21-23). 

Ecco come Gesù nel Vangelo secondo Matteo parla della sua Mediazione in ordine alla conoscenza del Padre: “Tutto è stato dato a me dal Padre mio; nessuno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre se non il Figlio e colui al quale il Figlio vorrà rivelarlo”. Quanti non conoscono Cristo Gesù neanche il Padre conoscono. Dalla vera conoscenza di Gesù si giunge alla vera conoscenza del Padre. Da una falsa conoscenza di Gesù si possiede una falsa conoscenza del Padre. Da una lacunosa o ereticale conoscenza di Gesù si arriva ad una conoscenza lacunosa o ereticale del Padre. 

Leggiamo il testo di Mt 11,25-30
In quel tempo Gesù disse: «Ti rendo lode, Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai sapienti e ai dotti e le hai rivelate ai piccoli. Sì, o Padre, perché così hai deciso nella tua benevolenza. Tutto è stato dato a me dal Padre mio; nessuno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre se non il Figlio e colui al quale il Figlio vorrà rivelarlo. Venite a me, voi tutti che siete stanchi e oppressi, e io vi darò ristoro. Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita. Il mio giogo infatti è dolce e il mio peso leggero».

Gesù è il Mediatore nell’esemplarità perfetta nell’obbedienza e nell’amore verso il Padre: “Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita”. Ecco come l’Apostolo Paolo manifesta ai Filippesi questa perfetta obbedienza. Vivere la stessa obbedienza di Cristo Gesù è vocazione di ogni suo discepolo:

Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo Gesù: egli, pur essendo nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio l’essere come Dio, ma svuotò se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile agli uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, umiliò se stesso facendosi obbediente fino alla morte e a una morte di croce. Per questo Dio lo esaltò e gli donò il nome che è al di sopra di ogni nome, perché nel nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra, e ogni lingua proclami: «Gesù Cristo è Signore!», a gloria di Dio Padre. Quindi, miei cari, voi che siete stati sempre obbedienti, non solo quando ero presente ma molto più ora che sono lontano, dedicatevi alla vostra salvezza con rispetto e timore. È Dio infatti che suscita in voi il volere e l’operare secondo il suo disegno d’amore. Fate tutto senza mormorare e senza esitare, per essere irreprensibili e puri, figli di Dio innocenti in mezzo a una generazione malvagia e perversa. In mezzo a loro voi risplendete come astri nel mondo, tenendo salda la parola di vita. Così nel giorno di Cristo io potrò vantarmi di non aver corso invano, né invano aver faticato. Ma, anche se io devo essere versato sul sacrificio e sull’offerta della vostra fede, sono contento e ne godo con tutti voi. Allo stesso modo anche voi godetene e rallegratevi con me (Fil 2,5-18).
 
Una verità va ricordata. La Mediazione universale di Cristo Gesù non è solo discendente e ascendente: dal Padre verso noi, da noi verso il Padre. Non è una mediazione esterna a Cristo. La Mediazione di Cristo si può vivere solo divenendo corpo di Cristo. La Mediazione si vive in Lui, con Lui, per Lui. Poiché il suo corpo è la Chiesa, si vive nella Chiesa, con la Chiesa, per la Chiesa. La mediazione di Cristo è mediazione della Chiesa. Ogni membro del corpo di Cristo compie la sua mediazione nella misura del dono di grazia ricevuto, ma anche della particolare conformazione a Cristo Gesù a lui conferita nel sacramento celebrato. Qui siamo però nel mistero.
Madre di Dio, Angeli, Santi fate che ogni discepolo di Gesù viva la mediazione a Lui consegnata dallo Spirito Santo e dagli Apostoli di Cristo Signore. Amen
[bookmark: _Toc47013795]MEDITAZIONE 06 Luglio 2020 
Lunedì XIV Settimana del T. O.

PRIMA LETTURA
Il profeta Osea rivela una nuovissima relazione di Dio con il suo popolo. Con Mosè la relazione era di Alleanza, di Patto. Era un accordo per la vita. Dio si impegnava ad essere vita, benedizione, prosperità, custodia, difesa, protezione del suo popolo. Il popolo si impegnava ad ascoltare la voce del suo Dio, prestando ad essa ogni obbedienza. L’obbedienza richiesta era con tutto il cuore, tutte le forze, con il dono dell’intera vita all’obbedienza.
Ecco come il Deuteronomio sintetizza questo Patto.

Ascolta, Israele: il Signore è il nostro Dio, unico è il Signore. Tu amerai il Signore, tuo Dio, con tutto il cuore, con tutta l’anima e con tutte le forze. Questi precetti che oggi ti do, ti stiano fissi nel cuore. Li ripeterai ai tuoi figli, ne parlerai quando ti troverai in casa tua, quando camminerai per via, quando ti coricherai e quando ti alzerai. Te li legherai alla mano come un segno, ti saranno come un pendaglio tra gli occhi e li scriverai sugli stipiti della tua casa e sulle tue porte (Dt 6,4-9). 

Con Osea la nuovissima relazione che nasce è quella di un patto nuziale. Dio è lo Sposo. Israele è la Sposa. È un patto però che Israele sta vivendo nell’infedeltà, nel tradimento. L’infedeltà è nell’adorazione dei molti idoli dei popoli. L’adorazione dei molti idoli conduce alla grande immoralità. Israele non ascolta più il suo Dio. Non obbedisce alla sua Legge. Non vive secondo i Comandamenti, le Norme, gli Statuti del suo Dio. Ecco cosa farà il Signore per riportare la sua sposa infedele nella fedeltà all’alleanza: “Perciò, ecco, io la sedurrò, la condurrò nel deserto e parlerò al suo cuore”.
Questa volta il deserto non è quello fisico, fatto di sabbia rovente e di scorpioni velenosi. Questa volta il deserto è spirituale. Israele sarà divelto dalla sua terra e condotto in terra straniera. Vivrà da schiavo in una terra non sua. Sarà in questa desolazione spirituale che si convertirà e ritornerà al suo Sposo.  Esilio e schiavitù sono la sola via percorribile perché Israele possa convertirsi al suo Signore e Dio. Tutte le altre vie sono state indicate dal Signore, ma con poco successo. Questo ci dice che quando si è sordi alla voce del Signore, sempre poi si passerà ad ascoltare la voce della storia. Ma la voce della storia sovente è dolorosissima. Ma l’uomo è così. Il peccato lo rende privo di ogni intelligenza. Così il Salmo: “Non siate privi d’intelligenza come il cavallo e come il mulo: la loro foga si piega con il morso e le briglie, se no, a te non si avvicinano» (Sal 32,9). Dal peccato solo il Signore ci può liberare con la sua potente azione di grazia.

Leggiamo Os 2,16-17b.18.21-22
Perciò, ecco, io la sedurrò, la condurrò nel deserto e parlerò al suo cuore. Le renderò le sue vigne e trasformerò la valle di Acor in porta di speranza. Là mi risponderà come nei giorni della sua giovinezza. E avverrà, in quel giorno – oracolo del Signore – mi chiamerai: “Marito mio”, e non mi chiamerai più: “Baal, mio padrone”. Ti farò mia sposa per sempre, ti farò mia sposa nella giustizia e nel diritto, nell’amore e nella benevolenza, ti farò mia sposa nella fedeltà e tu conoscerai il Signore.

È questo il desiderio del Signore: riportare il suo popolo ad essere sposa fedele, sposa cioè libera da ogni idolatria e dalle immoralità che sono il suo frutto. “Ti farò mia sposa nella fedeltà e tu conoscerai il Signore”. Noi sappiamo che questo sposalizio si vive tra Cristo Gesù e la sua Chiesa. Cristo Gesù è lo Sposo. La Chiesa la sua sposa. Questo sposalizio si concluderà con le nozze eterne tra Gesù Signore e i Beati del Paradiso. Tre brani del Nuovo Testamento ci aiutano ad entrare negli abissi di questo mistero:

Lo sposo è colui al quale appartiene la sposa; ma l’amico dello sposo, che è presente e l’ascolta, esulta di gioia alla voce dello sposo. Ora questa mia gioia è piena. Lui deve crescere; io, invece, diminuire» (Gv 3,29-30). 

Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei, per renderla santa, purificandola con il lavacro dell’acqua mediante la parola, e per presentare a se stesso la Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o alcunché di simile, ma santa e immacolata (Ef 5,25-27). 

Lo Spirito e la sposa dicono: «Vieni!». E chi ascolta, ripeta: «Vieni!». Chi ha sete, venga; chi vuole, prenda gratuitamente l’acqua della vita. A chiunque ascolta le parole della profezia di questo libro io dichiaro: se qualcuno vi aggiunge qualcosa, Dio gli farà cadere addosso i flagelli descritti in questo libro; e se qualcuno toglierà qualcosa dalle parole di questo libro profetico, Dio lo priverà dell’albero della vita e della città santa, descritti in questo libro. Colui che attesta queste cose dice: «Sì, vengo presto!». Amen. Vieni, Signore Gesù. La grazia del Signore Gesù sia con tutti (Ap 22,17-21). 

Chi non vive il suo sposalizio con Cristo nella fedeltà e nella giustizia, non potrà celebrare con Lui le nozze eterne. È verità rivelata che mai dovrà essere negata. È verità che è essenza, sostanza, vita di tutta la Rivelazione, sia dell’Antico che del Nuovo Testamento.

Lettura del Vangelo
Oggi il Vangelo ci insegna cosa è la fede. Oggi siamo posti dinanzi alla fede di Gesù, alla fede di una donna ammalata incurabile, alla fede di un uomo la cui figlioletta è morta. Ecco la fede della donna ammalata incurabile: “Diceva tra sé: «Se riuscirò anche solo a toccare il suo mantello, sarò salvata»”. Questa donna non chiede a Gesù la guarigione con la Parola. La chiede con la sua fede. Lei crede che se solo riuscirà a toccare il mantello di Gesù sarebbe stata guarita dal suo male. Lei crede nella guarigione per contatto. Crede che il corpo di Gesù è come il fuoco. Al fuoco non si parla. Ci si avvicina al fuoco, ci si riscalda. Si tocca il fuoco ci si brucia. Ci si getta nel fuoco, si muore. Non occorrono parole. Il corpo di Gesù è fuoco potente di ogni grazia. Basta toccarlo e la grazia agisce con potenza. Questa la fede della donna. Per questa fede viene guarita. 
La fede di Giàiro è ben diversa. Lui sa che Gesù può ridare vita anche ad una ragazza morta. Va da Lui si prostra ai suoi piedi, chiede la grazia. Gesù accoglie la sua richiesta e si avvia verso la casa nella quale la fanciulla giaceva morta per darle vita. Poi c’è la fede di Gesù. Gesù non vede con gli occhi di carne, vede con gli occhi dello Spirito Santo. Vede già la figlia di Giàiro risuscitato e per questo dice: “La ragazza non è morta, ma dorme”. La gente lo deride. Pensa che Gesù non sappia discernere il sonno dalla morte. La gente però non sa che Gesù vede, a causa della sua purissima fede, la ragazza già in vita. Questa stessa fede Gesù chiede ai suoi discepoli: In verità io vi dico: se uno dicesse a questo monte: “Lèvati e gèttati nel mare”, senza dubitare in cuor suo, ma credendo che quanto dice avviene, ciò gli avverrà. Per questo vi dico: tutto quello che chiederete nella preghiera, abbiate fede di averlo ottenuto e vi accadrà (Mc 11,23-24).
Ecco la grande fede di Gesù: vede Lazzaro già risorto e ringrazia il Padre. 

Tolsero dunque la pietra. Gesù allora alzò gli occhi e disse: «Padre, ti rendo grazie perché mi hai ascoltato. Io sapevo che mi dai sempre ascolto, ma l’ho detto per la gente che mi sta attorno, perché credano che tu mi hai mandato». Detto questo, gridò a gran voce: «Lazzaro, vieni fuori!». Il morto uscì, i piedi e le mani legati con bende, e il viso avvolto da un sudario. Gesù disse loro: «Liberàtelo e lasciàtelo andare» (Gv 11,41-44). 

Questa fede Gesù chiede a noi quando ci mettiamo a pregare. La sua fede deve divenire la nostra fede.

Leggiamo il testo di Mt 9,18-26
Mentre diceva loro queste cose, giunse uno dei capi, gli si prostrò dinanzi e disse: «Mia figlia è morta proprio ora; ma vieni, imponi la tua mano su di lei ed ella vivrà». Gesù si alzò e lo seguì con i suoi discepoli. Ed ecco, una donna, che aveva perdite di sangue da dodici anni, gli si avvicinò alle spalle e toccò il lembo del suo mantello. Diceva infatti tra sé: «Se riuscirò anche solo a toccare il suo mantello, sarò salvata». Gesù si voltò, la vide e disse: «Coraggio, figlia, la tua fede ti ha salvata». E da quell’istante la donna fu salvata. Arrivato poi nella casa del capo e veduti i flautisti e la folla in agitazione, Gesù disse: «Andate via! La fanciulla infatti non è morta, ma dorme». E lo deridevano. Ma dopo che la folla fu cacciata via, egli entrò, le prese la mano e la fanciulla si alzò. E questa notizia si diffuse in tutta quella regione.

La gente vede con gli occhi della carne. La fanciulla è morta. Non può comprendere Gesù. La sua visione è differente. Lui vede già la ragazza tornata in vita. Così vede e così parla: “Disse: «Andate via! La fanciulla infatti non è morta, ma dorme». E lo deridevano”. Tutto il Vangelo è questo contrasto, causato da due visioni differenti. La visione secondo lo Spirito Santo e la visione secondo la carne sono inconciliabili. Mai vi potrà essere un solo punto di contatto. Chi vede dalla carne vede con gli occhi del peccato, delle tenebre, frutto del suo cuore che dice male il bene e il bene male. Chi vede con gli occhi dello Spirito Santo, vede la storia così come essa è. Se è tenebra la dice tenebra. Se è peccato la dice peccato. Se è male la dice male. Se è buona la dice buona. Se è santa la dice santa. Se ha bisogno di grande conversione dice che c’è bisogno di grande conversione. Mai potranno camminare insieme gli occhi che vedono secondo la carne e gli occhi che vedono secondo lo Spirito. Per camminare insieme occorre una potente conversione degli occhi della carne. Solo il Signore può cambiare gli occhi di carne in occhi di Spirito Santo. Ma per questo è necessario che l’uomo lo desideri e anche lo chieda al suo Dio e Signore. Gli occhi di carne, gli occhi di peccato, gli occhi di tenebra, oggi deridono Cristo Signore. Domani lo condanneranno a morte per crocifissione, perché vogliono continuare a vedere dalla carne. Non amano convertirsi per divenire occhi di Spirito Santo.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù si converta perché non veda più con gli occhi di carne, ma con purissimi occhi di Spirito Santo. Amen.
[bookmark: _Toc47013796]MEDITAZIONE 07 Luglio 2020 
Martedì XIV Settimana del T. O. 
	
PRIMA LETTURA
Ricordiamo il primo comandamento:

“Io sono il Signore, tuo Dio, che ti ho fatto uscire dalla terra d’Egitto, dalla condizione servile: Non avrai altri dèi di fronte a me. Non ti farai idolo né immagine alcuna di quanto è lassù nel cielo, né di quanto è quaggiù sulla terra, né di quanto è nelle acque sotto la terra. Non ti prostrerai davanti a loro e non li servirai” (Es 20,2-5). 

Quando questo comandamento viene ignorato, trascurato, dimenticato, Dio viene escluso dalla vita del popolo. Il popolo vive come se il suo Dio non esistesse. Osea così rivela questa verità ai figli d’Israele: “Chiamalo Non-popolo-mio, perché voi non siete popolo mio e io per voi non sono” (Os 1,9). Dio è “Io sono colui che sono”. Questa la sua eterna essenza. Chi è Dio oggi per il suo popolo? “Io non sono”.  “Io non sono Dio”. “Io non sono il vostro Dio”. Quando “Io sono” è dichiarato “Io non sono”, tutto si opera e si fa ponendoci fuori della sua volontà. La sua volontà non esiste per noi. Ecco le pesanti parole che Dio rivolge al suo popolo: “Hanno creato dei re che io non ho designati; hanno scelto capi a mia insaputa. Con il loro argento e il loro oro si sono fatti idoli, ma per loro rovina”.
Dimenticato, ignorato, abrogato il Primo Comandamento, tutti gli altri vengono dimenticati, ignorati, abrogati. L’idolatria è la causa di ogni immoralità nel popolo. È legge di ieri, di oggi, di sempre. Chi vuole che l’immoralità non regni nel popolo, deve far sì che esso ritorni al suo Creatore, Signore, Dio, Salvatore, Redentore. Solo il Dio Signore e Creatore è anche il Dio Salvatore e Redentore. Solo il Dio Salvatore e Redentore può liberarci da ogni immoralità che distrugge e devasta la nostra vita. Ecco il giudizio del Libro della Sapienza sull’idolatria:

Tutto vi è mescolato: sangue e omicidio, furto e inganno, corruzione, slealtà, tumulto, spergiuro, sconcerto dei buoni, dimenticanza dei favori, corruzione di anime, perversione sessuale, disordini nei matrimoni, adulterio e impudicizia. L’adorazione di idoli innominabili è principio, causa e culmine di ogni male. Infatti coloro che sono idolatri vanno fuori di sé nelle orge o profetizzano cose false o vivono da iniqui o spergiurano con facilità (Sap 14,25-28). 

Ogni disastro sia religioso che sociale, politico, economico, spirituale, familiare è il frutto dell’idolatria. L’uomo vive senza il timore del Signore. 

Leggiamo Os 8,4-7.11-13
Hanno creato dei re che io non ho designati; hanno scelto capi a mia insaputa. Con il loro argento e il loro oro si sono fatti idoli, ma per loro rovina. Ripudio il tuo vitello, o Samaria! La mia ira divampa contro di loro; fino a quando non si potranno purificare? Viene da Israele il vitello di Samaria, è opera di artigiano, non è un dio: sarà ridotto in frantumi. E poiché hanno seminato vento, raccoglieranno tempesta. Il loro grano sarà senza spiga, se germoglia non darà farina e, se ne produce, la divoreranno gli stranieri. Èfraim ha moltiplicato gli altari, ma gli altari sono diventati per lui un’occasione di peccato. Ho scritto numerose leggi per lui, ma esse sono considerate come qualcosa di estraneo. Offrono sacrifici e ne mangiano le carni, ma il Signore non li gradisce; ora ricorda la loro iniquità, chiede conto dei loro peccati: dovranno tornare in Egitto.

Cosa gradisce il Signore? L’obbedienza ai suoi Comandamenti, l’osservanza delle sue Leggi, vivere la vita rispettando i suoi Statuti. Ogni altra cosa è verità se vissuta nei Comandamenti. È falsità e inganno se svolta fuori dai Comandamenti e in disobbedienza ad Essi. “Offrono sacrifici e ne mangiano le carni, ma il Signore non li gradisce; ora ricorda la loro iniquità, chiede conto dei loro peccati: dovranno tornare in Egitto”. 
Che significa che il Signore ricorda la loro iniquità e chiede conto dei loro peccati? Significa che il peccato è potente ostacolo che impedisce che la grazia, la benevolenza, la misericordia, la compassione, il perdono del Signore si possa riversare sul suo popolo. Poiché il popolo vive solo se Dio è la sua vita, il peccato tenendo Dio lontano dalla vita del popolo, nel popolo mai ci potrà essere vita. Se non c’è vita, ci sarà solo morte. Solo Dio può liberare il popolo dalla morte nella quale si trova. Il peccato tiene lontano Dio e la morte regna in mezzo al popolo. Questa verità mai va dimenticata. Sempre essa dovrà essere ricordata. Viviamo se attingiamo la vita dal nostro Dio che è il Datore di ogni vita.

Lettura del Vangelo
I farisei hanno in odio Cristo Gesù. Il Vangelo di Gesù Signore crocifigge “il vangelo” dei farisei. Il “vangelo” dei farisei crocifigge il Vangelo di Cristo Gesù. Sono due vangeli totalmente differenti, opposti, distanti come l’oriente dall’occidente. Il Vangelo di Cristo Gesù è purissima volontà del Padre. Il “vangelo” dei farisei invece è pensiero della carne. Fin dove giunge l’odio dei farisei? Fino ad impugnare la verità conosciuta. Fino ad attribuire le opere di Gesù al diavolo, al principe del mondo. Accusando Gesù di agire in virtù di Satana, essi sperano di allontanare le folle da lui. Lontane da Gesù, le folle sarebbero state schiave e prigioniere del loro “vangelo”. La difesa del loro “vangelo” richiede ogni calunnia e falsa testimonianza contro Gesù Signore. 
La storia è sempre questo combattimento di odio delle tenebre contro la luce. Quest’odio giunge fino alla crocifissione della luce vera. “E dopo che il demonio fu scacciato, quel muto cominciò a parlare. E le folle, prese da stupore, dicevano: «Non si è mai vista una cosa simile in Israele!». Ma i farisei dicevano: «Egli scaccia i demòni per opera del principe dei demòni»”. Satana non esce da se stesso. Né dona potere a Cristo. Satana è scacciato da una potenza superiore. La potenza superiore che lo scaccia è solo di origine divina. Gesù scaccia i demòni con il dito di Dio. Questa la sua verità. 

Leggiamo il testo di Mt 9.32-38
Usciti costoro, gli presentarono un muto indemoniato. E dopo che il demonio fu scacciato, quel muto cominciò a parlare. E le folle, prese da stupore, dicevano: «Non si è mai vista una cosa simile in Israele!». Ma i farisei dicevano: «Egli scaccia i demòni per opera del principe dei demòni». Gesù percorreva tutte le città e i villaggi, insegnando nelle loro sinagoghe, annunciando il vangelo del Regno e guarendo ogni malattia e ogni infermità. Vedendo le folle, ne sentì compassione, perché erano stanche e sfinite come pecore che non hanno pastore. Allora disse ai suoi discepoli: «La messe è abbondante, ma sono pochi gli operai! Pregate dunque il signore della messe, perché mandi operai nella sua messe!».

Edificare il regno di Dio sulla nostra terra non è opera di un solo operaio e neanche di pochi. Il regno di Dio si edifica con quanti sono già regno di Dio e consacrano la loro vita per l’edificazione di esso. Ma neanche tutto il corpo di Cristo Gesù basta per edificare il regno. Occorrono molti operai e operai sempre freschi, operai che inizino a lavorare già dalla prima ora. Chi manda questi operai nel campo di Dio? Chi li chiama? Li chiama e li manda il Signore. Il Signore vuole che siamo noi a pregarlo perché mandi operai nella sua messe.
Ecco i l comandamento di Gesù: “Allora disse ai suoi discepoli: «La messe è abbondante, ma sono pochi gli operai! Pregate dunque il signore della messe, perché mandi operai nella sua messe!”.
Poiché vero comandamento di Cristo Gesù, ogni discepolo di Gesù deve osservarlo. Sempre lui dovrà obbedire ad esso. Come obbedisce? Chiedendo senza alcuna interruzione al Signore che mandi operai nella sua messe. Una breve osservazione si impone: Quando un discepolo di Gesù è consacrato a lavorare per il regno di Dio non ha alcun tempo da dedicare ad altro.
Neanche ha tempo di pensare alla sua vita. Quando si pensa ad altro, quando si litiga per altro, allora è segno che ci siamo dimenticati del regno di Dio. Il regno di Dio chiede a noi ogni momento della nostra vita. Gesù chiede ai suoi missionari di non sciupare neanche un minuto per il saluto, quando si incontra qualcuno. Leggiamo il Secondo Libro dei Re e comprenderemo perché non dobbiamo sciupare neanche un secondo per il saluto. Dinanzi a noi c’è un bambino che giace morto e lo si deve risuscitare. Si tratta della donna di Sunem alla quale Eliseo aveva promesso un figlio. Il figlio muore e la donna va a trovate Eliseo:

“Giunta presso l’uomo di Dio sul monte, gli afferrò i piedi. Giezi si avvicinò per tirarla indietro, ma l’uomo di Dio disse: «Lasciala stare, perché il suo animo è amareggiato e il Signore me ne ha nascosto il motivo; non me l’ha rivelato». Ella disse: «Avevo forse domandato io un figlio al mio signore? Non ti dissi forse: “Non mi ingannare”?». Eliseo disse a Giezi: «Cingi i tuoi fianchi, prendi in mano il mio bastone e parti. Se incontrerai qualcuno, non salutarlo; se qualcuno ti saluta, non rispondergli. Metterai il mio bastone sulla faccia del ragazzo». La madre del ragazzo disse: «Per la vita del Signore e per la tua stessa vita, non ti lascerò». Allora egli si alzò e la seguì. Giezi li aveva preceduti; aveva posto il bastone sulla faccia del ragazzo, ma non c’era stata voce né reazione. Egli tornò incontro a Eliseo e gli riferì: «Il ragazzo non si è svegliato». Eliseo entrò in casa. Il ragazzo era morto, coricato sul letto. Egli entrò, chiuse la porta dietro a loro due e pregò il Signore. Quindi salì e si coricò sul bambino; pose la bocca sulla bocca di lui, gli occhi sugli occhi di lui, le mani sulle mani di lui, si curvò su di lui e il corpo del bambino riprese calore. Quindi desistette e si mise a camminare qua e là per la casa; poi salì e si curvò su di lui. Il ragazzo starnutì sette volte, poi aprì gli occhi. Eliseo chiamò Giezi e gli disse: «Chiama questa Sunammita!». La chiamò e, quando lei gli giunse vicino, le disse: «Prendi tuo figlio!». Quella entrò, cadde ai piedi di lui, si prostrò a terra, prese il figlio e uscì (2Re 4,1-37). 

Ecco l’opera dei missionari di Gesù: risuscitare ogni uomo dalla morte spirituale per essere ridonato al Signore.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni missionario consacri tutta la sua vita al regno di Dio. Amen. 
[bookmark: _Toc47013797]MEDITAZIONE 08 Luglio 2020 
Mercoledì XIV Settimana del T. O. 

PRIMA LETTURA
Quando Israele è stato piantato dal Signore nella terra di Canaan, era simile ad una vigna carica di molto frutto. La benedizione del Signore si riversava su questa vigna come acqua abbondante nel tempo dell’arsura. Alla benedizione del Signore non corrispondeva però una altrettanta fedeltà del popolo al suo Dio. A poco a poco i figli d’Israele si consegnarono all’idolatria, il cui frutto è una dilagante immoralità. Ecco il grido del Signore per mezzo del profeta Osea: “Vite rigogliosa era Israele, che dava sempre il suo frutto; ma più abbondante era il suo frutto, più moltiplicava gli altari; più ricca era la terra, più belle faceva le sue stele”. È questa per l’uomo una tentazione perenne: dimenticarsi di Dio nell’abbondanza. Ecco la preghiera del giusto:

“Io ti domando due cose, non negarmele prima che io muoia: tieni lontano da me falsità e menzogna, non darmi né povertà né ricchezza, ma fammi avere il mio pezzo di pane, perché, una volta sazio, io non ti rinneghi e dica: «Chi è il Signore?», oppure, ridotto all’indigenza, non rubi e abusi del nome del mio Dio” (Pr 30,7-9).
 
Il Deuteronomio così ammoniva i figli d’Israele prima di entrare nella terra promessa:

“Quando il Signore, tuo Dio, ti avrà fatto entrare nella terra che ai tuoi padri Abramo, Isacco e Giacobbe aveva giurato di darti, con città grandi e belle che tu non hai edificato, case piene di ogni bene che tu non hai riempito, cisterne scavate ma non da te, vigne e oliveti che tu non hai piantato, quando avrai mangiato e ti sarai saziato, guàrdati dal dimenticare il Signore, che ti ha fatto uscire dalla terra d’Egitto, dalla condizione servile. Temerai il Signore, tuo Dio, lo servirai e giurerai per il suo nome. Non seguirete altri dèi, divinità dei popoli che vi staranno attorno, perché il Signore, tuo Dio, che sta in mezzo a te, è un Dio geloso; altrimenti l’ira del Signore, tuo Dio, si accenderà contro di te e ti farà scomparire dalla faccia della terra. Non tenterete il Signore, vostro Dio, come lo tentaste a Massa. Osserverete diligentemente i comandi del Signore, vostro Dio, le istruzioni e le leggi che ti ha date. Farai ciò che è giusto e buono agli occhi del Signore, perché tu sia felice ed entri in possesso della buona terra che il Signore giurò ai tuoi padri di darti, dopo che egli avrà scacciato tutti i tuoi nemici davanti a te, come il Signore ha promesso (Dt 6,10-19). 

Il Libro dei Giudici così descrive questa storia di infedeltà:

“Gli Israeliti fecero ciò che è male agli occhi del Signore e servirono i Baal; abbandonarono il Signore, Dio dei loro padri, che li aveva fatti uscire dalla terra d’Egitto, e seguirono altri dèi tra quelli dei popoli circostanti: si prostrarono davanti a loro e provocarono il Signore, abbandonarono il Signore e servirono Baal e le Astarti. Allora si accese l’ira del Signore contro Israele e li mise in mano a predatori che li depredarono; li vendette ai nemici che stavano loro intorno, ed essi non potevano più tener testa ai nemici. In tutte le loro spedizioni la mano del Signore era per il male, contro di loro, come il Signore aveva detto, come il Signore aveva loro giurato: furono ridotti all’estremo. Allora il Signore fece sorgere dei giudici, che li salvavano dalle mani di quelli che li depredavano. Ma neppure ai loro giudici davano ascolto, anzi si prostituivano ad altri dèi e si prostravano davanti a loro. Abbandonarono ben presto la via seguita dai loro padri, i quali avevano obbedito ai comandi del Signore: essi non fecero così. Quando il Signore suscitava loro dei giudici, il Signore era con il giudice e li salvava dalla mano dei loro nemici durante tutta la vita del giudice, perché il Signore si muoveva a compassione per i loro gemiti davanti a quelli che li opprimevano e li maltrattavano. Ma quando il giudice moriva, tornavano a corrompersi più dei loro padri, seguendo altri dèi per servirli e prostrarsi davanti a loro: non desistevano dalle loro pratiche e dalla loro condotta ostinata” (Gdc 2,11-19). 

Tutta la pazienza ricca di misericordia e di pietà verso il suo popolo non è sufficiente perché l’uomo cammini nella volontà del suo Signore. Tutta la grazia di Cristo Gesù, frutto del suo amore crocifisso, neanche è sufficiente. Non basta. Tutta la potenza di vita nuova creata nel cuore dallo Spirito Santo neanche basta. Nulla basta se l’uomo non mette la sua volontà. Con la sua volontà l’uomo può rendere efficace tutta la grazia del suo Signore. Con la sua volontà la può rendere tutta inefficace. Grande è la nostra responsabilità. È responsabilità di paradiso, ma anche di condanna eterna. Oggi questa responsabilità è come se fosse stata abolita.

Leggiamo Os 10,1-3.7-8.12
Vite rigogliosa era Israele, che dava sempre il suo frutto; ma più abbondante era il suo frutto, più moltiplicava gli altari; più ricca era la terra, più belle faceva le sue stele. Il loro cuore è falso; orbene, sconteranno la pena! Egli stesso demolirà i loro altari, distruggerà le loro stele. Allora diranno: «Non abbiamo più re, perché non rispettiamo il Signore. Ma anche il re, che cosa potrebbe fare per noi?». Perirà Samaria con il suo re, come un fuscello sull’acqua. Le alture dell’iniquità, peccato d’Israele, saranno distrutte, spine e cardi cresceranno sui loro altari; diranno ai monti: «Copriteci» e ai colli: «Cadete su di noi». Seminate per voi secondo giustizia e mieterete secondo bontà; dissodatevi un campo nuovo, perché è tempo di cercare il Signore, finché egli venga e diffonda su di voi la giustizia.

All’opera del Signore sempre deve corrispondere l’opera dell’uomo. L’alleanza è fatta di due volontà: volontà di Dio e volontà dell’uomo. Il Signore chiede all’uomo che metta la sua volontà. Gli chiede che semini la giustizia se vuole mietere la bontà. Ecco il grido del Signore: “Seminate per voi secondo giustizia e mieterete secondo bontà; dissodatevi un campo nuovo, perché è tempo di cercare il Signore, finché egli venga e diffonda su di voi la giustizia”. Cosa è la giustizia per l’uomo? Obbedire ad ogni Parola che a lui fa giungere il suo Signore. Cosa la giustizia per il Signore? Mantenere fede ad ogni sua parola di benedizione e di vita verso coloro che obbediscono ai suoi Precetti. Sappiamo che il Signore è fedelissimo alla sua Parola. Se la vita, la benedizione, la grazia non scorre nell’uomo, la responsabilità è solo sua. Non obbedisce al Precetti del suo Signore. Così agendo tiene lontana da lui la misericordia del suo Dio. Grande è la responsabilità dell’uomo. 

Lettura del Vangelo
Perché Gesù manda i suoi discepoli in missione in mezzo ai figli d’Israele? Li manda per manifestare loro la presenza del regno di Dio in mezzo ad essi. Li manda perché tutti i figli di Abramo sappiano che il Signore è fedele alle sue promesse. Quanto il Signore dice, sempre lo compie. Si badi bene. Gesù non manda i suoi discepoli nel mondo solo per annunciare che il regno di Dio è vicino. Li manda perché manifestino la presenza del regno in mezzo a loro. Come manifesteranno questa presenza? Liberando gli uomini dalle loro infermità e dalla schiavitù di Satana quanti sono da lui posseduti. Distruggendo il potere di Satana che è un potere di schiavitù e di morte, i discepoli attestano che il regno di Dio è già presente, anche se ancora non è nella sua forma piena. La pienezza del regno di Dio si manifesterà con la discesa dello Spirito Santo sugli Apostoli e per la loro mediazione di grazia, verità, Parola, sacramenti, su ogni altro uomo. Liberare dagli spiriti impuri è già attestazione che il regno di Dio è in mezzo a loro. Salvare da malattie e infermità anche questa opera attesta la presenza del regno. Il regno non si annuncia solamente. Il regno si annuncia e si manifesta. Si manifesta e si annuncia. Le due azioni dovranno essere sempre una sola azione, mai due separate e distinte. 
Distruggere il regno di Satana solo Dio lo può. Gesù dona ai suoi discepoli questo potere: “Chiamati a sé i suoi dodici discepoli, diede loro potere sugli spiriti impuri per scacciarli e guarire ogni malattia e ogni infermità”. Questo potere può essere esercitato solo ricordandosi che è un dono. Se è dono va vissuto secondo le regole del dono. Qual è la prima regola del dono? Chiedere al Signore che lo renda efficace quando essi lo eserciteranno. La preghiera è la forza del dono. Per la preghiera lo si rende efficace. Per la preghiera noi confessiamo che è solo per dono di Dio e non per nostra potenza che distruggiamo il regno di Satana.

Leggiamo il testo di Mt 10,1-7
Chiamati a sé i suoi dodici discepoli, diede loro potere sugli spiriti impuri per scacciarli e guarire ogni malattia e ogni infermità. I nomi dei dodici apostoli sono: primo, Simone, chiamato Pietro, e Andrea suo fratello; Giacomo, figlio di Zebedeo, e Giovanni suo fratello; Filippo e Bartolomeo; Tommaso e Matteo il pubblicano; Giacomo, figlio di Alfeo, e Taddeo; Simone il Cananeo e Giuda l’Iscariota, colui che poi lo tradì. Questi sono i Dodici che Gesù inviò, ordinando loro: «Non andate fra i pagani e non entrate nelle città dei Samaritani; rivolgetevi piuttosto alle pecore perdute della casa d’Israele. Strada facendo, predicate, dicendo che il regno dei cieli è vicino.

Lo abbiamo già anticipato. Il regno di Dio mentre lo si annuncia, lo si manifesta presente. Mentre lo si manifesta presente, lo si annuncia. Le due azioni dovranno essere una sola azione. Ecco le chiare parole di Gesù Signore: “Strada facendo, predicate, dicendo che il regno dei cieli è vicino”. Non solo si deve predicare che il regno dei cieli è vicino. Si deve anche chiedere la conversione al regno. Così Gesù inizia la sua missione: “Il regno dei cieli è vicino, convertitevi e credete nel Vangelo”. A nulla serve predicare il regno se non si chiede al conversione ad esso. È una predicazione sterile, vuota, inefficace. È quanto sta accadendo ai nostri giorni. Non si invita più alla conversione. Non si invita più alla fede al Vangelo. Non si invita più alla conversione a Cristo Signore. Non si invita più alla conversione al Nuovo Popolo di Dio, che è la sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Almeno si manifestasse al mondo la straordinaria potenza che ha il regno di Dio nella trasformazione della nostra vita. Oggi il cristiano sta divenendo mondo con il mondo.
Divenendo esso mondo, di certo mai potrà invitare alla bellezza di grazia, verità, giustizia, santità del regno di Dio. Per invitare al regno di Dio si deve essere regno di Dio. Per invitare alla fede nel Vangelo si deve fare del Vangelo la nostra vita. Per invitare a Cristo ci si deve rivestire di Cristo. Per invitare alla Chiesa, alla Chiesa si deve consegnare la propria vita, manifestandone la sua unità, la sua santità, la sua cattolicità, la sua apostolicità. Il discepolo di Gesù è chiamato a mostrare tutta la potenza del regno agente nella sua vita. Questa è la sua vocazione. Vivendo questa sua vocazione, gli sarà semplice predicare e manifestare il regno di Dio ai suoi fratelli.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che il cristiano sia vera testimonianza del regno di Dio nel mondo con le parole e con la vita. Amen.
[bookmark: _Toc47013798]MEDITAZIONE 09 Luglio 2020 
Giovedì XIV Settimana del T. O. 

PRIMA LETTURA
Israele è frutto ed opera del suo Signore. Questa verità mai Israele avrebbe dovuto dimenticarla. Sempre avrebbe dovuto ricordarla. Così nel Deuteronomio: 

Quando sarai entrato nella terra che il Signore, tuo Dio ti dà in eredità e la possederai e là ti sarai stabilito, prenderai le primizie di tutti i frutti del suolo da te raccolti nella terra che il Signore, tuo Dio, ti dà, le metterai in una cesta e andrai al luogo che il Signore, tuo Dio, avrà scelto per stabilirvi il suo nome. Ti presenterai al sacerdote in carica in quei giorni e gli dirai: “Io dichiaro oggi al Signore, tuo Dio, che sono entrato nella terra che il Signore ha giurato ai nostri padri di dare a noi”. Il sacerdote prenderà la cesta dalle tue mani e la deporrà davanti all’altare del Signore, tuo Dio, e tu pronuncerai queste parole davanti al Signore, tuo Dio: “Mio padre era un Arameo errante; scese in Egitto, vi stette come un forestiero con poca gente e vi diventò una nazione grande, forte e numerosa. Gli Egiziani ci maltrattarono, ci umiliarono e ci imposero una dura schiavitù. Allora gridammo al Signore, al Dio dei nostri padri, e il Signore ascoltò la nostra voce, vide la nostra umiliazione, la nostra miseria e la nostra oppressione; il Signore ci fece uscire dall’Egitto con mano potente e con braccio teso, spargendo terrore e operando segni e prodigi. Ci condusse in questo luogo e ci diede questa terra, dove scorrono latte e miele. Ora, ecco, io presento le primizie dei frutti del suolo che tu, Signore, mi hai dato”. Le deporrai davanti al Signore, tuo Dio, e ti prostrerai davanti al Signore, tuo Dio. Gioirai, con il levita e con il forestiero che sarà in mezzo a te, di tutto il bene che il Signore, tuo Dio, avrà dato a te e alla tua famiglia (Dt 26,1-11). 

Anche le due tavole della Legge ricordando questa verità:

Io sono il Signore, tuo Dio, che ti ho fatto uscire dalla terra d’Egitto, dalla condizione servile: Non avrai altri dèi di fronte a me. Non ti farai idolo né immagine alcuna di quanto è lassù nel cielo, né di quanto è quaggiù sulla terra, né di quanto è nelle acque sotto la terra. Non ti prostrerai davanti a loro e non li servirai (Es 20,2-5). 

Il profeta Osea oggi questa verità ricorda ai figli d’Israele: “Quando Israele era fanciullo, io l’ho amato e dall’Egitto ho chiamato mio figlio. Ma più li chiamavo, più si allontanavano da me; immolavano vittime ai Baal, agli idoli bruciavano incensi”. Al grande amore di Dio verso il suo popolo non corrisponde un altrettanto grande amore del suo popolo verso il suo Dio. Il Signore è Colui che sempre lavora, opera, agisce, parla per il più grande bene del suo popolo. Il suo popolo invece tutto opera e tutto fa per liberarsi del suo Dio. Rinnega il Dio che lo ha fatto per farsi un Dio di ferro o di oro fuso che nulla può fare per colui che lo ha fatto. Il Salmo così denuncia questo tradimento, rinnegamento, abbandono di Dio da parte del suo popolo:

“I nostri padri, in Egitto, non compresero le tue meraviglie, non si ricordarono della grandezza del tuo amore e si ribellarono presso il mare, presso il Mar Rosso. Ma Dio li salvò per il suo nome, per far conoscere la sua potenza. Minacciò il Mar Rosso e fu prosciugato, li fece camminare negli abissi come nel deserto. Li salvò dalla mano di chi li odiava, li riscattò dalla mano del nemico. L’acqua sommerse i loro avversari, non ne sopravvisse neppure uno. Allora credettero alle sue parole e cantarono la sua lode. Presto dimenticarono le sue opere, non ebbero fiducia nel suo progetto, arsero di desiderio nel deserto e tentarono Dio nella steppa. Concesse loro quanto chiedevano e li saziò fino alla nausea. Divennero gelosi di Mosè nell’accampamento e di Aronne, il consacrato del Signore. Allora si spalancò la terra e inghiottì Datan e ricoprì la gente di Abiràm. Un fuoco divorò quella gente e una fiamma consumò quei malvagi. Si fabbricarono un vitello sull’Oreb, si prostrarono a una statua di metallo; scambiarono la loro gloria con la figura di un toro che mangia erba. Dimenticarono Dio che li aveva salvati, che aveva operato in Egitto cose grandi, meraviglie nella terra di Cam, cose terribili presso il Mar Rosso (Sal 106,7-22). 

Questa la storia del popolo di Dio. Dio opera per la sua salvezza. Dio è colui che dona vita al popolo. Il popolo è colui che dona morte a Dio. Lo rinnega, lo tradisce, lo abbandona, si dimentica di Lui. Al suo posto si costruisce dèi di legno, di pietra, di metallo. 

Leggiamo Os 11,1-4.8c-9
Quando Israele era fanciullo, io l’ho amato e dall’Egitto ho chiamato mio figlio. Ma più li chiamavo, più si allontanavano da me; immolavano vittime ai Baal, agli idoli bruciavano incensi. A Èfraim io insegnavo a camminare tenendolo per mano, ma essi non compresero che avevo cura di loro. Io li traevo con legami di bontà, con vincoli d’amore, ero per loro come chi solleva un bimbo alla sua guancia, mi chinavo su di lui per dargli da mangiare. Il mio cuore si commuove dentro di me, il mio intimo freme di compassione. Non darò sfogo all’ardore della mia ira, non tornerò a distruggere Èfraim, perché sono Dio e non uomo; sono il Santo in mezzo a te e non verrò da te nella mia ira.

Il Signore dinanzi a questo continuo e ininterrotto tradimento avrebbe potuto stancarsi del suo popolo. Invece più il popolo lo abbandona, più lui lo ama. Più il popolo si allontana da Lui e più Lui si avvicina ad esso. La chiave per comprendere questo amore eterno di Dio per il suo popolo è in queste parole:

“Non darò sfogo all’ardore della mia ira, non tornerò a distruggere Èfraim, perché sono Dio e non uomo; sono il Santo in mezzo a te e non verrò da te nella mia ira”. La stessa verità la troviamo nel profeta Geremia: Così dice il Signore: Ha trovato grazia nel deserto un popolo scampato alla spada; Israele si avvia a una dimora di pace». Da lontano mi è apparso il Signore: «Ti ho amato di amore eterno, per questo continuo a esserti fedele. Ti edificherò di nuovo e tu sarai riedificata, vergine d’Israele. Di nuovo prenderai i tuoi tamburelli e avanzerai danzando tra gente in festa. Di nuovo pianterai vigne sulle colline di Samaria; dopo aver piantato, i piantatori raccoglieranno (Ger 31,2-5).
 
Questa verità trova il suo sommo compimento nelle Parole di Gesù:

Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui non vada perduto, ma abbia la vita eterna. Dio, infatti, non ha mandato il Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma perché il mondo sia salvato per mezzo di lui. Chi crede in lui non è condannato; ma chi non crede è già stato condannato, perché non ha creduto nel nome dell’unigenito Figlio di Dio (Gv 3,16-18). 

Oltre questo amore Dio nulla può fare. In Cristo ha dato tutto. 

Lettura del Vangelo
Dio sa che quando l’uomo si allontana da Lui non può più ritornare a Lui a meno che Lui non vada e non lo riporti nella casa del suo amore. Al momento del primo peccato, sempre è stato il Signore che è andato alla ricerca dell’uomo. Fino all’ultimo peccato, sempre sarà il Signore che andrà alla ricerca dell’uomo.
Leggiamo nel Libro della Genesi:

Poi udirono il rumore dei passi del Signore Dio che passeggiava nel giardino alla brezza del giorno, e l’uomo, con sua moglie, si nascose dalla presenza del Signore Dio, in mezzo agli alberi del giardino. Ma il Signore Dio chiamò l’uomo e gli disse: «Dove sei?». Rispose: «Ho udito la tua voce nel giardino: ho avuto paura, perché sono nudo, e mi sono nascosto». Riprese: «Chi ti ha fatto sapere che sei nudo? Hai forse mangiato dell’albero di cui ti avevo comandato di non mangiare?». Rispose l’uomo: «La donna che tu mi hai posto accanto mi ha dato dell’albero e io ne ho mangiato». Il Signore Dio disse alla donna: «Che hai fatto?». Rispose la donna: «Il serpente mi ha ingannata e io ho mangiato». Allora il Signore Dio disse al serpente: «Poiché hai fatto questo, maledetto tu fra tutto il bestiame e fra tutti gli animali selvatici! Sul tuo ventre camminerai e polvere mangerai per tutti i giorni della tua vita. Io porrò inimicizia fra te e la donna, fra la tua stirpe e la sua stirpe: questa ti schiaccerà la testa e tu le insidierai il calcagno» (Gen 3,8-15).

Gesù, venuto per raccogliere i figli dispesi del suo popolo, manda i suoi Dodici Apostoli a invitare ogni figlio d’Israele perché si converta e accolga il regno di Dio che è vicino. Gli Apostoli dovranno essere come il Padre celeste, come Cristo Gesù. Dovranno andare solo rivestiti di grazia, verità, Parola di Dio, poteri divini. Questo dovrà essere il loro abbigliamento. Ogni altra cosa sarà loro data dal Padre celeste. Sarà Lui a provvedere per ciò che necessita per il loro corpo. Ecco il comando di Gesù: “Non procuratevi oro né argento né denaro nelle vostre cinture, né sacca da viaggio, né due tuniche, né sandali, né bastone, perché chi lavora ha diritto al suo nutrimento”.
Gli Apostoli dovranno preoccuparsi del loro assetto spirituale. Esso dovrà essere perfetto sempre. È anche assetto spirituale porre la vita del loro corpo tutta nelle mani del loro Dio e Signore. Sarà il Signore la loro Provvidenza, il loro Pane, la loro Acqua, il loro Vestito, la loro Casa. Sarà Lui a disporre per loro ogni cosa. Anche questa fede dovrà essere loro perfetto assetto spirituale. 

Leggiamo il testo di Mt 10,7-15
Strada facendo, predicate, dicendo che il regno dei cieli è vicino. Guarite gli infermi, risuscitate i morti, purificate i lebbrosi, scacciate i demòni. Gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date. Non procuratevi oro né argento né denaro nelle vostre cinture, né sacca da viaggio, né due tuniche, né sandali, né bastone, perché chi lavora ha diritto al suo nutrimento. In qualunque città o villaggio entriate, domandate chi là sia degno e rimanetevi finché non sarete partiti. Entrando nella casa, rivolgetele il saluto. Se quella casa ne è degna, la vostra pace scenda su di essa; ma se non ne è degna, la vostra pace ritorni a voi. Se qualcuno poi non vi accoglie e non dà ascolto alle vostre parole, uscite da quella casa o da quella città e scuotete la polvere dei vostri piedi. In verità io vi dico: nel giorno del giudizio la terra di Sòdoma e Gomorra sarà trattata meno duramente di quella città.

Un’altra verità necessariamente dovrà essere messa in luce. Cristo e il Padre sono una cosa sola. Si accoglie il Padre se si accoglie Cristo, si accoglie Cristo se si accoglie il Padre. Cristo e gli Apostoli sono una cosa sola. Si accoglie Cristo se si accolgono gli Apostoli, si accolgono gli Apostoli, se si accoglie Cristo Gesù. Se si accolgono gli Apostoli in una casa e non si accoglie Cristo, gli Apostoli devono lasciare quella casa o quella città e andare altrove. “Se qualcuno poi non vi accoglie e non dà ascolto alle vostre parole, uscite da quella casa o da quella città e scuotete la polvere dei vostri piedi”.
Mai gli Apostoli dovranno dimenticarsi che essi sono una cosa sola con Cristo Signore. Se uno non accoglie il Vangelo di Cristo Gesù e accoglie gli Apostoli, è una accoglienza falsa. Mai l’Apostolo deve permettere che si faccia una separazione tra Lui e il Vangelo, tra Lui e Cristo Signore. Un presbitero non può essere accolto se non come ministro di Cristo, amministratore dei suoi misteri. Dovrà essere accolto come Maestro e Luce per illuminare e insegnare la via della vera salvezza e della pace. Un presbitero che si lascia accogliere come amico e compagno ha rinnegato la sua verità che è la verità del suo essere Ministro di Cristo, Amministratore dei suoi misteri, Luce, Guida, Maestro nelle cose che riguardano Dio.
Il cammino sinodale nella Chiesa non è simile ad una democrazia parlamentare, nella quale tutto si risolve a colpi di maggioranza. Il cammino sinodale nella Chiesa è cosa del tutto diversa. Nel cammino sinodale il Papa va accolto come Papa, il Vescovo come Vescovo, il Parroco come Parroco, ogni altra persona per i suoi doni di grazia e verità con i quali è stato arricchito dallo Spirito Santo. Il cammino sinodale non è un cammino di persone tutte uguali e indistinte, nel quale ognuno fa ciò che vuole. Il cammino sinodale non è neanche un cammino nel quale si perde di vista il vero fine del cammino sinodale che è quello dell’edificazione del regno di Dio.
Madre di Gesù, Vergine Benedetta nei secoli eterni, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo diventi strumento per l’edificazione del regno di Dio in mezzo agli uomini. Amen. 


[bookmark: _Toc47013799]MEDITAZIONE 10 Luglio 2020 
Venerdì XIV Settimana del T. O.
PRIMA LETTURA
Tutti i profeti vengono mandati perché svelino al popolo del Signore i suoi misfatti, le sue iniquità, i suoi delitti. Mettano dinanzi agli occhi di tutti i frutti della loro idolatria e immoralità, che sono frutti di morte, di ogni morte. Invitino il popolo al pentimento, alla conversione, al ritorno nell’obbedienza alla Legge nella quale è la vita e la benedizione. Non è profeta del Dio vivente chi non rivela al popolo il peccato e i frutti che si raccolgono da esso.
Ma neanche è profeta del Dio vivente chi non invita con accorato grido alla conversione, nel pentimento vero e sincero, per ritornare nella piena obbedienza alla Legge del Signore. Sempre il popolo di Dio ha bisogno di veri profeti. Ma chi sono i veri profeti nel popolo di Dio? Per consacrazione sacramentale, vero profeta è il Battezzato. Vero profeta è il Cresimato. Vero profeta è il Diacono. Vero profeta è il Presbitero. Vero profeta è il Vescovo. Vero profeta è il Papa. Ognuno svolge questo suo ministero nella misura della sua sacramentale, soprannaturale conformazione a Cristo Signore.
Altra è la profezia del Papa, altra quella del Vescovo, altra quella del Presbitero, altra quella del Diacono, altra quella del Cresimato e altra quella del Battezzato. L’esercizio di questa molteplice profezia va vissuto nella comunione gerarchica, che è vero discernimento gerarchico, vera obbedienza gerarchica. Dove mancano comunione, discernimento, obbedienza secondo le regole della profezia, lì c’è assenza dello Spirito Santo. Sempre lo Spirito Santo rispetta le regole che governano il corpo di Cristo. Pensare allo Spirito Santo disobbediente alle leggi che governano il corpo di Cristo, è porsi fuori della retta fede. Così la parola autorevole dell’Apostolo Pietro:

“Abbiamo anche, solidissima, la parola dei profeti, alla quale fate bene a volgere l’attenzione come a lampada che brilla in un luogo oscuro, finché non spunti il giorno e non sorga nei vostri cuori la stella del mattino. Sappiate anzitutto questo: nessuna scrittura profetica va soggetta a privata spiegazione, poiché non da volontà umana è mai venuta una profezia, ma mossi da Spirito Santo parlarono alcuni uomini da parte di Dio” (2Pt 1,19-21). 

Ecco cosa grida Osea al popolo di Dio, dopo aver manifestato i suoi misfatti di idolatria e immoralità e i frutti raccolti da questa loro disobbedienza alla Legge del loro Signore. “Torna dunque, Israele, al Signore, tuo Dio, poiché hai inciampato nella tua iniquità”. Tu, Israele, hai inciampato nella tua iniquità. Sei caduto in una fossa di morte. Ti sei abbeverato di veleno letale. La terra ti è divenuta ostile. Riconosci la tua iniquità, detestala, ritorna al tuo Dio, che è la misericordia e il perdono, e la sua benedizione ritornerà a splendere su di te. Il vero profeta mette il popolo dinanzi alle sue iniquità, ai frutti di morte che esso produce, invitando alla vera conversione. 

Leggiamo Os 14,2-10 
Torna dunque, Israele, al Signore, tuo Dio, poiché hai inciampato nella tua iniquità. Preparate le parole da dire e tornate al Signore; ditegli: «Togli ogni iniquità, accetta ciò che è bene: non offerta di tori immolati, ma la lode delle nostre labbra. Assur non ci salverà, non cavalcheremo più su cavalli, né chiameremo più “dio nostro” l’opera delle nostre mani, perché presso di te l’orfano trova misericordia». «Io li guarirò dalla loro infedeltà, li amerò profondamente, poiché la mia ira si è allontanata da loro. Sarò come rugiada per Israele; fiorirà come un giglio e metterà radici come un albero del Libano, si spanderanno i suoi germogli e avrà la bellezza dell’olivo e la fragranza del Libano. Ritorneranno a sedersi alla mia ombra, faranno rivivere il grano, fioriranno come le vigne, saranno famosi come il vino del Libano. Che ho ancora in comune con gli idoli, o Èfraim? Io l’esaudisco e veglio su di lui; io sono come un cipresso sempre verde, il tuo frutto è opera mia». Chi è saggio comprenda queste cose, chi ha intelligenza le comprenda; poiché rette sono le vie del Signore, i giusti camminano in esse, mentre i malvagi v’inciampano.

Il profeta, vera voce del vero Dio, invita il suo popolo a riflettere, a usare tutta la sua intelligenza. È della natura dell’uomo la razionalità, l’intelligenza, la capacità di dedurre e di argomentare. Ascoltare il grido del profeta è anche frutto della vera razionalità di cui l’uomo è dotato per natura. “Chi è saggio comprenda queste cose, chi ha intelligenza le comprenda; poiché rette sono le vie del Signore, i giusti camminano in esse, mentre i malvagi v’inciampano”.
Ecco l’uomo creato da Dio:

“Il Signore creò l’uomo dalla terra e ad essa di nuovo lo fece tornare. Egli assegnò loro giorni contati e un tempo definito, dando loro potere su quanto essa contiene. Li rivestì di una forza pari alla sua e a sua immagine li formò. In ogni vivente infuse il timore dell’uomo, perché dominasse sulle bestie e sugli uccelli. Ricevettero l’uso delle cinque opere del Signore, come sesta fu concessa loro in dono la ragione e come settima la parola, interprete delle sue opere. Discernimento, lingua, occhi, orecchi e cuore diede loro per pensare. Li riempì di scienza e d’intelligenza e mostrò loro sia il bene che il male. Pose il timore di sé nei loro cuori, per mostrare loro la grandezza delle sue opere, e permise loro di gloriarsi nei secoli delle sue meraviglie. Loderanno il suo santo nome per narrare la grandezza delle sue opere. Pose davanti a loro la scienza e diede loro in eredità la legge della vita, affinché riconoscessero che sono mortali coloro che ora esistono. Stabilì con loro un’alleanza eterna e fece loro conoscere i suoi decreti. I loro occhi videro la grandezza della sua gloria, i loro orecchi sentirono la sua voce maestosa. Disse loro: «Guardatevi da ogni ingiustizia!» e a ciascuno ordinò di prendersi cura del prossimo (Sir 17,1-14). 

Dobbiamo però confessare che più l’uomo si consegna alla disobbedienza alla Legge del Signore e più la stoltezza e l’insipienza governeranno la sua mente e il suo cuore. La disobbedienza genera ogni morte, anche la morte della luce. Questa morte giunge al totale soffocamento della verità nell’ingiustizia. La crescita nella sana razionalità è frutto della vera obbedienza ai Comandamenti, alla Parola del Signore. 

Lettura del Vangelo
Gesù manda i suoi Apostoli nel mondo. Li manda a mostrare con le loro opere la presenza del regno di Dio in mezzo agli uomini. Li manda perché con la loro parola, che deve risuonare forte e chiara, invitino ogni uomo alla conversione. La conversione è nell’accoglienza del regno di Dio che è in mezzo a loro, che è vicino a loro. Il mondo per loro sarà colmo di ogni insidia. Sono molti coloro che vorranno la loro morte. Sono molti coloro che li perseguiteranno. Per non cadere nelle trappole di morte che il mondo arma sui loro passi, essi dovranno essere prudenti, sommamente prudenti. Gli Apostoli dovranno sapere cosa li attende. “Ecco: io vi mando come pecore in mezzo a lupi; siate dunque prudenti come i serpenti e semplici come le colombe”.
Chi insegnerà loro la prudenza? Lo Spirito Santo al quale Cristo Gesù li consegna. Come Gesù Signore è stato condotto dalla più grande prudenza dello Spirito Santo, così anche i discepoli dovranno essere condotti dalla sua prudenza e sapienza. Come Cristo Signore viveva di perenne ascolto dello Spirito Santo, così anche gli Apostoli dovranno vivere di perenne ascolto dello Spirito di Dio. Come Gesù sempre invocava la presenza dello Spirito di Dio nella sua vita, così anche i discepoli dovranno invocare la presenza dello Spirito di Dio nella loro vita. Neanche quando saranno nei tribunali si dovranno preoccupare. Essi saranno assistiti dallo Spirito Santo. Sarà Lui a mettere la giusta parola sulla loro bocca. La prudenza per loro sarà un dono sempre attuale, momento per momento, elargito dallo Spirito Santo che li conduce. 

Leggiamo il testo di Mt 10,16-23
Ecco: io vi mando come pecore in mezzo a lupi; siate dunque prudenti come i serpenti e semplici come le colombe. Guardatevi dagli uomini, perché vi consegneranno ai tribunali e vi flagelleranno nelle loro sinagoghe; e sarete condotti davanti a governatori e re per causa mia, per dare testimonianza a loro e ai pagani. Ma, quando vi consegneranno, non preoccupatevi di come o di che cosa direte, perché vi sarà dato in quell’ora ciò che dovrete dire: infatti non siete voi a parlare, ma è lo Spirito del Padre vostro che parla in voi. Il fratello farà morire il fratello e il padre il figlio, e i figli si alzeranno ad accusare i genitori e li uccideranno. Sarete odiati da tutti a causa del mio nome. Ma chi avrà perseverato fino alla fine sarà salvato. Quando sarete perseguitati in una città, fuggite in un’altra; in verità io vi dico: non avrete finito di percorrere le città d’Israele, prima che venga il Figlio dell’uomo.

È verità. L’odio del mondo si abbatterà sui discepoli. Qual è il fine dell’odio? Impedire che venga manifestato e reso visibile nella storia il regno di Dio, che è regno di Cristo Gesù. Se il discepolo annuncia, insegna, predica, manifesta, rivela il regno di Dio sempre sarà odiato dal mondo. Se il discepolo diviene mondo con il mondo, lui sarà sempre amato dal mondo. Il mondo ama ciò che è suo. Il mondo non ama Cristo Gesù e chi appartiene a lui. Chi appartiene a Cristo Signore? Chi annuncia il Vangelo del regno, manifesta il regno, invita alla conversione per divenire regno di Dio. Quanto durerà la persecuzione? Fino al giorno in cui si lascerà questa terra e si entrerà nell’eternità. Da chi viene la persecuzione? Da tutti. Da quanti non vogliono divenire regno di Dio. Da quanti vogliono essere regno di Dio secondo la loro volontà e non secondo la volontà di Gesù Signore. “Sarete odiati da tutti a causa del mio nome. Ma chi avrà perseverato fino alla fine sarà salvato”.
Il discepolo di Gesù ha consegnato la vita al suo Maestro così come Gesù l’ha consegnata al Padre. Al discepolo di Gesù è chiesta una cosa sola: perseverare sino alla fine nel dire e nel manifestare il regno. Se a Gesù serve un martire, il discepolo sarà martire. Se a Gesù serve un annunciatore del regno, il discepolo continuerà ad annunciare il regno. In cosa deve perseverare il discepolo? Nel non togliere mai la sua vita dalle mani del suo Signore. Quando la vita è data a Cristo per sempre, per sempre dovrà essere posta nelle sue mani. Se il discepolo si riprende la vita, la vita è sua e non più di Cristo Gesù. Cristo Gesù non potrà testimoniare per lui dinanzi al Padre. Per questo discepolo non ci sarà salvezza.
Madre della Chiesa, Angeli, Santi, fate che mai un discepolo sottragga a Cristo il dono a Lui fatto della propria vita. Amen.
[bookmark: _Toc47013800]MEDITAZIONE 11 Luglio 2020 
Sabato XIV Settimana del T. O.  - S. Benedetto Patrono d’Europa

PRIMA LETTURA
La sapienza è la perfetta conoscenza della volontà di Dio sulla nostra vita. È anche la conoscenza delle giuste e sante modalità perché si obbedisca ad essa per tutti i giorni della nostra vita. La sapienza viene dal Signore, da Lui vengono scienza e intelligenza, consiglio e fortezza per dare compimento alla verità conosciuta. Pensare che la sapienza, l’intelligenza, il consiglio dell’uomo possa essere superiore a quello di Dio o essere uguale al suo, è grande stoltezza è insipienza. Il Signore ci avvisa perché questo mai lo pensiamo. “Non c’è sapienza, non c’è prudenza, non c’è consiglio di fronte al Signore. Il cavallo è pronto per il giorno della battaglia, ma al Signore appartiene la vittoria” (Pr 21,30-31). 
Ecco come il Signore si rivolge a Giobbe: 

«Chi è mai costui che oscura il mio piano con discorsi da ignorante? Cingiti i fianchi come un prode: io t’interrogherò e tu mi istruirai! Quando ponevo le fondamenta della terra, tu dov’eri? Dimmelo, se sei tanto intelligente! Chi ha fissato le sue dimensioni, se lo sai, o chi ha teso su di essa la corda per misurare? Dove sono fissate le sue basi o chi ha posto la sua pietra angolare, mentre gioivano in coro le stelle del mattino e acclamavano tutti i figli di Dio? Chi ha chiuso tra due porte il mare, quando usciva impetuoso dal seno materno, quando io lo vestivo di nubi e lo fasciavo di una nuvola oscura, quando gli ho fissato un limite, e gli ho messo chiavistello e due porte dicendo: “Fin qui giungerai e non oltre e qui s’infrangerà l’orgoglio delle tue onde”? Da quando vivi, hai mai comandato al mattino e assegnato il posto all’aurora, perché afferri la terra per i lembi e ne scuota via i malvagi, ed essa prenda forma come creta premuta da sigillo e si tinga come un vestito, e sia negata ai malvagi la loro luce e sia spezzato il braccio che si alza a colpire? Sei mai giunto alle sorgenti del mare e nel fondo dell’abisso hai tu passeggiato? Ti sono state svelate le porte della morte e hai visto le porte dell’ombra tenebrosa? Hai tu considerato quanto si estende la terra? Dillo, se sai tutto questo! (Gb 38,1-18). 

Il Signore pone dinanzi agli occhi di Giobbe tutta la sua creazione. Ogni essere da Lui creato è avvolto da un mistero, che solo la sua sapienza conosce. Ecco la risposta di Giobbe al suo Signore:

«Comprendo che tu puoi tutto e che nessun progetto per te è impossibile. Chi è colui che, da ignorante, può oscurare il tuo piano? Davvero ho esposto cose che non capisco, cose troppo meravigliose per me, che non comprendo. Ascoltami e io parlerò, io t’interrogherò e tu mi istruirai! Io ti conoscevo solo per sentito dire, ma ora i miei occhi ti hanno veduto. Perciò mi ricredo e mi pento sopra polvere e cenere» (Gb 43,2-6). 

Oggi il padre si rivolge al figlio e lo esorta ad accogliere il suo insegnamento. “Figlio mio, se tu accoglierai le mie parole e custodirai in te i miei precetti”. Il padre che parla è sì il padre secondo la carne, ma come strumento, via, bocca del Signore. Cosa deve fare il figlio? Non solo deve ascoltare ogni parola che indica al figlio la via della vita. Anche il figlio deve amare la sapienza. Quando il figlio attesterà al padre di amare la sapienza? Quando la cerca senza mai stancarsi. La sapienza viene insegnata, ma anche cercata, desiderata, bramata. 

Leggiamo Pr 2,1-9
Figlio mio, se tu accoglierai le mie parole e custodirai in te i miei precetti, tendendo il tuo orecchio alla sapienza, inclinando il tuo cuore alla prudenza, se appunto invocherai l’intelligenza e rivolgerai la tua voce alla prudenza, se la ricercherai come l’argento e per averla scaverai come per i tesori, allora comprenderai il timore del Signore e troverai la conoscenza di Dio, perché il Signore dà la sapienza, dalla sua bocca escono scienza e prudenza. Egli riserva ai giusti il successo, è scudo a coloro che agiscono con rettitudine, vegliando sui sentieri della giustizia e proteggendo le vie dei suoi fedeli. Allora comprenderai l’equità e la giustizia, la rettitudine e tutte le vie del bene.

Cosa è la sapienza per l’uomo? È la conoscenza della volontà di Dio sulla sua vita. È la perfetta scienza del bene e del male, del giusto e dell’ingiusto, della luce e delle tenebre, della via della vita e della via della morte. “Allora comprenderai l’equità e la giustizia, la rettitudine e tutte le vie del bene”. Senza la rivelazione non c’è sapienza. Senza istruzione non c’è sapienza. Senza ricerca, studio, riflessione, meditazione, ascolto non c’è sapienza. La sapienza non viene dalla terra. Essa discende sempre dall’alto. La nostra Sapienza oggi è la Parola di Gesù, è Gesù. Gesù è dato dal Padre. Gesù è dato dagli Apostoli. Gesù è dato in comunione gerarchica con gli Apostoli, da ogni membro del corpo di Cristo. Se Gesù non è dato il cuore rimane senza sapienza. Gesù va dato, ma anche cercato, bramato, desiderato, accolto. 

Lettura del Vangelo
Gesù rivela ad un uomo facoltoso, ricco, la via della sapienza sulla quale condurre la sua vita. L’uomo ricco, facoltoso, rifiuta la sapienza a motivo dei suoi molti beni. L’attaccamento ai beni della terra ha soffocato nel suo cuore la luce nella quale avrebbe dovuto condurre i suoi passi. Gesù dice ai suoi discepoli che è difficile per un ricco entrare nel regno dei cieli. È difficile perché i beni della terra soffocano il cuore, la mente, l’anima, la volontà, i desideri del vero bene. Tuttavia quanto non è possibile alla carne, è sempre possibile a Dio. Per grazia di Dio, solo per potente grazia di Dio, si può accogliere la sapienza, la luce, la verità e camminare sulla via del vero bene. Pietro ascolta e poi in nome dei Dodici pone a Gesù una domanda: “Allora Pietro gli rispose: «Ecco, noi abbiamo lasciato tutto e ti abbiamo seguito; che cosa dunque ne avremo?»”.
Pietro ancora è nella carne e pensa secondo la carne. Ancora non è stato trasformato in essere spirituale dalla potenza dello Spirito Santo, perché ancora lo Spirito non è stato donato. Gesù risponde a Pietro anche lui secondo la carne. Si trova dinanzi ad un uomo che pensa secondo la carne, e secondo la carne Gesù gli risponde. Qual è la risposta di Gesù? Tu, Pietro, Voi, Apostoli, avete lasciato uno, riceverete cento per ogni cosa che avete lasciato. Il guadagno c’è ed è senza limiti, senza misura. Il cento però non dovrà intendersi in quantità: una moglie per cento mogli, un campo per cento campi, un padre per cento padri. Deve intendersi in qualità? Il Signore darà loro tanta pace, tanta gioia, tanta benedizione, tanta sazietà del cuore e dell’anima, più che se avessero cento delle cose lasciate. Le gioie che vengono da Dio sono infinitamente più grandi delle gioie che vengono dal mondo. Quelle del mondo sono gioie effimere. Quelle di Dio sono gioie eterne. Ecco la parola che ogni uomo deve attendere di ascoltare: “Bravo, servo buono e fedele. Entra anche tu nella mia gioia”. 

Leggiamo il testo di Mt 19,27-29
Allora Pietro gli rispose: «Ecco, noi abbiamo lasciato tutto e ti abbiamo seguito; che cosa dunque ne avremo?». E Gesù disse loro: «In verità io vi dico: voi che mi avete seguito, quando il Figlio dell’uomo sarà seduto sul trono della sua gloria, alla rigenerazione del mondo, siederete anche voi su dodici troni a giudicare le dodici tribù d’Israele. Chiunque avrà lasciato case, o fratelli, o sorelle, o padre, o madre, o figli, o campi per il mio nome, riceverà cento volte tanto e avrà in eredità la vita eterna.

La ricompensa di Cristo va ben oltre i limiti del tempo. Essa tocca l’eternità. Sulla terra il Signore darà cento volte tanto. Dopo la morte darà la vita eterna in eredità. Non penso vi possa essere un qualche paragone tra ciò che noi lasciamo e ciò che noi riceviamo. “Chiunque avrà lasciato case, o fratelli, o sorelle, o padre, o madre, o figli, o campi per il mio nome, riceverà cento volte tanto e avrà in eredità la vita eterna”. Se leggiamo quanto Gesù dice che avverrà nel giorno del giudizio finale, non troviamo scritto che saranno accolti nelle dimore eterne, quanti hanno fatto del bene ai loro fratelli?

Allora il re dirà a quelli che saranno alla sua destra: “Venite, benedetti del Padre mio, ricevete in eredità il regno preparato per voi fin dalla creazione del mondo, perché ho avuto fame e mi avete dato da mangiare, ho avuto sete e mi avete dato da bere, ero straniero e mi avete accolto, nudo e mi avete vestito, malato e mi avete visitato, ero in carcere e siete venuti a trovarmi” (Mt 25,34-36). 

Mentre invece coloro che non hanno rinunciato a qualcosa per fare del bene ai loro fratelli, saranno esclusi per sempre dalla gioia eterna.

Poi dirà anche a quelli che saranno alla sinistra: “Via, lontano da me, maledetti, nel fuoco eterno, preparato per il diavolo e per i suoi angeli, perché ho avuto fame e non mi avete dato da mangiare, ho avuto sete e non mi avete dato da bere, ero straniero e non mi avete accolto, nudo e non mi avete vestito, malato e in carcere e non mi avete visitato” (Mt 25,41-43). 

La ricompensa eterna è nelle nostre mani. Se avremo fatto del bene ai fratelli, Gesù ci accoglierà nella sua casa, che è casa della luce e della pace eterna. Se non avremo fatto del bene, perché abbiamo vissuto solo per noi stessi, saremo esclusi dalla sua abitazione di gloria eterna. È questa la vera sapienza: vivere tutto il tempo in vista della beata e gloriosa eternità.
Madre di Dio, Angeli, Santi, insegnateci la vera sapienza. Vogliamo vivere la nostra vita tutta nella prospettiva dell’eternità. Amen. 





[bookmark: _Toc47013801]MEDITAZIONE 12 Luglio 2020 
XV Domenica del T. O.

PRIMA LETTURA
La Parola del Signore annuncia la vita e la morte, la benedizione e la maledizione, la beatitudine eterna ma anche la morte per sempre, il rimanere nella buona terra che Dio ha dato al suo popolo, ma anche l’esilio, la spada, la peste, la fame. Questo annuncio non è solo per l’Antico Testamento. È anche per il Nuovo. È per i secoli eterni. Questo annuncio è per l’eternità, che sarà per noi di benedizione eterna o di maledizione senza fine. Il Signore oggi per mezzo del profeta Isaia ci rivela che la sua Parola è come la pioggia e la neve che cadono dal cielo. Pioggia e neve non ritornano nel cielo senza aver prodotto quanto è stato loro comandato di produrre. “La pioggia e la neve scendono dal cielo e non vi ritornano senza avere irrigato la terra”. Ora leggiamo qualche Parola del Nuovo Testamento. Troviamo in essa la stessa verità, anzi la verità diviene eterna.
Così l’Apostolo Paolo:

Siano rese grazie a Dio, il quale sempre ci fa partecipare al suo trionfo in Cristo e diffonde ovunque per mezzo nostro il profumo della sua conoscenza! Noi siamo infatti dinanzi a Dio il profumo di Cristo per quelli che si salvano e per quelli che si perdono; per gli uni odore di morte per la morte e per gli altri odore di vita per la vita. E chi è mai all’altezza di questi compiti? Noi non siamo infatti come quei molti che fanno mercato della parola di Dio, ma con sincerità e come mossi da Dio, sotto il suo sguardo, noi parliamo in Cristo (2Cor 2,14-17). 

Così Gesù nel Vangelo secondo Marco:

«Andate in tutto il mondo e proclamate il Vangelo a ogni creatura. Chi crederà e sarà battezzato sarà salvato, ma chi non crederà sarà condannato. Questi saranno i segni che accompagneranno quelli che credono: nel mio nome scacceranno demòni, parleranno lingue nuove, prenderanno in mano serpenti e, se berranno qualche veleno, non recherà loro danno; imporranno le mani ai malati e questi guariranno» (Mc 16,15-18). 

Così termina il Libro dell’Apocalisse di San Giovanni Apostolo:

E aggiunse: «Non mettere sotto sigillo le parole della profezia di questo libro, perché il tempo è vicino. Il malvagio continui pure a essere malvagio e l’impuro a essere impuro e il giusto continui a praticare la giustizia e il santo si santifichi ancora. Ecco, io vengo presto e ho con me il mio salario per rendere a ciascuno secondo le sue opere. Io sono l’Alfa e l’Omèga, il Primo e l’Ultimo, il Principio e la Fine. Beati coloro che lavano le loro vesti per avere diritto all’albero della vita e, attraverso le porte, entrare nella città. Fuori i cani, i maghi, gli immorali, gli omicidi, gli idolatri e chiunque ama e pratica la menzogna! (Ap 22,10-15). 

Leggiamo Is 55,10-11
Come infatti la pioggia e la neve scendono dal cielo e non vi ritornano senza avere irrigato la terra, senza averla fecondata e fatta germogliare, perché dia il seme a chi semina e il pane a chi mangia, così sarà della mia parola uscita dalla mia bocca: non ritornerà a me senza effetto, senza aver operato ciò che desidero e senza aver compiuto ciò per cui l’ho mandata.

Quando la Parola di Dio, la vera Parola di Dio, risuona sulla nostra terra, cambia radicalmente la responsabilità di colui che l’ascolta. Prima il giudizio sarebbe avvenuto secondo la Legge della coscienza, della razionalità, della natura. Dopo aver ascoltato la Parola di Dio, il giudizio sarà fatto sul rifiuto della Parola. “Così sarà della mia parola uscita dalla mia bocca: non ritornerà a me senza effetto”. La Parola che è risuonata in mezzo a noi, sarà essa a giudicarci e a condannarci. Possiamo commentare questa Parola uscita dalla bocca di Isaia attraverso l’altra Parola uscita dalla bocca di Ezechiele:

Mi disse: «Figlio dell’uomo, àlzati, ti voglio parlare». A queste parole, uno spirito entrò in me, mi fece alzare in piedi e io ascoltai colui che mi parlava. Mi disse: «Figlio dell’uomo, io ti mando ai figli d’Israele, a una razza di ribelli, che si sono rivoltati contro di me. Essi e i loro padri si sono sollevati contro di me fino ad oggi. 
Quelli ai quali ti mando sono figli testardi e dal cuore indurito. Tu dirai loro: “Dice il Signore Dio”. Ascoltino o non ascoltino – dal momento che sono una genìa di ribelli –, sapranno almeno che un profeta si trova in mezzo a loro. Ma tu, figlio dell’uomo, non li temere, non avere paura delle loro parole. Essi saranno per te come cardi e spine e tra loro ti troverai in mezzo a scorpioni; ma tu non temere le loro parole, non t’impressionino le loro facce: sono una genìa di ribelli. Ascoltino o no – dal momento che sono una genìa di ribelli –, tu riferirai loro le mie parole. Figlio dell’uomo, ascolta ciò che ti dico e non essere ribelle come questa genìa di ribelli: apri la bocca e mangia ciò che io ti do». Io guardai, ed ecco, una mano tesa verso di me teneva un rotolo. Lo spiegò davanti a me; era scritto da una parte e dall’altra e conteneva lamenti, pianti e guai (Ez 2,1-10). 

Dopo che il Signore ha parlato, sarà la sua Parola a giudicarci. 

SECONDA LETTURA
L’Apostolo Paolo rivela ai Romani un grande mistero. Nella creazione c’è un ardente desiderio o anelito di redenzione. Questo anelito solo Cristo Gesù, per mezzo del suo Santo Spirito, lo possono portare a compimento. Questo anelito nel cristiano sarà portato a realizzazione attraverso la grande sofferenza. Come Cristo Gesù è passato attraverso la croce e ha liberato la creazione da ogni schiavitù, così anche il cristiano, in Cristo, con Cristo, per Cristo, passa attraverso la grande tribolazione e porterà a compimento il suo grande anelito di liberazione definitiva, eterna. Oggi sulla nostra terra la sofferenza è la via della vita. La sofferenza va però vissuta in Cristo, nella sua verità e obbedienza. La sofferenza va offerta a Cristo per essere trasformata in strumento di santificazione per se stessi e di redenzione per i propri fratelli, per ogni altro uomo. “Ritengo infatti che le sofferenze del tempo presente non siano paragonabili alla gloria futura che sarà rivelata in noi”.
Questa verità ogni discepolo di Gesù deve conoscere: i frutti che produce la sofferenza sono infinitamente ed eternamente superiori. Noi soffriamo per pochi giorni sulla terra, la gloria sarà eterna. Noi diamo al Signore un corpo di carne, Lui ci darà un corpo di luce, spirito, rivestito della stessa gloria di Cristo Gesù. Il guadagno è senza alcun paragone. Vi è lo stesso rapporto tra il niente e il tutto infinito ed eterno.  

Leggiamo Rm 8,18-23
Ritengo infatti che le sofferenze del tempo presente non siano paragonabili alla gloria futura che sarà rivelata in noi. L’ardente aspettativa della creazione, infatti, è protesa verso la rivelazione dei figli di Dio. La creazione infatti è stata sottoposta alla caducità – non per sua volontà, ma per volontà di colui che l’ha sottoposta – nella speranza che anche la stessa creazione sarà liberata dalla schiavitù della corruzione per entrare nella libertà della gloria dei figli di Dio. Sappiamo infatti che tutta insieme la creazione geme e soffre le doglie del parto fino ad oggi. Non solo, ma anche noi, che possediamo le primizie dello Spirito, gemiamo interiormente aspettando l’adozione a figli, la redenzione del nostro corpo.

Ecco la vera speranza del discepolo di Gesù. Lui attende la risurrezione del suo corpo ad immagine del corpo glorioso di Gesù Signore. Attende di abitare nella casa del Padre come suo vero figli, in Cristo, con Cristo, per Cristo. “Non solo, ma anche noi, che possediamo le primizie dello Spirito, gemiamo interiormente aspettando l’adozione a figli, la redenzione del nostro corpo”. 
La speranza cristiana si realizza nella grande sofferenza. Sofferenza che non è tristezza. La sofferenza è tristezza se è senza speranza. La sofferenza è tristezza solo per i dannati. La sofferenza del cristiano è gioia, perché essa porta un frutto di vita eterna. Per questo è giusto che noi distinguiamo la gioia secondo il mondo che produce disperazione eterna e la sofferenza secondo Cristo Gesù che produce un frutto di vita eterna. La sofferenza che genera la vita, o la croce dalla quale fiorisce la risurrezione è essenza, verità, sostanza del messaggio evangelico. Purtroppo oggi il cristiano, essendosi lasciato conquistare dalla mentalità di idolatria, immoralità, paganesimo, grande ateismo, non vuole conoscere la sofferenza secondo il Vangelo. Da questa non volontà nasce la nuova antropologia dell’edonismo ad ogni costo. Nasce l’antropologia della morte. Quanto non dona gioia effimera va eliminato. Anche un corpo nella sofferenza va eliminato. Oggi siamo tutti inquinati da questa antropologia di morte. 

Lettura del Vangelo
Nel Vangelo di questo giorno, urge mettere in luce una verità che è eterna e immodificabile. Il regno di Dio nasce in un cuore solo se viene seminata la Parola di Dio. Si semina la Parola di Dio, nasce il regno di Dio. Non si semina la Parola di Dio, mai potrà nascere il regno di Dio. Altra verità eterna e immodificabile. Ogni questione di ordine antropologico o di qualsiasi altra natura il cristiano la deve trattare o direttamente con la Parola di Dio, o indirettamente come verità che nasce dalla Parola di Dio. Il riferimento a Dio deve essere esplicito. Noi diciamo questo sul fondamento della Parola del Signore.
Ecco le chiare parole di Gesù: “Egli parlò loro di molte cose con parabole. E disse: «Ecco, il seminatore uscì a seminare”. Cosa semina il seminatore? Semina la Parola di Dio. Non semina principi non negoziabili e neanche semina principi di umana e terrena filosofia. Il seminatore esce per seminare la Parola del Signore. Non esce per seminare verità antropologiche che in realtà sono falsità perché in evidente contrasto con la Parola del Signore. Se la Parola non viene seminata, mai sorgerà il regno di Dio in un cuore. Gli Apostoli non sono stati mandati per trattare problemi antropologici servendosi delle filosofie di questo mondo. Essi sono stati mandati per seminare nei cuori la Parola di Cristo Gesù. Come Gesù è stato mandato nel mondo per seminare la Parola del Padre, così gli Apostoli sono stati mandati per seminare la Parola di Cristo Gesù. 

Leggiamo il testo di Mt 13,1-23
Quel giorno Gesù uscì di casa e sedette in riva al mare. Si radunò attorno a lui tanta folla che egli salì su una barca e si mise a sedere, mentre tutta la folla stava sulla spiaggia. Egli parlò loro di molte cose con parabole. E disse: «Ecco, il seminatore uscì a seminare. Mentre seminava, una parte cadde lungo la strada; vennero gli uccelli e la mangiarono. Un’altra parte cadde sul terreno sassoso, dove non c’era molta terra; germogliò subito, perché il terreno non era profondo, ma quando spuntò il sole, fu bruciata e, non avendo radici, seccò. Un’altra parte cadde sui rovi, e i rovi crebbero e la soffocarono. Un’altra parte cadde sul terreno buono e diede frutto: il cento, il sessanta, il trenta per uno. Chi ha orecchi, ascolti». Gli si avvicinarono allora i discepoli e gli dissero: «Perché a loro parli con parabole?». Egli rispose loro: «Perché a voi è dato conoscere i misteri del regno dei cieli, ma a loro non è dato. Infatti a colui che ha, verrà dato e sarà nell’abbondanza; ma a colui che non ha, sarà tolto anche quello che ha. Per questo a loro parlo con parabole: perché guardando non vedono, udendo non ascoltano e non comprendono. Così si compie per loro la profezia di Isaia che dice: Udrete, sì, ma non comprenderete, guarderete, sì, ma non vedrete. Perché il cuore di questo popolo è diventato insensibile, sono diventati duri di orecchi e hanno chiuso gli occhi, perché non vedano con gli occhi, non ascoltino con gli orecchi e non comprendano con il cuore e non si convertano e io li guarisca! Beati invece i vostri occhi perché vedono e i vostri orecchi perché ascoltano. In verità io vi dico: molti profeti e molti giusti hanno desiderato vedere ciò che voi guardate, ma non lo videro, e ascoltare ciò che voi ascoltate, ma non lo ascoltarono! Voi dunque ascoltate la parabola del seminatore. Ogni volta che uno ascolta la parola del Regno e non la comprende, viene il Maligno e ruba ciò che è stato seminato nel suo cuore: questo è il seme seminato lungo la strada. Quello che è stato seminato sul terreno sassoso è colui che ascolta la Parola e l’accoglie subito con gioia, ma non ha in sé radici ed è incostante, sicché, appena giunge una tribolazione o una persecuzione a causa della Parola, egli subito viene meno. Quello seminato tra i rovi è colui che ascolta la Parola, ma la preoccupazione del mondo e la seduzione della ricchezza soffocano la Parola ed essa non dà frutto. Quello seminato sul terreno buono è colui che ascolta la Parola e la comprende; questi dà frutto e produce il cento, il sessanta, il trenta per uno».

Ecco la seconda verità, ricca di grande consolazione per colui che semina la Parola del Signore. Essa sempre produrrà un frutto di vita eterna. Molti non l’accoglieranno. Ma vi saranno sempre dei cuori che l’accoglieranno e in questi cuori essa sempre produrrà un frutto di vita eterna. Rileggiamo la Parola di Gesù: “Quello seminato sul terreno buono è colui che ascolta la Parola e la comprende; questi dà frutto e produce il cento, il sessanta, il trenta per uno”. Nessuno però dovrà pensare che il frutto sarà per tutti uguale. C’è chi produce di più e chi produce di meno. La parabola dei talenti ci dice che colui che ha ricevuto dieci ha prodotto per dieci. Colui che ha ricevuto cinque ha prodotto per cinque. Bene ha fatto il primo e bene ha fatto il secondo. Male invece ha fatto colui che non ha prodotto alcun frutto. Per quest’ultimo non c’è possibilità che possa prendere parte alla gioia del suo padrone. Rimane in eterno e immutabile la prima verità: Cristo non ha mandato i suoi apostoli nel mondo per insegnare agli uomini come si vive da veri uomini. Li ha mandati nel mondo perché ogni uomo diventi regno di Dio in Lui, con Lui, per Lui. O gli Apostoli edificano il regno di Dio sulla terra, o la loro missione è vana.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù metta ogni impegno nel seminare la Parola. Solo chi semina la Parola edifica il regno di Dio sulla terra. Amen.

[bookmark: _Toc47013802]MEDITAZIONE 13 Luglio 2020 
Lunedì XV Settimana del T. O.
PRIMA LETTURA
Il profeta Isaia così inizia la sua missione in mezzo al suo popolo. “Ascoltate la parola del Signore, capi di Sòdoma; prestate orecchio all’insegnamento del nostro Dio, popolo di Gomorra!”. Il popolo del Signore è visto in tutto simile al popolo di Sòdoma e di Gomorra. Dalla Genesi sappiamo che Sòdoma e Gomorra era due città nelle quale regnava il peccato.

Quegli uomini si alzarono e andarono a contemplare Sòdoma dall’alto, mentre Abramo li accompagnava per congedarli. Il Signore diceva: «Devo io tenere nascosto ad Abramo quello che sto per fare, mentre Abramo dovrà diventare una nazione grande e potente e in lui si diranno benedette tutte le nazioni della terra? Infatti io l’ho scelto, perché egli obblighi i suoi figli e la sua famiglia dopo di lui a osservare la via del Signore e ad agire con giustizia e diritto, perché il Signore compia per Abramo quanto gli ha promesso». Disse allora il Signore: «Il grido di Sòdoma e Gomorra è troppo grande e il loro peccato è molto grave. Voglio scendere a vedere se proprio hanno fatto tutto il male di cui è giunto il grido fino a me; lo voglio sapere!» (Gen 18,16-21). 

Dalla successiva preghiera di Abramo sappiamo che il Signore era pronto a perdonare, purché nella città avesse trovato dieci giusti. Dalla profezia di Geremia appuriamo anche che il Signore è pronto a perdonare a Gerusalemme solo se in essa si trovasse un solo giusto. Tanto grande è la misericordia del nostro Dio.

Percorrete le vie di Gerusalemme, osservate bene e informatevi, cercate nelle sue piazze se c’è un uomo che pratichi il diritto, e cerchi la fedeltà, e io la perdonerò. Invece giurano certamente il falso anche quando dicono: «Per la vita del Signore!». I tuoi occhi, Signore, non cercano forse la fedeltà? Tu li hai percossi, ma non mostrano dolore; li hai fiaccati, ma rifiutano di comprendere la correzione. Hanno indurito la faccia più di una rupe, rifiutano di convertirsi. Io pensavo: «Sono certamente gente di bassa condizione, quelli che agiscono da stolti, non conoscono la via del Signore, la legge del loro Dio. Mi rivolgerò e parlerò ai grandi, che certo conoscono la via del Signore, e il diritto del loro Dio». Purtroppo anche questi hanno rotto il giogo, hanno spezzato i legami! Per questo li azzanna il leone della foresta, il lupo delle steppe ne fa scempio, il leopardo sta in agguato vicino alle loro città: quanti escono saranno sbranati, perché si sono moltiplicati i loro peccati, sono aumentate le loro ribellioni (Ger 5,1-6).

Il Signore manda i suoi profeti proprio perché non vuole intervenire per eseguire una sentenza di condanna. Li manda perché vuole applicare una sentenza di misericordia, compassione, pietà, perdono. Perché possa applicare questa sentenza di amore chiede al suo popolo la conversione, che si realizza nel ritorno dei cuori nella sua Legge. La Legge sono i Comandamenti, gli Statuti, le Norme dati dal Signore. Il profeta prima svela i misfatti e poi invita alla conversione. La conversione è necessaria perché il Signore applichi la sua sentenza di perdono e di grande misericordia.

Leggiamo Is 1,10-17
Ascoltate la parola del Signore, capi di Sòdoma; prestate orecchio all’insegnamento del nostro Dio, popolo di Gomorra! «Perché mi offrite i vostri sacrifici senza numero? – dice il Signore. Sono sazio degli olocausti di montoni e del grasso di pingui vitelli. Il sangue di tori e di agnelli e di capri io non lo gradisco. Quando venite a presentarvi a me, chi richiede a voi questo: che veniate a calpestare i miei atri? Smettete di presentare offerte inutili; l’incenso per me è un abominio, i noviluni, i sabati e le assemblee sacre: non posso sopportare delitto e solennità. Io detesto i vostri noviluni e le vostre feste; per me sono un peso, sono stanco di sopportarli. Quando stendete le mani, io distolgo gli occhi da voi. Anche se moltiplicaste le preghiere, io non ascolterei: le vostre mani grondano sangue. Lavatevi, purificatevi, allontanate dai miei occhi il male delle vostre azioni. Cessate di fare il male, imparate a fare il bene, cercate la giustizia, soccorrete l’oppresso, rendete giustizia all’orfano, difendete la causa della vedova».

Ecco il grande annuncio di speranza dei profeti. Il Signore è sempre pronto al perdono, alla misericordia, alla pietà, alla riconciliazione. Quel è la condizione perché il Signore manifesti tutta la ricchezza della sua misericordia? La conversione del suo popolo. Il ritorno nella Legge. L’abbandono delle vie del male, dell’ingiustizia, dell’idolatria, della grande immoralità. Ecco le parole della grande speranza: “Cessate di fare il male, imparate a fare il bene, cercate la giustizia, soccorrete l’oppresso, rendete giustizia all’orfano, difendete la causa della vedova”.
Ecco il grande grido del Signore: Tornate nella Legge della giustizia. Tornate nella Legge dell’amore. Tornate nella Legge della misericordia e della pietà. Tornate e io vi perdonerò. Tornate e non mi ricorderò più dei vostri peccati.  A nulla serve un culto senza l’obbedienza alla Legge. Il culto è in vista dell’obbedienza alla Legge. Ogni culto senza l’obbedienza alla Legge è un culto vano. Anzi è un culto peccaminoso, perché elevato a Dio da cuori immondi. Sempre il Signore ha detestato questo culto e sempre lo detesterà.

Lettura del Vangelo
Nel Vangelo offerto oggi alla nostra meditazione vi è un chiaro riferimento alla profezia di Michea. Il profeta vede che il male avvolge il suo popolo. Vede che ogni uomo, ogni donna, ogni persona è pronta a fare il male. Di chi ci si può fidare? Di nessuno. Leggiamo ciò che dice Michea:

“Ahimè! Sono diventato come uno spigolatore d’estate, come un racimolatore dopo la vendemmia! Non un grappolo da mangiare, non un fico per la mia voglia. L’uomo pio è scomparso dalla terra, non c’è più un giusto fra gli uomini: tutti stanno in agguato per spargere sangue; ognuno con la rete dà la caccia al fratello. Le loro mani sono pronte per il male: il principe avanza pretese, il giudice si lascia comprare, il grande manifesta la cupidigia, e così distorcono tutto. Il migliore di loro è come un rovo, il più retto una siepe di spine. Nel giorno predetto dalle tue sentinelle, il tuo castigo è giunto, adesso è il loro smarrimento. Non credete all’amico, non fidatevi del compagno. Custodisci le porte della tua bocca davanti a colei che riposa sul tuo petto. Il figlio insulta suo padre, la figlia si rivolta contro la madre, la nuora contro la suocera e i nemici dell’uomo sono quelli di casa sua. Ma io volgo lo sguardo al Signore, spero nel Dio della mia salvezza, il mio Dio mi esaudirà” (Mi 7,1-7).

La salvezza dell’uomo giusto viene solo dal Signore. La stessa cosa dice Gesù Signore: “E nemici dell’uomo saranno quelli della sua casa”. Chi ha messo in croce Cristo Gesù? Quelli della sua casa. Chi ha salvato Cristo Gesù? Solo il suo Signore. In chi ha confidato Gesù? Solo nel Padre suo. La salvezza per il giusto viene solo dal Signore. Questa verità di fede mai deve venire meno nel cuore del giusto. Cercare aiuto negli uomini è cosa vana. Il Salmo non dice la stessa verità? “Ho cercato consolatori, ma invano”. Gesù non ama compromessi. Se si sceglie Lui, si deve scegliere Lui e basta. Non si può scegliere Lui e gli altri. Si sceglie Lui e poi nella fedeltà ad ogni sua Parola si può camminare con gli altri. Ma solo e sempre nella sua Parola. Sempre vi sarà separazione, distacco, allontanamento da chi non cammina nella sua Parola. La separazione è data dalle vie differenti nelle quali si cammina. 

Leggiamo il testo di Mt 10,34-11,1
Non crediate che io sia venuto a portare pace sulla terra; sono venuto a portare non pace, ma spada. Sono infatti venuto a separare l’uomo da suo padre e la figlia da sua madre e la nuora da sua suocera; e nemici dell’uomo saranno quelli della sua casa. Chi ama padre o madre più di me, non è degno di me; chi ama figlio o figlia più di me, non è degno di me; chi non prende la propria croce e non mi segue, non è degno di me. Chi avrà tenuto per sé la propria vita, la perderà, e chi avrà perduto la propria vita per causa mia, la troverà. Chi accoglie voi accoglie me, e chi accoglie me accoglie colui che mi ha mandato. Chi accoglie un profeta perché è un profeta, avrà la ricompensa del profeta, e chi accoglie un giusto perché è un giusto, avrà la ricompensa del giusto. Chi avrà dato da bere anche un solo bicchiere d’acqua fresca a uno di questi piccoli perché è un discepolo, in verità io vi dico: non perderà la sua ricompensa». Quando Gesù ebbe terminato di dare queste istruzioni ai suoi dodici discepoli, partì di là per insegnare e predicare nelle loro città.

Chi sceglie di camminare nel Vangelo non può camminare con chi sceglie di camminare senza il Vangelo, contro il Vangelo. Sono due vie inconciliabili. Chi sceglie di obbedire alla Legge di Dio non può scegliere di obbedire ad una legge degli uomini contraria a quella del suo Dio e Signore. La separazione dagli uomini è il frutto della strada che si prende. Chi si incammina su una via non può incamminarsi su un’altra via. È impossibile poter camminare allo stesso tempo verso più direzioni. Si può camminare solo in una direzione. Se si prende la croce dell’obbedienza a Cristo Signore, non si può poi camminare secondo il pensiero del mondo.
La parola di Gesù è di una evidenza unica: “Chi non prende la propria croce e non mi segue, non è degno di me”.
Non posso dichiararmi degno di Cristo Signore, se non seguo Cristo Signore. Quando seguo Cristo Signore? Quando prendo su di me il suo giogo, la sua Legge, la sua Parola e la vivo imparando da Lui che è mite e umile di cuore. La vita è una scelta. Se si sceglie Cristo, non si può scegliere il mondo. Se si sceglie il Vangelo non si può scegliere ciò che non è Vangelo o è contro il Vangelo. Se si sceglie di servire il Signore, non si può servire il principe del mondo. Due padroni mai potranno essere serviti.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni cristiano scelga secondo verità e giustizia Gesù Signore e per la sua scelta fedele e santa molti altri decidano di scegliere anche loro Cristo Gesù. Amen.

[bookmark: _Toc47013803]MEDITAZIONE 14 Luglio 2020 
Martedì XV Settimana del T. O. 
	
PRIMA LETTURA
Oggi il Signore si rivela come il custode di Gerusalemme. Lui non permetterà che la città venga presa. Quanto confessa il Salmo, per Gerusalemme è vera storia. Essa oggi viene salvata dal suo Signore, che è il Dio degli eserciti, il Potente in battaglia. Lui salva senza combattere. 

Ti amo, Signore, mia forza, Signore, mia roccia, mia fortezza, mio liberatore, mio Dio, mia rupe, in cui mi rifugio; mio scudo, mia potente salvezza e mio baluardo. Invoco il Signore, degno di lode, e sarò salvato dai miei nemici. Mi circondavano flutti di morte, mi travolgevano torrenti infernali; già mi avvolgevano i lacci degli inferi già mi stringevano agguati mortali. Nell’angoscia invocai il Signore, nell’angoscia gridai al mio Dio: dal suo tempio ascoltò la mia voce, a lui, ai suoi orecchi, giunse il mio grido. La terra tremò e si scosse; vacillarono le fondamenta dei monti, si scossero perché egli era adirato. Dalle sue narici saliva fumo, dalla sua bocca un fuoco divorante; da lui sprizzavano carboni ardenti. Abbassò i cieli e discese, una nube oscura sotto i suoi piedi. Cavalcava un cherubino e volava, si librava sulle ali del vento. Si avvolgeva di tenebre come di un velo, di acque oscure e di nubi come di una tenda. Davanti al suo fulgore passarono le nubi, con grandine e carboni ardenti. Il Signore tuonò dal cielo, l’Altissimo fece udire la sua voce: grandine e carboni ardenti. Scagliò saette e li disperse, fulminò con folgori e li sconfisse. Allora apparve il fondo del mare, si scoprirono le fondamenta del mondo, per la tua minaccia, Signore, per lo spirare del tuo furore.
Stese la mano dall’alto e mi prese, mi sollevò dalle grandi acque, mi liberò da nemici potenti, da coloro che mi odiavano ed erano più forti di me. Mi assalirono nel giorno della mia sventura, ma il Signore fu il mio sostegno; mi portò al largo, mi liberò perché mi vuol bene (Sal 19 (18) 1-20). 

Due re con i loro eserciti sono accampati nei pressi di Gerusalemme. Essi nulla potranno contro la Città. Così risuona forte e chiara la Parola del Signore per bocca del suo profeta: “Così dice il Signore Dio: Ciò non avverrà e non sarà!”. I due re e i loro eserciti se ne dovranno tornare ai loro regni e alle loro città. In Gerusalemme essi non entreranno. Parola del Signore. Così il Signore ha detto, così avverrà.

Leggiamo Is 7,1-9
Nei giorni di Acaz, figlio di Iotam, figlio di Ozia, re di Giuda, Resin, re di Aram, e Pekach, figlio di Romelia, re d’Israele, salirono contro Gerusalemme per muoverle guerra, ma non riuscirono a espugnarla. Fu dunque annunciato alla casa di Davide: «Gli Aramei si sono accampati in Èfraim». Allora il suo cuore e il cuore del suo popolo si agitarono, come si agitano gli alberi della foresta per il vento. Il Signore disse a Isaia: «Va’ incontro ad Acaz, tu e tuo figlio Seariasùb, fino al termine del canale della piscina superiore, sulla strada del campo del lavandaio. Tu gli dirai: “Fa’ attenzione e sta’ tranquillo, non temere e il tuo cuore non si abbatta per quei due avanzi di tizzoni fumanti, per la collera di Resin, degli Aramei, e del figlio di Romelia. Poiché gli Aramei, Èfraim e il figlio di Romelia hanno tramato il male contro di te, dicendo: Saliamo contro Giuda, devastiamolo e occupiamolo, e vi metteremo come re il figlio di Tabeèl. Così dice il Signore Dio: Ciò non avverrà e non sarà! perché capitale di Aram è Damasco e capo di Damasco è Resin. Capitale di Èfraim è Samaria e capo di Samaria il figlio di Romelia. Ancora sessantacinque anni ed Èfraim cesserà di essere un popolo. Ma se non crederete, non resterete saldi”».

Questa volta il Signore è venuto ed ha salvato Gerusalemme, ma fin quando la potrà salvare ancora? Ecco la Parola che il Signore rivolge ai figli di Giuda: “Ma se non crederete, non resterete saldi”. Credere nel linguaggio biblico si riveste si un solo significato. Credere vuole dire accogliere la Parola del Signore come la sola Parola di benedizione, luce, vita e dare ad essa ogni obbedienza. Credere è accogliere la Parola e obbedire ad essa.
Non esiste, mai potrà esistere una fede separata dall’obbedienza alla Parola. Mai potrà esistere l’obbedienza alla Parola se manca l’accoglienza della Parola. Si accoglie la Parola come la sola Parola nella quale è la nostra vita. Si obbedisce ad essa, si rimane saldi. La Storia Sacra ci attesta che sempre la vita è venuta dall’obbedienza alla Parola. 
Noè obbedisce alla Parola, salva la vita sulla terra. Mosè obbedisce alla Parola e libera il suo popolo dalla schiavitù. Gesù obbedisce alla Parola e opera l’umana redenzione. Gli Apostoli obbediscono alla Parola, e portano il Vangelo della vita in tutto il mondo. I santi obbediscono alla Parola e mostrano la gloriosa bellezza del Vangelo ad ogni uomo. Crede alla Parola chi obbedisce alla Parola. Chi non obbedisce alla Parola non crede. Se non crede non avrà stabilità. Non potrà rimanere saldo. Senza fede nella Parola, si costruisce la casa sulla sabbia.

Lettura del Vangelo
Gesù non è venuto sulla nostra terra per operare miracoli, segni, prodigi. È venuto sulla terra per riportare ogni uomo nel regno del Padre suo, attraverso la conversione al Vangelo da Lui vissuto e annunciato, testimoniato e proclamato. Segni, miracoli, prodigi hanno un solo fine: attestare che Lui è veramente dal Padre.
Miracoli, segni e prodigi, rivelano che Lui viene da Dio, è suo Inviato. Se suo inviato, se Lui viene da Dio, la sua Parola è vera Parola di Dio. Alla sua Parola si deve credere. Cosa accadeva invece? Si andava da Cristo Signore, si chiedevano i miracoli, ma poi non ci si convertiva al Vangelo. Gesù con grande fermezza e potenza di Spirito Santo rivela la colpevolezza e la responsabilità di quelle città nelle quali aveva operato il più grande numero di prodigi. Queste città nel giorno del giudizio saranno condannate con severità, perché hanno visto, hanno ascoltato, ma non si sono convertite. Da Gesù si va per ascoltare la Parola di Dio e per convertirsi ad essa. I miracoli attestano che Cristo è da Dio e che la sua Parola è Parola di Dio.
Questa verità nessun discepolo di Gesù dovrà mai dimenticarla. Il discepolo di Gesù è obbligato ad attestare al mondo che lui è vero discepolo di Gesù. Deve attestare questo perché ogni uomo si converta alla Parola che lui annuncia e diventi così regno di Dio. “Allora si mise a rimproverare le città nelle quali era avvenuta la maggior parte dei suoi prodigi, perché non si erano convertite”. Chiediamoci: oggi può il discepolo di Gesù rimproverare quanti non credono nella Parola che lui dice? Con onestà dobbiamo rispondere che il discepolo non può rimproverare quanti non credono alla sua Parola, perché lui sovente non attesta con la sua vita e le sue opere che è veramente discepolo del Signore.

Leggiamo il testo di Mt 11,20-24
Allora si mise a rimproverare le città nelle quali era avvenuta la maggior parte dei suoi prodigi, perché non si erano convertite: «Guai a te, Corazìn! Guai a te, Betsàida! Perché, se a Tiro e a Sidone fossero avvenuti i prodigi che ci sono stati in mezzo a voi, già da tempo esse, vestite di sacco e cosparse di cenere, si sarebbero convertite. Ebbene, io vi dico: nel giorno del giudizio, Tiro e Sidone saranno trattate meno duramente di voi. E tu, Cafàrnao, sarai forse innalzata fino al cielo? Fino agli inferi precipiterai! Perché, se a Sòdoma fossero avvenuti i prodigi che ci sono stati in mezzo a te, oggi essa esisterebbe ancora! Ebbene, io vi dico: nel giorno del giudizio, la terra di Sòdoma sarà trattata meno duramente di te!».

Tiro e Sidone sono giudicate con severità dai profeti per la loro superbia. Queste due città pensavano di poter governare tutta la terra. I profeti hanno parole di fuoco contro le due città. Basta Leggere Ezechiele. Sòdoma e Gomorra erano città cariche di peccato. Queste due città furono distrutte con fuoco e zolfo caduti dal cielo. Ebbene sia Tiro che Sidone e sia anche Sòdoma e Gomorra nel giorno del giudizio avranno una sorte meno dura della sorte riservata a queste città. “Ebbene, io vi dico: nel giorno del giudizio, la terra di Sòdoma sarà trattata meno duramente di te!”. 
Il giudizio del Signore viene operato sul fondamento della coscienza e della razionalità per quanti non hanno conosciuto la Parola del Signore. Viene però operato sul fondamento della Parola per tutti coloro ai quali la Parola è stata annunciata secondo le regole del retto annuncio della Parola. Gesù ha annunciato, predicato, insegnato, spiegato la Parola osservando tutte le regole dello Spirito Santo che vanno rispettate nel dono della Parola. Compiendo segni, prodigi, miracoli ha manifestato che Lui veramente veniva da Dio, dal Padre. Vivendo tutta la Parola da Lui insegnata e facendola sua vita, ha anche testimoniato che Parola e vita in Lui non erano due cose, ma una cosa sola. Divenendo modello di vita secondo la Parola ha rivelato che la Parola può essere vissuta anche sulla croce, in modo speciale sulla croce.
Poiché ha osservato tutte le regole dello Spirito Santo da lui stabilite per il dono della Parola, chi non crede in essa e in più è a Lui ricorso per ottenere miracoli di ogni genere, sarà responsabile della sua non fede nella Parola. Non si potrà più appellare alla legge della coscienza o della razionalità. Sarà giudicato sul fondamento della Parola del Vangelo che lui ha ascoltato. Ora è giusto che ognuno si chieda: Annuncio io il Vangelo secondo le regole stabilite dallo Spirito Santo per il suo dono ad ogni cuore? La mia vita è tutta conforme alla Parola che annuncio?  Ogni giorno offro al mondo l’esempio che il Vangelo può essere vissuto tutto e per intero anche sulla croce? Se questo non lo faccio, non annuncio il Vangelo secondo le regole del Vangelo. Se il mondo non si converte, la responsabilità non è del mondo, ma è del cristiano che non dona il Vangelo secondo le regole del Vangelo stabilite dallo Spirito Santo. Ecco cosa l’Apostolo Paolo attesta sulla sua persona in ordine all’osservanza delle regole dello Spirito del Signore:

“Tuttavia, su alcuni punti, vi ho scritto con un po’ di audacia, come per ricordarvi quello che già sapete, a motivo della grazia che mi è stata data da Dio per essere ministro di Cristo Gesù tra le genti, adempiendo il sacro ministero di annunciare il vangelo di Dio perché le genti divengano un’offerta gradita, santificata dallo Spirito Santo. Questo dunque è il mio vanto in Gesù Cristo nelle cose che riguardano Dio. Non oserei infatti dire nulla se non di quello che Cristo ha operato per mezzo mio per condurre le genti all’obbedienza, con parole e opere, con la potenza di segni e di prodigi, con la forza dello Spirito. Così da Gerusalemme e in tutte le direzioni fino all’Illiria, ho portato a termine la predicazione del vangelo di Cristo” (Rm 15,15-19). 

Per questo attesto solennemente oggi, davanti a voi, che io sono innocente del sangue di tutti, perché non mi sono sottratto al dovere di annunciarvi tutta la volontà di Dio. Vegliate su voi stessi e su tutto il gregge, in mezzo al quale lo Spirito Santo vi ha costituiti come custodi per essere pastori della Chiesa di Dio, che si è acquistata con il sangue del proprio Figlio. Io so che dopo la mia partenza verranno fra voi lupi rapaci, che non risparmieranno il gregge; perfino in mezzo a voi sorgeranno alcuni a parlare di cose perverse, per attirare i discepoli dietro di sé. Per questo vigilate, ricordando che per tre anni, notte e giorno, io non ho cessato, tra le lacrime, di ammonire ciascuno di voi. E ora vi affido a Dio e alla parola della sua grazia, che ha la potenza di edificare e di concedere l’eredità fra tutti quelli che da lui sono santificati (At 20,26-32). 

Queste regole sono immodificabili e universali. Ogni discepolo di Gesù è tenuto ad osservarle.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che sull’esempio di Cristo Gesù, ogni suo discepolo dia al mondo il Vangelo secondo le regole del Vangelo, regole a noi date dallo Spirito Santo. Amen. 


[bookmark: _Toc47013804]MEDITAZIONE 15 Luglio 2020 
Mercoledì XV Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Oggi il profeta Isaia ci mette dinanzi al grande mistero della storia. L’Assiria è annunciata come verga nelle mani di Dio per condurre i figli d’Israele nell’obbedienza all’alleanza. La stessa verità dal Signore viene annuncia per bocca del profeta Geremia.  Babilonia è presentata dal Signore come martello per forgiare tutti i popoli. Ascoltiamo con grande attenzione la Parola del Signore proferita dal suo profeta: 

“Mi fu rivolta questa parola del Signore: «Che cosa vedi, Geremia?». Risposi: «Vedo un ramo di mandorlo». Il Signore soggiunse: «Hai visto bene, poiché io vigilo sulla mia parola per realizzarla». Mi fu rivolta di nuovo questa parola del Signore: «Che cosa vedi?». Risposi: «Vedo una pentola bollente, la cui bocca è inclinata da settentrione». Il Signore mi disse: «Dal settentrione dilagherà la sventura su tutti gli abitanti della terra. Poiché, ecco, io sto per chiamare tutti i regni del settentrione. Oracolo del Signore. Essi verranno e ognuno porrà il proprio trono alle porte di Gerusalemme, contro le sue mura, tutt’intorno, e contro tutte le città di Giuda. Allora pronuncerò i miei giudizi contro di loro, per tutta la loro malvagità, poiché hanno abbandonato me e hanno sacrificato ad altri dèi e adorato idoli fatti con le proprie mani (Ger 1,11-16).

Ecco ancora una solenne dichiarazione del Signore Dio sempre per bocca di Geremia:

Il Signore ha formato la terra con la sua potenza, ha fissato il mondo con la sua sapienza, con la sua intelligenza ha dispiegato i cieli. Al rombo della sua voce rumoreggiano le acque nel cielo. Fa salire le nubi dall’estremità della terra, produce le folgori per la pioggia, dalle sue riserve libera il vento. Resta inebetito ogni uomo, senza comprendere; resta confuso ogni orafo per i suoi idoli, poiché è menzogna ciò che ha fuso e non ha soffio vitale. Sono oggetti inutili, opere ridicole; al tempo del loro castigo periranno. Non è così l’eredità di Giacobbe, perché egli ha formato ogni cosa. Israele è la tribù della sua eredità, Signore degli eserciti è il suo nome. «Un martello sei stata per me, uno strumento di guerra; con te martellavo le nazioni, con te annientavo i regni, con te martellavo cavallo e cavaliere, con te martellavo carro e cocchiere, con te martellavo uomo e donna, con te martellavo vecchio e ragazzo, con te martellavo giovane e fanciulla, con te martellavo pastore e gregge, con te martellavo l’aratore e il suo paio di buoi, con te martellavo prìncipi e governatori. Ma ora ripagherò Babilonia e tutti gli abitanti della Caldea di tutto il male che hanno fatto a Sion, sotto i vostri occhi. Oracolo del Signore (Ger 51,15-24). 

Ecco la stessa verità è stata profetizzata molto tempo prima per bocca del profeta Isaia: Oh! Assiria, verga del mio furore, bastone del mio sdegno! Se Babilonia, l’Assiria sono annunciate come strumento nelle mani di Dio al fine di operare la conversione del suo popolo e anche per umiliare le nazioni, perché non fondino i loro regni sulle ingiustizie, perché viene poi proferito un giudizio contro di esse? 
Qui entriamo nel grande, impenetrabile, abissale mistero della storia. Questo mistero si compone di tre verità: Prima verità: il Signore è realmente, veramente, sempre il Signore dei popoli e delle nazioni. Seconda verità: Il Signore si serve di un popolo per abbattere la superbia, la tracotanza, la stoltezza, l’idolatria, l’immoralità di un altro popolo. Terza verità: il popolo usato come verga dal Signore viene giudicato dal Signore per ogni atto ingiusto commesso che mai avrebbe dovuto commettere. 
Lasciamoci aiutare da Amos e comprenderemo: 

Così dice il Signore: «Per tre misfatti di Edom e per quattro non revocherò il mio decreto di condanna, perché ha inseguito con la spada suo fratello e ha soffocato la pietà verso di lui, perché la sua ira ha sbranato senza fine e ha conservato lo sdegno per sempre. Manderò il fuoco a Teman e divorerà i palazzi di Bosra». Così dice il Signore: «Per tre misfatti degli Ammoniti e per quattro non revocherò il mio decreto di condanna, perché hanno sventrato le donne incinte di Gàlaad per allargare il loro confine. Darò fuoco alle mura di Rabbà e divorerà i suoi palazzi, tra il fragore di un giorno di battaglia, fra il turbine di un giorno di tempesta. Il loro re andrà in esilio, egli insieme ai suoi comandanti», dice il Signore (Am 1,11-15). 

È questo il grande mistero della storia: Anche se si è bastone nelle mani del Signore, a lui dobbiamo rendere conto di ogni nostra azione che viola sia la legge della natura, sia la legge della razionalità, sia la legge della coscienza. Per quanti credono nel Vangelo, si è responsabili di ogni violazione della Legge della Parola del Signore. 
Si può e si deve essere bastone nella mani del Signore, ma sempre rispettando la Legge del Signore, sia naturale che positiva. Per ogni trasgressione della Legge si è responsabili dinanzi al Signore. Questa legge vale per ogni obbedienza alla Legge. Una persona può anche disobbedire ad una Legge da lui ritenuta ingiusta. Lo può. Purché rimanga sempre nell’obbedienza alla Legge del Vangelo, alla Legge dei Comandamenti, alla Legge della natura, della coscienza, della razionalità. Alla Legge di Dio mai potrà esserci disobbedienza.

Leggiamo Is 10,5-7.13-16
Oh! Assiria, verga del mio furore, bastone del mio sdegno! Contro una nazione empia io la mando e la dirigo contro un popolo con cui sono in collera, perché lo saccheggi, lo depredi e lo calpesti come fango di strada. Essa però non pensa così e così non giudica il suo cuore, ma vuole distruggere e annientare non poche nazioni. Poiché ha detto: «Con la forza della mia mano ho agito e con la mia sapienza, perché sono intelligente; ho rimosso i confini dei popoli e ho saccheggiato i loro tesori, ho abbattuto come un eroe coloro che sedevano sul trono. La mia mano ha scovato, come in un nido, la ricchezza dei popoli. Come si raccolgono le uova abbandonate, così ho raccolto tutta la terra. Non vi fu battito d’ala, e neppure becco aperto o pigolìo». Può forse vantarsi la scure contro chi se ne serve per tagliare o la sega insuperbirsi contro chi la maneggia? Come se un bastone volesse brandire chi lo impugna e una verga sollevare ciò che non è di legno! Perciò il Signore, Dio degli eserciti, manderà una peste contro le sue più valide milizie; sotto ciò che è sua gloria arderà un incendio come incendio di fuoco. 

Ritorniamo ancora una volta sul mistero della storia. Perché l’Assiria viene giudicata e condannata dal Signore? Perché nella sua superbia si è fatta strumento autonomo. È come se tutto fosse avvenuto per sua volontà e sua forza. È condannata perché si è fatta Signore da se stessa. Non è rimasta nella sua umiltà di strumento. Può forse vantarsi la scure contro chi se ne serve per tagliare o la sega insuperbirsi contro chi la maneggia? Come se un bastone volesse brandire chi lo impugna e una verga sollevare ciò che non è di legno! Quando ci si vede strumento nelle mani del Signore, sempre si deve rimanere strumento nelle sue mani. Come ci si vede strumento nelle sue mani? Rimanendo sempre nella Legge sia natura, Legge di coscienza, Legge di razionalità, Legge di Comandamento, Legge di Vangelo.
Per ragioni di giustizia e di verità, si può anche combattere contro i potenti di questo mondo. Sempre però si deve rimanere nella Legge di Dio. Se usciamo dalla Legge di Dio, non siamo più strumenti nelle mani di Dio per la difesa della giustizia e della verità. Gli Apostoli disobbediscono ai capi dei sacerdoti e agli scribi del popolo, ma rimanendo nella più alta purezza del Vangelo. Questo è il grande, abissale, inesplorato e inesplorabile mistero della storia. Questo mistero nessuno lo comprende, neanche gli attori umani di esso. Una verità di questo mistero deve rimanere immutabile in eterno: questo mistero va vissuto rimanendo nella più pura obbedienza alla Legge del Signore. Si esce dalla Legge del Signore, si è responsabili di ogni sua violazione. Uscendo dalla Legge del Signore, si diviene prepotenti e arroganti come gli altri che noi combattiamo perché arroganti e prepotenti.

Lettura del Vangelo
Gesù signore benedice, loda, celebra la verità del Padre suo, che lui proclama Signore del cielo e della terra. Cosa fa il Padre suo? Rivela ai piccoli i misteri del regno. Tiene nascosti questi misteri ai sapienti e ai dotti. “In quel tempo Gesù disse: «Ti rendo lode, Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai sapienti e ai dotti e le hai rivelate ai piccoli”. Chi sono i piccoli e chi sono i sapienti e i dotti? 
Per comprendere chi sono queste categorie di persone, ci serviremo dell’immagine di tre anfore. La prima anfora è completamente vuota. La seconda anfora è piena di bronzo fuso. La terza anfora è piena di creta indurita. Se poniamo queste tre anfore sotto una sorgente di acqua, quale di queste tre anfore si riempirà? Sola la prima anfora potrà riempirsi. È l’anfora dei piccoli, dei semplici, di coloro che divengono bambini per il regno di Dio. La seconda ancora, quella dei doti, e la terza, quella dei sapienti colmi di sapienza diabolica, mai potranno essere riempite. Prima si devono svuotare del bronzo fuso e della creta e poi potranno essere riempiti di luce celeste. Il Signore nostro Dio vuole che ogni uomo giunga alla conoscenza della verità. Lui vuole dare a tutti la sua luce eterna. Il mistero della volontà di Dio si scontra sempre con il mistero della volontà dell’uomo. Cosa allora ci vuole rivelare Gesù? Una verità semplicissima. Se qualcuno non giunge alla salvezza, la responsabilità non è del Padre suo. Ma è solo dell’uomo che è anfora piena o di bronzo fuso o di creta indurita.

Leggiamo il testo di Mt 11,25-27
In quel tempo Gesù disse: «Ti rendo lode, Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose ai sapienti e ai dotti e le hai rivelate ai piccoli. Sì, o Padre, perché così hai deciso nella tua benevolenza. Tutto è stato dato a me dal Padre mio; nessuno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre se non il Figlio e colui al quale il Figlio vorrà rivelarlo.

Come il Padre riempie le anfore dei piccoli, degli umili, di quanti si fanno bambini per il regno di Dio? Attraverso l’acqua che sgorga dal cuore di Cristo Signore. Le parole di Gesù sono inequivocabili. “Tutto è stato dato a me dal Padre mio; nessuno conosce il Figlio se non il Padre, e nessuno conosce il Padre se non il Figlio e colui al quale il Figlio vorrà rivelarlo”. Il Padre è l’acqua della vita. Tutto il Padre si è consegnato a Cristo Signore, si è messo interamente nel suo cuore. 
Chi si fa piccolo, umile, bambino e accoglie Cristo Signore, sarà colmato di tutta l’acqua della luce e della grazia del Padre. Chi invece per superbia e tracotanza imita Naamàn il Siro, allora per lui non ci sarà salvezza. Ecco la tracotanza e la superbia di quest’uomo:

Eliseo gli mandò un messaggero per dirgli: «Va’, bàgnati sette volte nel Giordano: il tuo corpo ti ritornerà sano e sarai purificato». Naamàn si sdegnò e se ne andò dicendo: «Ecco, io pensavo: “Certo, verrà fuori e, stando in piedi, invocherà il nome del Signore, suo Dio, agiterà la sua mano verso la parte malata e toglierà la lebbra”. Forse l’Abanà e il Parpar, fiumi di Damasco, non sono migliori di tutte le acque d’Israele? Non potrei bagnarmi in quelli per purificarmi?». Si voltò e se ne partì adirato. Gli si avvicinarono i suoi servi e gli dissero: «Padre mio, se il profeta ti avesse ordinato una gran cosa, non l’avresti forse eseguita? Tanto più ora che ti ha detto: “Bàgnati e sarai purificato”». Egli allora scese e si immerse nel Giordano sette volte, secondo la parola dell’uomo di Dio, e il suo corpo ridivenne come il corpo di un ragazzo; egli era purificato (2Re 5,10-14). 

Ecco la superbia dell’uomo: perché devo riempire la mia anfora dalle acque che sgorgano dal cuore di Gesù il Nazareno? Non ci sono nella mia terra acque migliori? Le acque potranno essere anche migliori, ma esse non purificano dalla lebbra. Le acque della terra potranno essere anche migliori, ma solo le acque che sgorgano dal cuore di Gesù Signore creano l’uomo nuovo. Beato chi lascia che la sua anfora sia riempita dalle acque che sgorgano dal cuore di Gesù Signore, che oggi è il cuore dei suoi Apostoli.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che noi diveniamo umili, piccoli, bambini. Solo così la nostra anfora potrà essere riempita con le acque che sgorgano dal cuore di Cristo, cuore degli Apostoli, cuore del suo corpo. Amen. 
[bookmark: _Toc47013805]MEDITAZIONE 16 Luglio 2020 
Giovedì XV Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Il popolo del Signore è in una grande e universale miseria spirituale. È consumato dall’idolatria. Noi sappiamo che quando i cuori sono governati dall’idolatria, sempre i suoi frutti saranno di immoralità. Si pensi ai nostri giorni. L’idolatria che sta governando il mondo, sta spingendo a volere abolire per legge umana ogni verità non solo rivelata, ma anche e soprattutto ogni verità di natura, di coscienza, di razionalità. Per legge umana si vuole dichiarare non naturale ciò che è naturale, non razionale ciò che è razionale, non secondo coscienza ciò che è l’essenza della coscienza di un uomo.
Quali saranno i frutti di questa dichiarazione che si vuole fare divenire legge dei popoli e delle nazioni? Significa che l’intera umanità, privata della verità della sua natura, della sua coscienza, della sua razionalità, diverrà essa stessa senza coscienza, senza razionalità, senza natura. I frutti saranno di vero disastro non solo morale, ma anche sociale. Quando per legge si vuole costruire un uomo non uomo, allora poi non si può chiedere all’uomo fatto non uomo, dichiarato non uomo, di agire da uomo. Agirà in ogni altro settore della vita da non uomo. I disastri di ogni azione frutto di non vera umanità, sono sotto gli occhi di tutti.
Non ci si può dichiarare contro le azioni della non umanità di ieri, se oggi le azioni della nostra non umanità superano infinitamente di gran lunga i misfatti di ieri. Domani, quando l’uomo dichiarato non uomo, aprirà gli occhi sarà troppo tardi. Anche perché vedrà i misfatti prodotti dalla non umanità di ieri, ma è incapace di vedere i disastri della non umanità del suo oggi. Ma è sempre così nella storia. Siamo tutti pronti a condannare i misfatti della non umanità di ieri, mentre la nostra non umanità ha inventato disastri più terrificanti di quelli di ieri.
In questi disastri di idolatria e di immoralità si alza il grido del profeta, che si fa voce dell’intero popolo del Signore e anche dell’intera umanità. “Di notte anela a te l’anima mia, al mattino dentro di me il mio spirito ti cerca, perché quando eserciti i tuoi giudizi sulla terra, imparano la giustizia gli abitanti del mondo”. Lo spirito del profeta cerca il Signore. Perché lo cerca? Perché nel suo cuore vi è un forte desiderio. Lui desidera che il Signore venga ed eserciti i suoi giudizi sulla terra.
Quel è il fine di questo divino esercizio, che appartiene solo a Dio? Il fine è uno solo: il Signore deve esercitare i suoi giudizi perché tutti gli abitanti del mondo imparino la giustizia. Qual è la giustizia che devono imparare? La giustizia da imparare è questa: abbandonare ogni idolatria e consegnarsi al solo Dio vivo e vero, al solo Creatore e Signore del cielo e della terra, al solo Dio cui appartengono i cardini della terra. Quanto avviene sulla terra, è sempre l’esercizio dei giudizi del Signore. È sempre in vista della conversione, che consiste nell’abbandono dell’idolatria e nel ritorno al Dio vivo e vero. 
Oggi cosa è mancato al mondo, in questo tempo in cui il Signore ha esercitato i suoi giudizi, sta esercitando i suoi giudizi? È mancata la voce del profeta che giorno e notte eleva al Signore il suo grido e manifesta al mondo intero qual è il fine di tutto ciò che accade sulla terra. Il fine è uno solo: l’abbandono dell’idolatria. Il ritorno alla confessione del Dio vivo e vero. Senza questo abbandono e questo ritorno al Dio che ha esercitato, che sta esercitando il suo giudizio, per l’umanità non c’è salvezza. Tutto da essa verrà vissuto nella stoltezza, nell’insipienza, nella vanità. Il profeta è voce potente del Signore e sua luce che deve orientare ogni cuore al suo Dio, Creatore, Padre. Come si ritorna a Dio? Ritornando nella sua Legge. 

Leggiamo Is 26,7-9.12.16-19
Il sentiero del giusto è diritto, il cammino del giusto tu rendi piano. Sì, sul sentiero dei tuoi giudizi, Signore, noi speriamo in te; al tuo nome e al tuo ricordo si volge tutto il nostro desiderio. Di notte anela a te l’anima mia, al mattino dentro di me il mio spirito ti cerca, perché quando eserciti i tuoi giudizi sulla terra, imparano la giustizia gli abitanti del mondo. Signore, ci concederai la pace, perché tutte le nostre imprese tu compi per noi. Signore, nella tribolazione ti hanno cercato; a te hanno gridato nella prova, che è la tua correzione per loro. Come una donna incinta che sta per partorire si contorce e grida nei dolori, così siamo stati noi di fronte a te, Signore. Abbiamo concepito, abbiamo sentito i dolori quasi dovessimo partorire: era solo vento; non abbiamo portato salvezza alla terra e non sono nati abitanti nel mondo. Ma di nuovo vivranno i tuoi morti. I miei cadaveri risorgeranno! Svegliatevi ed esultate voi che giacete nella polvere. Sì, la tua rugiada è rugiada luminosa, la terra darà alla luce le ombre.

Il profeta vede il suo popolo e il mondo intero in una morte spirituale dalla quale non c’è ritorno. Nessun uomo, se precipita nella morte del suo spirito, da se stesso potrà tornare in vita. Ma anche nessun popolo se cade nella morte spirituale – e oggi è vera morte spirituale la volontà diabolica e satanica di cancellare dal mondo ogni traccia di Dio sia di rivelazione che di natura – potrà ritornare nella vita da se stesso. Occorre un potente intervento del suo Signore e Creatore, il solo che è l’Autore della vita, di ogni vita. Ecco il grido del profeta che dona speranza all’uomo, al popolo, alle nazioni, al mondo. “Ma di nuovo vivranno i tuoi morti. I miei cadaveri risorgeranno! Svegliatevi ed esultate voi che giacete nella polvere. Sì, la tua rugiada è rugiada luminosa, la terra darà alla luce le ombre”.
È verità. Dio è sempre pronto a risuscitare l’uomo da Lui creato a sua immagine. Sappiamo che questa risurrezione ha un costo pesante. Il popolo del Signore è ritornato in vita passando per la distruzione di Gerusalemme e un esilio lungo e amaro. Sappiamo altresì che la risurrezione del mondo è costata la vita al Figlio di Dio, inchiodato su una croce e fattosi olocausto e sacrificio di redenzione e di salvezza. Sappiamo infine che oggi la risurrezione del mondo passa per il sacrificio e l’olocausto offerto al Padre da ogni membro del corpo di Cristo. La risurrezione sempre costa una morte. Vi offre a Dio la propria vita attraverso la morte perché quanti sono nella morte possa ritornare in vita.

Lettura del Vangelo
Gesù è sulla stessa linea e stessi pensieri dei profeti che lo hanno preceduto. Vi è però una differenza altissima tra loro e Lui. Gesù infatti è venuto per dare compimento alla Legge e ai Profeti. 

Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno compimento. In verità io vi dico: finché non siano passati il cielo e la terra, non passerà un solo iota o un solo trattino della Legge, senza che tutto sia avvenuto. Chi dunque trasgredirà uno solo di questi minimi precetti e insegnerà agli altri a fare altrettanto, sarà considerato minimo nel regno dei cieli. Chi invece li osserverà e li insegnerà, sarà considerato grande nel regno dei cieli. Io vi dico infatti: se la vostra giustizia non supererà quella degli scribi e dei farisei, non entrerete nel regno dei cieli (Mt 5,17-20). 

Ecco il grido di Gesù ad ogni uomo della terra: “Venite a me, voi tutti che siete stanchi e oppressi, e io vi darò ristoro”. Qual è la condizione perché si possa ricevere ristoro da Lui? La stessa posta dai profeti per ricevere la risurrezione o per passare dalla morte alla vita. La condizione è quella di abbandonare ogni idolatria, ogni frutto dell’idolatria che è immoralità. Come si abbandona l’idolatria? Imitando Cristo Gesù nella sua obbedienza al Padre fino alla morte e alla morte di croce. Si va da Lui, si impara da Lui che è mite e umile di cuore, si fa della propria vita un dono al Padre, si riceve la grande consolazione, il grande ristoro.

Leggiamo il testo di Mt 25,28-30
Venite a me, voi tutti che siete stanchi e oppressi, e io vi darò ristoro. Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per la vostra vita. Il mio giogo infatti è dolce e il mio peso leggero».

Come si impara da Cristo Gesù? Attraverso quali vie? La via è una sola: prendere su di noi il suo giogo, la sua Legge, la sua Parola, il suo Vangelo. Non basta più la Legge Antica come giogo. Ora il giogo è nuovo. È il nuovo giogo del Vangelo. È il nuovo giogo della perfetta imitazione di Gesù Signore. Gesù ci rassicura: il suo giogo non è pesante: “Il mio giogo infatti è dolce e il mio peso leggero”. La Parola del Signore non è pesante, perché è una Parola di vita. Pesante è la parola del principe del mondo perché è una parola di morte. Ecco le parole del Salmo: 

La legge del Signore è perfetta, rinfranca l’anima; la testimonianza del Signore è stabile, rende saggio il semplice. I precetti del Signore sono retti, fanno gioire il cuore; il comando del Signore è limpido, illumina gli occhi. Il timore del Signore è puro, rimane per sempre; i giudizi del Signore sono fedeli, sono tutti giusti, più preziosi dell’oro, di molto oro fino, più dolci del miele e di un favo stillante. Anche il tuo servo ne è illuminato, per chi li osserva è grande il profitto. Le inavvertenze, chi le discerne? Assolvimi dai peccati nascosti. Anche dall’orgoglio salva il tuo servo perché su di me non abbia potere; allora sarò irreprensibile, sarò puro da grave peccato. Ti siano gradite le parole della mia bocca; davanti a te i pensieri del mio cuore, Signore, mia roccia e mio redentore (Sal 19,8-15).

Anche l’Apostolo Giovanni rassicura quanti credono in Cristo, quanti hanno assunto i suoi comandamenti. I comandamenti di Cristo Gesù non sono gravosi: 

“Noi amiamo perché egli ci ha amati per primo. Se uno dice: «Io amo Dio» e odia suo fratello, è un bugiardo. Chi infatti non ama il proprio fratello che vede, non può amare Dio che non vede. E questo è il comandamento che abbiamo da lui: chi ama Dio, ami anche suo fratello. Chiunque crede che Gesù è il Cristo, è stato generato da Dio; e chi ama colui che ha generato, ama anche chi da lui è stato generato. In questo conosciamo di amare i figli di Dio: quando amiamo Dio e osserviamo i suoi comandamenti. In questo infatti consiste l’amore di Dio, nell’osservare i suoi comandamenti; e i suoi comandamenti non sono gravosi. Chiunque è stato generato da Dio vince il mondo; e questa è la vittoria che ha vinto il mondo: la nostra fede” (1Gv 4,19-5,4). 

Il mondo, che è il mondo dell’idolatria e dell’immoralità, si vince solo con la grazia del Signore. Ma oggi il cristiano ama l’idolatria, ama rimanere idolatra, ama giustificare la trasgressione dei comandamenti, ama dire che i comandamenti non si confanno alla nostra natura debole e fragile. Ma queste sono tutte scuse di non fede, scuse di una volontà che rinnega la pietà, pensieri del cuore che non vuole convertirsi alla verità, all’obbedienza, alla Parola. Con la grazia di Dio, per la forza dello Spirito Santo, tutto l’impossibile secondo la carne diviene possibile secondo Dio. Senza la fede nella grazia, sempre saremo consumati dalla grande idolatria.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che il cristiano brilli nel mondo per fede nella Parola, fede della grazia, fede nella verità, fede nello Spirito Santo, fede che il peccato si può vincere. Amen. 


[bookmark: _Toc47013806]MEDITAZIONE 17 Luglio 2020 
Venerdì XV Settimana del T. O.
PRIMA LETTURA
Il Signore manda il suo profeta, Isaia, dal re Ezechia, ammalato mortalmente, con una parola chiara da riferirgli: “Così dice il Signore: Da’ disposizioni per la tua casa, perché tu morirai e non vivrai”. A questa notizia per il re è lo sconforto e il pianto. 

“Ezechia allora voltò la faccia verso la parete e pregò il Signore dicendo: «Signore, ricòrdati che ho camminato davanti a te con fedeltà e con cuore integro e ho compiuto ciò che è buono ai tuoi occhi». Ed Ezechia fece un gran pianto. […] «Io dicevo: “A metà dei miei giorni me ne vado, sono trattenuto alle porte degli inferi per il resto dei miei anni”. Dicevo: “Non vedrò più il Signore sulla terra dei viventi, non guarderò più nessuno fra gli abitanti del mondo. La mia dimora è stata divelta e gettata lontano da me, come una tenda di pastori. Come un tessitore hai arrotolato la mia vita, mi hai tagliato dalla trama. Dal giorno alla notte mi riduci all’estremo. Io ho gridato fino al mattino. Come un leone, così egli stritola tutte le mie ossa. Dal giorno alla notte mi riduci all’estremo. Come una rondine io pigolo, gemo come una colomba. Sono stanchi i miei occhi di guardare in alto. Signore, io sono oppresso: proteggimi”. Che cosa dirò perché mi risponda, poiché è lui che agisce? Fuggirò per tutti i miei anni nell’amarezza dell’anima mia. Il Signore è su di loro: essi vivranno. Tutto ciò che è in loro è vita del suo spirito. Guariscimi e rendimi la vita. Ecco, la mia amarezza si è trasformata in pace! Tu hai preservato la mia vita dalla fossa della distruzione, perché ti sei gettato dietro le spalle tutti i miei peccati. Perché non sono gli inferi a renderti grazie, né la morte a lodarti; quelli che scendono nella fossa non sperano nella tua fedeltà. Il vivente, il vivente ti rende grazie, come io faccio quest’oggi. Il padre farà conoscere ai figli la tua fedeltà. Signore, vieni a salvarmi, e noi canteremo con le nostre cetre tutti i giorni della nostra vita, nel tempio del Signore» (Is 38,10-20). 

Il Signore ascolta il grido di quest’uomo pio e giusto, di questo suo servo fedele che si era impegnato con tutte le sue forze per fare tornare i figli di Giuda nell’obbedienza all’alleanza. Gli manda nuovamente il suo profeta, al quale dona l’ordine di aggiungere ancora quindici anni alla vita di Ezechia. È verità. Il Signore ascolta la preghiera dei suoi giusti. L’ascolta e dona ad essa esaudimento.

Leggiamo Is 38,1-6.21-22.7-8.
In quei giorni Ezechia si ammalò mortalmente. Il profeta Isaia, figlio di Amoz, si recò da lui e gli disse: «Così dice il Signore: “Da’ disposizioni per la tua casa, perché tu morirai e non vivrai”». Ezechia allora voltò la faccia verso la parete e pregò il Signore dicendo: «Signore, ricòrdati che ho camminato davanti a te con fedeltà e con cuore integro e ho compiuto ciò che è buono ai tuoi occhi». Ed Ezechia fece un gran pianto. Allora la parola del Signore fu rivolta a Isaia dicendo: Va’ e riferisci a Ezechia: “Così dice il Signore, Dio di Davide, tuo padre: Ho udito la tua preghiera e ho visto le tue lacrime; ecco, io aggiungerò ai tuoi giorni quindici anni. Libererò te e questa città dalla mano del re d’Assiria; proteggerò questa città”. Isaia disse: «Si vada a prendere un impiastro di fichi e si applichi sulla ferita, così guarirà». Ezechia disse: «Qual è il segno che salirò al tempio del Signore?». Da parte del Signore questo ti sia come segno che il Signore manterrà questa promessa che ti ha fatto. Ecco, io faccio tornare indietro di dieci gradi l’ombra sulla meridiana, che è già scesa con il sole sull’orologio di Acaz». E il sole retrocesse di dieci gradi sulla scala che aveva disceso.

La preghiera di Ezechia produce un duplice frutto. Non solo a Lui vengono aggiunti ancora quindici anni alla sua vita. Ottiene anche la liberazione di Gerusalemme dal re d’Assiria. Il tempo per la caduta della città non è ancora giunto. Il Signore dona anche un segno ad Ezechia: “Ecco, io faccio tornare indietro di dieci gradi l’ombra sulla meridiana, che è già scesa con il sole sull’orologio di Acaz. E il sole retrocesse di dieci gradi sulla scala che aveva disceso”. Nella Scrittura Santa è questo il secondo segno che è dato sul sole. Giosuè chiede al Signore di arrestare il sole, di fargli luce fino alla vittoria completa. Urgeva sconfiggere il nemico senza dargli alcuna possibilità di potersi riorganizzare nella notte. Fu ascoltato per la sua fedeltà e il suo amore per il suo Dio. 

Quando il Signore consegnò gli Amorrei in mano agli Israeliti, Giosuè parlò al Signore e disse alla presenza d’Israele: «Férmati, sole, su Gàbaon, luna, sulla valle di Àialon». Si fermò il sole e la luna rimase immobile finché il popolo non si vendicò dei nemici. Non è forse scritto nel libro del Giusto? Stette fermo il sole nel mezzo del cielo, non corse al tramonto un giorno intero. Né prima né poi vi fu giorno come quello, in cui il Signore ascoltò la voce d’un uomo, perché il Signore combatteva per Israele. Giosuè e tutto Israele ritornarono verso l’accampamento di Gàlgala” (Gs 10, 12-15). 

Elia per la sua preghiera chiuse il cielo per tre anni e sei messi. Per la preghiera dei suoi fedeli il Signore, se è necessario, modifica temporaneamente anche le leggi della sua creazione. Per la preghiera dei giusti il Signore può manifestare tutta la sua divina ed eterna onnipotenza. Questa verità mai dovrà essere dimenticata. Ma quale preghiera ascolta il Signore? Quella dei suoi fedeli. Quella dei giusti. Quella di coloro che obbediscono alla sua Legge compiono la sua volontà.

Lettura del Vangelo
Gesù è Dio. È il Signore e il Creatore del cielo e della terra. È tutto questo perché Lui è il Figlio Unigenito del Padre. È il Verbo di Dio, è il Verbo che è Dio, è il Verbo che è presso Dio, che si è fatto carne nel seno della vergine Maria. Se è il Verbo di Dio è anche il Dio che viene adorato nel tempio. Per questo Lui è più grande del tempio. Anzi, è Lui, nella sua carne il vero tempio di Dio. È in Lui che abita corporalmente tutta la pienezza della divinità. Così l’Apostolo Paolo:

“Dico questo perché nessuno vi inganni con argomenti seducenti: infatti, anche se sono lontano con il corpo, sono però tra voi con lo spirito e gioisco vedendo la vostra condotta ordinata e la saldezza della vostra fede in Cristo. Come dunque avete accolto Cristo Gesù, il Signore, in lui camminate, radicati e costruiti su di lui, saldi nella fede come vi è stato insegnato, sovrabbondando nel rendimento di grazie. Fate attenzione che nessuno faccia di voi sua preda con la filosofia e con vuoti raggiri ispirati alla tradizione umana, secondo gli elementi del mondo e non secondo Cristo. È in lui che abita corporalmente tutta la pienezza della divinità, e voi partecipate della pienezza di lui, che è il capo di ogni Principato e di ogni Potenza” (Col 2,4-10). 

Gesù nella sua natura e persona divina è vero Dio. Lui è Dio da Dio, luce da luce, Dio vero da Dio vero, generato, non creato, della stessa sostanza del Padre. Quanto Lui dice è verità: “Ora io vi dico che qui vi è uno più grande del tempio”. Se sacerdoti e leviti in giorno di sabato lavorano nel tempio e nessuno li accusa di infrangere la legge del Signore, perché Lui, che è più grande del tempio, deve essere accusato se in giorno di sabato vive l’esercizio della misericordia e della carità? Lui è il Signore del tempio. Il tempio è la creazione. Il tempio è l’universo. Di questo universo e di questa creazione Lui è il Signore. Se è il Signore, può operare tutto il bene per fare bella la creazione, bello l’universo del Padre suo.
Come Gesù fa bello l’universo? Fa bella la creazione? Mostrando ad ogni uomo la bellezza della carità, dell’amore, della pietà, della consolazione, della misericordia. Quando noi agiamo dalla carità, sempre mostriamo la bellezza del tempio del Signore. San Paolo dona la carità come principio e fondamento di tutta la vita che deve essere vissuta all’interno del tempio del Signore, che è il suo corpo, che è la sua Chiesa: La carità è magnanima, benevola è la carità; non è invidiosa, non si vanta, non si gonfia d’orgoglio, non manca di rispetto, non cerca il proprio interesse, non si adira, non tiene conto del male ricevuto, non gode dell’ingiustizia ma si rallegra della verità. Tutto scusa, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta (1Cor 13,4-7). È questa la vita di Gesù; manifestazione al mondo intero della grande carità, misericordia, pietà del Padre suo. È questa la vita di ogni discepolo di Gesù: manifestazione al mondo intero della grande misericordia, carità, pietà, compassione di Cristo Signore.

Leggiamo il testo di Mt 12,1-8
In quel tempo Gesù passò, in giorno di sabato, fra campi di grano e i suoi discepoli ebbero fame e cominciarono a cogliere delle spighe e a mangiarle. Vedendo ciò, i farisei gli dissero: «Ecco, i tuoi discepoli stanno facendo quello che non è lecito fare di sabato». Ma egli rispose loro: «Non avete letto quello che fece Davide, quando lui e i suoi compagni ebbero fame? Egli entrò nella casa di Dio e mangiarono i pani dell’offerta, che né a lui né ai suoi compagni era lecito mangiare, ma ai soli sacerdoti. O non avete letto nella Legge che nei giorni di sabato i sacerdoti nel tempio vìolano il sabato e tuttavia sono senza colpa? Ora io vi dico che qui vi è uno più grande del tempio. Se aveste compreso che cosa significhi: Misericordia io voglio e non sacrifici, non avreste condannato persone senza colpa. Perché il Figlio dell’uomo è signore del sabato».

I Farisei, accusando i discepoli di violazione della Legge del sabato, intendono affermare che Gesù non è un vero Maestro né della Legge, né dei Profeti, né dei Salmi. Se Gesù fosse un vero Maestro saprebbe che i suoi discepoli stanno violando la Legge del Signore e impedirebbe questo scandalo. Poiché non è un vero Maestro, nulla conosce della Legge ed è per questo che non forma, non educa i suoi discepoli. Gesù risponde che la Legge del Padre è purissima misericordia. Dinanzi alla Legge della misericordia, mai si potrà trasgredire la Legge del sabato, che è legge di misericordia verso l’uomo, il quale ha bisogno di dare un po’ di risposo al suo cuore, alla sua anima, al suo spirito, al suo corpo. 
La Legge del sabato è per grande misericordia, verità, giustizia verso l’uomo. Dopo sei giorni di duro lavoro, è carità verso se stessi concedersi un po’ di riposo. Anche il corpo deve respirare e anche gli animali. L’uomo va visto sempre nella verità della sua umanità e la verità della sua umanità è anche stanchezza e di conseguenza necessità di respirare, riposando e vivendo nella quiete. Oggi è questa verità dell’uomo che è stata dimenticata. Poi il corpo soccombe e non risponde più all’uomo, perché dall’uomo è stato logorato, usata male. Ecco l’altra grande verità che Gesù annuncia su se stesso: “Il Figlio dell’uomo è signore del sabato”.
Se Gesù è il Signore del sabato, è Lui che interpreta la Legge del sabato. Lui ha dato la Legge e Lui la interpreta. Lui ne dona la purissima verità. Se la Legge del sabato è stata data per amore, compassione, misericordia dell’uomo, ogni uomo non solo deve vivere per se stesso la compassione, l’amore, la misericordia. Deve anche viverla verso ogni suo fratello. Di certo non è compassione lasciare che delle persone muoiano di fame perché non hanno nulla da mangiare. È carità, amore, misericordia lasciare che raccolgano delle spighe e mangino i chicchi che sono in esse. Quando un uomo vive la legge della carità e dell’amore, sa sempre cosa è conforme alla Legge del Signore e cosa le è difforme.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù viva la Legge dell’amore nella modalità più santa e perfetta. Sarà vero testimone nel mondo dell’amore del Padre, che si manifesta tutto in Cristo Crocifisso per amore. Amen.


[bookmark: _Toc47013807]MEDITAZIONE 18 Luglio 2020 
Sabato XIV Settimana del T. O.
PRIMA LETTURA
Iniziamo la riflessione di questo giorno ricordando due verità annunciate nel Libro del Qoelet. Prima verità: 

Poiché non si pronuncia una sentenza immediata contro una cattiva azione, per questo il cuore degli uomini è pieno di voglia di fare il male; infatti il peccatore, anche se commette il male cento volte, ha lunga vita. Tuttavia so che saranno felici coloro che temono Dio, appunto perché provano timore davanti a lui, e non sarà felice l’empio e non allungherà come un’ombra i suoi giorni, perché egli non teme di fronte a Dio (Qo 8,11-13).

Seconda verità:

Conclusione del discorso, dopo aver ascoltato tutto: temi Dio e osserva i suoi comandamenti, perché qui sta tutto l’uomo. Infatti, Dio citerà in giudizio ogni azione, anche tutto ciò che è occulto, bene o male (Qo 12,13-14). 

Quando l’uomo è nel peccato, sempre segue la morte della sua intelligenza, della sua razionalità, del suo cuore, dei suoi sentimenti, della sua volontà. Nel peccato tutta la natura dell’uomo che è natura chiamata alla luce, seguendo le vie della sana razionalità e della retta intelligenza, si trasforma in natura che avanza verso le tenebre, sorretta da una razionalità depravata e da una ottenebrata intelligenza. Nel peccato la luce viene trasformata in tenebre e le tenebre in luce, il male in bene e il bene i male, la giustizia in ingiustizia e l’ingiustizia in giustizia. Nel peccato Dio viene dichiarato un idolo e l’idolo viene elevato a Dio. Nel peccato la non umanità viene osannata come vera umanità e la vera umanità vilipesa e declassata come non vera umanità. Nel peccato, oggi la vera natura la stiamo disprezzando e dichiarando per legge umana non natura, la non natura invece viene intronizzata sempre per legge umana come vera natura.
È cosa giusta, alle due verità attinte dal Qoelet, aggiungere una terza verità, questa volta presa dal Libro della Sapienza. L’uomo uccide con la sua malvagità, ma non può far ritornare uno spirito che se n’è andato, né libera un’anima già accolta nel regno dei morti (Sap 16,14). 
Nel peccato oggi l’uomo è governato da una stolta e insipiente logica di peccato. Qual è questa stolta e insipiente logica di peccato? Questa logica è racchiusa in una sola frase: “Il passato è passato. Ieri era ieri. Oggi è oggi”. Bene! Il passato non è passato. Le conseguenze dei peccati di ieri sono eterne. Ieri non è ieri. Ieri vive oggi nelle sue conseguenze di ingiustizia, malvagità, cattiveria. Oggi non è oggi. Perché oggi è il frutto di ieri. Cristo Gesù ha redento il peccato, ci ha liberato dalla colpa. Ha perdonato le nostre iniquità. Il male del primo peccato e di ogni altro che si commette ogni giorno ci divora come il tarlo divora il legno. Ieri vi era un bel campo di grano, biondeggiante, pronto per la mietitura. Un uomo passa, accende un piccolo fiammifero, lo appoggia ad un solo stelo, lo stelo brucia e tutto il campo viene ridotto in polvere. 
Ieri il campo era biondeggiante. Oggi è un tappeto di cenere. Il passato non è passato. Ieri non è ieri. Oggi non è oggi. Oggi si è senza grano, senza pane, senza fonte di vita. Il Signore oggi per mezzo del suo profeta Michea ci mette in allarme. Il male sempre produce i suoi frutti di morte. Qual è il più grande frutto di morte prodotto dal male? Allontana dall’uomo la sorgente della vita che è il Signore. Il male è in tutto simile all’avvelenamento di una sorgente di acqua in un deserto. Il viandante prima l’avvelena e poi per la grande sete le beve. Bevendo l’acqua da lui avvelenata, avvelena se stesso e ogni altro viandante. Questa la grande potenza del male. “Guai a coloro che meditano l’iniquità e tramano il male sui loro giacigli; alla luce dell’alba lo compiono, perché in mano loro è il potere”. 
Quando nella Scrittura Santa il Signore minaccia un “guai”, significa che i frutti del male commesso saranno amari, molto amari e tristi. Il male produce morte, solo morte, ogni morte. Chi vuole dare al mondo frutti di vita si astenga da ogni male. Chi fa il bene è il più grande benefattore dell’umanità. Nel bene il suo albero produrrà solo frutti di bene per ogni altro uomo.
Leggiamo Mi 2,1-5
Guai a coloro che meditano l’iniquità e tramano il male sui loro giacigli; alla luce dell’alba lo compiono, perché in mano loro è il potere. Sono avidi di campi e li usurpano, di case e se le prendono. Così opprimono l’uomo e la sua casa, il proprietario e la sua eredità. Perciò così dice il Signore: «Ecco, io medito contro questa genìa una sciagura da cui non potranno sottrarre il collo e non andranno più a testa alta, perché sarà un tempo di calamità. In quel tempo si intonerà su di voi una canzone, si leverà un lamento e si dirà: “Siamo del tutto rovinati; ad altri egli passa l’eredità del mio popolo, non si avvicinerà più a me, per restituirmi i campi che sta spartendo!”. Perciò non ci sarà nessuno che tiri a sorte per te, quando si farà la distribuzione durante l’assemblea del Signore».

Il Signore ricorda al suo popolo che la dimora nella terra è condizionata all’obbedienza all’alleanza giurata. Se il popolo rifiuta il suo Signore, non obbedisce alla sua Legge, si abbandona all’idolatria e ad ogni altra iniquità, la terra lo rigetterà, si ribellerà a lui, lo farà andare in esilio. “Perciò non ci sarà nessuno che tiri a sorte per te, quando si farà la distribuzione durante l’assemblea del Signore”. Se tu, uomo, ti abbandoni al male, sappi che il male ti consumerà. Quando si dividerà la terra, tu non esisterai. Sarai stato divorato dalla tua iniquità. È proprio della natura del male condurre alla morte coloro che lo commettono.

Lettura del Vangelo
Possiamo applicare ai farisei quanto il Libro della Sapienza dice degli empi e degli iniqui. 

“Tendiamo insidie al giusto, che per noi è d’incomodo e si oppone alle nostre azioni; ci rimprovera le colpe contro la legge e ci rinfaccia le trasgressioni contro l’educazione ricevuta. Proclama di possedere la conoscenza di Dio e chiama se stesso figlio del Signore. È diventato per noi una condanna dei nostri pensieri; ci è insopportabile solo al vederlo, perché la sua vita non è come quella degli altri, e del tutto diverse sono le sue strade. Siamo stati considerati da lui moneta falsa, e si tiene lontano dalle nostre vie come da cose impure. Proclama beata la sorte finale dei giusti e si vanta di avere Dio per padre. Vediamo se le sue parole sono vere, consideriamo ciò che gli accadrà alla fine. Se infatti il giusto è figlio di Dio, egli verrà in suo aiuto e lo libererà dalle mani dei suoi avversari. Mettiamolo alla prova con violenze e tormenti, per conoscere la sua mitezza e saggiare il suo spirito di sopportazione. Condanniamolo a una morte infamante, perché, secondo le sue parole, il soccorso gli verrà» (Sap 2, 12-20). 

Ecco cosa rivela oggi il Vangelo: “Allora i farisei uscirono e tennero consiglio contro di lui per farlo morire”. Perché i farisei decidono di far morire Gesù? Perché Gesù con la sua Parola e le sue opere rivela qual è la vera religione. Rivelando qual è la vera religione, mette in luce ogni falsa religione. Dalla vera religione di Gesù appare subito in grande evidenza la falsità della religione dei farisei e degli scribi. È questa la missione del vero discepolo di Gesù: manifestare al mondo la vera religione. Nel mondo dei discepoli di Gesù sempre vi sarà questa guerra, questa sorda opposizione, questa battaglia. Il vero discepolo di Gesù mostra qual è la vera religione che nasce dal Vangelo. Il falso discepolo di Gesù non ama che la sua falsa religione venga alla luce e per questo necessariamente combatterà contro il vero discepolo di Gesù fino alla sua eliminazione. 
Le vie per la sua eliminazione sono altamente scaltre, sofisticate, sempre nuove. Il vero discepolo di Gesù una cosa sola deve fare: rimanere sempre nella verità della religione secondo la purezza del Vangelo. 

Leggiamo il testo di Mt 12,14-21
Allora i farisei uscirono e tennero consiglio contro di lui per farlo morire. Gesù però, avendolo saputo, si allontanò di là. Molti lo seguirono ed egli li guarì tutti e impose loro di non divulgarlo, perché si compisse ciò che era stato detto per mezzo del profeta Isaia: Ecco il mio servo, che io ho scelto; il mio amato, nel quale ho posto il mio compiacimento. Porrò il mio spirito sopra di lui e annuncerà alle nazioni la giustizia. Non contesterà né griderà né si udrà nelle piazze la sua voce. Non spezzerà una canna già incrinata, non spegnerà una fiamma smorta, finché non abbia fatto trionfare la giustizia; nel suo nome spereranno le nazioni.

Mentre i farisei pensano a come fare per eliminare Cristo Signore, a causa della sua vera religione, Gesù invece pensa a come portare a compimento il suo altissimo mistero e mistero di Messia, di Salvatore, di Redentore. Mentre l’uomo pensa il male contro di Lui, Lui pensa come arrecare loro il più grande bene. Mentre l’uomo va contro Gesù con ogni violenza e arroganza, Gesù va verso ogni uomo con dolcezza, mitezza, amore, misericordia, pietà, compassione. Mentre l’uomo continua a vivere la sua falsa religione che è religione di invidia, stoltezza, insipienza, odio, superbia, incapacità naturale di vedere il bene, Gesù invece continua a vivere la vera religione della purezza del suo amore universale, verso giusti e ingiusti, amici e nemici, credenti e non credenti. È proprio della vera religione l’amore universale. Ecco cosa dice la profezia della vera religione del Messia del Signore: “Non spezzerà una canna già incrinata, non spegnerà una fiamma smorta, finché non abbia fatto trionfare la giustizia; nel suo nome spereranno le nazioni”.
La vera religione è la religione della vera speranza. Qual è la vera speranza che il Messia porterà sulla nostra terra? La vera speranza è il frutto della vera religione. Qual è allora la vera religione che il Messia vivrà e testimonierà sulla nostra terra? È la religione dell’espiazione vicaria. È la religione del prendere su di sé i peccati del mondo al fine di espiarli. È la religione del Messia che fa sue le colpe, le sofferenze, i drammi dell’umanità al fine di dare all’uomo il suo Spirito Santo, perché ogni suo discepolo possa anche lui divenire uomo della vera religione.
La vera religione è la religione dell’assunzione. Si assume per liberare. Si assume per redimere. Si assume per salvare. Si assume per colmare di vita eterna. Si assume per trasformare ogni cosa in verità, giustizia, luce. La vera religione è quella che toglie il peccato del mondo. Ognuno lo toglie dal suo corpo. Assume nel suo corpo il peccato del mondo, al fine di togliere, espiandolo. La vera religione è così proclamata e vissuta dall’Apostolo Paolo: “Ora io sono lieto nelle sofferenze che sopporto per voi e do compimento a ciò che, dei patimenti di Cristo, manca nella mia carne, a favore del suo corpo che è la Chiesa” (Col 1,24). 
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù sia cristiano dalla vera religione. Amen. 



[bookmark: _Toc47013808]
MEDITAZIONE 19 Luglio 2020 
XVI Domenica del T. O.

PRIMA LETTURA
Nella Genesi Dio è il Creatore Onnipotente. Nell’Esodo è il Signore al quale tutta la creazione obbedisce. Nel Levitico è il Santo che chiede ai suoi figli di essere santi. Nei Numeri è il Signore che vince un deserto inospitale. Nel Deuteronomio è il Signore che chiede fedeltà e obbedienza all’alleanza stipulata con Lui presso il Sinai.
Ogni giorno il Signore sempre rivela al suo popolo qualcosa di sé. La rivelazione mai si ferma. Il Dio d’Israele è un Dio eterno, infinito e mai potrà essere contenuto in un evento. Nel Libro della Sapienza Dio è il Signore Onnipotente, ma paziente, pietoso, clemente, compassionevole che attende che l’uomo si penta perché Lui lo possa perdonare. La sua onnipotenza è nell’amore che perdona, risana, rinnova, risuscita, attende. Nulla è più grande di un amore che sa attendere per fare grazia. Questo amore che attende è quello manifestato dal Padre al figlio che aveva abbandonato la casa. Il figlio ha abbandonato il Padre. Il Padre non ha abbandonato il Figlio. Era di vedetta. Attendeva che tornasse.

Quando era ancora lontano, suo padre lo vide, ebbe compassione, gli corse incontro, gli si gettò al collo e lo baciò. Il figlio gli disse: “Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere chiamato tuo figlio”. Ma il padre disse ai servi: “Presto, portate qui il vestito più bello e fateglielo indossare, mettetegli l’anello al dito e i sandali ai piedi. Prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo e facciamo festa, perché questo mio figlio era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato”. E cominciarono a far festa (Lc 15,20-24). 

Ecco questa verità viene annunciata nel Libro della Sapienza: “Padrone della forza, tu giudichi con mitezza e ci governi con molta indulgenza, perché, quando vuoi, tu eserciti il potere”. Dio potrebbe usare la sua forza per distruggere i peccatori. La usa invece per manifestare tutta la sua grande pietà, misericordia, compassione, perdono, accoglienza. Chi si perde, si perde solo per ostinazione nel peccato e per sua impenitenza finale. Non è voluto ritornare al suo Signore, Dio, Padre, che è il Clemente, il Misericordioso.

Leggiamo Sap 12,13.16-19
Non c’è Dio fuori di te, che abbia cura di tutte le cose, perché tu debba difenderti dall’accusa di giudice ingiusto. La tua forza infatti è il principio della giustizia, e il fatto che sei padrone di tutti, ti rende indulgente con tutti. Mostri la tua forza quando non si crede nella pienezza del tuo potere, e rigetti l’insolenza di coloro che pur la conoscono. Padrone della forza, tu giudichi con mitezza e ci governi con molta indulgenza, perché, quando vuoi, tu eserciti il potere. Con tale modo di agire hai insegnato al tuo popolo che il giusto deve amare gli uomini, e hai dato ai tuoi figli la buona speranza che, dopo i peccati, tu concedi il pentimento.

Qual è una prima conclusione che dobbiamo trarre da questa verità del nostro Dio e Signore? Se noi dobbiamo essere santi come il nostro Dio è santo, ed è santo perché manifesta tutta la sua onnipotenza di misericordia e di amore, se il nostro Dio è il Signore Onnipotente e Crocifisso per amore, se il nostro Dio è Colui che prende su di sé i peccati del mondo per espiarli nel suo corpo, se il nostro Dio espia i peccati, si riconcilia con il peccatore, Anche i suoi adoratori devono vivere la stessa altissima santità. Ecco come il Libro della Sapienza ci rivela questa verità: “Con tale modo di agire hai insegnato al tuo popolo che il giusto deve amare gli uomini, e hai dato ai tuoi figli la buona speranza che, dopo i peccati, tu concedi il pentimento”. Chi è allora il vero adoratore del Dio che è santo, che è il Santo? Il vero adoratore è colui che ha compassione, che è misericordioso, che ha pietà dei suoi fratelli, che li perdona, che si vuole riconciliare, che prende su di sé i peccati del mondo al fine di espiarli. Il vero adoratore è colui che manifesta al mondo la grande compassione del suo Dio e Signore. Di certo non è vero adoratore chi cerca vendetta, chi grida giustizia, chi non perdona, chi non è compassionevole, chi non accoglie il pentimento dei suoi fratelli. Neanche è vero adoratore chi persevera nel fare il male. Il vero adoratore è santo come il suo Dio è Santo.

SECONDA LETTURA
Quando un uomo prega il suo Signore, lo prega dal suo cuore, che può essere santo, non santo, puro, non puro, perfetto, non perfetto, evangelico, non evangelico. Dice la Scrittura che il cuore dell’uomo è un abisso. Anche se è puro, è sempre un cuore carico di infinite preoccupazioni. È questa la fragilità e la debolezza dell’uomo: il suo cuore. Gesù ci invita a chiedere nella nostra preghiera lo Spirito Santo, perché se Lui è in noi con tutta la sua potenza di sapienza, scienza, fortezza, consiglio, intelligenza, pietà e timore del Signore, la nostra preghiera sarà sempre secondo i desideri del Padre.

Ebbene, io vi dico: chiedete e vi sarà dato, cercate e troverete, bussate e vi sarà aperto. Perché chiunque chiede riceve e chi cerca trova e a chi bussa sarà aperto. Quale padre tra voi, se il figlio gli chiede un pesce, gli darà una serpe al posto del pesce? O se gli chiede un uovo, gli darà uno scorpione? Se voi dunque, che siete cattivi, sapete dare cose buone ai vostri figli, quanto più il Padre vostro del cielo darà lo Spirito Santo a quelli che glielo chiedono!» (Lc 11,9-13). 

L’Apostolo Paolo ci invita a pregare presentando al Signore ogni nostro affanno. Noi preghiamo, il Signore inonda il nostro cuore di pace e ogni nostro affanno perde di potenza e di forza.

Siate sempre lieti nel Signore, ve lo ripeto: siate lieti. La vostra amabilità sia nota a tutti. Il Signore è vicino! Non angustiatevi per nulla, ma in ogni circostanza fate presenti a Dio le vostre richieste con preghiere, suppliche e ringraziamenti. E la pace di Dio, che supera ogni intelligenza, custodirà i vostri cuori e le vostre menti in Cristo Gesù (Fil 4,4-7). 

Nella Lettera ai Romani, ci dice che è nostro obbligo essere sempre pieni di Spirito Santo. Se lo Spirito Santo vive in noi con tutta la sua potenza di grazia e verità, sarà lui a pregare per noi secondo i desideri del Padre. “Allo stesso modo anche lo Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza; non sappiamo infatti come pregare in modo conveniente, ma lo Spirito stesso intercede con gemiti inesprimibili”.
Il discepolo di Gesù deve elevare a Dio una sola preghiera: che sempre sia avvolto dallo Spirito Santo. Con lo Spirito Santo che lo governa, sempre il suo cuore sarà rivolto verso Dio. Sempre cercherà la volontà di Dio. Con lo Spirito Santo si vive solo per fare la volontà di Dio. “Sia fatta la tua volontà come in cielo così in terra”. 
Leggiamo Rm 8,26-27
Allo stesso modo anche lo Spirito viene in aiuto alla nostra debolezza; non sappiamo infatti come pregare in modo conveniente, ma lo Spirito stesso intercede con gemiti inesprimibili; e colui che scruta i cuori sa che cosa desidera lo Spirito, perché egli intercede per i santi secondo i disegni di Dio.

Qual è il desiderio dello Spirito Santo? Che ogni adoratore di Dio compia solo e sempre la sua volontà. La pace dell’uomo, la vera pace, è solo nel compimento della volontà del suo Signore e Dio. Nella volontà di Dio è la sua pace, perché la vita è nell’obbedienza alla Parola del Signore. Le parole dell’Apostolo sono di vera consolazione per noi: “E colui che scruta i cuori sa che cosa desidera lo Spirito, perché egli intercede per i santi secondo i disegni di Dio”. Il Padre tutto opera per Cristo nello Spirito Santo. Cristo Gesù tutto opera per il Padre nello Spirito Santo. Anche il cristiano è chiamato ad operare tutto in Cristo per lo Spirito Santo, nello Spirito Santo. Un cristiano privo dello Spirito Santo mai potrà operare secondo verità in Cristo, con Cristo, per Cristo. Senza lo Spirito Santo neanche potrà pregare secondo verità. Pregherà perché si compiano i desideri del suo cuore e non perché la volontà di Dio si faccia nella sua vita. 

Lettura del Vangelo
Nel racconto evangelico di questa domenica, le verità da mettere in luce sono molte. Dio sempre semina nel suo campo il buon grano. Dio ha fatto la sua creazione con sapienza e amore. Nella creazione vi è però un elemento di disturbo; il nemico di Dio. Il nemico di Dio è il diavolo. Il nemico di Dio è anche ogni persona che vive nel regno del principe del mondo. Il nemico di Dio semina il cattivo seme nel campo di Dio. Lo semina sempre, senza mai arrestarsi, fermarsi, stancarsi. Lo semina con ogni inganno, malizia, perversità, malvagità. Lo semina servendosi di ogni persona che ha conquistato e che tiene schiava nel suo regno di peccato e di morte. Ecco le parole di Gesù: “Ma, mentre tutti dormivano, venne il suo nemico, seminò della zizzania in mezzo al grano e se ne andò”.
La parabola della zizzania e del buon grano ci rivela che fino al giorno della Parusia bene e male, luce e tenebra, abiteranno insieme nella stessa casa, stessa città, stessa comunità. Non esiste sulla terra un luogo dove cresce solo il buon grano. Dove viene seminato il buon grano, subito dopo verrà sempre seminata l’erba cattiva. La parabola del granello di senapa rivela invece che gli inizi di qualsiasi seminagione della parola saranno sempre piccoli. Il regno di Dio cresce con il tempo, a condizione però che sempre si semini il buon grano della Parola nei cuori. La parabola del lievito ci insegna che se un discepolo di Gesù è vero suo discepolo, per lui, molti altri diventeranno discepoli. Se la luce è vera luce, tutti quelli della casa saranno illuminati. Se il sale è vero sale, tutta la pasta risulterà salata. Il discepolo di Gesù di una cosa sola dovrà preoccuparsi: rimanere sempre vero discepolo, crescere come vero discepolo. 

Leggiamo il testo di Mt 13,24-42

Espose loro un’altra parabola, dicendo: «Il regno dei cieli è simile a un uomo che ha seminato del buon seme nel suo campo. Ma, mentre tutti dormivano, venne il suo nemico, seminò della zizzania in mezzo al grano e se ne andò. Quando poi lo stelo crebbe e fece frutto, spuntò anche la zizzania. Allora i servi andarono dal padrone di casa e gli dissero: “Signore, non hai seminato del buon seme nel tuo campo? Da dove viene la zizzania?”. Ed egli rispose loro: “Un nemico ha fatto questo!”. E i servi gli dissero: “Vuoi che andiamo a raccoglierla?”. “No, rispose, perché non succeda che, raccogliendo la zizzania, con essa sradichiate anche il grano. Lasciate che l’una e l’altro crescano insieme fino alla mietitura e al momento della mietitura dirò ai mietitori: Raccogliete prima la zizzania e legatela in fasci per bruciarla; il grano invece riponételo nel mio granaio”». Espose loro un’altra parabola, dicendo: «Il regno dei cieli è simile a un granello di senape, che un uomo prese e seminò nel suo campo. Esso è il più piccolo di tutti i semi ma, una volta cresciuto, è più grande delle altre piante dell’orto e diventa un albero, tanto che gli uccelli del cielo vengono a fare il nido fra i suoi rami». Disse loro un’altra parabola: «Il regno dei cieli è simile al lievito, che una donna prese e mescolò in tre misure di farina, finché non fu tutta lievitata». Tutte queste cose Gesù disse alle folle con parabole e non parlava ad esse se non con parabole, perché si compisse ciò che era stato detto per mezzo del profeta: Aprirò la mia bocca con parabole, proclamerò cose nascoste fin dalla fondazione del mondo. Poi congedò la folla ed entrò in casa; i suoi discepoli gli si avvicinarono per dirgli: «Spiegaci la parabola della zizzania nel campo». Ed egli rispose: «Colui che semina il buon seme è il Figlio dell’uomo. Il campo è il mondo e il seme buono sono i figli del Regno. La zizzania sono i figli del Maligno e il nemico che l’ha seminata è il diavolo. La mietitura è la fine del mondo e i mietitori sono gli angeli. Come dunque si raccoglie la zizzania e la si brucia nel fuoco, così avverrà alla fine del mondo. Il Figlio dell’uomo manderà i suoi angeli, i quali raccoglieranno dal suo regno tutti gli scandali e tutti quelli che commettono iniquità e li getteranno nella fornace ardente, dove sarà pianto e stridore di denti. Allora i giusti splenderanno come il sole nel regno del Padre loro. Chi ha orecchi, ascolti!

Oggi questa verità non è più creduta. Perché non è più creduta? Perché è venuto il nemico di Dio ed ha seminato la falsità, la menzogna nella mente dei discepoli di Cristo Signore. Quale menzogna e falsità ha seminato nel cuore? Menzogna e falsità sono una sola: la separazione della fede dalla Parola che la contiene. La Parola di Gesù dice una cosa, la fede dice l’opposto contrario. La confusione che oggi regna nel mondo cristiano è proprio questa: da un lato abbiamo la Parola, dall’altro la fede. La Parola che è la Madre della fede è stata eliminata dalla fede. Eliminata la Parola, ognuno può professare la fede che vuole, ma è una fede senza alcuna verità oggettiva.
Ecco cosa dice la Parola: “Il Figlio dell’uomo manderà i suoi angeli, i quali raccoglieranno dal suo regno tutti gli scandali e tutti quelli che commettono iniquità e li getteranno nella fornace ardente, dove sarà pianto e stridore di denti. Allora i giusti splenderanno come il sole nel regno del Padre loro. Chi ha orecchi, ascolti!”. Ecco cosa dice la fede senza la Parola: Al momento della morte saremo tutti accolti nel regno eterno di Dio. Cosa fa questa fede? Dichiara una favola la Parola di Cristo Gesù. La dichiara una menzogna e una falsità. La Parola di Gesù non è vera. È vera la parola dell’uomo. Così facendo, muore l’oggettività della fede e la sua universalità, nasce il soggettivismo e il particolarismo, dal momento che ognuno può farsi la sua fede. Nasce anche la superbia, l’arroganza, la tracotanza, la prepotenza: con inganni e raggiri si vuole imporre questa fede falsa ad ogni altro uomo, gridandola come purissima verità. 
Ecco la regola che Paolo dona ai Corinzi: stare a ciò che è scritto. “Queste cose, fratelli, le ho applicate a modo di esempio a me e ad Apollo per vostro profitto, perché impariate dalle nostre persone a stare a ciò che è scritto, e non vi gonfiate d’orgoglio favorendo uno a scapito di un altro” (1Cor 4,6). Quando si esce da ciò che è scritto, quando si abbandona la “carta”, dall’oggettività e dall’universalità sempre si cade nel soggettivismo e nel particolarismo. 
Madre della Chiesa, Angeli, Santi, aiutate i discepoli di Gesù affinché mai cadano nel soggettivismo e nel particolarismo della fede. Amen. 
[bookmark: _Toc47013809]MEDITAZIONE 20 Luglio 2020 
Lunedì XVI Settimana del T. O.
PRIMA LETTURA
Il Signore vede che il suo popolo – il popolo da Lui creato per manifestare ad ogni altro popolo e nazione, attraverso di esso, la sua bontà, misericordia, bellezza, gloria – è lontano da lui. Vede che il suo popolo si è stancato della sua presenza di amore e della sua vicinanza di salvezza. Vede che il suo popolo si sente soffocato dal suo purissimo amore e dalla sua grazia datrice di ogni vita e benedizione. Vede il suo popolo consegnato agli idoli, che sono nullità. Da essi mai potrà venire vita. Dall’idolatria spunta ogni immoralità e dissolutezza, che sono vero veleno di morte del singolo e dell’intero popolo. Il Signore vede il disastro spirituale, l’abisso di immoralità nel quale esso è precipitato e interviene per chiedere ragioni di questo allontanamento, di questa separazione. Ecco la domanda del Signore: «Popolo mio, che cosa ti ho fatto? In che cosa ti ho stancato? Rispondimi».
Se il popolo esamina con occhio di sincerità e di verità la sua storia deve confessare che dal suo Dio ha ricevuto solo bene. Era schiavo ed è stato liberato. Era in un deserto e il Signore lo ha nutrito e sostenuto. Era senza alcuna terra e il Signore gliene ha dato una nella quale scorre latte e miele. Neanche prima era popolo e ora è il popolo di Dio. Dal suo Signore ha ricevuto solo benefici, grandi benefici. Perché allora si è stancato del suo Dio? Il profeta si fa voce del popolo e vuole trovare la giusta via perché tra il Signore e i figli d’Israele si ricomponga l’unità e si ristabilisca la comunione. Ma queste vie sono di vuota religiosità. Non sono vie di fede pura, perfetta, immacolata, santa. Sono vie esterne all’uomo, non vie interne a lui. Tutte le vie esterne devono essere manifestazione delle vie interne. Le vie esterne senza le vie interne possono essere anche immorali, ingiuste, peccaminose. Un olocausto o mille o diecimila olocausti al giorno non sono la via della vera fede. 
Neanche fare scorrere l’olio come un fiume nel tempio del Signore sono la via della vera fede. Neanche prendere il proprio figlio e farne un sacrificio al Signore sono la via della vera fede. Sono vie di religiosità esterna, non interna all’uomo. Sono vie scelte dall’uomo, non chieste dal Signore. Sono vie inutili, vane, vuote. Il Signore non mangia carne e neanche beve olio e neanche si compiace di un sacrificio umano. Ascoltiamo cosa dice il Salmo:

Parla il Signore, Dio degli dèi, convoca la terra da oriente a occidente. Da Sion, bellezza perfetta, Dio risplende. Viene il nostro Dio e non sta in silenzio; davanti a lui un fuoco divorante, intorno a lui si scatena la tempesta. Convoca il cielo dall’alto e la terra per giudicare il suo popolo: «Davanti a me riunite i miei fedeli, che hanno stabilito con me l’alleanza offrendo un sacrificio». I cieli annunciano la sua giustizia: è Dio che giudica. «Ascolta, popolo mio, voglio parlare, testimonierò contro di te, Israele! Io sono Dio, il tuo Dio! Non ti rimprovero per i tuoi sacrifici, i tuoi olocausti mi stanno sempre davanti. Non prenderò vitelli dalla tua casa né capri dai tuoi ovili. Sono mie tutte le bestie della foresta, animali a migliaia sui monti. Conosco tutti gli uccelli del cielo, è mio ciò che si muove nella campagna. Se avessi fame, non te lo direi: mio è il mondo e quanto contiene. Mangerò forse la carne dei tori? Berrò forse il sangue dei capri? Offri a Dio come sacrificio la lode e sciogli all’Altissimo i tuoi voti; invocami nel giorno dell’angoscia: ti libererò e tu mi darai gloria». Al malvagio Dio dice: «Perché vai ripetendo i miei decreti e hai sempre in bocca la mia alleanza, tu che hai in odio la disciplina e le mie parole ti getti alle spalle? Se vedi un ladro, corri con lui e degli adùlteri ti fai compagno. Abbandoni la tua bocca al male e la tua lingua trama inganni. Ti siedi, parli contro il tuo fratello, getti fango contro il figlio di tua madre. Hai fatto questo e io dovrei tacere? Forse credevi che io fossi come te! Ti rimprovero: pongo davanti a te la mia accusa. Capite questo, voi che dimenticate Dio, perché non vi afferri per sbranarvi e nessuno vi salvi. Chi offre la lode in sacrificio, questi mi onora; a chi cammina per la retta via mostrerò la salvezza di Dio» (Sal 50,1-23). 

La religione che il Signore ama è una sola: l’obbedienza alla sua Parola. 

Leggiamo Mi 6,1-4.6-8.
Ascoltate dunque ciò che dice il Signore: «Su, illustra la tua causa ai monti e i colli ascoltino la tua voce!». Ascoltate, o monti, il processo del Signore, o perenni fondamenta della terra, perché il Signore è in causa con il suo popolo, accusa Israele. «Popolo mio, che cosa ti ho fatto? In che cosa ti ho stancato? Rispondimi. Forse perché ti ho fatto uscire dalla terra d’Egitto, ti ho riscattato dalla condizione servile e ho mandato davanti a te Mosè, Aronne e Maria? «Con che cosa mi presenterò al Signore, mi prostrerò al Dio altissimo? Mi presenterò a lui con olocausti, con vitelli di un anno? Gradirà il Signore migliaia di montoni e torrenti di olio a miriadi? Gli offrirò forse il mio primogenito per la mia colpa, il frutto delle mie viscere per il mio peccato?». Uomo, ti è stato insegnato ciò che è buono e ciò che richiede il Signore da te: praticare la giustizia, amare la bontà, camminare umilmente con il tuo Dio.

La risposta del Signore al profeta, che è voce del popolo, indica ad ogni uomo la via della vera vita. Questa via ha un solo nome: ascolto, obbedienza, fedeltà. Ecco la via della vita e della benedizione: “Uomo, ti è stato insegnato ciò che è buono e ciò che richiede il Signore da te: praticare la giustizia, amare la bontà, camminare umilmente con il tuo Dio”. Praticare la giustizia, cioè camminare sempre nella Legge dell’Alleanza. Amare la bontà, cioè servire il Signore con vero amore filiale. Amare i fratelli con lo stesso amore del Signore. Camminare umilmente con il tuo Dio, cioè seguire i passi del Signore, così come il gregge segue i passi del pastore.

Lettura del Vangelo
Gesù cammina in mezzo al suo popolo con la potenza dello Spirito Santo. La leggerezza, la semplicità, l’immediatezza con le quali lui compie segni, miracoli e prodigi, non si riscontra in nessuno che lo ha preceduto nella lunga storia del cammino di Dio con il suo popolo. Gesù è più grande di Mosè, più grande di Elia e di Eliseo, più grande di tutti i profeti. Nessuno è pari a Lui in sapienza, in potenza, in parole e in opere. Solo a sentirlo parlare del Padre suo uno avrebbe dovuto convertirsi all’istante. Eppure farisei e scribi chiedono a Gesù un segno. Non è però un segno perché si convertano, ma è un segno per provare che Gesù non è dal Padre, non è da Dio. Il segno Gesù non lo dona oggi, lo darà domani ed è il segno della sua gloriosa risurrezione. “Ed egli rispose loro: «Una generazione malvagia e adultera pretende un segno! Ma non le sarà dato alcun segno, se non il segno di Giona il profeta”. Quando questo segno è dato e attestato non dai discepoli di Gesù, ma dai soldati posti a guardia del sepolcro, essi non hanno voluto credere. Hanno comprato il silenzio dei soldati, anzi la loro falsa testimonianza. 

Mentre esse erano in cammino, ecco, alcune guardie giunsero in città e annunciarono ai capi dei sacerdoti tutto quanto era accaduto. Questi allora si riunirono con gli anziani e, dopo essersi consultati, diedero una buona somma di denaro ai soldati, dicendo: «Dite così: “I suoi discepoli sono venuti di notte e l’hanno rubato, mentre noi dormivamo”. E se mai la cosa venisse all’orecchio del governatore, noi lo persuaderemo e vi libereremo da ogni preoccupazione». Quelli presero il denaro e fecero secondo le istruzioni ricevute. Così questo racconto si è divulgato fra i Giudei fino ad oggi (Mt 28,11-15). 

Negli scribi e nei farisei non c’è alcuna volontà di aderire alla Parola di Gesù Signore. In loro vi è una sola volontà: distruggere Cristo mentre è in vita, distruggerlo dopo la sua gloriosa risurrezione. Gesù conosce le loro malvage intenzioni e per questo non dona alcun segno. Il vero segno di Gesù è la sua Parola che sempre si compie nel tempo e nell’eternità. Non c’è infatti alcuna Parola di Gesù che rimarrà senza compimento. Il cielo e la terra passeranno, ma le mie parole non passeranno. 

Leggiamo il testo di Mt 12,38-42
Allora alcuni scribi e farisei gli dissero: «Maestro, da te vogliamo vedere un segno». Ed egli rispose loro: «Una generazione malvagia e adultera pretende un segno! Ma non le sarà dato alcun segno, se non il segno di Giona il profeta. Come infatti Giona rimase tre giorni e tre notti nel ventre del pesce, così il Figlio dell’uomo resterà tre giorni e tre notti nel cuore della terra. Nel giorno del giudizio, quelli di Ninive si alzeranno contro questa generazione e la condanneranno, perché essi alla predicazione di Giona si convertirono. Ed ecco, qui vi è uno più grande di Giona! Nel giorno del giudizio, la regina del Sud si alzerà contro questa generazione e la condannerà, perché ella venne dagli estremi confini della terra per ascoltare la sapienza di Salomone. Ed ecco, qui vi è uno più grande di Salomone!

Perché Ninive e la regina del Sud nel giorno del giudizio si alzeranno e condanneranno questa generazione? Perché Ninive si è convertita ascoltando dal profeta Giona solo sette parole: “Ancora quaranta giorni e Ninive sarà distrutta”. Giona non diede alcun segno della verità della sua Parola. Anche Salomone non diede alcun segno della verità della sua sapienza. La regina del Sud per ascoltare Salomone venne dagli estremi confini della terra. “Nel giorno del giudizio, la regina del Sud si alzerà contro questa generazione e la condannerà, perché ella venne dagli estremi confini della terra per ascoltare la sapienza di Salomone. Ed ecco, qui vi è uno più grande di Salomone!”.
Gesù è più grande di Giona, perché Lui è il Figlio Eterno del Padre. È il Dio nella carne. Il solo Dio nella carne. Gesù è più grande di Salomone, perché la sapienza di Salomone era dono del Padre suo. Gesù è la Sapienza divina ed eterna. È la Sapienza, la Luce, la Verità, la Vita, la Santità, l’Onnipotenza del Padre venuta nella carne per la nostra redenzione. Ogni parola, ogni opera, ogni gesto di Gesù è manifestazione della sua divina ed eterna essenza. Un albero maestoso non ha bisogno di offrire alcun segno per attestare la sua maestosità. È sufficiente che lo si guardi e davanti ai nostri occhi appare in tutto il suo splendore. Neanche il sole deve dimostrare la sua bellezza. Basta osservarlo. Gesù non deve provare nessuna sua verità. Basta stare alla sua presenza e ogni suo alito attesta la pienezza dello Spirito Santo che lo pervade. Il segno Gesù lo ha dato. Lui è veramente risorto. Ma scribi e farisei sono rimasti nella loro incredulità. Il loro cuore era chiuso prima alla verità. È rimasto chiuso anche dopo. Gesù tutto ha fatto e tutto ha dato di se stesso per la loro salvezza eterna. Lui non è responsabile in nulla riguardo a quelli che si perdono. Ora spetta al cristiano fare tutto e dare tutto se stesso per la salvezza dei suoi fratelli.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che ogni discepolo di Gesù, doni tutto se stesso per la salvezza del mondo. Amen.
[bookmark: _Toc47013810]MEDITAZIONE 21 Luglio 2020 
Martedì XVI Settimana del T. O. 
	
PRIMA LETTURA
È cosa giusta che ogni adoratore del Dio di Abramo, Isacco, Giacobbe conosca chi il Dio del quale si professa adoratore. Il Dio di Abramo, Isacco e Giacobbe è un Dio che odia l’iniquità, la falsità, la menzogna, l’idolatria, l’immoralità. Così si rivolge al Signore il profeta Abacuc: “Non sei tu fin da principio, Signore, il mio Dio, il mio Santo? Tu dagli occhi così puri che non puoi vedere il male e non puoi guardare l’oppressione, perché, vedendo i perfidi, taci, mentre il malvagio ingoia chi è più giusto di lui?” (Ab 1,12-13). 
Conosciamo la risposta del Signore a questo grido del suo profeta:

Mi metterò di sentinella, in piedi sulla fortezza, a spiare, per vedere che cosa mi dirà, che cosa risponderà ai miei lamenti. Il Signore rispose e mi disse: «Scrivi la visione e incidila bene sulle tavolette, perché la si legga speditamente. È una visione che attesta un termine, parla di una scadenza e non mentisce; se indugia, attendila, perché certo verrà e non tarderà. Ecco, soccombe colui che non ha l’animo retto, mentre il giusto vivrà per la sua fede» (Ab 2,1-4).
 
Chi è che vivrà per la sua fede? Chi rimane libero da ogni iniquità. Chi resta nell’obbedienza ai Comandamenti del Signore. Ecco allora la verità del Dio di Abramo, Isacco, Giacobbe. Lui non viene per liberare il giusto dalle iniquità che si commettono nel mondo. Viene per dare ogni grazia all’uomo perché si liberi da ogni iniquità. Lui viene per togliere dal cuore dei suoi fedeli ogni iniquità.
Ecco la parola del profeta Michea: “Quale dio è come te, che toglie l’iniquità e perdona il peccato al resto della sua eredità? “Egli non serba per sempre la sua ira, ma si compiace di manifestare il suo amore”. Ma quali sono le condizioni perché il Signore tolga dal cuore dei suoi fedeli le iniquità? Le condizioni sono due: Che l’uomo si penta di ogni sua iniquità e chieda al Signore che lo purifichi da essa. Che prometta solennemente, come per giuramento, di non ritornare mai più a compiere il male. Ecco un esempio di vero pentimento e di vera promessa per non ritornare nuovamente nel male:

Pietà di me, o Dio, nel tuo amore; nella tua grande misericordia cancella la mia iniquità. Lavami tutto dalla mia colpa, dal mio peccato rendimi puro. Sì, le mie iniquità io le riconosco, il mio peccato mi sta sempre dinanzi. Contro di te, contro te solo ho peccato, quello che è male ai tuoi occhi, io l’ho fatto: così sei giusto nella tua sentenza, sei retto nel tuo giudizio. Ecco, nella colpa io sono nato, nel peccato mi ha concepito mia madre. Ma tu gradisci la sincerità nel mio intimo, nel segreto del cuore mi insegni la sapienza. Aspergimi con rami d’issòpo e sarò puro; lavami e sarò più bianco della neve. Fammi sentire gioia e letizia: esulteranno le ossa che hai spezzato. Distogli lo sguardo dai miei peccati, cancella tutte le mie colpe. Crea in me, o Dio, un cuore puro, rinnova in me uno spirito saldo. Non scacciarmi dalla tua presenza e non privarmi del tuo santo spirito. Rendimi la gioia della tua salvezza, sostienimi con uno spirito generoso. Insegnerò ai ribelli le tue vie e i peccatori a te ritorneranno (Sal 51,1-15). 

Con la creazione di un cuore nuovo, si è certi di non peccare più. Questo cuore nuovo va sempre chiesto al Signore. Va chiesto come vera creazione.
Leggiamo Mi 7,14-15.18-20
Pasci il tuo popolo con la tua verga, il gregge della tua eredità, che sta solitario nella foresta tra fertili campagne; pascolino in Basan e in Gàlaad come nei tempi antichi. Come quando sei uscito dalla terra d’Egitto, mostraci cose prodigiose. Quale dio è come te, che toglie l’iniquità e perdona il peccato al resto della sua eredità? Egli non serba per sempre la sua ira, ma si compiace di manifestare il suo amore. Egli tornerà ad avere pietà di noi, calpesterà le nostre colpe. Tu getterai in fondo al mare tutti i nostri peccati. Conserverai a Giacobbe la tua fedeltà, ad Abramo il tuo amore, come hai giurato ai nostri padri fin dai tempi antichi.

Meditiamo quanto il profeta dice sul nostro Dio: “Egli tornerà ad avere pietà di noi, calpesterà le nostre colpe. Tu getterai in fondo al mare tutti i nostri peccati”. È verità. Il Signore non solo avrà pietà di noi. Non solo calpesterà le nostre colpe. Non solo getterà in fondo al mare i nostri peccati. Il nostro Dio, è il Dio, che nel suo Figlio Unigenito Eterno, si è fatto carne nel seno della Vergine. Nella sua carne ha preso su di se tutti i peccati del mondo e per essi, per la loro espiazione ha offerto in sacrificio il suo stesso corpo sulla croce. Il peccato è espiato. Le colpe sono redente. 
Ma basta questo per togliere dal cuore il peccato? Questo non basta. È necessario che ogni uomo voglia che il peccato sia tolto dal suo cuore, dalla sua anima, dal suo corpo. Per questo non solo deve riconoscerlo e chiedere umilmente al Signore che lo purifichi da ogni iniquità. Deve al Signore manifestare tutta la sua buona volontà di non tornare mai più nel male, nella disobbedienza, nell’iniquità. Se oggi c’è una eresia che sta devastando cuori e menti è proprio questa: Si annuncia che il Dio di Abramo, Isacco, Giacobbe, alla fine, quando si entrerà nell’eternità, toglierà da ogni cuore l’iniquità e tutti accoglierà nel suo regno eterno. Questa grande e mostruosa falsità sta riducendo tutta la Rivelazione in cenere. Dio toglie il peccato. Dio espia il peccato. Dio rimette il peccato. Dio perdona il peccato. Dio lava dal peccato. Ma è sempre necessario che l’uomo lo voglia e con l’aiuto della sua grazia e del suo Santo Spirito mai più torni nel peccato. Ascoltiamo cosa ci insegna l’Apostolo Pietro: 

Se infatti, dopo essere sfuggiti alle corruzioni del mondo per mezzo della conoscenza del nostro Signore e salvatore Gesù Cristo, rimangono di nuovo in esse invischiati e vinti, la loro ultima condizione è divenuta peggiore della prima. Meglio sarebbe stato per loro non aver mai conosciuto la via della giustizia, piuttosto che, dopo averla conosciuta, voltare le spalle al santo comandamento che era stato loro trasmesso. Si è verificato per loro il proverbio: «Il cane è tornato al suo vomito e la scrofa lavata è tornata a rotolarsi nel fango» (2Pt 2,20-22). 

Lettura del Vangelo
Il Vangelo crea una nuova famiglia umana. È la famiglia di tutti coloro che fanno la volontà del Padre di nostro Signore Gesù Cristo. I legami di sangue umano scompaiono, devono scomparire dinanzi ai legami di sangue divino. Chi mangia il corpo di Cristo e beve il suo sangue, diviene corpo dal corpo di Cristo, sangue dal sangue di Cristo. Nascono i nuovi legami di sangue. Questi legami di sangue, che è il sangue del Figlio Unigenito del Padre, ci fanno veri fratelli, vere sorelle, vere madri di Gesù Signore. Se ci fanno veri fratelli, sorelle e madri di Gesù Signore, fanno anche noi veri fratelli, sorelle e madri gli uni degli altri. Tutto deve avvenire in questa nuova fratellanza, nuova fraternità, nuovo legame di sangue. È in questo legame di sangue che diventano veri tutti gli altri legami, sia quelli familiari che quelli amicali e ogni altro legame esistente nel mondo. È su questo legane di sangue con Lui che Gesù fonda l’amicizia con i suoi Apostoli:

Questo è il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli altri come io ho amato voi. Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la sua vita per i propri amici. Voi siete miei amici, se fate ciò che io vi comando. Non vi chiamo più servi, perché il servo non sa quello che fa il suo padrone; ma vi ho chiamato amici, perché tutto ciò che ho udito dal Padre mio l’ho fatto conoscere a voi. Non voi avete scelto me, ma io ho scelto voi e vi ho costituiti perché andiate e portiate frutto e il vostro frutto rimanga; perché tutto quello che chiederete al Padre nel mio nome, ve lo conceda. Questo vi comando: che vi amiate gli uni gli altri (Gv 15,12-17). 

Gesù sta insegnando al popolo. Qualcuno gli disse: «Ecco, tua madre e i tuoi fratelli stanno fuori e cercano di parlarti». Sono questi legami secondo la carne. Gesù non potrà essere condizionato da questi legami. La sua obbedienza non è alla carne, ma alla Parola del Padre suo. Dinanzi alla Parola del Padre suo, non ci sono legami secondo la carne. Al Padre va data sempre ogni obbedienza, qualsiasi cosa lui chieda. Dio è il Signore di Gesù. Nessun uomo è Signore di Gesù. Ecco la sua risposta. 

Leggiamo il testo di Mt 12,46-50
Mentre egli parlava ancora alla folla, ecco, sua madre e i suoi fratelli stavano fuori e cercavano di parlargli. Qualcuno gli disse: «Ecco, tua madre e i tuoi fratelli stanno fuori e cercano di parlarti». Ed egli, rispondendo a chi gli parlava, disse: «Chi è mia madre e chi sono i miei fratelli?». Poi, tendendo la mano verso i suoi discepoli, disse: «Ecco mia madre e i miei fratelli! Perché chiunque fa la volontà del Padre mio che è nei cieli, egli è per me fratello, sorella e madre».

Gesù non dichiara nulli i legami secondo la carne. Questi esisteranno sempre. Chiede però che questi legami secondo la carne vengono trasformati in legami secondo il nuovo sangue, la nuova carne. Chi è allora vero fratello e vera madre di Gesù? Chi vive secondo questi nuovi legami. “Perché chiunque fa la volontà del Padre mio che è nei cieli, egli è per me fratello, sorella e madre”.
Falliscono i legami fondati sul sangue umano. Falliscono i legami fondati su una amicizia puramente umana. Ogni altro legame fondato sulla carne svanirà. Rimane in eterno il legame fondato sulla Parola del Signore, Parola ascoltata, Parola compresa, Parola obbedita, Parola vissuta. Ma quando rimane in eterno questa legame? Quando si rimane nella Parola ascoltata, compresa, obbedita, vissuta. Quando si esce dalla Parola si spezza il legame di sangue con Cristo Gesù, si spezza il legame di sangue con tutti coloro che sono in Cristo Gesù. Questo legame di sangue con Cristo Gesù rimane finché quanti sono legati rimangono nel sangue di Cristo Gesù. Si esce dal sangue di Cristo Gesù, si spezza il legame. Ognuno è obbligato a verificare il suo legame con il sangue di Cristo Signore. Se il suo legame risulta spezzato, è chiamato a ritornare in esso. Quando i legami tra gli uomini si spezzano, sempre si spezzano perché è spezzato il legame con Cristo Gesù. Ogni legame che non è fondato su Cristo Gesù, nel suo sangue sempre si spezzerà. Quando non si è nel sangue di Cristo Gesù, si è nel mondo e nel suo peccato e il mondo e il peccato sono divisione.
Madre di Dio, Angeli, Santi, fate che il nostro legame con Cristo Gesù, legame di sangue nel suo sangue, rimanga stabile in eterno. Amen. 

[bookmark: _Toc47013811]MEDITAZIONE 22 Luglio 2020 
Mercoledì XVI Settimana del T. O. - Santa Maria Maddalena

PRIMA LETTURA
San Paolo vede la sua vita posseduta dall’amore di Cristo Gesù. Il possesso significa proprietà dell’amore, appartenenza all’amore, essere per l’amore, essere dall’amore. L’amore di Cristo è il proprietario della vita dell’apostolo. Lui si vede un comprato, un riscattato, un liberato, un guarito, un risanato dall’amore di Gesù Signore. Questa verità così lui la grida nella Prima Lettera a Timoteo:

Rendo grazie a colui che mi ha reso forte, Cristo Gesù Signore nostro, perché mi ha giudicato degno di fiducia mettendo al suo servizio me, che prima ero un bestemmiatore, un persecutore e un violento. Ma mi è stata usata misericordia, perché agivo per ignoranza, lontano dalla fede, e così la grazia del Signore nostro ha sovrabbondato insieme alla fede e alla carità che è in Cristo Gesù. Questa parola è degna di fede e di essere accolta da tutti: Cristo Gesù è venuto nel mondo per salvare i peccatori, il primo dei quali sono io. Ma appunto per questo ho ottenuto misericordia, perché Cristo Gesù ha voluto in me, per primo, dimostrare tutta quanta la sua magnanimità, e io fossi di esempio a quelli che avrebbero creduto in lui per avere la vita eterna” (1Tm 1,12-16). 

Ecco cosa rivela l’Apostolo ai Corinzi: “L’amore del Cristo infatti ci possiede; e noi sappiamo bene che uno è morto per tutti, dunque tutti sono morti”. Nella Lettera ai Filippesi l’Apostolo dice di sé che Lui è stato conquistato da Cristo Gesù. 

Se qualcuno ritiene di poter avere fiducia nella carne, io più di lui: circonciso all’età di otto giorni, della stirpe d’Israele, della tribù di Beniamino, Ebreo figlio di Ebrei; quanto alla Legge, fariseo; quanto allo zelo, persecutore della Chiesa; quanto alla giustizia che deriva dall’osservanza della Legge, irreprensibile. Ma queste cose, che per me erano guadagni, io le ho considerate una perdita a motivo di Cristo. Anzi, ritengo che tutto sia una perdita a motivo della sublimità della conoscenza di Cristo Gesù, mio Signore. Per lui ho lasciato perdere tutte queste cose e le considero spazzatura, per guadagnare Cristo ed essere trovato in lui, avendo come mia giustizia non quella derivante dalla Legge, ma quella che viene dalla fede in Cristo, la giustizia che viene da Dio, basata sulla fede: perché io possa conoscere lui, la potenza della sua risurrezione, la comunione alle sue sofferenze, facendomi conforme alla sua morte, nella speranza di giungere alla risurrezione dai morti. Non ho certo raggiunto la mèta, non sono arrivato alla perfezione; ma mi sforzo di correre per conquistarla, perché anch’io sono stato conquistato da Cristo Gesù. Fratelli, io non ritengo ancora di averla conquistata. So soltanto questo: dimenticando ciò che mi sta alle spalle e proteso verso ciò che mi sta di fronte, corro verso la mèta, al premio che Dio ci chiama a ricevere lassù, in Cristo Gesù (Fil 3,4-14). 

Paolo si considera un vero bottino di Cristo Gesù. Se è di Cristo, può appartenere solo a Cristo. La sua vita è interamente di Gesù Signore. Gesù è il Signore della sua vita. 

Leggiamo 2Cor 5,14-17

L’amore del Cristo infatti ci possiede; e noi sappiamo bene che uno è morto per tutti, dunque tutti sono morti. Ed egli è morto per tutti, perché quelli che vivono non vivano più per se stessi, ma per colui che è morto e risorto per loro. Cosicché non guardiamo più nessuno alla maniera umana; se anche abbiamo conosciuto Cristo alla maniera umana, ora non lo conosciamo più così. Tanto che, se uno è in Cristo, è una nuova creatura; le cose vecchie sono passate; ecco, ne sono nate di nuove.

L’amore di Cristo non è un amore che lascia colui o coloro che esso possiede così come sono al momento della conquista o del possesso. L’amore di Cristo è un amore che rigenera, rinnova, dona verità, trasforma in luce, conferisce vita eterna. Nel conquistato tra la vita di prima e la vita di dopo non vi è alcun punto di contatto. Prima si era tenebre, ora si è luce. Prima si era morte, ora si è vita. Prima si era falsità, ora si è verità. Prima si era del principe del mondo, ora si è del Signore della vita, della risurrezione, della speranza, della carità infinita. Prima si era senza il vero Dio, ora si è con il vero Dio. Prima si era prigionieri della vanità della terra, ora invece si è liberi da ogni idolatria, vanità, immoralità, ingiustizia, iniquità.
Ecco il grido dell’Apostolo Paolo: “Tanto che, se uno è in Cristo, è una nuova creatura; le cose vecchie sono passate; ecco, ne sono nate di nuove”. Quando uno è nuova creatura? Quando è in Cristo. Quando uno è in Cristo? Quando vive in Lui, con Lui, per Lui. In verità oggi molti vivono accanto a Cristo, ma non in Cristo, con Cristo, per Cristo. Molti hanno smesso di essere vita della sua vita, alito del suo alito, anima della sia anima, cuore del suo cuore. Il cristiano è nuova creatura, quando diviene nel mondo visibilmente anima e cuore di Gesù Signore, sua Parola, suo Pensiero, sua Luce, sua Verità, sua Vita eterna. È questa la vocazione della nuova creatura in Cristo: Mostrare Cristo al vivo attraverso la sua vita. Chi vede un cristiano deve vedere Cristo Gesù allo stesso modo che chi vedeva Cristo Gesù vedeva il Padre. È evidente che per giungere ad una tale configurazione della nostra vita alla vita di Cristo Gesù, occorre un cammino di lunga ascesi. Occorre un cammino che inizia e che mai finisce. Questo cammino di lunga ascesi deve iniziare il giorno del battesimo e terminare il giorno della morte. Fino a quel giorno la nuova creatura deve crescere fino a raggiungere la perfezione che è in Cristo Gesù. Siate perfetti come è perfetto il vostro Signore, Maestro, Dio. 

Lettura del Vangelo
A Maria Maddalena possiamo applicare queste parole tratte da Cantico dei Cantici. 

Sul mio letto, lungo la notte, ho cercato l’amore dell’anima mia; l’ho cercato, ma non l’ho trovato. Mi alzerò e farò il giro della città per le strade e per le piazze; voglio cercare l’amore dell’anima mia. L’ho cercato, ma non l’ho trovato. Mi hanno incontrata le guardie che fanno la ronda in città: «Avete visto l’amore dell’anima mia?». Da poco le avevo oltrepassate, quando trovai l’amore dell’anima mia. Lo strinsi forte e non lo lascerò, finché non l’abbia condotto nella casa di mia madre, nella stanza di colei che mi ha concepito. Io vi scongiuro, figlie di Gerusalemme, per le gazzelle o per le cerve dei campi: non destate, non scuotete dal sonno l’amore, finché non lo desideri (Ct 3,1-5).

Noi sappiamo che il Cantico dei Cantici nel suo significato vero, divino, eterno, descrive l’amore di Dio per la sua creatura fatta a sua immagine e somiglianza. Descrive l’amore di Cristo per la sua Chiesa e l’amore della Chiesa per Cristo. Ma anche descrive l’amore di ogni singola anima per il suo Salvatore, Redentore, Signore, Liberatore, Sposo della sua anima, Cristo Signore. Qual è l’essenza, la verità di questo amore dell’anima per il suo Salvatore, Redentore, Signore, Sposo? È la sua dinamicità infinita. È un amore che non si esaurisce in una parola, in un incontro, in un gesto, in uno sguardo, in una verità. Non si esaurisce neanche in tutta la verità rivelata. È un amore che sempre dovrà essere alimentato, rinnovato, purificato, elevato, perfezionato dallo Spirito Santo. È un amore eterno fattosi carne, fattosi amore crocifisso, fattosi amore risorto, fattosi amore che perennemente si dona.
Maria di Màgdala è immagine, figura, realtà di questo amore che cerca finché non abbia appagato la sua ricerca. Lei non vuole verità su Cristo Gesù. Lei cerca Cristo Gesù che è al di là e sopra ogni verità che si professa su di Lui, sulla sua vita, la sua persona, la sua opera. Maria è vera ricercatrice di Cristo Signore. Maria vede due Angeli. Lei non cerca Angeli. Cerca Cristo. Gli Angeli le servono se le indicano e gli svelino dov’è Cristo Gesù. Se questo essi non lo fanno, a lei essi non interessano.
“Ed essi le dissero: «Donna, perché piangi?». Rispose loro: «Hanno portato via il mio Signore e non so dove l’hanno posto». Poiché essi non le rispondono lei continua a cercare. Qui una breve riflessione si impone. Ogni angelo del cielo, ogni angelo della terra, ogni inviato del Signore, ogni suo ministro, serve, se mostra dov’è Cristo e dove lo si può trovare, Cristo, non la sua verità, non ciò che si dice di Lui e su di Lui. Se l’angelo non rivela dove si trova Cristo, esso è un angelo che non serve all’anima che cerca Cristo Signore. Ogni angelo ha solo questo mandato da assolvere: dire, indicare, rivelare, insegnare dove si trova Cristo Gesù. Se l’angelo non rivela Cristo, è angelo per se stesso, ma non è angelo per noi.

Leggiamo il testo di Gv 20,1.11-18
Il primo giorno della settimana, Maria di Màgdala si recò al sepolcro di mattino, quando era ancora buio, e vide che la pietra era stata tolta dal sepolcro. Maria stava all’esterno, vicino al sepolcro, e piangeva. Mentre piangeva, si chinò verso il sepolcro e vide due angeli in bianche vesti, seduti l’uno dalla parte del capo e l’altro dei piedi, dove era stato posto il corpo di Gesù. Ed essi le dissero: «Donna, perché piangi?». Rispose loro: «Hanno portato via il mio Signore e non so dove l’hanno posto». Detto questo, si voltò indietro e vide Gesù, in piedi; ma non sapeva che fosse Gesù. Le disse Gesù: «Donna, perché piangi? Chi cerchi?». Ella, pensando che fosse il custode del giardino, gli disse: «Signore, se l’hai portato via tu, dimmi dove l’hai posto e io andrò a prenderlo». Gesù le disse: «Maria!». Ella si voltò e gli disse in ebraico: «Rabbunì!» – che significa: «Maestro!». Gesù le disse: «Non mi trattenere, perché non sono ancora salito al Padre; ma va’ dai miei fratelli e di’ loro: “Salgo al Padre mio e Padre vostro, Dio mio e Dio vostro”». Maria di Màgdala andò ad annunciare ai discepoli: «Ho visto il Signore!» e ciò che le aveva detto.

Gesù si fa riconoscere da Maria. Ma non si fa riconoscere perché Maria rimanga in estatica contemplazione. Si fa riconoscere perché Maria si metta in cammino e vada dagli Apostoli ad annunciare il grande mistero della sua gloriosa risurrezione. “Gesù le disse: «Non mi trattenere, perché non sono ancora salito al Padre; ma va’ dai miei fratelli e di’ loro: “Salgo al Padre mio e Padre vostro, Dio mio e Dio vostro”»”.
Si conosce Cristo Gesù, sempre ci si deve trasformare in suoi angeli, in suoi messaggeri e araldi perché ogni suo discepolo entri nella nuova verità di Cristo Gesù. Una volta che i discepoli entrano nella nuova verità di Cristo Gesù, devono a loro volta anch’essi divenire angeli, per portare tutto il mondo alla vera, sana, retta conoscenza di Gesù. È questa la dinamicità dell’amore: giungere ad una conoscenza sempre più perfetta e ad una unione sempre più vitale con Gesù Signore. Più si cresce in conoscenza e in unione vitale e più si dona ai fratelli e al mondo Cristo Gesù secondo verità sempre nuova.
È triste vedere questo mondo che blatera pensieri vani e poi a questi pensieri vani, stolti, insignificanti, frutto di mente umana, dona il nome di evangelizzazione. È triste osservare come anche il Vangelo viene strumentalizzato, servendosi di frasi fuori contesto, per condannare quanti non pesano come noi. Ma nessuno deve pensare come noi. Tutti siamo chiamati a pensare come Gesù Signore. Anche Maria di Màgdala è oggi invitata a lasciare i suoi pensieri di contemplazione, per divenire angelo missionario per recare ai fratelli di Gesù il grande annuncio della sua risurrezione. È triste questo mondo cristiano che ha dimenticato che è Cristo Signore che ci ha conquistato, ci possiede, ci vuole angeli interamente a servizio del suo mistero di amore infinito.
Madre di Cristo, Angeli, Santi, fate che il discepolo di Gesù si liberi dai suoi pensieri di vanità, stoltezza, insipienza, inganno, falsità, menzogna e si dedichi al vero servizio del suo Maestro e Signore. Amen. 


[bookmark: _Toc47013812]MEDITAZIONE 23 Luglio 2020 
Giovedì XVI Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Il Signore nostro Dio ha sempre fondato la sua Universale Signoria attraverso il suo governo della storia e della natura. Lui non è Signore perché lo dice. Tutti possono dire di essere “Il Signore”. Lui è il Signore perché realmente, visibilmente, storicamente ha attestato di essere il Signore dell’universo. Senza attestazione visibile, reale, storica quanto diciamo rimane solo parola. In Egitto il nostro Dio ha attestato di essere il Dio del cielo e della terra e di ogni essere esistente in essi, chiamando tutta la creazione ad una obbedienza immediata alla sua volontà. 
Anche Gesù ha attestato di essere dal Padre compiendo segni, prodigi, miracoli. Non un segno, non un prodigio, non un miracolo, ma molti segni, molti prodigi, molti miracoli. Lui ha attestato storicamente, visibilmente, realmente di essere più grande di Giona, Salomone, Mosè, Elia, Eliseo e ogni altro profeta mandato da Dio. Le sue opere attestano che realmente, veramente Lui è da Dio, dal Padre. Chi nega questa verità, nega la storia. Gesù è il Signore su tutta la creazione, sia visibile che invisibile, sia materiale che spirituale. Lo attesta la storia. 
Farisei e scribi non potendo negare la storia, per allontanare il popolo da Gesù, dicono che Lui opera con la potenza del principe dei demòni. Anche gli Apostoli attestano di essere da Cristo Gesù, di agire nel suo nome compiendo segni, miracoli e prodigi. Dinanzi al miracolo dello storpio guarito presso la porta Bella del tempio, il Sinedrio viene ridotto al silenzio. L’Apostolo Paolo su cosa fonda la verità del mistero che annuncia? Non solo sulla rivelazione, non solo sul confronto con gli Apostoli. Lo fonda anche sulla sua vita. Lui e Cristo sono una sola vita. Anzi è Cristo che vive in Lui. È Cristo che in Lui opera, agisce, parla, cammina, predica, annunzia. Ora se è Cristo che vive in Lui, la sua dottrina, il suo Vangelo, la sua Parola non possono essere falsi. Se fossero falsi in lui vivrebbe un falso Cristo. La vita di Cristo non è vita invisibile, ma visibile. Visibilmente Cristo agisce in Paolo e visibilmente opera. Cristo non vive solo nella sua anima, ma anche nel suo corpo. Anche il suo corpo è vita di Cristo. Infatti porta in esso le stigmate del suo Signore Crocifisso. Ecco chiare le sue parole: “Sono stato crocifisso con Cristo, e non vivo più io, ma Cristo vive in me”. E ancora: 

“O stolti Gàlati, chi vi ha incantati? Proprio voi, agli occhi dei quali fu rappresentato al vivo Gesù Cristo crocifisso!” (Gal 3,1). 

“Quanto a me invece non ci sia altro vanto che nella croce del Signore nostro Gesù Cristo, per mezzo della quale il mondo per me è stato crocifisso, come io per il mondo. Non è infatti la circoncisione che conta, né la non circoncisione, ma l’essere nuova creatura. E su quanti seguiranno questa norma sia pace e misericordia, come su tutto l’Israele di Dio. D’ora innanzi nessuno mi procuri fastidi: io porto le stigmate di Gesù sul mio corpo” (Gal 6,14-17). 

Quanto Paolo annuncia è verità di Cristo Gesù, perché la sua vita è storia di Cristo Gesù. Uno che vive la vita di Cristo anche nel suo corpo, non può avere una parola difforme dalla Parola di Cristo. Chi vive la vita di Cristo è persona degna di fede. 

Leggiamo Gal 2,19-20
In realtà mediante la Legge io sono morto alla Legge, affinché io viva per Dio. Sono stato crocifisso con Cristo, e non vivo più io, ma Cristo vive in me. E questa vita, che io vivo nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me.

Quanto l’Apostoli dice: “E questa vita, che io vivo nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me”, non può essere pensato come una questione di mistica o di grande desiderio di ascesi personale. Non è una questione puramente personale. Neanche è una questione puramente ecclesiale. Fare bello il corpo di Cristo e mostrarlo agli altri in tutto il suo splendore. È vera questione di evangelizzazione del mondo. È vera questione di credibilità. Quanti ci ergiamo a paladini, ad araldi, a banditori, a predicatori del vero Vangelo. Quanti diciamo di essere nel più puro Vangelo, nella più vera Chiesa, nella più ortodossa delle verità. Quanti gridiamo che la vostra via è quella vera, giusta, santa. Ogni nostra opera, ogni nostro pensiero, ogni nostra decisione, ogni nostro passo deve attestare che il vero Vangelo si vive in voi, la vera Chiesa si vive in voi, il vero Cristo si vive in voi.
Questo lo deve attestare il nostro stile di vita, i nostri comportamenti, le nostre relazioni. Se il nostro stile di vita dice che agiamo al contrario di ciò che professiamo, allora anche per noi vale quanto è detto dal profeta su Gerusalemme. Il Signore dal cielo guarda la sua Gerusalemme ed ecco cosa le dice attraverso il profeta Ezechiele:

“Mi fu rivolta questa parola del Signore: «Tu, figlio dell’uomo, forse non giudicherai, non giudicherai tu la città sanguinaria? Mostrale tutti i suoi abomini. Tu riferirai: Così dice il Signore Dio: O città che sparge il sangue in mezzo a se stessa, perché giunga il suo tempo, e fabbrica a suo danno idoli con cui contaminarsi! Per il sangue che hai sparso, ti sei resa colpevole e ti sei contaminata con gli idoli che hai fabbricato: hai affrettato il tuo giorno, sei giunta al termine dei tuoi anni. Ti renderò perciò l’obbrobrio dei popoli e lo scherno di tutta la terra. I vicini e i lontani si faranno beffe di te, o città disonorata e piena di disordini. Ecco in te i prìncipi d’Israele, ognuno secondo il suo potere, intenti a spargere sangue. In te si disprezzano il padre e la madre, in te si maltratta il forestiero, in te si opprimono l’orfano e la vedova. Hai disprezzato le mie cose sante, hai profanato i miei sabati. Vi sono in te calunniatori che versano il sangue. C’è in te chi banchetta sui monti e chi commette scelleratezze. In te si scopre la nudità del proprio padre, in te si vìola la donna in stato di mestruazione. Uno reca oltraggio alla donna del prossimo, l’altro contamina con incesto la nuora, altri vìola la sorella, figlia del padre. In te si ricevono doni per spargere il sangue, tu presti a interesse e a usura, spogli con la violenza il tuo prossimo e di me ti dimentichi. Oracolo del Signore Dio” (Ez 22,1-12). 

Quando il Signore guarda il cristiano dall’alto del suo cielo deve sempre poter dire: In te vive il mio vero Vangelo. In te vive la mia vera Chiesa. In te vive la mia vera Parola. In te vive la mia più pura verità. In te vivo io con tutta la potenza della mia carità crocifissa. Il Signore guarda l’Apostolo Paolo e dice: “Non sei tu che vivi, ma sono io che vivo in te”. Vivo con tutta la potenza del mio mistero di salvezza e di redenzione. In te vivo oggi il mistero della mia morte e della mia risurrezione. In te e per te il Padre mio riceve la più grande gloria. Questa attestazione è necessaria per essere noi degni di fede. 

Lettura del Vangelo
Gesù parla della necessaria unione e unità tra lui e i suoi discepoli con l’allegoria della vera vite e dei tralci. Anche questa unione e unità di vita per la vita è giusto che non venga letta solo come una questione di ascetica o di mistica personale. Anche questa allegoria va letta come vera questione ecclesiale, vera questione di evangelizzazione, vera questione di altissima credibilità. Gesù è nel Padre e nello Spirito Santo. Produce molto frutto. Opera la redenzione dell’uomo. Il suo molto frutto lo rende credibile. Quanto Lui dice è vero, perché il suo molto frutto attesta che Lui viene dal Padre, da Dio. Non viene da se stesso, ma viene dal Padre suo.
Anche il cristiano deve sempre attestare visibilmente, storicamente, realmente che lui viene da Cristo Gesù. Come attesterà questo? Producendo molto frutto. Come produrrà molto frutto? Rimanendo unito alla vera vite che è Cristo Gesù. Come si rimane uniti alla vera vite? Rimanendo, dimorando, vivendo nella sua Parola per la sua Parola. “Ogni tralcio che in me non porta frutto, lo taglia, e ogni tralcio che porta frutto, lo pota perché porti più frutto”. Non è sufficiente allora essere uniti a Cristo per via sacramentale. Si deve essere uniti a Lui per via obbedienziale. Come Gesù vive per fare la volontà del Padre, così il discepolo di Gesù deve vivere per fare la volontà del suo Maestro. Facendo la volontà del suo Maestro, vive in Lui, vive per Lui, vive con Lui, porterà molto frutto. Quando ci si accosta ad una vite, la sua bontà è misurata dalla bontà dei suoi frutti. Leggiamo la delusione di Dio dinanzi alla sua vigna:

Voglio cantare per il mio diletto il mio cantico d’amore per la sua vigna. Il mio diletto possedeva una vigna sopra un fertile colle. Egli l’aveva dissodata e sgombrata dai sassi e vi aveva piantato viti pregiate; in mezzo vi aveva costruito una torre e scavato anche un tino. Egli aspettò che producesse uva; essa produsse, invece, acini acerbi. E ora, abitanti di Gerusalemme e uomini di Giuda, siate voi giudici fra me e la mia vigna. Che cosa dovevo fare ancora alla mia vigna che io non abbia fatto? Perché, mentre attendevo che producesse uva, essa ha prodotto acini acerbi? Ora voglio farvi conoscere ciò che sto per fare alla mia vigna: toglierò la sua siepe e si trasformerà in pascolo; demolirò il suo muro di cinta e verrà calpestata. La renderò un deserto, non sarà potata né vangata e vi cresceranno rovi e pruni; alle nubi comanderò di non mandarvi la pioggia. Ebbene, la vigna del Signore degli eserciti è la casa d’Israele; gli abitanti di Giuda sono la sua piantagione preferita. Egli si aspettava giustizia ed ecco spargimento di sangue, attendeva rettitudine ed ecco grida di oppressi (Is 5,1-7). 

Se il Signore venisse oggi a contemplare me, sua vigna, quali frutti troverebbe? Ma se il mondo venisse da me a trovare qualche frutto, quale frutto troverebbe? Questione non di personale mistica o ascetica, ma vera questione di evangelizzazione e di vera ecclesiologia.

Leggiamo il testo di Gv 15,1-8
«Io sono la vite vera e il Padre mio è l’agricoltore. Ogni tralcio che in me non porta frutto, lo taglia, e ogni tralcio che porta frutto, lo pota perché porti più frutto. 
Voi siete già puri, a causa della parola che vi ho annunciato. Rimanete in me e io in voi. Come il tralcio non può portare frutto da se stesso se non rimane nella vite, così neanche voi se non rimanete in me. Io sono la vite, voi i tralci. Chi rimane in me, e io in lui, porta molto frutto, perché senza di me non potete far nulla. Chi non rimane in me viene gettato via come il tralcio e secca; poi lo raccolgono, lo gettano nel fuoco e lo bruciano. Se rimanete in me e le mie parole rimangono in voi, chiedete quello che volete e vi sarà fatto. In questo è glorificato il Padre mio: che portiate molto frutto e diventiate miei discepoli.

Cosa vuole il Signore dalla vera vite? Che essa porti molto frutto. Qual è il molto frutto che essa deve portare? Obbedire a Cristo allo stesso modo che Cristo ha obbedito al Padre. “In questo è glorificato il Padre mio: che portiate molto frutto e diventiate miei discepoli”.
Quest’ultima parola di Gesù condanna tutta la nostra sciagurata visione sia della salvezza che della creazione della fratellanza universale. Qual è la volontà del Padre? Che si diventi suoi veri adoratori, divenendo discepoli del Figlio suo Gesù Cristo. Se il Padre vuole essere adorato divenendo noi veri discepoli di Cristo Gesù, possiamo noi predicare che si è veri adoratori del Padre senza divenire discepoli di Gesù?
Impossibile. Se il padre vuole essere glorificato solo in Cristo, con Cristo, per Cristo, divenendo suoi discepoli, ogni parola o pensiero o teoria o antropologia o teologia o soteriologia o escatologia che esclude questa via sono da considerarsi falsi. Sono falsi per negano una verità, anzi la verità della nostra santissima fede. O adoriamo Il Padre divenendo discepoli di Gesù, o la nostra adorazione è falsa, non è secondo la volontà di Dio. Per questo quanti non conoscono Cristo devono essere condotti a Cristo e quanti lo conoscono devono crescere in Lui, vivendo per Lui e con Lui. Questione di vera evangelizzazione perché questione di vera adorazione, vera cristologia, vera teologia, vera antropologia.
Madre di Cristo, Angeli, Santi, fate che diveniamo veri discepoli di Gesù per essere veri adoratori di Dio e per fare ogni uomo vero discepolo del nostro Redentore e Salvatore. Amen.



[bookmark: _Toc47013813]MEDITAZIONE 24 Luglio 2020 
Venerdì XVI Settimana del T. O.
PRIMA LETTURA
A volte mi interrogo e mi chiedo: Ma io so chi è un Pastore nella Chiesa di Dio? So qual è la sua missione? So cosa il Signore ha fatto di lui? Riesco anche in poco ad immaginare qual è il suo ministero nel mondo? A queste domande mi dono sempre la stessa risposta: Un pastore è necessario all’umanità più che il sole alla terra. È necessario alla Chiesa più che l’acqua all’uomo. È più necessario del pane di cui ci si nutre. È più necessario dell’aria che respiriamo. È più necessario di ogni altra cosa esistente sulla terra e nei cieli. Nella Chiesa un Pastore è voce di Cristo Signore. È presenza dello Spirito Santo. È verità del Padre. È luce del Vangelo. È grazia che redime e salva. È Cristo che ama. È via attraverso cui Cristo viene all’uomo e l’uomo va a Cristo. 
E tuttavia – ed è questa la fragilità di ogni Pastore – ogni Pastore, se cade nella tentazione, da ministro del Cielo, si fa servo della falsità, della menzogna, dell’inganno. Se cade in tentazione, da via verso la salvezza diviene via verso la perdizione. Dio ha posto la luce, la verità, la vita del suo popolo nelle mani dei suoi pastori. Un Buon Pastore è grazia di Dio e sempre questa grazia va chiesta al Signore. Ecco cosa annuncia il profeta Geremia: “Vi darò pastori secondo il mio cuore, che vi guideranno con scienza e intelligenza”. La scienza e l’intelligenza con le quali il Pastore deve guidare il gregge del Signore sono scienza e intelligenza dello Spirito Santo. Per questo è necessario che il Pastore viva in strettissima comunione con lo Spirito del Signore. Gesù, il Buon Pastore, del Padre è stato colmato di Spirito Santo. Così profetizza Isaia di Lui:

Un germoglio spunterà dal tronco di Iesse, un virgulto germoglierà dalle sue radici. Su di lui si poserà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e d’intelligenza, spirito di consiglio e di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del Signore. Si compiacerà del timore del Signore. Non giudicherà secondo le apparenze e non prenderà decisioni per sentito dire (Is 11,1-3). 

E ancora: Lo spirito del Signore Dio è su di me, perché il Signore mi ha consacrato con l’unzione; mi ha mandato a portare il lieto annuncio ai miseri, a fasciare le piaghe dei cuori spezzati, a proclamare la libertà degli schiavi, la scarcerazione dei prigionieri, a promulgare l’anno di grazia del Signore (Is 61,1-2). 

Quando un Pastore si separa dallo Spirito Santo, quando non vive più in intima comunione con Lui, non è più Pastore secondo il cuore di Dio, ma secondo il cuore del mondo. È questo il più alto tradimento verso la sua missione. 

Leggiamo Ger 3,14-17
Ritornate, figli traviati – oracolo del Signore – perché io sono il vostro padrone. Vi prenderò uno da ogni città e due da ciascuna famiglia e vi condurrò a Sion. Vi darò pastori secondo il mio cuore, che vi guideranno con scienza e intelligenza. Quando poi vi sarete moltiplicati e sarete stati fecondi nel paese, in quei giorni – oracolo del Signore – non si parlerà più dell’arca dell’alleanza del Signore: non verrà più in mente a nessuno e nessuno se ne ricorderà, non sarà rimpianta né rifatta. In quel tempo chiameranno Gerusalemme “Trono del Signore”, e a Gerusalemme tutte le genti si raduneranno nel nome del Signore e non seguiranno più caparbiamente il loro cuore malvagio. 

Queste parole della profezia: “In quel tempo chiameranno Gerusalemme “Trono del Signore”, e a Gerusalemme tutte le genti si raduneranno nel nome del Signore e non seguiranno più caparbiamente il loro cuore malvagio”, si compiranno nella Gerusalemme celeste. Così l’Apostolo Giovanni nel Libro dell’Apocalisse:

In essa non vidi alcun tempio: il Signore Dio, l’Onnipotente, e l’Agnello sono il suo tempio. La città non ha bisogno della luce del sole, né della luce della luna: la gloria di Dio la illumina e la sua lampada è l’Agnello. Le nazioni cammineranno alla sua luce, e i re della terra a lei porteranno il loro splendore. Le sue porte non si chiuderanno mai durante il giorno, perché non vi sarà più notte. E porteranno a lei la gloria e l’onore delle nazioni. Non entrerà in essa nulla d’impuro, né chi commette orrori o falsità, ma solo quelli che sono scritti nel libro della vita dell’Agnello (Ap 21,22-27). 

E non vi sarà più maledizione. Nella città vi sarà il trono di Dio e dell’Agnello: i suoi servi lo adoreranno; vedranno il suo volto e porteranno il suo nome sulla fronte. Non vi sarà più notte, e non avranno più bisogno di luce di lampada né di luce di sole, perché il Signore Dio li illuminerà. E regneranno nei secoli dei secoli (Ap 22,3-5). 

Fino all’avvento dei nuovi cieli e della nuova terra, bene e male saranno inseparabili. È questa la condizione che regna per tutto il tempo della storia.

Lettura del Vangelo
Nessuno domani, nel giorno del giudizio, potrà dire al Signore: “Il mio terreno era strada, era pieno di sassi o invaso dalla spine e per questo la tua parola è caduta invano”. Nel giorno del giudizio non ci sono scuse. Ecco cosa dice il Signore per bocca dei suoi profeti: Geremia, Osea, Ezechiele.
 
«Se vuoi davvero ritornare, Israele, a me dovrai ritornare. Se vuoi rigettare i tuoi abomini, non dovrai più vagare lontano da me. Se giurerai per la vita del Signore, con verità, rettitudine e giustizia, allora le nazioni si diranno benedette in te e in te si glorieranno. Infatti così dice il Signore agli uomini di Giuda e a Gerusalemme: Dissodatevi un terreno e non seminate fra le spine. Circoncidetevi per il Signore, circoncidete il vostro cuore, uomini di Giuda e abitanti di Gerusalemme, perché la mia ira non divampi come fuoco e non bruci senza che alcuno la possa spegnere, a causa delle vostre azioni perverse (Ger 4,1-4).

Seminate per voi secondo giustizia e mieterete secondo bontà; dissodatevi un campo nuovo, perché è tempo di cercare il Signore, finché egli venga e diffonda su di voi la giustizia. Avete arato empietà e mietuto ingiustizia, avete mangiato il frutto della menzogna (Os 10,12-13).

Convertitevi e desistete da tutte le vostre iniquità, e l’iniquità non sarà più causa della vostra rovina. Liberatevi da tutte le iniquità commesse e formatevi un cuore nuovo e uno spirito nuovo. Perché volete morire, o casa d’Israele? Io non godo della morte di chi muore. Oracolo del Signore Dio. Convertitevi e vivrete (Ez 18,30-32). 

“Ogni volta che uno ascolta la parola del Regno e non la comprende, viene il Maligno e ruba ciò che è stato seminato nel suo cuore: questo è il seme seminato lungo la strada”. Comprendere la Parola di Dio è obbligo per chi l’ascolta. Aiutare perché chi ascolta la Parola di Dio la comprenda è dovere di chi la semina. Gesù semina la Parola e anche la spiega. Non solo. Lui semina la Parola e mostra come essa va vissuta. Insegnare ad osservare la Parola, spiegandola e mostrando come essa si vive è obbligo degli Apostoli del Signore e di ogni ministro della Parola. Se la Parola non viene spiegata, la responsabilità è di quanti sono incaricati per questo ministero. Chi semina la Parola deve aiutare anche gli altri due campi: quello con le pietre e l’altro con le spine. Deve insegnare a quanti ascoltano la Parola come si tolgono le pietre dal campo e come vanno estirpate le spine. È questo un insegnamento che mai dovrà venire meno. Gesù ha sempre insegnato la verità contenuta nella Parola, ma anche sempre mostrato come il terreno dovrà essere liberato da quanto ostacola la crescita del buon seme.

Leggiamo il testo di Mt 13,18-23
 Voi dunque ascoltate la parabola del seminatore. Ogni volta che uno ascolta la parola del Regno e non la comprende, viene il Maligno e ruba ciò che è stato seminato nel suo cuore: questo è il seme seminato lungo la strada. Quello che è stato seminato sul terreno sassoso è colui che ascolta la Parola e l’accoglie subito con gioia, ma non ha in sé radici ed è incostante, sicché, appena giunge una tribolazione o una persecuzione a causa della Parola, egli subito viene meno. Quello seminato tra i rovi è colui che ascolta la Parola, ma la preoccupazione del mondo e la seduzione della ricchezza soffocano la Parola ed essa non dà frutto. Quello seminato sul terreno buono è colui che ascolta la Parola e la comprende; questi dà frutto e produce il cento, il sessanta, il trenta per uno».

Ora è giusto dire una parola di verità sulla fruttificazione del buon seme. Riascoltiamo la Parola di Gesù: “Quello seminato sul terreno buono è colui che ascolta la Parola e la comprende; questi dà frutto e produce il cento, il sessanta, il trenta per uno”. San Paolo così insegna ai Tessalonicesi:

Vi preghiamo, fratelli, di avere riguardo per quelli che faticano tra voi, che vi fanno da guida nel Signore e vi ammoniscono; trattateli con molto rispetto e amore, a motivo del loro lavoro. Vivete in pace tra voi. Vi esortiamo, fratelli: ammonite chi è indisciplinato, fate coraggio a chi è scoraggiato, sostenete chi è debole, siate magnanimi con tutti. Badate che nessuno renda male per male ad alcuno, ma cercate sempre il bene tra voi e con tutti. Siate sempre lieti, pregate ininterrottamente, in ogni cosa rendete grazie: questa infatti è volontà di Dio in Cristo Gesù verso di voi. Non spegnete lo Spirito, non disprezzate le profezie. Vagliate ogni cosa e tenete ciò che è buono. Astenetevi da ogni specie di male. Il Dio della pace vi santifichi interamente, e tutta la vostra persona, spirito, anima e corpo, si conservi irreprensibile per la venuta del Signore nostro Gesù Cristo. Degno di fede è colui che vi chiama: egli farà tutto questo! (1Ts 5,12-24). 

Soffermiamoci su queste due raccomandazioni dell’Apostolo: Non spegnete lo Spirito. Non disprezzate le profezie. Chi non deve spegnere lo Spirito? Colui che lo possiede. Nessuno può dire ad un altro: “Tu soffochi il mio Spirito, il mio Carisma”. Il carisma, lo Spirito lo può soffocare solo il soggetto nel quale vive il carisma, vive lo Spirito Santo. Quanti dicono che gli altri soffocano il loro Spirito o il loro carisma, mentono e sanno di mentire. San Paolo dice di sé che lui è in carcere, ma la Parola di Dio non è in carcere. Essa è libera di volare per tutta la terra. 
Ma vi è anche un’altra affermazione diabolica che va smentita: si accusano gli altri di volere essere i padroni dello Spirito dei fratelli. Anche questo è impossibile che possa avvenire. Lo Spirito Santo non è schiavo di nessuna persona. Fare un discernimento secondo la verità dello Spirito non è servizio contro lo Spirito di qualcuno, è servire lo Spirito del corpo di Cristo. Qual è il falso principio sul quale queste due affermazioni si reggono? Il principio è una solo: oggi non si vuole più la mediazione nello Spirito Santo. Ognuno vuole una relazione personale con lo Spirito Santo. Ma nella Chiesa di Dio questo non è possibile. 
Nella Chiesa di Dio tutto è per mediazione: la grazia, la verità, la Parola, l’insegnamento, la dottrina, la fede, la sana moralità. Ma ormai Satana si è impossessato del cuore di molti discepoli di Gesù. Sono questi cuori governati da Satana che escludono la mediazione nel corpo di Cristo, mediazione anche dello Spirito Santo. Ormai anche nella Chiesa del Dio vivente Satana ha installato il suo trono con la sua eresia degli uguali. Dio e l’uomo? Uguali. Papa, vescovo, presbitero, diacono, cresimato, battezzato? Uguali. Uomo e animale? Uguali. Grazia e peccato? Uguali. Battezzato e non battezzato? Uguali. Natura maschile e natura femminile? Uguali. 
Quando si proclama e si annuncia la differenza si è accusati di soffocare il carisma dell’altro, di spegnere lo Spirito dell’altro, di impossessarsi dello Spirito degli altri. Il discernimento nella verità è sempre servizio allo Spirito a favore di tutto il corpo di Cristo. Chi ha il carisma del discernimento se vive il suo carisma, mai soffocherà un altro carisma, lo aiuterà perché possa produrre al cento per uno. Ma qui siamo nel campo di Dio e non nel campo di Satana.
Madre di Dio, Angeli, Santi, aiutate ogni discepolo di Gesù a camminare lasciandosi guidare dallo Spirito Santo non solo per via immediata, ma soprattutto per via mediata. Amen. 


[bookmark: _Toc47013814]MEDITAZIONE 25 Luglio 2020 
Sabato XVI Settimana del T. O. – Festa di San Giacomo Apostolo

PRIMA LETTURA
San Paolo vede in vera visione di Spirito Santo l’altissimo ministero degli Apostoli di Gesù Signore. Ma vede anche in vera visione di Spirito Santo la pochezza e la fragilità del vaso di creta nel quale il Signore ha posto questo altissimo ministero. Leggiamo le sue parole: “Noi però abbiamo questo tesoro in vasi di creta, affinché appaia che questa straordinaria potenza appartiene a Dio, e non viene da noi”.
In questo vaso di creta, in verità fragilissimo, Dio versa tutto il suo tesoro. Versa tutto se stesso con la divina ed eterna carità. Versa Cristo Gesù, obbedienza crocifissa, sacrificio, olocausto di espiazione per i peccati del mondo. Versa lo Spirito Santo, Comunione eterna, Principio eterno di ogni comunione che si crea tra l’uomo e Dio e tra uomo e uomo. Questo vaso di creta, che è l‘Apostolo del Signore, contiene un così grande tesoro non solo per trasformare se stesso in carità del Padre, in olocausto e sacrificio di espiazione, in principio di comunione degli uomini con Dio e con se stessi. L’Apostolo del Signore contiene nel suo vaso di creta questo tesoro divino, perché con esso arricchisca il mondo intero.
Ma il mondo intero ogni giorno impegna tutte le sue energie per ridurre in frantumi questo vaso dal contenuto così alto. C’è un combattimento duro, aspro, fino all’ultima goccia di sangue. Questo combattimento mira a distruggere anima, cuore, mente, pensieri, sentimenti, volontà, tutto l’uomo interiore. È questa la prima persecuzione. Per raggiungere l’annientamento del cuore e dell’anima, si passa anche alla violenza fisica. Potrà mai la fragile creta perseverare sino alla fine senza che si rompa e il suo tesoro vada sciupato? L’Apostolo Paolo ci testimonia con la sua vita che la creta mai si frantumerà se sempre sarà rivestita di una particolare armatura. Ecco come è fatta questa armatura speciale, particolare:

Per il resto, rafforzatevi nel Signore e nel vigore della sua potenza. Indossate l’armatura di Dio per poter resistere alle insidie del diavolo. La nostra battaglia infatti non è contro la carne e il sangue, ma contro i Principati e le Potenze, contro i dominatori di questo mondo tenebroso, contro gli spiriti del male che abitano nelle regioni celesti. Prendete dunque l’armatura di Dio, perché possiate resistere nel giorno cattivo e restare saldi dopo aver superato tutte le prove. State saldi, dunque: attorno ai fianchi, la verità; indosso, la corazza della giustizia; i piedi, calzati e pronti a propagare il vangelo della pace. Afferrate sempre lo scudo della fede, con il quale potrete spegnere tutte le frecce infuocate del Maligno; prendete anche l’elmo della salvezza e la spada dello Spirito, che è la parola di Dio. In ogni occasione, pregate con ogni sorta di preghiere e di suppliche nello Spirito, e a questo scopo vegliate con ogni perseveranza e supplica per tutti i santi. E pregate anche per me, affinché, quando apro la bocca, mi sia data la parola, per far conoscere con franchezza il mistero del Vangelo, per il quale sono ambasciatore in catene, e affinché io possa annunciarlo con quel coraggio con il quale devo parlare (Ef 6,10-20).
 
Se l’Apostolo sarà sempre in questa armatura, mai la persecuzione lo abbatterà. Lo potrà crocifiggere e torturare con ogni tortura, mai però sarà vinto. Senza questa armatura la creta sempre si spezzerà e la missione dell’Apostolo non potrà essere più portata a compimento. Andare in battaglia senza armatura significa esporsi a sicura morte. Ma questa è grande stoltezza e insipienza. 

Leggiamo 2Cor 4,7-15
Noi però abbiamo questo tesoro in vasi di creta, affinché appaia che questa straordinaria potenza appartiene a Dio, e non viene da noi. In tutto, infatti, siamo tribolati, ma non schiacciati; siamo sconvolti, ma non disperati; perseguitati, ma non abbandonati; colpiti, ma non uccisi, portando sempre e dovunque nel nostro corpo la morte di Gesù, perché anche la vita di Gesù si manifesti nel nostro corpo. Sempre infatti, noi che siamo vivi, veniamo consegnati alla morte a causa di Gesù, perché anche la vita di Gesù si manifesti nella nostra carne mortale. Cosicché in noi agisce la morte, in voi la vita. Animati tuttavia da quello stesso spirito di fede di cui sta scritto: Ho creduto, perciò ho parlato, anche noi crediamo e perciò parliamo, convinti che colui che ha risuscitato il Signore Gesù, risusciterà anche noi con Gesù e ci porrà accanto a lui insieme con voi. Tutto infatti è per voi, perché la grazia, accresciuta a opera di molti, faccia abbondare l’inno di ringraziamento, per la gloria di Dio.

Altra verità che San Paolo pronuncia su se stesso: Lui è costituito Apostolo di Cristo Gesù. Lui chiede che ogni Apostolo di Cristo Gesù, ogni suo ministro, parli solo dalla sua fede in Cristo Signore. “Animati tuttavia da quello stesso spirito di fede di cui sta scritto: Ho creduto, perciò ho parlato, anche noi crediamo e perciò parliamo”.
Questa regola vale non solo per l’Apostolo del Signore, ma anche per ogni ministro della Parola. Chi è l’Apostolo di Cristo, chi è il Ministro della Parola? Sono coloro che devono mostrare la bellezza del Vangelo di Gesù Signore ad ogni uomo. Come si mostra la bellezza del Vangelo ad ogni uomo? Prima di tutto mostrando ad ogni uomo la bellezza della nostra vita intessuta di Vangelo. Ma se la mia vita dovrà essere intessuta tutta di Vangelo, la prima sua bellezza dovrà essere quella di un servizio incondizionato al Vangelo. Dinanzi al Vangelo non esiste parentela, non esiste amicizia, non esiste compagnia, non esiste associazione di alcuna natura. Dinanzi al Vangelo esiste solo il Vangelo.
Quando dinanzi al Vangelo esiste altro che non sia il Vangelo è in questo istante che il Vangelo viene tradito, rinnegato, dichiarato morto nel nostro cuore. È in questo istante che ci si serve del Vangelo, ma non si serve il Vangelo, la verità, la luce, la bellezza del Vangelo. È in questo istante che il Vangelo viene ridotto a menzogna. Ma se si riduce a menzogna il Vangelo, potrà rimanere sulla terra una qualche verità che non venga ridotta a menzogna? Quando il Vangelo diviene menzogna, tutto diviene menzogna. Anche la verità storica è dichiarata menzogna. C’è verità storica più grande della risurrezione di Gesù Signore? Eppure scribi e farisei pagarono i soldati perché negassero questa verità, dicendo che mentre essi dormivano, i discepoli avevano portato via il corpo di Gesù. 
Oggi si pagano molti cuori a dire e a scrivere menzogne e falsità per una manciata di misera, effimera, gloria umana. Oggi si pagano molti cuori a predicare e insegnare menzogne e falsità partendo proprio dalla negazione della verità storica. Chi nega la verità del Vangelo sempre negherà la verità della storia. Chi nega la verità della storia mai potrà schierarsi per la verità del Vangelo. Infatti da tutti costoro il Vangelo è travisato, trasformato, ridotto a una favola anche nelle verità della salvezza eterna. Oggi se uno parla dal Vangelo, dai negatori della storia, è dichiarato “terrorista spirituale”. Per questo urge sempre indossare l’armatura di Dio. Chi si sveste di questa armatura, non resisterà alla potenza della persecuzione. Cadrà al primo colpo inferto dal nemico. Senza armatura neanche si scenda in campo.

Lettura del Vangelo
Gli Apostoli ancora hanno una visione troppo terrena, troppo umana del regno di Dio che Gesù è venuto a edificare. Loro pensano il regno di Dio alla maniera di ogni altro regno sulla terra. Lo pensano alla maniera del regno del loro padre Davide. Ancora non sanno che il regno di Dio si edifica in questo mondo, ma non è un regno di questo mondo. 
La madre dei figli di Zebedeo chiede a Gesù che uno dei suoi figli sieda alla sua destra nel suo regno e l’altro alla sua sinistra, abbiano cioè i primi posti. Questa donna non sa cosa sta chiedendo, perché non sa cosa è il regno di Dio che sarà edificato da Cristo Gesù. Gesù risponde alla richiesta della madre, manifestando qual è la sua missione e per cosa lui è venuto. Ecco la missione di Gesù: lui deve bere il calice della passione, nell’umiliazione e nell’annientamento di sé. Questo calice lo può dare ad ogni suo discepolo. Ogni suo discepolo potrà stare alla sua destra e alla sua sinistra sulla croce. Altro lui non può dare. Ogni altra cosa è il Padre suo che la stabilisce. “Ed egli disse loro: «Il mio calice, lo berrete; però sedere alla mia destra e alla mia sinistra non sta a me concederlo: è per coloro per i quali il Padre mio lo ha preparato»”. 
Questa legge divina vale anche per ogni altro discepolo di Gesù. Tutti siamo chiamati a stare o alla destra o alla sinistra della croce di Gesù, crocifissi con Lui. Per ogni altra cosa dobbiamo abbandonarci alla volontà del Padre. Neanche dobbiamo chiedere al Padre alti posti di responsabilità, perché se poi non viviamo il posto secondo la volontà del Padre e la verità dello Spirito Santo, saremo severamente giudicati. Il giudizio del Signore è anche sulla personale responsabilità assunta.

Ascoltate dunque, o re, e cercate di comprendere; imparate, o governanti di tutta la terra. Porgete l’orecchio, voi dominatori di popoli, che siete orgogliosi di comandare su molte nazioni. Dal Signore vi fu dato il potere e l’autorità dall’Altissimo; egli esaminerà le vostre opere e scruterà i vostri propositi: pur essendo ministri del suo regno, non avete governato rettamente né avete osservato la legge né vi siete comportati secondo il volere di Dio. Terribile e veloce egli piomberà su di voi, poiché il giudizio è severo contro coloro che stanno in alto. Gli ultimi infatti meritano misericordia, ma i potenti saranno vagliati con rigore. Il Signore dell’universo non guarderà in faccia a nessuno, non avrà riguardi per la grandezza (Sap 6,1-7). 

Più si è in alto e più l’indagine sarà rigorosa. 

Leggiamo il testo di Mt 20,20-28

Allora gli si avvicinò la madre dei figli di Zebedeo con i suoi figli e si prostrò per chiedergli qualcosa. Egli le disse: «Che cosa vuoi?». Gli rispose: «Di’ che questi miei due figli siedano uno alla tua destra e uno alla tua sinistra nel tuo regno». Rispose Gesù: «Voi non sapete quello che chiedete. Potete bere il calice che io sto per bere?». Gli dicono: «Lo possiamo». Ed egli disse loro: «Il mio calice, lo berrete; però sedere alla mia destra e alla mia sinistra non sta a me concederlo: è per coloro per i quali il Padre mio lo ha preparato». Gli altri dieci, avendo sentito, si sdegnarono con i due fratelli. Ma Gesù li chiamò a sé e disse: «Voi sapete che i governanti delle nazioni dóminano su di esse e i capi le opprimono. Tra voi non sarà così; ma chi vuole diventare grande tra voi, sarà vostro servitore e chi vuole essere il primo tra voi, sarà vostro schiavo. Come il Figlio dell’uomo, che non è venuto per farsi servire, ma per servire e dare la propria vita in riscatto per molti».

Qual è allora il posto più alto nel regno che Cristo Gesù innalzerà sulla nostra terra? Il posto più grande è l’ultimo. Si sceglie l’ultimo posto per poter servire tutti coloro che sono più in alto di noi. Questo Gesù ha fatto. Questo dovrà fare ogni suo discepolo. “Come il Figlio dell’uomo, che non è venuto per farsi servire, ma per servire e dare la propria vita in riscatto per molti”. Anche il posto più in alto dovrà essere trasformato nell’ultimo posto ed è questa la vera sapienza e intelligenza di un ministro di Gesù Signore. Come Gesù ha trasformato il suo primo posto nell’ultimo posto e ci ha servito donando la sua vita in riscatto per tutti, così anche ogni discepolo di Gesù dovrà trasformare il suo posto, qualsiasi posto occupa, in ultimo posto e da esso servire ogni altro uomo. Ma per servire come Cristo occorre conformarsi in tutto a Cristo. Cristo è il testimone della verità, verità di Dio e verità dell’uomo. Se il discepolo di Cristo si trasforma in annunciatore di falsità e di menzogna, di certo non serve alla maniera di Cristo. Lo ripetiamo: dinanzi alla verità di Cristo tutto deve scomparire. Cosa deve restare? Solo la croce sulla quale lasciarsi crocifiggere per fare della nostra vita un sacrificio, un olocausto per la redenzione del mondo.
Madre del Redentore, Madre del Verbo Crocifisso, Angeli, Santi, non permette che un discepolo di Gesù si faccia servo della falsità e della menzogna. Aiutatelo perché viva sempre il suo ministero di servo della verità e della giustizia. Amen. 
[bookmark: _Toc47013815]MEDITAZIONE 26 Luglio 2020 
XVII Domenica del T. O.

PRIMA LETTURA
Salomone è stato consacrato re del popolo di Dio. Governare il popolo di Dio non è semplice e neanche facile. Se il popolo è di Dio, esso va governato secondo il cuore di Dio. Ma può un uomo avere il cuore di Dio? Per quanto si impegni, il suo è un cuore impastato di molte miserie. Il Signore appare nella notte a Salomone e lo invita a chiedergli qualsiasi cosa perché Lui gliel’avrebbe concessa. Cosa chiede Salomone al suo Signore? Chiede un cuore sapiente. Chiede un cuore saggio. Chiede un cuore giusto. Lo chiede non per sé, per la sua gloria. Lo chiede per poter servire il popolo del Signore con la sapienza, la saggezza, la giustizia, il cuore e la mente del suo Signore. “Concedi al tuo servo un cuore docile, perché sappia rendere giustizia al tuo popolo e sappia distinguere il bene dal male; infatti chi può governare questo tuo popolo così numeroso?”.
Chi è preposto a governare le cose di Dio – e tutto l’universo è di Dio: uomini, animali, alberi, materia – deve sempre chiedere al Signore il dono del suo cuore e della sua mente, della sua luce e della sua grazia, della sua santità. Poiché ogni uomo è responsabile per la sua parte nel governo delle cose di Dio, ad ogni uomo occorre il cuore di Dio. È questo il vero problema dell’ecologia. 
Un’antropologia atea, che ha in odio Dio e la sua rivelazione, la sua grazia e la sua luce, la sua verità e la sua giustizia, la sua Legge e ogni suo Comandamento, come potrà pensare ad una ecologia vera? La vera ecologia inizia dal porre Dio al suo posto: nella Creazione e nel cuore dell’uomo. Se oggi l’uomo sta distruggendo se stesso in quanto uomo, come potrà sperare di salvare il pianeta? Non si possono scrivere leggi inique contro la natura dell’uomo, quella stabilite da Dio, e poi pensare di scrivere leggi eque per la salvezza del creato. Quando si distrugge l’uomo, tutto si distrugge. Ma l’uomo oggi tutto sta facendo per distruggere se stesso.

Leggiamo 1Re 3,5.7-12
A Gàbaon il Signore apparve a Salomone in sogno durante la notte. Dio disse: «Chiedimi ciò che vuoi che io ti conceda». Signore, mio Dio, tu hai fatto regnare il tuo servo al posto di Davide, mio padre. Ebbene io sono solo un ragazzo; non so come regolarmi. Il tuo servo è in mezzo al tuo popolo che hai scelto, popolo numeroso che per quantità non si può calcolare né contare. Concedi al tuo servo un cuore docile, perché sappia rendere giustizia al tuo popolo e sappia distinguere il bene dal male; infatti chi può governare questo tuo popolo così numeroso?». Piacque agli occhi del Signore che Salomone avesse domandato questa cosa. Dio gli disse: «Poiché hai domandato questa cosa e non hai domandato per te molti giorni, né hai domandato per te ricchezza, né hai domandato la vita dei tuoi nemici, ma hai domandato per te il discernimento nel giudicare, ecco, faccio secondo le tue parole. Ti concedo un cuore saggio e intelligente: uno come te non ci fu prima di te né sorgerà dopo di te. 

Il Signore ascolta la richiesta di Salomone. A lui viene dato un cuore saggio e intelligente. “Ecco, faccio secondo le tue parole. Ti concedo un cuore saggio e intelligente: uno come te non ci fu prima di te né sorgerà dopo di te”. Una verità va ora messa in chiara luce. Il dono di Dio non va chiesto una sola volta in vita. Va chiesto momento per momento, attimo per attimo, decisione per decisione. Salomone questo non lo ha fatto. Ha preso decisioni contro la Legge del Signore e sono state queste decisioni a fare di lui un idolatra. Siamo tutti ammoniti. Per ogni decisione occorre la piena conformità alla Legge del Signore. Per questo si deve sempre pregare per non cadere in tentazione. 

SECONDA LETTURA
San Paolo vede la vita dei discepoli di Gesù esposta quotidianamente al martirio. Urge dare una luce di purissima fede, altissima verità. Urge creare nei cuori la vera speranza. Anche l’Apostolo Giovanni vede la vita dei discepoli di Gesù esposta quotidianamente al martirio. Il Signore viene in suo aiuto e lui scrive per essi il Libro dell’Apocalisse, che è un messaggio forte di speranza.
Qual è questo messaggio? La sofferenza ci conforma a Cristo Signore Crocifisso. Essa è la via per essere domani conformati a Lui nella gloria della risurrezione. Anche la sofferenza deve essere vista dal discepolo di Gesù come un bene per lui e non come un male. Essa serve per raggiungere la piena conformazione a Cristo Crocifisso. Se il cristiano è il discepolo del Crocifisso, il Crocifisso altro non gli può insegnare come rimanere santo sopra ogni croce. “Del resto, noi sappiamo che tutto concorre al bene, per quelli che amano Dio, per coloro che sono stati chiamati secondo il suo disegno”. È questa la grande parola della speranza annunciata dall’Apostolo. “Tutto concorre al bene per coloro che amano Dio”. Allora l’unica preoccupazione del discepolo dovrà essere una sola: amare Dio sopra ogni cosa, sempre. 

Leggiamo Rm 8,28-30
Del resto, noi sappiamo che tutto concorre al bene, per quelli che amano Dio, per coloro che sono stati chiamati secondo il suo disegno. Poiché quelli che egli da sempre ha conosciuto, li ha anche predestinati a essere conformi all’immagine del Figlio suo, perché egli sia il primogenito tra molti fratelli; quelli poi che ha predestinato, li ha anche chiamati; quelli che ha chiamato, li ha anche giustificati; quelli che ha giustificato, li ha anche glorificati.

Dove conduce l’amore di Dio? Per chi persevera in esso, conduce alla gloria della risurrezione. “Quelli poi che ha predestinato, li ha anche chiamati; quelli che ha chiamato, li ha anche giustificati; quelli che ha giustificato, li ha anche glorificati”. A noi è chiesto di rimanere sempre nell’amore del Signore. Ogni altra cosa la farà il Signore per noi. Chi è Gesù? Colui che è rimasto nell’amore del Padre fino alla morte e alla morte di croce. Lui è stato fedele al Padre. Il Padre è stato fedele a Lui. È sceso nel sepolcro e lo ha risuscitato. Gli ha dato una gloria eterna. Ha reso il suo corpo luce come Lui è luce. Questa la gloria eterna ricevuta da Cristo Gesù. 

Lettura del Vangelo
Il regno di Dio è un dono che il Signore fa all’uomo, ad ogni uomo. Non solo è dato, va anche cercato dall’uomo. Per questo a lui è chiesto di mettere in atto tutta la sua sapienza, ogni intelligenza, ogni forza, ogni sostanza, al fine di entrare in possesso di questo regno divino ed eterno. Ma l’uomo ha tanta saggezza per quanta presenza di Dio c’è nel suo cuore, nella sua anima, nella sua vita. Per questo a Lui è chiesto di crescere in grazia e in presenza di Dio nel suo cuore, per crescere anche in sapienza e saggezza. Oggi l’uomo a poco a poco si sta allontanando dalla grazia del suo Signore.
Quali sono i frutti di questo allontanamento? La perdita di ogni saggezza e intelligenza. Perdendo sapienza e intelligenza, sta rinunciando al regno di Dio in favore della vanità, dell’inutilità, della provvisorietà. A ben ragionare, l’uomo di oggi si sta trasformando in un cultore di vanità e in un ricercatore di inutilità. Questo significa che in lui è avvenuto un mutamento sostanziale del suo essere. Il mutamento sostanziale – da essere chiamato alla luce ad essere che si orienta verso le tenebre – è frutto solo del peccato, che è allontanamento dalla sorgente di ogni verità. Ecco come l’uomo sapiente, intelligente, entra in possesso del regno di Dio, o regno dei cieli: “Il regno dei cieli è simile a un tesoro nascosto nel campo; un uomo lo trova e lo nasconde; poi va, pieno di gioia, vende tutti i suoi averi e compra quel campo”. Ecco in cosa risiede la sapienza: si vende il meno per acquistare il più. Gesù non chiede a noi di vendere anche la nostra vita per acquistare la vita eterna? Gesù, lui stesso, non vendette la sua vita alla croce per avere in possesso la gloria eterna in un corpo di luce?

Leggiamo il testo di Mt 13,44-52
Il regno dei cieli è simile a un tesoro nascosto nel campo; un uomo lo trova e lo nasconde; poi va, pieno di gioia, vende tutti i suoi averi e compra quel campo. Il regno dei cieli è simile anche a un mercante che va in cerca di perle preziose; trovata una perla di grande valore, va, vende tutti i suoi averi e la compra. Ancora, il regno dei cieli è simile a una rete gettata nel mare, che raccoglie ogni genere di pesci. Quando è piena, i pescatori la tirano a riva, si mettono a sedere, raccolgono i pesci buoni nei canestri e buttano via i cattivi. Così sarà alla fine del mondo. Verranno gli angeli e separeranno i cattivi dai buoni e li getteranno nella fornace ardente, dove sarà pianto e stridore di denti. Avete compreso tutte queste cose?». Gli risposero: «Sì». Ed egli disse loro: «Per questo ogni scriba, divenuto discepolo del regno dei cieli, è simile a un padrone di casa che estrae dal suo tesoro cose nuove e cose antiche».

Riflettiamo su quanto Gesù dice in questo ultimo versetto: “Ed egli disse loro: «Per questo ogni scriba, divenuto discepolo del regno dei cieli, è simile a un padrone di casa che estrae dal suo tesoro cose nuove e cose antiche»”. Chi è il discepolo di Gesù? È colui che con la sua vita deve ogni giorno impegnarsi per scrivere una pagina nuova al Vangelo della grazia e della verità. I santi, ognuno per la sua parte, hanno scritto questa pagina nuova. Infatti ogni vita dei santi è una pagina nuova che viene scritto al Vangelo di Cristo Gesù, che è la vita di Cristo Gesù.
Ecco la cosa nuova che il cristiano deve trarre dal suo cuore. La cosa vecchia – che è però eternamente nuova – è la vita di Cristo Gesù. Alla vita di Cristo Gesù il cristiano deve aggiungere la sua vita. Così il Vangelo si fa sempre più ricco di vita. La vita del cristiano diviene così una nuova pagina che si aggiunge al Vangelo, alla vita, alla pagina di Cristo Signore. Così la storia diviene il grande libro dalle molte pagine ancora non scritte. Ogni cristiano ha la sua pagina da scrivere. Deve scriverla lasciandosi governare, illuminare, condurre dal Maestro Divino che è lo Spirito Santo. Come lo Spirito Santo è stato il Maestro divino di Cristo Gesù, così dovrà essere il Maestro divino di ogni cristiano. 
Molti cristiani oggi hanno deciso di scrivere la loro pagina di Vangelo sui Social. In questo vasto libro, se lo si legge con occhi senza interesse e con cuore scevro da ogni coinvolgimento, si noterà una cosa assai strana. Il Vangelo per molti cristiani è un Vangelo di superbia, invidia, accidia, stoltezza, insipienza, odio, giudizi temerari. È un Vangelo di falsa testimonianza, di menzogna, di calunnia, di arroganza, prepotenza, invidia infinita. È un Vangelo nel quale le anime non contano, non hanno valore, di esse non ci si interessa minimamente. È un Vangelo nel quale neanche l’uomo conta. 
Cosa conta? Manifestare solo la propria nudità spirituale. Ma questa nudità spirituale non la si presenta come povertà, miseria, meschinità. La si presenta come vera ricchezza. Qual è allora la ricchezza che oggi ostenta il cristiano su questa pagina dei Social? La sua ricchezza è l’odio, l’invidia, la superbia, la spavalderia, l’insulto, il giudizio spietato, l’accusa, ogni altro vizio. Possiamo affermare che su questa pagina è manifestato l’antivangelo. Ma questo antivangelo è annunciato come purissimo Vangelo, santissima verità, altissima sapienza.
Possiamo applicare a questo antivangelo la profezia di Amos:

“Distesi su letti d’avorio e sdraiati sui loro divani mangiano gli agnelli del gregge e i vitelli cresciuti nella stalla. Canterellano al suono dell’arpa, come Davide improvvisano su strumenti musicali; bevono il vino in larghe coppe e si ungono con gli unguenti più raffinati, ma della rovina di Giuseppe non si preoccupano” (Am 6,4-6). 

Non solo della rovina delle anime non si interessano, con questa pagina di antivangelo collaborano perché le anime si immergano sempre di più nella loro rovina. Mentre si difende il peccato come stile di vita e si biasima la virtù, le anime si perdono senza riparo. Ma a questa perdizione, risponde sempre l’antivangelo che afferma che tutti siamo salvi e già tutti con il nostro bel posto assegnato, anzi prenotato in Paradiso. Ognuno si chieda? Sto scrivendo la mia pagina da aggiungere al Vangelo di Cristo Gesù? 
Madre della grazia divina, vieni in nostro aiuto. Liberaci da ogni stoltezza. Da te guidati, vogliamo scrivere una bella pagina da aggiungere alla vita di Cristo Signore. Amen. 


[bookmark: _Toc47013816]
MEDITAZIONE 27 Luglio 2020 
Lunedì XVII Settimana del T. O.
PRIMA LETTURA
Il Signore parla ai suoi profeti attraverso molte vie. Oggi il Signore dona a Geremia un comando. Deve andare a comprarsi una cintura di lino, metterla ai fianchi senza però immergerla nell’acqua. Poi subito gli dona un altro comando: “Prendi la cintura che hai comprato e che porti ai fianchi e va’ subito all’Eufrate e nascondila nella fessura di una pietra”. Dopo molto tempo il Signore ordina a Geremia di recarsi nel luogo dove aveva nascosto la cintura e di riprenderla. Geremia anche questa volta obbedisce all’istante. La sorpresa però fu grande. Ecco le sue parole: “Io andai all’Eufrate, cercai e presi la cintura dal luogo in cui l’avevo nascosta; ed ecco, la cintura era marcita, non era più buona a nulla”. La cintura che Geremia aveva nascosto è marcia. L’acqua l’aveva totalmente rovinata. Essa non era più cintura, ma fili di lino in decomposizione. Ciò che prima era bello, buono, utile, era divenuto marcio, cattivo, non più utile. Vi era stata una trasformazione nella stessa essenza della cosa. La cintura non era più cintura. Il bello non era più bello. Il buono non era più buono. L’utile non era più utile. Era avvenuta una totale corruzione. 
Significa che questa cintura non potrà mai essere più una cintura. Quando la trasformazione o corruzione è nella stessa natura, la natura da se stessa non può più ricomporsi. Occorre un intervento esterno ad essa. Quando la natura muore, dalla morte non può ritornare in vita da se stessa. Occorre un potentissimo intervento non però di un’altra natura, ma dall’Autore di ogni natura che il Signore, il Creatore, il Dio vivo e vero, il solo Dio vivo e vero.

Leggiamo Ger 13,1-11
Il Signore mi disse così: «Va’ a comprarti una cintura di lino e mettitela ai fianchi senza immergerla nell’acqua». Io comprai la cintura, secondo il comando del Signore, e me la misi ai fianchi. Poi la parola del Signore mi fu rivolta una seconda volta: Prendi la cintura che hai comprato e che porti ai fianchi e va’ subito all’Eufrate e nascondila nella fessura di una pietra». Io andai e la nascosi presso l’Eufrate, come mi aveva comandato il Signore. Dopo molto tempo il Signore mi disse: «Àlzati, va’ all’Eufrate e prendi di là la cintura che ti avevo comandato di nascondervi». Io andai all’Eufrate, cercai e presi la cintura dal luogo in cui l’avevo nascosta; ed ecco, la cintura era marcita, non era più buona a nulla. Allora mi fu rivolta questa parola del Signore: «Dice il Signore: In questo modo ridurrò in marciume l’orgoglio di Giuda e il grande orgoglio di Gerusalemme. Questo popolo malvagio, che rifiuta di ascoltare le mie parole, che si comporta secondo la caparbietà del suo cuore e segue altri dèi per servirli e per adorarli, diventerà come questa cintura, che non è più buona a nulla. Poiché, come questa cintura aderisce ai fianchi di un uomo, così io volli che aderisse a me tutta la casa d’Israele e tutta la casa di Giuda – oracolo del Signore –, perché fossero mio popolo, mia fama, mia lode e mia gloria, ma non mi ascoltarono.

Ora il Signore dal segno passa alla realtà. La cintura è il suo popolo. Lui lo aveva scelto per essere il suo ornamento più bello. Come sarebbe divenuto il suo ornamento più bello? Ascoltando la sua Parola e seguendo i suoi Comandamenti. Ma il popolo non volle ascoltare. Non vuole obbedire. Quale sarà la sua fine? Sarà come questa cintura. Non sarà buono a nulla. “Questo popolo malvagio, che rifiuta di ascoltare le mie parole, che si comporta secondo la caparbietà del suo cuore e segue altri dèi per servirli e per adorarli, diventerà come questa cintura, che non è più buona a nulla”. Questo è un severissimo monito per tutti coloro che si professano credenti in Cristo Gesù. Il cristiano è gloria di Cristo Signore, sua stupenda cintura, sua opera di luce finché rimane nella più alta obbedienza al Vangelo. Se si rifiuta di obbedire al Vangelo, si corrompe nella sua natura. Da natura di luce diviene natura di tenebre. Da natura di verità diviene natura di falsità. Da natura di grazia diviene natura di peccato. Da natura di comunione diviene natura di divisione. 
Quando questo accade, non è della natura ritornare nella sua verità di prima. Occorre un potentissimo intervento esterno che potrà essere solo del Signore nostro Dio, in Cristo, per opera dello Spirito Santo, per la via della mediazione apostolica. Oggi questa via è sommamente maltrattata. Eppure la via della mediazione apostolica è indispensabile per il risanamento di ogni natura corrotta e decomposta. Quando questa via viene negata, la natura corrotta rimarrà in eterno nella sua corruzione. 

Lettura del Vangelo
Siamo sempre nel Capitolo XIII del Vangelo secondo Matteo. In questo Capitolo Gesù racconta sette parabole che rivelano come il regno nasce, come vive, come cresce e si espande, qual è il suo valore, cosa avverrà alla fine del mondo. Oggi Gesù ci dice come si sviluppa, come cresce, come si espande il regno di Dio. “Espose loro un’altra parabola, dicendo: «Il regno dei cieli è simile a un granello di senape, che un uomo prese e seminò nel suo campo”.
Questa parabola deve insegnarci due verità. Prima verità: se il contadino sparge nella terra veri semi di senape, il vero seme, anche se piccolissimo, si sviluppa e cresce fino a divenire un grande arbusto. Seconda verità: Se però il contadino al posto del seme di senape, sparge nella terra granelli di sabbia, mai la vita potrà nascere da questi granelli. Essi sono morti. Non contengono alcuna vita. 
Ecco allora il vero significato di questa parabola: Il contadino deve vigilare perché solo il buon seme venga seminato nel suo campo. Il seminatore della Parola deve vigilare che solo la Parola del Signore, solo la Parola di Cristo Gesù, venga seminata nei cuori. Se semina parole umane, parole della terra, esse sono parole di morte, non di vita. Mai potrà nascere il regno di Dio, se noi seminiamo parola di uomini. Se seminiamo parole di uomini, siamo simili ad un contadino che ve nei suoi campi e semina granelli di sabbia. Oggi in verità sono molti i coltivatori del regno di Dio che anziché seminare la buona Parola del Signore, altro non fanno che spargere parola di uomini, che è in tutto paragonabile ai granelli di sabbia.
O crediamo che solo la Parola di Cristo Gesù è il granello di senape, oppure ci condanniamo a lavoro inutile e vano. Si compie per noi la Parola che il Profeta Aggeo dice al popolo del Signore: 

Ora, così dice il Signore degli eserciti: Riflettete bene sul vostro comportamento! Avete seminato molto, ma avete raccolto poco; avete mangiato, ma non da togliervi la fame; avete bevuto, ma non fino a inebriarvi; vi siete vestiti, ma non vi siete riscaldati; l’operaio ha avuto il salario, ma per metterlo in un sacchetto forato. Così dice il Signore degli eserciti: Riflettete bene sul vostro comportamento! (Ag 1,5-7).

Penso che questo invito vada accolto da ogni discepolo di Gesù. Ognuno è obbligato a verificare se ciò che semina è vera Parola di Gesù Signore o è solo misera parola di uomini. 

Leggiamo il testo di Mt 13,31-35
Espose loro un’altra parabola, dicendo: «Il regno dei cieli è simile a un granello di senape, che un uomo prese e seminò nel suo campo. Esso è il più piccolo di tutti i semi ma, una volta cresciuto, è più grande delle altre piante dell’orto e diventa un albero, tanto che gli uccelli del cielo vengono a fare il nido fra i suoi rami». Disse loro un’altra parabola: «Il regno dei cieli è simile al lievito, che una donna prese e mescolò in tre misure di farina, finché non fu tutta lievitata». Tutte queste cose Gesù disse alle folle con parabole e non parlava ad esse se non con parabole, perché si compisse ciò che era stato detto per mezzo del profeta: Aprirò la mia bocca con parabole, proclamerò cose nascoste fin dalla fondazione del mondo.

Il lievito non si fa da se stesso. Il lievito è pasta lievitata che viene messa da parte per lievitare altra pasta. Il nostro lievito di grazia, verità, giustizia, pace, gioia, vita eterna, è Cristo Signore. Gesù è lievito che viene dall’eternità dalla pasta del Padre, nello Spirito Santo. È Lievito eterno che si è fatto carne. Ogni uomo che è pasta ancora non lievitata di Cristo Gesù, nel battesimo diviene vero corpo di Cristo Signore e si impregna del lievito di Cristo. Se rimane perennemente in Cristo rimane anche lievito per lievitare la pasta del mondo. Se si distacca da Cristo Gesù ritorna ad essere pasta non lievitata e nessuno per lui potrà essere lievitato di Cristo Signore.
Più si cresce in Cristo e più il nostro lievito diviene forte. Meno si cresce e meno il nostro lievito diviene capace di fermentare la pasta del mondo. Se il cristiano si separa da Cristo, sarà sempre pasta non lievitata di Cristo, mai potrà lievitare il mondo di Cristo. “Disse loro un’altra parabola: «Il regno dei cieli è simile al lievito, che una donna prese e mescolò in tre misure di farina, finché non fu tutta lievitata»”.
Ora è giusto che ognuno si chieda: Sono io lievito dalla pasta di Cristo Signore o mi sono separato da Lui? So che se sono separato da Lui per me non vi sarà alcuna possibilità di lievitare di Cristo la pasta del mondo? San Paolo così parla del cristiano lievito:

Si sente dovunque parlare di immoralità tra voi, e di una immoralità tale che non si riscontra neanche tra i pagani, al punto che uno convive con la moglie di suo padre. E voi vi gonfiate di orgoglio, piuttosto che esserne afflitti in modo che venga escluso di mezzo a voi colui che ha compiuto un’azione simile! Ebbene, io, assente con il corpo ma presente con lo spirito, ho già giudicato, come se fossi presente, colui che ha compiuto tale azione. Nel nome del Signore nostro Gesù, essendo radunati voi e il mio spirito insieme alla potenza del Signore nostro Gesù, questo individuo venga consegnato a Satana a rovina della carne, affinché lo spirito possa essere salvato nel giorno del Signore. Non è bello che voi vi vantiate. Non sapete che un po’ di lievito fa fermentare tutta la pasta? Togliete via il lievito vecchio, per essere pasta nuova, poiché siete azzimi. E infatti Cristo, nostra Pasqua, è stato immolato! Celebriamo dunque la festa non con il lievito vecchio, né con lievito di malizia e di perversità, ma con azzimi di sincerità e di verità (1Cor 5,1-8). 

Quando un cristiano si separa da Cristo, lievito di grazia, verità, giustizia, pace, luce, vita eterna, sempre si trasforma in lievito di malizia e di perversità. Separato da Cristo, mai potrà lievitare qualcuno di Cristo. Lieviterà invece il corpo di Cristo che è la sua Chiesa, di lievito di malizia e di perversità, immoralità e grande idolatria.
La Madre di Dio, lievito purissimo di grazia nello Spirito Santo, ci aiuti perché rimaniamo e cresciamo in Cristo. Solo se ci trasformiamo in Cristo, lieviteremo il mondo di Cristo. Amen.


[bookmark: _Toc47013817]MEDITAZIONE 28 Luglio 2020 
Martedì XVII Settimana del T. O.
PRIMA LETTURA
La storia è il grande palcoscenico sul quale il Signore manifesta la sua Gloria, la sua Signoria, la sua Onnipotenza, il compimento di ogni sua Parola. La storia è il grande palcoscenico sul quale l’uomo manifesta la sua sapienza, intelligenza, virtù, obbedienza, amore per il suo Signore, giustizia, verità, misericordia. La storia è anche il grande palcoscenico sul quale l’uomo manifesta la sua stoltezza, insipienza, vizio, disobbedienza, odio per la verità e la luce, ingiustizia, falsità, egoismo.
Se lo Spirito Santo presta i suoi occhi all’uomo, l’uomo vede la storia con gli occhi di Dio. Vede il bene e lo dichiara bene, vede il male e lo definisce male. Vede la virtù e la esalta come virtù. Vede il vizio e lo biasima perché vizio. Chi è privo degli occhi dello Spirito Santo, vede il male e lo dichiara bene, il vizio e lo esalta come virtù, l’ingiustizia la innalza a giustizia, la falsità a verità. Chi è privo degli occhi dello Spirito Santo giunge a negare la stessa esistenza della storia.
Perché nega l’esistenza della storia? Perché se l’affermasse, dovrebbe attestare la sua falsità, riconoscere il suo peccato, pentirsi di esso e chiedere umilmente perdono. Chi è privo degli occhi dello Spirito Santo, non potendo negare la storia, giunge a dichiarare che essa è opera diabolica. Non si può negare che la storia sia quella, ma la si attribuisce allo spirito del male, così si è liberi da essa. Ma questa era l’arte di scribi e farisei. Non potendo negare i miracoli di Gesù, dicevano che Gesù li compiva perché Satana gli aveva dato il potere. Chi potrà mai seguire un uomo nel quale si manifesta Satana e in lui agisce il diavolo? La storia però rimane come un grosso macigno, come una grande montagna dinanzi a noi. Possiamo negarla, ma essa è lì ogni giorno davanti ai nostri occhi. Dio scrive in essa la sua verità, la sua giustizia, la sua misericordia, il suo giudizio eterno.
Quale storia vede Geremia con gli occhi dello Spirito Santo? Vede una storia colma di infinita amarezza. “I miei occhi grondano lacrime notte e giorno, senza cessare, perché da grande calamità è stata colpita la vergine, figlia del mio popolo, da una ferita mortale”. Ma non basta vedere la storia con gli occhi dello Spirito Santo. Occorre anche trovare i rimedi con gli stessi occhi dello Spirito Santo. Ma se la storia non è vista con gli occhi dello Spirito Santo, neanche i rimedi saranno quelli voluto dallo Spirito Santo. Senza gli occhi dello Spirito Santo si è ciechi nel vedere la verità della storia. Senza gli occhi dello Spirito Santo si è anche ciechi nel ricondurre la storia nella verità dello Spirito Santo. Senza gli occhi dello Spirito Santo si lavora solo per agitare l’aria, creare mulinelli o anche venti impetuosi. Ma questi venti non sono venti di verità e di giustizia, ma venti di falsità e di menzogna. Senza gli occhi dello Spirito Santo nessuna storia potrà essere redenta.
Leggiamo Ger 14,17b-22
I miei occhi grondano lacrime notte e giorno, senza cessare, perché da grande calamità è stata colpita la vergine, figlia del mio popolo, da una ferita mortale. Se esco in aperta campagna, ecco le vittime della spada; se entro nella città, ecco chi muore di fame. Anche il profeta e il sacerdote si aggirano per la regione senza comprendere. Hai forse rigettato completamente Giuda, oppure ti sei disgustato di Sion? Perché ci hai colpiti, senza più rimedio per noi? Aspettavamo la pace, ma non c’è alcun bene, il tempo della guarigione, ed ecco il terrore! Riconosciamo, Signore, la nostra infedeltà, la colpa dei nostri padri: abbiamo peccato contro di te. Ma per il tuo nome non respingerci, non disonorare il trono della tua gloria. Ricòrdati! Non rompere la tua alleanza con noi. Fra gli idoli vani delle nazioni c’è qualcuno che può far piovere? Forse che i cieli da sé mandano rovesci? Non sei piuttosto tu, Signore, nostro Dio? In te noi speriamo, perché tu hai fatto tutto questo.

Ogni storia si può redimere, può essere riportata nella verità e nella giustizia. Da dove inizia la salvezza e la redenzione della storia? Nel fare la differenza tra una storia fatta di obbedienza al Signore e una storia fatta di disobbedienza. Nel fare la differenza tra la santità di Dio che opera sempre per il più grande bene e la stoltezza dell’uomo che opera per il più grande male. Nel professare che la salvezza non è frutto dell’uomo o delle cose create, compresi gli idoli, ma solo dono del Signore. “Fra gli idoli vani delle nazioni c’è qualcuno che può far piovere? Forse che i cieli da sé mandano rovesci? Non sei piuttosto tu, Signore, nostro Dio? In te noi speriamo, perché tu hai fatto tutto questo”.
Se la salvezza è Dio ed è in Dio, a Dio e in Dio noi dobbiamo tornare se vogliamo gustare la sua benedizione e la sua grazia. Ma come si ritorna in Dio? In Dio si ritorna, ritornando noi nella sua obbedienza, nella sua verità, nella sua giustizia, nella sua luce. Mai si potrà tornare a Dio, se non si ritorna nella sua Parola. Poiché noi oggi abbiamo dichiarato non più vera, non più attuale, non più buona la Parola del Signore, con questa dichiarazione abbiamo deciso di rimanere nella non salvezza. Quando si cammina con una falsa parola di Dio, si cammina anche con un falso Cristo, un falso Spirito Santo, un falso Padre dei cieli. Si cammina con una falsa Chiesa e una falsa comunità. Quando si cammina nella falsità non si è costruttori di vera umanità, ma di disumanità. Senza il vero Dio, mai si potrà edificare sulla terra il vero uomo. 

Lettura del Vangelo
A nulla serve dire la Parola del Signore, se poi non la si spiega. Partiamo dal Libro del Siracide. Esso ci offre una verità che ci aiuta a mettere in luce una modalità errata divenuta ormai stile di vita per molti tra coloro che spiegano le Scritture: 

Per amore del denaro molti peccano, chi cerca di arricchire volta lo sguardo. Fra le giunture delle pietre si conficca un piolo, tra la compera e la vendita s’insinua il peccato. Se non ti afferri con forza al timore del Signore, la tua casa andrà presto in rovina. Quando si scuote un setaccio restano i rifiuti; così quando un uomo discute, ne appaiono i difetti. I vasi del ceramista li mette a prova la fornace, così il modo di ragionare è il banco di prova per un uomo. Il frutto dimostra come è coltivato l’albero, così la parola rivela i pensieri del cuore. Non lodare nessuno prima che abbia parlato, poiché questa è la prova degli uomini (Sir 27,1-7). 
Come tra la vendita e la compera si insinua il peccato, così tra la Lettura della parola di Dio e la sua spiegazione si insinua la falsità, la menzogna, l’errore, l’eresia, il dubbio. Se si è privi del vero timore del Signore si fa dire alla Parola qualsiasi cosa. Ma quando questo accade, si attesta la non onestà di colui che spiega. Vero, anzi verissimo, è quanto afferma il Siracide: “La Parola è la prova degli uomini”.
Gesù pieno di Spirito Santo, colmo del santo timore del Signore, non solo dice solo e sempre la Parola del Padre suo. Spiega anche la Parola solo e sempre secondo la verità posta in essa dallo Spirito Santo. Quando si è privi dello Spirito del Signore, sempre non si dice la vera Parola di Dio, sempre non si donano spiegazioni secondo la purissima verità dello Spirito Santo. Solo lo Spirito Santo conduce a tutta la verità della Parola e della sua spiegazione e comprensione. “Poi congedò la folla ed entrò in casa; i suoi discepoli gli si avvicinarono per dirgli: «Spiegaci la parabola della zizzania nel campo»”. I discepoli poco hanno compreso della parabola della zizzania e chiedono a Gesù Signore che spieghi loro il suo significato. 

Leggiamo il testo di Mt 13,36-43
Poi congedò la folla ed entrò in casa; i suoi discepoli gli si avvicinarono per dirgli: «Spiegaci la parabola della zizzania nel campo». Ed egli rispose: «Colui che semina il buon seme è il Figlio dell’uomo. Il campo è il mondo e il seme buono sono i figli del Regno. La zizzania sono i figli del Maligno e il nemico che l’ha seminata è il diavolo. La mietitura è la fine del mondo e i mietitori sono gli angeli. Come dunque si raccoglie la zizzania e la si brucia nel fuoco, così avverrà alla fine del mondo. Il Figlio dell’uomo manderà i suoi angeli, i quali raccoglieranno dal suo regno tutti gli scandali e tutti quelli che commettono iniquità e li getteranno nella fornace ardente, dove sarà pianto e stridore di denti. Allora i giusti splenderanno come il sole nel regno del Padre loro. Chi ha orecchi, ascolti!

Nella spiegazione della parabola della zizzania, Gesù non si discosta neanche di nano millimetro da quanto lo Spirito Santo aveva già profetizzato nell’Antico testamento. L’eternità è fatta di gioia infinita nel regno dei cieli, nella casa di Dio, ma anche di tormenti eterni nella casa di Satana e dei suoi Angeli. Chi risplenderà come gli Angeli? Solo i giusti. Solo quanti hanno creduto nella Parola di Dio e l’hanno messa in pratica. Ecco le parole di Gesù: “Allora i giusti splenderanno come il sole nel regno del Padre loro. Chi ha orecchi, ascolti!”. Leggiamo ora quanto lo Spirito Santo aveva detto per mezzo dei profeti:

Ora, in quel tempo, sorgerà Michele, il gran principe, che vigila sui figli del tuo popolo. Sarà un tempo di angoscia, come non c’era stata mai dal sorgere delle nazioni fino a quel tempo; in quel tempo sarà salvato il tuo popolo, chiunque si troverà scritto nel libro. Molti di quelli che dormono nella regione della polvere si risveglieranno: gli uni alla vita eterna e gli altri alla vergogna e per l’infamia eterna. I saggi risplenderanno come lo splendore del firmamento; coloro che avranno indotto molti alla giustizia risplenderanno come le stelle per sempre (Dn 12,1-3). 

E ancora:

Duri sono i vostri discorsi contro di me – dice il Signore – e voi andate dicendo: «Che cosa abbiamo detto contro di te?». Avete affermato: «È inutile servire Dio: che vantaggio abbiamo ricevuto dall’aver osservato i suoi comandamenti o dall’aver camminato in lutto davanti al Signore degli eserciti? Dobbiamo invece proclamare beati i superbi che, pur facendo il male, si moltiplicano e, pur provocando Dio, restano impuniti». Allora parlarono tra loro i timorati di Dio. Il Signore porse l’orecchio e li ascoltò: un libro di memorie fu scritto davanti a lui per coloro che lo temono e che onorano il suo nome. Essi diverranno – dice il Signore degli eserciti – la mia proprietà particolare nel giorno che io preparo. Avrò cura di loro come il padre ha cura del figlio che lo serve. Voi allora di nuovo vedrete la differenza fra il giusto e il malvagio, fra chi serve Dio e chi non lo serve. Ecco infatti: sta per venire il giorno rovente come un forno. Allora tutti i superbi e tutti coloro che commettono ingiustizia saranno come paglia; quel giorno, venendo, li brucerà – dice il Signore degli eserciti – fino a non lasciar loro né radice né germoglio. Per voi, che avete timore del mio nome, sorgerà con raggi benefici il sole di giustizia e voi uscirete saltellanti come vitelli dalla stalla. Calpesterete i malvagi ridotti in cenere sotto le piante dei vostri piedi nel giorno che io preparo, dice il Signore degli eserciti (Mal 3,13-21). 

La distinzione eterna fra salvati e dannati, tra benedetti e maledetti è essenza, verità, sostanza di tutta la Rivelazione. Si toglie questa verità, la Rivelazione diviene una triste favola. Diviene una favola che dona ad ogni uomo il diritto di essere ingiusto, malvagio, cattivo, idolatra, immorale, omicida. 
Madre Santissima, vieni in nostro aiuto. Fa’ che mai un discepolo di Gesù trasformi la Rivelazione in una favola nella quale viene dato ad ogni uomo il diritto di esser malvagio, cattivo, idolatra, ingannatore dei suoi fratelli, trasgressore di ogni comandamento della Legge del suo Signore. Amen. 


[bookmark: _Toc47013818]MEDITAZIONE 29 Luglio 2020 
Mercoledì XVII Settimana del T. O. – Santa Marta
PRIMA LETTURA
Dio è amore. La sua natura è amore. La sua vita è amore. Le sue opere sono amore. Ad immagine della sua natura di amore Dio ha creato l’uomo. L’uomo è stato fatto ad immagine e a somiglianza di Dio. Se l’uomo è stato creato dal Dio che è amore ed è stato fatto ad immagine del suo amore, perché non ama? Perché per amare deve conservare sempre le sue radici nella natura divina, allo stesso modo che un ramo è attaccato all’albero. Se il ramo si separa dall’albero non vive, non produce. Se l’uomo toglie le radici dalla natura divina, mai può amare. Possiamo comprendere questa verità lasciandoci aiutare dall’allegoria della vera vite e dei tralci proferita da Gesù. 

«Io sono la vite vera e il Padre mio è l’agricoltore. Ogni tralcio che in me non porta frutto, lo taglia, e ogni tralcio che porta frutto, lo pota perché porti più frutto. Voi siete già puri, a causa della parola che vi ho annunciato. Rimanete in me e io in voi. Come il tralcio non può portare frutto da se stesso se non rimane nella vite, così neanche voi se non rimanete in me. Io sono la vite, voi i tralci. Chi rimane in me, e io in lui, porta molto frutto, perché senza di me non potete far nulla. Chi non rimane in me viene gettato via come il tralcio e secca; poi lo raccolgono, lo gettano nel fuoco e lo bruciano. Se rimanete in me e le mie parole rimangono in voi, chiedete quello che volete e vi sarà fatto. In questo è glorificato il Padre mio: che portiate molto frutto e diventiate miei discepoli. Come il Padre ha amato me, anche io ho amato voi. Rimanete nel mio amore. Se osserverete i miei comandamenti, rimarrete nel mio amore, come io ho osservato i comandamenti del Padre mio e rimango nel suo amore. Vi ho detto queste cose perché la mia gioia sia in voi e la vostra gioia sia piena (Gv 15,1-11). 

Come si rimane perennemente legati alla natura divina? Rimanendo eternamente nella sua Parola, obbedendo ad essa. Si esce dalla Parola, si esce dalla natura divina, non si ama più. Non solo non si ama, neanche si può amare. Quando un albero viene sradicato dalla terra, non solo non vive più, neanche potrà vivere.  Gli manca la terra dalla quale attinge ogni energia per vivere. L’Apostolo Giovanni nella sua Prima Lettera ci parla ai discepoli di Gesù: Carissimi, amiamoci gli uni gli altri, perché l’amore è da Dio: chiunque ama è stato generato da Dio e conosce Dio. Per amare dobbiamo essere generati da Dio e conoscere Dio. 
Se non siamo generati da Dio e non conosciamo Dio, non possiamo amare. Quando si è generati da Dio? Nascendo da acqua e da Spirito Santo. Quando si conosce Dio? Quando si vive in Lui, con Lui, per Lui. Dio non si conosce per trattati teologici imparati a memoria. Dio si conosce per abitazione in Lui, allo stesso modo che l’albero non conosce la terra per scienza acquisita, ma perché piantato nella terra e traendo da essa tutte le energie necessarie per la sua vita.

Leggiamo 1Gv 4,7-16 
Carissimi, amiamoci gli uni gli altri, perché l’amore è da Dio: chiunque ama è stato generato da Dio e conosce Dio. Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio è amore. In questo si è manifestato l’amore di Dio in noi: Dio ha mandato nel mondo il suo Figlio unigenito, perché noi avessimo la vita per mezzo di lui. In questo sta l’amore: non siamo stati noi ad amare Dio, ma è lui che ha amato noi e ha mandato il suo Figlio come vittima di espiazione per i nostri peccati. Carissimi, se Dio ci ha amati così, anche noi dobbiamo amarci gli uni gli altri. Nessuno mai ha visto Dio; se ci amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi e l’amore di lui è perfetto in noi. In questo si conosce che noi rimaniamo in lui ed egli in noi: egli ci ha donato il suo Spirito. E noi stessi abbiamo veduto e attestiamo che il Padre ha mandato il suo Figlio come salvatore del mondo. Chiunque confessa che Gesù è il Figlio di Dio, Dio rimane in lui ed egli in Dio. E noi abbiamo conosciuto e creduto l’amore che Dio ha in noi. Dio è amore; chi rimane nell’amore rimane in Dio e Dio rimane in lui.

Riflettiamo su quest’ultimo versetto: E noi abbiamo conosciuto e creduto l’amore che Dio ha in noi. Dio è amore; chi rimane nell’amore rimane in Dio e Dio rimane in lui. Come l’Apostolo Giovanni ha conosciuto e creduto nell’amore che Dio ha per noi? Lo ha conosciuto per essere stato presso la croce di Gesù. Non c’è amore più grande dell’offerta che Cristo Signore ha fatto al Padre per la nostra redenzione. San Giovanni ha visto ed ha creduto. Ma basta vedere per conoscere e per credere? Non basta. L’Apostolo ha creduto perché lo Spirito Santo si è posato su di Lui e lo ha reso partecipe della natura divina.
Lo ha fatto corpo di Cristo, lo ha configurato a Cristo, lo ha trasformato in Cristo. Ha fatto di Lui un sacramento dell’amore di Cristo. Essendo divenuto una cosa sola con Cristo, allo stesso modo che Cristo è una cosa sola con il Padre, lui sa cosa è l’amore. Sapendo cosa è l’amore, sa chi è Dio, sa chi è Cristo Gesù, sa chi è lo Spirito Santo. La sua è una conoscenza per partecipazione di vita. Come il ferro immerso nel fuoco diviene fuoco, si trasforma in fuoco pur rimanendo ferro e conosce il fuoco, così anche ogni uomo immergendosi in Cristo, trasformandosi in Cristo, ma rimanendo sempre uomo, conosce l’amore di Cristo, nel quale vive tutto l’amore del Padre. Non si conosce l’amore di Dio per scienza, lo si conosce per la nostra trasformazione in amore. Se però ci separiamo da Cristo, separandoci dalla sua Parola, ci separiamo da Dio, dallo Spirito Santo, ritorniamo ad essere natura di non amore.

Lettura del Vangelo
Gesù sa perché dal Padre oggi è stato mandato a Betania: per dare al suo popolo il segno più potente che attesta dinanzi ad ogni cuore, anche a quello più indurito, che lui è da Dio. Questo segno è la risurrezione di Lazzaro ormai da quattro giorni nel sepolcro. Gesù sa. Marta non sa. Non sapendo, non può reggere il dialogo con Gesù Signore. Si può dialogare dalla scienza delle cose di Dio, ma anche dall’ignoranza. Quando si dialoga dall’ignoranza, mai si entra nella pienezza della verità.  Ci si dovrebbe fidare totalmente di colui che parla con noi.
Quando non si crede in colui che parla, quando le sue parole vengono stravolte e distorte, allora è impossibile pervenire alla verità piena. Marta infatti nel dialogo con Gesù rimane in una verità universale, ma non giunge alla verità particolare che consiste proprio nella risurrezione in quest’oggi della storia di Lazzaro ormai da quattro giorni nel sepolcro. Ecco la Parole di Gesù: “Gesù le disse: «Tuo fratello risorgerà». Gli rispose Marta: «So che risorgerà nella risurrezione dell’ultimo giorno»”.
Gesù non parla della risurrezione dell’ultimo giorno. Parla della risurrezione di oggi. Gesù conosce. Marta non conosce. Non conoscendo, ritenendo impossibile oggi la risurrezione del fratello, pensa alla risurrezione dell’ultimo giorno. Questa risurrezione è fede comune in tutto il popolo del Signore. Perché nel dialogo si giunga alla verità piena e perfetta, si deve avere fede in colui che il dialogo conduce. Chi in questo caso conduce il dialogo è Cristo Signore. Marta sa che Gesù è capace di molti miracoli. Lo ritiene però incapace di poter risuscitare suo fratello. A causa di questa incapacità, la sua fede dal particolare si rivolge all’universale.
Ma anche noi agiamo così. Quando non crediamo in colui che parla, muore il dialogo. Gesù rimane nella sua verità parziale, attuale e universale. Marta rimane nella sua verità universale o fede universale. Noi spesso rimaniamo nella nostra stoltezza e insipienza che ci impedisce anche di vedere la verità universale. Noi spesso neghiamo la stessa verità universale, in nome della falsità di cui è intessuta la nostra anima e il nostro cuore. Questo accade perché non si è governati dallo Spirito Santo, il solo che conduce sia alla verità di oggi, verità storica particolare e sia alla verità universale.
Marta crede in Gesù, ma ancora lo Spirito Santo non si è posato su di lei. Tra Gesù e Marta è questa l’abissale differenza: Gesù parla dalla pienezza della verità e della scienza dello Spirito Santo che è tutto nel suo cuore. Marta invece parla dalla sua esperienza, intelligenza, capacità di comprendere le cose. Manca in Lei la pienezza dello Spirito Santo. Ancora lo Spirito non era stato donato. Gesù ancora non lo aveva versato. La differenza nelle parole che si proferiscono è differenza di Spirito Santo. Chi è nello Spirito Santo riconosce lo Spirito che parla nei fratelli. Chi è privo dello Spirito Santo, penserà che nei fratelli parli la carne, o addirittura parli il diavolo. Abissale differenza di Spirito Santo.

Leggiamo il testo di Gv 11,19-27
Molti Giudei erano venuti da Marta e Maria a consolarle per il fratello. Marta dunque, come udì che veniva Gesù, gli andò incontro; Maria invece stava seduta in casa. Marta disse a Gesù: «Signore, se tu fossi stato qui, mio fratello non sarebbe morto! Ma anche ora so che qualunque cosa tu chiederai a Dio, Dio te la concederà». Gesù le disse: «Tuo fratello risorgerà». Gli rispose Marta: «So che risorgerà nella risurrezione dell’ultimo giorno». Gesù le disse: «Io sono la risurrezione e la vita; chi crede in me, anche se muore, vivrà; chiunque vive e crede in me, non morirà in eterno. Credi questo?». Gli rispose: «Sì, o Signore, io credo che tu sei il Cristo, il Figlio di Dio, colui che viene nel mondo».

Qual è la fede che Marta professa su Gesù? Ancora è una fede rudimentale. Eccola: Gli rispose: «Sì, o Signore, io credo che tu sei il Cristo, il Figlio di Dio, colui che viene nel mondo». Per Marta Gesù è il Messia, il Cristo, Colui che deve venire nel mondo. Perché questa fede è rudimentale? Perché essa va completata. Ecco come la completa l’Apostolo Giovanni: “Gesù, in presenza dei suoi discepoli, fece molti altri segni che non sono stati scritti in questo libro. Ma questi sono stati scritti perché crediate che Gesù è il Cristo, il Figlio di Dio, e perché, credendo, abbiate la vita nel suo nome” (Gv 20,30-31). 
Ecco il completamento della fede: Gesù è il Messia che deve venire. Dinanzi al Messia che deve venire cosa deve fare ogni uomo? Prima di tutto deve credere che Gesù è il Cristo, il Figlio di Dio. Deve credere che la vita è solo nel suo nome. Non vi è altro nome nel quale è stabilito che siamo salvati. Questa stessa verità era già stata annunciata da Gesù:

Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui non vada perduto, ma abbia la vita eterna. Dio, infatti, non ha mandato il Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma perché il mondo sia salvato per mezzo di lui. Chi crede in lui non è condannato; ma chi non crede è già stato condannato, perché non ha creduto nel nome dell’unigenito Figlio di Dio (Gv 3,16-18). 

Ecco la fede perfetta: Gesù può risuscitare Lazzaro, oggi dal sepolcro. Gesù è il Cristo di Dio. La vita è solo nel suo nome. Questa fede oggi è fortemente in crisi. Oggi si predica una salvezza universale senza la fede in Cristo. Se muore Cristo, muore anche la Chiesa, che è il suo corpo visibile, del quale ognuno deve essere membro vivo per avere la vita oggi e nella beata eternità. 
Madre di Cristo, Donna dalla fede purissima, ottienici la grazia di vivere e di morire nella più perfetta fede in Cristo, il Figlio di Dio, il nostro Salvatore e Redentore. Fa che anche noi crediamo che in nessun altro c’è salvezza. La salvezza è solo nel nome di Gesù il Nazareno. Amen. 

[bookmark: _Toc47013819]
MEDITAZIONE 30 Luglio 2020 
Giovedì XVII Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Il Signore rivela oggi a Geremia la verità che è Madre di ogni verità. Il Signore è il Signore. È il Signore di ogni essere esistente. È il Signore di ogni essere che è nei cieli e sulla terra, sotto terra e nei mari. È il Signore perché tutto ciò che esiste, è stato da Lui creato. È il Signore perché tutto ciò che Lui ha chiamato all’esistenza è suo. È il Signore perché tutto ciò che esiste, da Lui è stato creato.
Perché ancora Lui è il Signore? Perché la vita di ogni essere esistente è nelle sue mani. Nessuno può sfuggire alla sua volontà. La sua volontà viene a noi attraverso quattro vie, anzi cinque: La via della natura. La natura è la prima manifestazione della sua volontà. La via della coscienza. La coscienza è la seconda manifestazione della sua volontà. La terza via è la razionalità. La razionalità è la terza via della manifestazione della sua volontà. La quarta via è la Rivelazione. La Rivelazione è la voce del Signore che risuona all’orecchio dell’uomo. Le modalità della rivelazione sono molteplici. La quinta via è l’annuncio della Rivelazione, la predicazione della Parola. Oggi questa via è la Via Apostolica. Gesù, il Rivelatore del Padre, ha dato mandato ai suoi Apostoli di andare in tutto il mondo a fare discepoli e a insegnare tutto ciò che lui ha detto. Oggi il Signore rivela al profeta la sua Signoria sul suo popolo e sull’intero universo attraverso l’immagine del vasaio.
Geremia scende nella bottega del vasaio, in obbedienza all’ordine ricevuto, e cosa vede? Vede che il vasaio modella ogni vaso secondo la sua volontà. Se un vaso di guasta durante la lavorazione, il vasaio interviene per dargli la forma da lui voluta. Non è il vaso che governa il vasaio, è invece il vasaio che governa il vaso. Ecco cosa Geremia vede nella bottega: “Ora, se si guastava il vaso che stava modellando, come capita con la creta in mano al vasaio, egli riprovava di nuovo e ne faceva un altro, come ai suoi occhi pareva giusto”.
Una prima verità va messa in grande luce: La creta senza il vasaio rimane solo creta. Senza il vasaio mai la creta potrà trasformarsi in un vaso. Senza il vasaio che è il Signore, l’uomo che è creta per origine, e si è fatta creta di peccato, per sua volontà, rimarrà sempre creta di peccato. Oggi il Signore per liberare la creta dal suo peccato deve compiere un’opera infinitamente più grande di quella compiuta nell’atto della creazione. Per risollevare la creta il Figlio suo si fa uomo, prende su di sé il peccato dell’uomo, lo espia e opera la nostra redenzione. Siamo ricreati, rigenerati per la morte del Figlio Unigenito del Padre. Questa l’attuale realtà della nostra creta. Ma oggi chi crede più in questa verità? Se non si crede, la creta di peccato rimarrà creta di peccato, perché nessun’altra creta la potrà redimere e salvare. Nessuna creta potrà salvare se stessa. Nessuna creta potrà salvare altra creta. 

Leggiamo Ger 18,1-6
Questa parola fu rivolta dal Signore a Geremia: «Àlzati e scendi nella bottega del vasaio; là ti farò udire la mia parola». Scesi nella bottega del vasaio, ed ecco, egli stava lavorando al tornio. Ora, se si guastava il vaso che stava modellando, come capita con la creta in mano al vasaio, egli riprovava di nuovo e ne faceva un altro, come ai suoi occhi pareva giusto. Allora mi fu rivolta la parola del Signore in questi termini: Forse non potrei agire con voi, casa d’Israele, come questo vasaio? Oracolo del Signore. Ecco, come l’argilla è nelle mani del vasaio, così voi siete nelle mie mani, casa d’Israele. 

Il Signore riafferma ancora una volta la sua Signoria sulla casa d’Israele. Dall’immagine del vasaio dobbiamo però affermare che la sua non è una Signoria per la distruzione dell’argilla o del vaso. È invece una Signoria per dare al vaso la sua forma vera, quella che Lui ha stabilito e deciso nel suo consiglio eterno. Quella del Signore è una Signoria di nuova creazione, nuova generazione, nuova lavorazione del vaso deformato. Se non partiamo da questa verità, nulla comprendiamo della Signoria del nostro Dio. La sua è Signoria di amore sino alla fine. Se però il vaso non si lascia ricreare, la sua Signoria è di rispetto della volontà del vaso. Nessun vaso potrà essere nella sua casa se non si lascia fare vaso secondo la sua divina ed eterna volontà. «Forse non potrei agire con voi, casa d’Israele, come questo vasaio? Oracolo del Signore. Ecco, come l’argilla è nelle mani del vasaio, così voi siete nelle mie mani, casa d’Israele».
Ogni uomo è nelle mani del Signore, come l’argilla nelle mani del vasaio. Ma perché è nelle mani del Signore ogni uomo? Perché Lui ha deciso di dare ogni uomo l’immagine del Figlio suo Incarnato, Crocifisso, Risorto. Ecco il grande progetto del Signore nostro Dio. Ecco cosa il Signore vuole fare di noi, vasi di peccato per la morte.

Benedetto Dio, Padre del Signore nostro Gesù Cristo, che ci ha benedetti con ogni benedizione spirituale nei cieli in Cristo. In lui ci ha scelti prima della creazione del mondo per essere santi e immacolati di fronte a lui nella carità, predestinandoci a essere per lui figli adottivi mediante Gesù Cristo, secondo il disegno d’amore della sua volontà, a lode dello splendore della sua grazia, di cui ci ha gratificati nel Figlio amato. In lui, mediante il suo sangue, abbiamo la redenzione, il perdono delle colpe, secondo la ricchezza della sua grazia. Egli l’ha riversata in abbondanza su di noi con ogni sapienza e intelligenza, facendoci conoscere il mistero della sua volontà, secondo la benevolenza che in lui si era proposto per il governo della pienezza dei tempi: ricondurre al Cristo, unico capo, tutte le cose, quelle nei cieli e quelle sulla terra. In lui siamo stati fatti anche eredi, predestinati – secondo il progetto di colui che tutto opera secondo la sua volontà – a essere lode della sua gloria, noi, che già prima abbiamo sperato nel Cristo. In lui anche voi, dopo avere ascoltato la parola della verità, il Vangelo della vostra salvezza, e avere in esso creduto, avete ricevuto il sigillo dello Spirito Santo che era stato promesso, il quale è caparra della nostra eredità, in attesa della completa redenzione di coloro che Dio si è acquistato a lode della sua gloria (Ef 1,3-14). 

Ecco il grande progetto di Dio, che è il Padre del Signore nostro Gesù Cristo. Oggi la bottega del nostro Dio è la sua Chiesa. Nella Chiesa realizzatori di questo progetto divino sono i Vescovi. In comunione e obbedienza gerarchica con loro, i presbiteri, i diaconi e ogni altro membro del corpo di Cristo, ognuno secondo i suoi doni di grazia e di ministero, mistero sia ordinato che non ordinato. Fuori di questa bottega divina nessun uomo potrà ricevere la forma di Cristo Gesù. La creta di peccato rimarrà creta di peccato. 

Lettura del Vangelo
Oggi Gesù narra la settima parabola del regno. Il regno dei cieli è simile ad una rete gettata nel grande mare dell’umanità, grande mare della storia. In questa rete può entrare ogni uomo. Non appartiene alla rete aprirsi per i pesci buoni, chiudersi per i pesci cattivi. Nella rete possono entrare tutti i pesci del mare, buoni e cattivi. Poi verrà però il momento in cui la rete sarà tirata a riva. Qui i pescatori si siedono e operano la separazione: i pesci buoni li mettono nei canestri, quelli cattivi vengono gettati via. Oggi è proprio questa verità che viene negata. Oggi si annuncia, contro tutta la divina rivelazione, che alla fine, quando la rete sarà tirata a riva, tutti saranno accolti nei canestri del cielo e portati presso Dio, per gioire nella sua luce.
Se questa “diceria” fosse vera, dovremmo chiudere la Scrittura. Neanche più dovremmo leggerla nelle nostre Liturgie. Neanche più la si dovrebbe insegnare nelle scuole e nelle università teologiche. Ma neanche la Chiesa avrebbe più ragion d’esistere. La Chiesa esiste, deve esistere, perché essa è la bottega nella quale si dona alle anime la forma di Cristo Gesù. È questa la nostra vocazione: ricevere sulla terra la forma di Cristo Crocifisso per ricevere domani la forma del Cristo della gloria, del Cristo Risorto. Se a nulla serve ricevere la forma di Cristo Crocifisso, tanto domani avremo tutti la forma del Cristo della gloria, la bottega della Chiesa a nulla serve. La creta di peccato, può rimanere creta di peccato. Domani dalla misericordia del Signore sarà trasformata in creta di gloria eterna.

Leggiamo il testo di Mt 13,47-53
Ancora, il regno dei cieli è simile a una rete gettata nel mare, che raccoglie ogni genere di pesci. Quando è piena, i pescatori la tirano a riva, si mettono a sedere, raccolgono i pesci buoni nei canestri e buttano via i cattivi. Così sarà alla fine del mondo. Verranno gli angeli e separeranno i cattivi dai buoni e li getteranno nella fornace ardente, dove sarà pianto e stridore di denti. Avete compreso tutte queste cose?». Gli risposero: «Sì». Ed egli disse loro: «Per questo ogni scriba, divenuto discepolo del regno dei cieli, è simile a un padrone di casa che estrae dal suo tesoro cose nuove e cose antiche».

Gesù si vuole accertare che i suoi discepoli abbiamo tutto compreso di quanto Lui ha loro raccontato. Lo chiede in forma esplicita. Attende da loro la risposta. Se essi non hanno compreso qualcosa, che chiedano e Lui darà loro ogni spiegazione. “Avete compreso tutte queste cose? Gli risposero: Sì”. La loro risposta è affermativa. Essi hanno compreso. È giusto che anche noi ci interroghiamo: “Abbiamo compreso il grande insegnamento che è contenuto nelle sette parabole del regno, così come sono riportate nel Vangelo secondo Matteo?”. A valutare ogni cosa dalla mentalità odierna che oggi muove i discepoli di Gesù, si deve affermare che vi è una separazione netta tra la Parola di Cristo Signore e il pensiero dei suoi discepoli. La Parola cammina per suo conto. I discepoli camminano per loro conto. Sono su due vie parallele, ma su di esse si procede in senso contrario. Se la Parola va verso destra, i discepoli vanno verso sinistra. Se la Parola va verso sinistra, i discepoli vanno verso destra. Non è però la Parola che deve adattarsi alla mentalità dei discepoli. Sono invece i discepoli che devono conformarsi alla verità dettata dalla Parola. Sono i discepoli che devono ritornare nella verità della Parola. Se i discepoli non ritornano nella verità della Parola, sono creta rotta, creta morta, creta che mai potrà da se stessa ricomporre. Sono creta che mai potranno ricevere l’Immagine di Cristo Gesù, né sulla terra e né nell’eternità.
Madre di Dio, fa’ che ogni uomo si lasci modellare nella bottega della Chiesa perché divenga perfetta immagine di Gesù, tuo Figlio e nostro Signore. Tu ci aiuterai e noi porteremo oggi sulla terra l’Immagine di Gesù Obbediente al Padre fino alla morte di croce e domani indosseremo l’Immagine della sua gloria di luce eterna. Amen.
[bookmark: _Toc47013820]MEDITAZIONE 31 Luglio 2020 
Venerdì XVII Settimana del T. O. 
PRIMA LETTURA
Nel cuore di Dio c’è una speranza eterna. È una speranza che sempre lo spinge a continuare ad amare l’uomo. La speranza di Dio è questa: “Se manderò un altro profeta, forse si convertiranno”. Ecco ancora la speranza di Dio: “Se manderò il Figlio mio, l’Amato, forse avranno rispetto per Lui”. Ecco come questa speranza viene narrata da Gesù nella parabola dei vignaioli omicidi:

Ascoltate un’altra parabola: c’era un uomo che possedeva un terreno e vi piantò una vigna. La circondò con una siepe, vi scavò una buca per il torchio e costruì una torre. La diede in affitto a dei contadini e se ne andò lontano. Quando arrivò il tempo di raccogliere i frutti, mandò i suoi servi dai contadini a ritirare il raccolto. Ma i contadini presero i servi e uno lo bastonarono, un altro lo uccisero, un altro lo lapidarono. Mandò di nuovo altri servi, più numerosi dei primi, ma li trattarono allo stesso modo. Da ultimo mandò loro il proprio figlio dicendo: “Avranno rispetto per mio figlio!”. Ma i contadini, visto il figlio, dissero tra loro: “Costui è l’erede. Su, uccidiamolo e avremo noi la sua eredità!”. Lo presero, lo cacciarono fuori dalla vigna e lo uccisero (Mt 21,33-39). 

Fin quando durerà questa speranza di Dio? Fino al giorno della Parusia. Poi verrà il giudizio finale e i redenti saranno redenti per l’eternità, mentre i dannati saranno dannati per l’eternità. Finché dura il tempo dura la speranza del Signore. Ecco le parole della speranza del nostro Dio manifestate a Geremia: “Forse ti ascolteranno e ciascuno abbandonerà la propria condotta perversa; in tal caso mi pentirò di tutto il male che pensavo di fare loro per la malvagità delle loro azioni”.
Se i figli del suo popolo ascolteranno il profeta e si convertiranno, subito il Signore ritirerà la sua Parola e nessun male piomberà su di essi. Se invece non si convertiranno, il Signore dovrà obbedire alla sua Parola e non potrà proteggere il suo popolo. Quando Dio non custodisce il suo popolo, non c’è salvezza per esso. Anche una mosca lo distruggerà. Anche un virus invisibile recherà loro danni ingenti, danni che non si possono calcolare. Cosa dobbiamo noi imparare dalla speranza del nostro Dio?
Anche noi dobbiamo imitare Lui. Se parlo, se ammonisco, se insegno, se grido la Parola del Signore qualcuno si potrà convertire. Come il nostro Dio è governato dalla sua speranza che mai viene meno, così anche i suoi figli devono essere animati dalla stessa speranza. Se ancora persevererò nel ricordo della Parola, attraverso la predicazione e l’insegnamento della verità, qualcuno si potrà salvare. Qualcuno si potrà convertire. Questa speranza mai deve cadere dal cuore dei figli di Dio. Anche in questo essi devono essere a immagine e somiglianza del loro Signore, Dio, Creatore, Redentore, Salvatore, Padre. 

Leggiamo Ger 26,1-9
All’inizio del regno di Ioiakìm, figlio di Giosia, re di Giuda, fu rivolta a Geremia questa parola da parte del Signore: Così dice il Signore: Va’ nell’atrio del tempio del Signore e riferisci a tutte le città di Giuda che vengono per adorare nel tempio del Signore tutte le parole che ti ho comandato di annunciare loro; non tralasciare neppure una parola. Forse ti ascolteranno e ciascuno abbandonerà la propria condotta perversa; in tal caso mi pentirò di tutto il male che pensavo di fare loro per la malvagità delle loro azioni. Tu dunque dirai loro: Dice il Signore: Se non mi ascolterete, se non camminerete secondo la legge che ho posto davanti a voi e se non ascolterete le parole dei profeti, miei servi, che ho inviato a voi con assidua premura, ma che voi non avete ascoltato, io ridurrò questo tempio come quello di Silo e farò di questa città una maledizione per tutti i popoli della terra». I sacerdoti, i profeti e tutto il popolo udirono Geremia che diceva queste parole nel tempio del Signore. Ora, quando Geremia finì di riferire quanto il Signore gli aveva comandato di dire a tutto il popolo, i sacerdoti, i profeti e tutto il popolo lo arrestarono dicendo: «Devi morire! Perché hai predetto nel nome del Signore: “Questo tempio diventerà come Silo e questa città sarà devastata, disabitata”?». Tutto il popolo si radunò contro Geremia nel tempio del Signore.

Quale fu la risposta di quanti hanno ascoltato la Parola del profeta? Una sentenza di condanna a morte. Perché Geremia dovrà morire? Perché ha ricordato la Parola del Signore. Ha detto loro ciò che il Signore sempre ha detto, sempre ha ricordato, sempre ha profetizzato. La salvezza è nella conversione. Non c’è stabilità per chi non si converte. Questa è verità eterna. 
“Ora, quando Geremia finì di riferire quanto il Signore gli aveva comandato di dire a tutto il popolo, i sacerdoti, i profeti e tutto il popolo lo arrestarono dicendo: «Devi morire! Perché hai predetto nel nome del Signore: “Questo tempio diventerà come Silo e questa città sarà devastata, disabitata”?»”.
Ora è giusto chiedersi: Vale la pena ricordare la Parola del Signore, esponendo la nostra vita alla persecuzione spirituale o anche al martirio fisico? La risposta è affermativa. Vale la pena anche per una sola anima che si converte. Dare il proprio corpo alla morte per portare un’anima nella vita vale qualsiasi nostro sacrificio e martirio. Ma questa è ragione di ordine soteriologico. Ma vi è una ragione ancora più forte che va messa in luce ed è ragione di ordine teologico.
Offrire la vita a Dio in olocausto per manifestare tutto l’amore eterno con il quale Dio ama l’uomo, è la cosa più santa che un figlio di Dio possa fare. Dare la propria vita per dire al mondo quanto il Signore lo ama è la cosa più nobile che si possa offrire al nostro Dio. Se manca questa ragione teologica o se essa non è forte in noi, a poco a poco muore anche la ragione soteriologica. È la ragione teologica che dona vigore e forza alla ragione soteriologica. 
Ecco come Cristo Gesù manifesta questa ragione di ordine teologico ai suoi discepoli: 

“Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi. Non sia turbato il vostro cuore e non abbia timore. Avete udito che vi ho detto: “Vado e tornerò da voi”. Se mi amaste, vi rallegrereste che io vado al Padre, perché il Padre è più grande di me. Ve l’ho detto ora, prima che avvenga, perché, quando avverrà, voi crediate. Non parlerò più a lungo con voi, perché viene il principe del mondo; contro di me non può nulla, ma bisogna che il mondo sappia che io amo il Padre, e come il Padre mi ha comandato, così io agisco (Gv 14,27-31). 

Ecco la vera ragione teologica che ogni figlio di Dio deve avere forte nel suo cuore. Se questa ragione è forte, forte sarà la sua fedeltà alla sua missione. Se questa ragione è debole, debole sarà la sua fedeltà alla sua missione.

Lettura del Vangelo
Può una persona umile, piccola, povera, essere sapiente oltre misura? Può perché la sapienza non si acquisisce per frequentazione dei grandi maestri e neanche è data a noi per eredità. La sapienza è un dono sempre attuale del nostro Dio e Signore. Ecco quanto viene rivelato nel Libro della Sapienza: 

“Quale uomo può conoscere il volere di Dio? Chi può immaginare che cosa vuole il Signore? I ragionamenti dei mortali sono timidi e incerte le nostre riflessioni, perché un corpo corruttibile appesantisce l’anima e la tenda d’argilla opprime una mente piena di preoccupazioni. A stento immaginiamo le cose della terra, scopriamo con fatica quelle a portata di mano; ma chi ha investigato le cose del cielo? Chi avrebbe conosciuto il tuo volere, se tu non gli avessi dato la sapienza e dall’alto non gli avessi inviato il tuo santo spirito? Così vennero raddrizzati i sentieri di chi è sulla terra; gli uomini furono istruiti in ciò che ti è gradito e furono salvati per mezzo della sapienza” (Sap 9,13-18). 

Essendo la sapienza un dono sempre attuale di Dio, a Dio essa va sempre chiesta. Noi sappiamo per profezia che sul suo Messia, il Signore Dio avrebbe riversato il suo Santo Spirito in tutta la sua divina ed eterna onnipotenza di luce, verità, giustizia, fedeltà, sapienza, consiglio, fortezza. Lo Spirito Santo e il Messia sono una cosa sola. Lo Spirito del Signore vive nel Messia. Il Messia vive nello Spirito del Signore. 

Un germoglio spunterà dal tronco di Iesse, un virgulto germoglierà dalle sue radici. Su di lui si poserà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e d’intelligenza, spirito di consiglio e di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del Signore. Si compiacerà del timore del Signore. Non giudicherà secondo le apparenze e non prenderà decisioni per sentito dire; ma giudicherà con giustizia i miseri e prenderà decisioni eque per gli umili della terra. La giustizia sarà fascia dei suoi lombi e la fedeltà cintura dei suoi fianchi (Is 11,1-5). 

Ecco dove è la sorgente della sapienza che governa il cuore di Cristo Gesù.  La sorgente è nello Spirito Santo. La sorgente è lo Spirito Santo. “Venuto nella sua patria, insegnava nella loro sinagoga e la gente rimaneva stupita e diceva: «Da dove gli vengono questa sapienza e i prodigi?”. Quelli di Nazaret evidentemente hanno dimenticato queste verità, che sono patrimonio della loro fede nel loro Dio e Signore. Sempre quando ci dimentichiamo del nostro patrimonio di fede, verità, rivelazione, ci lasceremo governare dai pensieri della terra. Così agendo, attestiamo che siamo fuori dalla nostra vera cultura, dal nostro vero patrimonio di fede e di verità. 

Leggiamo il testo di Mt 13,54-58
Venuto nella sua patria, insegnava nella loro sinagoga e la gente rimaneva stupita e diceva: «Da dove gli vengono questa sapienza e i prodigi? Non è costui il figlio del falegname? E sua madre, non si chiama Maria? E i suoi fratelli, Giacomo, Giuseppe, Simone e Giuda? E le sue sorelle, non stanno tutte da noi? Da dove gli vengono allora tutte queste cose?». Ed era per loro motivo di scandalo. Ma Gesù disse loro: «Un profeta non è disprezzato se non nella sua patria e in casa sua». E lì, a causa della loro incredulità, non fece molti prodigi.

Per comprendere che la sapienza è vero dono di Dio, leggiamo quanto è avvenuto nella storia della Casta Susanna:

Mentre Susanna era condotta a morte, il Signore suscitò il santo spirito di un giovanetto, chiamato Daniele, il quale si mise a gridare: «Io sono innocente del sangue di lei!». Tutti si voltarono verso di lui dicendo: «Che cosa vuoi dire con queste tue parole?». Allora Daniele, stando in mezzo a loro, disse: «Siete così stolti, o figli d’Israele? Avete condannato a morte una figlia d’Israele senza indagare né appurare la verità! Tornate al tribunale, perché costoro hanno deposto il falso contro di lei». Il popolo tornò subito indietro e gli anziani dissero a Daniele: «Vieni, siedi in mezzo a noi e facci da maestro, poiché Dio ti ha concesso le prerogative dell’anzianità» (Dn 13,45-50). 

Chi ha dato a Daniele le prerogative dell’anzianità, cioè della sapienza? Solo il Signore. Solo il Signore è la fonte d ogni sapienza e di ogni luce soprannaturale. Essendo privi di questa scienza, che è patrimonio della loro cultura di fede e di religione, essi trovano in Gesù motivo di scandalo. Tutto questo attesta che essi pensano dalla terra e non dalla loro purissima fede, santissima tradizione. Gesù conosce i loro pensieri e così risponde: «Un profeta non è disprezzato se non nella sua patria e in casa sua».
Quelli di Nazaret vedono le apparenze di Gesù. Vedono le sue umili origini. Se avessero visto dalla fede, avrebbero saputo che è il Signore che rende sapienti ed è il Signore che conferisce il potere di fare miracoli, segni, prodigi. Una domanda ognuno è obbligato a farsela: “Vedo io dalla terra gli eventi o li vedo dal cielo, secondo il cielo?”. Sono due visioni diametralmente opposte. Una è dalle tenebre. L’altra è dalla luce.
La Madre nostra celeste ci ottenga il dono di vedere sempre dal cielo. Amen.













[bookmark: _Toc47013821]Indice

SERVIZIO PASTORALE	1
Omelie e Meditazioni sui testi della Liturgia del giorno	1
Aprile – Giugno 2020	1
CATANZARO  2020	1
03 APRILE 2020 – Venerdì V Settimana di Quaresima	3
04 APRILE 2020 – Sabato V Settimana di Quaresima	6
OMELIA DEL 05 APRILE 2020 – DOMENICA DELLE PALME	9
OMELIA DEL 06 APRILE 2020 – Lunedì Santo	12
OMELIA DEL 07 APRILE 2020 – Martedì Santo	15
OMELIA DEL 08 APRILE 2020 – Mercoledì Santo	18
OMELIA DEL 09 APRILE 2020 – Giovedì Santo	21
OMELIA DEL 10 APRILE 2020 – Venerdì Santo	24
OMELIA DEL 11 APRILE 2020 – Venerdì Santo	27
OMELIA DEL 12 APRILE 2020 – Pasqua di Risurrezione	30
OMELIA DEL 13 APRILE 2020 – Lunedì dell’Angelo	33
OMELIA 14 Aprile 2020  OTTAVA DI PASQUA. MARTEDÌ	37
OMELIA 15 Aprile 2020  OTTAVA DI PASQUA. MERCOLEDÌ	40
OMELIA 16 Aprile 2020  OTTAVA DI PASQUA. GIOVEDÌ	43
OMELIA 17 Aprile 2020  OTTAVA DI PASQUA. VENERDÌ	46
OMELIA 18 Aprile 2020  OTTAVA DI PASQUA. SABATO	49
OMELIA 19 Aprile 2020  II DOMENICA DI PASQUA	52
OMELIA 20 Aprile 2020  Lunedì della II Settimana DI PASQUA	56
OMELIA 21 Aprile 2020  Martedì della II Settimana DI PASQUA	59
OMELIA 22 Aprile 2020  Mercoledì della II Settimana DI PASQUA	62
OMELIA 23 Aprile 2020  Giovedì della II Settimana DI PASQUA	65
OMELIA 24 Aprile 2020  Venerdì della II Settimana DI PASQUA	69
OMELIA 25 Aprile 2020  Festa di San Marco Evangelista	72
OMELIA 26 Aprile 2020  III Domenica di Pasqua	75
OMELIA 27 Aprile 2020  Lunedì della III Settimana di Pasqua	80
OMELIA 28 Aprile 2020  Martedì della III Settimana di Pasqua	83
OMELIA 29 Aprile 2020  Festa di Santa Caterina Da Siena - Patrona d’Italia e d’Europa	86
OMELIA 30 Aprile 2020  Giovedì della III Settimana di Pasqua	90
OMELIA 01 Maggio 2020  San Giuseppe Lavoratore	93
OMELIA 02 Maggio 2020  Sabato III Settimana di Pasqua	97
OMELIA 03 Maggio 2020  IV Domenica di Pasqua o del Buon Pastore	100
OMELIA 04 Maggio 2020  Lunedì della IV Settimana di Pasqua	104
OMELIA 05 Maggio 2020  Martedì della IV Settimana di Pasqua	108
OMELIA 06 Maggio 2020  Mercoledì della IV Settimana di Pasqua	111
OMELIA 07 Maggio 2020  Giovedì della IV Settimana di Pasqua	114
OMELIA 08 Maggio 2020  Venerdì della IV Settimana di Pasqua	117
OMELIA 09 Maggio 2020  Sabato della IV Settimana di Pasqua	121
MEDITAZIONE 10 Maggio 2020  V Domenica di Pasqua	127
MEDITAZIONE 11 Maggio 2020  Lunedì V Settimana di Pasqua	131
MEDITAZIONE 12 Maggio 2020  Martedì V Settimana di Pasqua	136
MEDITAZIONE 13 Maggio 2020  Mercoledì V Settimana di Pasqua	140
MEDITAZIONE 14 Maggio 2020  San mattia Apostolo - Festa	144
MEDITAZIONE 15 Maggio 2020  Venerdì – V Settimana di Pasqua	148
MEDITAZIONE 16 Maggio 2020  Sabato – V Settimana di Pasqua	151
MEDITAZIONE 17 Maggio 2020  VI Domenica di Pasqua	155
MEDITAZIONE 18 Maggio 2020  Lunedì – VI Settimana di Pasqua	159
MEDITAZIONE 19 Maggio 2020  Martedì – VI Settimana di Pasqua	163
MEDITAZIONE 20 Maggio 2020  Mercoledì – VI Settimana di Pasqua	167
MEDITAZIONE 21 Maggio 2020  Giovedì – VI Settimana di Pasqua	170
MEDITAZIONE 22 Maggio 2020  Venerdì – VI Settimana di Pasqua	174
MEDITAZIONE 23 Maggio 2020  Sabato – VI Settimana di Pasqua	177
MEDITAZIONE 24 Maggio 2020  Domenica dell’Ascensione	181
MEDITAZIONE 25 Maggio 2020  Lunedì – VII Settimana di Pasqua	185
MEDITAZIONE 26 Maggio 2020  Martedì – VII Settimana di Pasqua	188
MEDITAZIONE 27 Maggio 2020  Mercoledì – VII Settimana di Pasqua	192
MEDITAZIONE 28 Maggio 2020  Giovedì – VII Settimana di Pasqua	196
MEDITAZIONE 29 Maggio 2020  Venerdì – VII Settimana di Pasqua	199
MEDITAZIONE 29 Maggio 2020  Sabato – VII Settimana di Pasqua	202
MEDITAZIONE 31 Maggio 2020  Domenica di Pentecoste	206
MEDITAZIONE 01 Giugno 2020  Lunedì IX Settimana del T. O. 
B. V. MARIA MADRE DELLA CHIESA	210
MEDITAZIONE 02 Giugno 2020  Martedì IX Settimana del T. O.	214
MEDITAZIONE 03 Giugno 2020  Mercoledì IX Settimana del T. O.	218
MEDITAZIONE 04 Giugno 2020  Giovedì IX Settimana del T. O.	221
MEDITAZIONE 05 Giugno 2020  Venerdì IX Settimana del T. O.	224
MEDITAZIONE 06 Giugno 2020  Sabato IX Settimana del T. O.	228
MEDITAZIONE 07 Giugno 2020  SS. Trinità	232
MEDITAZIONE 08 Giugno 2020  Lunedì X Settimana del T. O.	236
MEDITAZIONE 09 Giugno 2020  Martedì X Settimana del T. O.	240
MEDITAZIONE 10 Giugno 2020  Mercoledì X Settimana del T. O.	243
MEDITAZIONE 11 Giugno 2020  Giovedì X Settimana del T. O. - S. Barnaba Apostolo	247
MEDITAZIONE 12 Giugno 2020  Venerdì X Settimana del T. O.	250
MEDITAZIONE 13 Giugno 2020  Sabato X Settimana del T. O.	254
MEDITAZIONE Domenica 14 Giugno 2020  Santissimo Corpo e Sangue del Signore.
XI Domenica del T. O.	257
MEDITAZIONE 15 Giugno 2020  Lunedì XI Settimana del T. O.	261
MEDITAZIONE 16 Giugno 2020  Martedì XI Settimana del T. O.	264
MEDITAZIONE 17 Giugno 2020  Mercoledì XI Settimana del T. O.	268
MEDITAZIONE 18 Giugno 2020  Giovedì XI Settimana del T. O.	271
MEDITAZIONE 19 Giugno 2020  Venerdì XI Settimana del T. O. 
Sacratissimo Cuore di Gesù	274
MEDITAZIONE 20 Giugno 2020  Sabato XI Settimana del T. O. 
Cuore Immacolato della b. V. Maria	278
MEDITAZIONE Domenica 21 Giugno 2020  XII Domenica del T. O.	282
MEDITAZIONE 22 Giugno 2020  Lunedì XII Settimana del T. O.	286
MEDITAZIONE 23 Giugno 2020  Martedì XII Settimana del T. O.	289
MEDITAZIONE 24 Giugno 2020 - Mercoledì XII Settimana del T. O.                                             Natività di San Giovanni Battista	293
MEDITAZIONE 25 Giugno 2020  Giovedì XII Settimana del T. O.	297
MEDITAZIONE 26 Giugno 2020  Venerdì XII Settimanadel T. O.	301
MEDITAZIONE 27 Giugno 2020  Sabato XII Settimana del T. O.	305
MEDITAZIONE 28 Giugno 2020  XIII Domenica del T. O.	309
MEDITAZIONE 29 Giugno 2020  Lunedì XIII Settimana del T. O.                                                      Solennità dei SS. Pietro e Paolo	313
MEDITAZIONE 30 Giugno 2020  Martedì XIII Settimana del T. O.	317
MEDITAZIONE 01 Luglio 2020  Mercoledì XIII Settimana del T. O.	320
MEDITAZIONE 02 Luglio 2020  Giovedì XIII Settimana del T. O.	323
MEDITAZIONE 03 Luglio 2020  Venerdì XIII Settimana del T. O. - S. Tommaso Apostolo	326
MEDITAZIONE 04 Luglio 2020  Sabato XIII Settimana del T. O.	330
MEDITAZIONE 05 Luglio 2020  XIV Domenica del T. O.	333
MEDITAZIONE 06 Luglio 2020  Lunedì XIV Settimana del T. O.	337
MEDITAZIONE 07 Luglio 2020  Martedì XIV Settimana del T. O.	340
MEDITAZIONE 08 Luglio 2020  Mercoledì XIV Settimana del T. O.	343
MEDITAZIONE 09 Luglio 2020  Giovedì XIV Settimana del T. O.	346
MEDITAZIONE 10 Luglio 2020  Venerdì XIV Settimana del T. O.	351
MEDITAZIONE 11 Luglio 2020  Sabato XIV Settimana del T. O.                                                             S. Benedetto Patrono d’Europa	354
MEDITAZIONE 12 Luglio 2020  XV Domenica del T. O.	357
MEDITAZIONE 13 Luglio 2020  Lunedì XV Settimana del T. O.	361
MEDITAZIONE 14 Luglio 2020  Martedì XV Settimana del T. O.	364
MEDITAZIONE 15 Luglio 2020  Mercoledì XV Settimana del T. O.	367
MEDITAZIONE 16 Luglio 2020  Giovedì XV Settimana del T. O.	371
MEDITAZIONE 17 Luglio 2020  Venerdì XV Settimana del T. O.	374
MEDITAZIONE 18 Luglio 2020  Sabato XIV Settimana del T. O.	377
MEDITAZIONE 19 Luglio 2020  XVI Domenica del T. O.	381
MEDITAZIONE 20 Luglio 2020  Lunedì XVI Settimana del T. O.	385
MEDITAZIONE 21 Luglio 2020  Martedì XVI Settimana del T. O.	388
MEDITAZIONE 22 Luglio 2020  Mercoledì XVI Settimana del T. O. - Santa Maria Maddalena	391
MEDITAZIONE 23 Luglio 2020  Giovedì XVI Settimana del T. O.	394
MEDITAZIONE 24 Luglio 2020  Venerdì XVI Settimana del T. O.	398
MEDITAZIONE 25 Luglio 2020  Sabato XVI Settimana del T. O.                                                        Festa di San Giacomo Apostolo	401
MEDITAZIONE 26 Luglio 2020  XVII Domenica del T. O.	405
MEDITAZIONE 27 Luglio 2020  Lunedì XVII Settimana del T. O.	409
MEDITAZIONE 28 Luglio 2020  Martedì XVII Settimana del T. O.	412
MEDITAZIONE 29 Luglio 2020  Mercoledì XVII Settimana del T. O. – Santa Marta	415
MEDITAZIONE 30 Luglio 2020  Giovedì XVII Settimana del T. O.	419
MEDITAZIONE 31 Luglio 2020  Venerdì XVII Settimana del T. O.	422

INDICE	427

