[bookmark: _Toc357800212][bookmark: _Toc373525847]Costantino Di Bruno ‏@MonsDiBruno 
[bookmark: _Toc356233002][bookmark: _Toc357368312][bookmark: _Toc357368607][bookmark: _Toc357800019][bookmark: _Toc357800213][bookmark: _Toc371391463][bookmark: _Toc373292307][bookmark: _Toc373525193][bookmark: _Toc373525848][image: http://www.homilyvoice.it/images/twitter_2.jpg]

[bookmark: _Toc357800214][bookmark: _Toc373525849]


LA TEOLOGIA 
[bookmark: _Toc357800215][bookmark: _Toc373525850]IN UN PENSIERO
[bookmark: _Toc373525851](Volume 2 - 01.06.2013 – 30.11.2013)


[bookmark: _Toc357800216][bookmark: _Toc373525852]CATANZARO 2013











[bookmark: _Toc373525853]GIUGNO 2013
[bookmark: _Toc373525003][bookmark: _Toc373525854]

1 Giugno 2013
· Uno ha peccato, tutti hanno peccato. Uno prega. Tutti pregano. Il Signore per la preghiera di una solo perdona a tutto il popolo.
· È questa la legge della preghiera: non si prega per chiedere qualcosa che è degli altri, appartiene agli altri.
· Si deve pregare perché la cosa da chiedere è nostra, ne abbiamo noi vero bisogno. Siamo noi i soggetti che ne sono privi. 
· Siamo noi carenti di ciò che chiediamo al Signore. Siamo noi bisognosi e il Signore a noi deve fare la grazia. 
· Si deve pregare perché la cosa da chiedere è nostra, ne abbiamo noi vero bisogno. Siamo noi i soggetti che ne sono privi. 
· Siamo noi carenti di ciò che chiediamo al Signore. Siamo noi bisognosi e il Signore a noi deve fare la grazia. 
· Questa è la vera comunione nella preghiera. Senza questa vera comunione non vi è preghiera cristiana, secondo il cuore di Cristo.
· Da quando Cristo si è incarnato, noi realmente siamo un solo corpo in Lui, una sola vera vite, un solo tempio, una sola realtà.
· Se siamo un solo corpo, quando un membro è privo di qualcosa tutti ne siamo privi, perché una parte di noi ne è priva. 
· Se non concepiamo così la comunione, mai comprenderemo qualcosa del nostro essere un solo popolo, una nazione santa,  una stirpe eletta. 
· La moltiplicazione dei pani è segno, figura dell’Eucaristia, dell’opera di Dio che è più grande della creazione del cielo e della terra.
· Più grande di tutti gli esseri visibili, invisibili, animati, inanimati, spirituali, corporei. Nulla è simile al miracolo dell’Eucaristia.
· Questo grande miracolo invisibile della transustanziazione è l’opera del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo. 
· L’Eucaristia è il lavoro quotidiano della Beata Trinità, che si serve della mediazione strumentale del Sacerdote. 
· L’Eucaristia è il miracolo che a sua volta deve compierne altri ancora più grandi: trasformare un uomo di peccato in un essere divino.
· L’Eucaristia fa di una moltitudine di persone sconnesse e scompaginate un cuor solo e un’anima sola. 
· Per questo occorre la fede di chi la riceve. Altrimenti essa non opera.  
[bookmark: _Toc373525004][bookmark: _Toc373525855]2 Giugno 2013
· Il Signore pone se stesso come modello unico del vero amore. Il suo è un amore universale. Nessuno è escluso dal suo eterno amore. 
· Anzi l’amore che l’uomo riversa sui suoi fratelli proprio a questo dovrebbe condurre: a manifestare l’immenso amore di Dio verso di essi. 
· Il credente nel vero Dio deve essere via, strumento, manifestazione della purezza e della santità dell’amore del suo Dio e Signore.
· Ogni uomo in qualche modo crede in un Dio. Da sempre il cristiano grida che il suo è migliore degli altri Dèi, il suo è il solo vero Dio. 
· Il Suo è il più santo, il più vero, l’unico santo e l’unico vero, mentre tutti gli altri o sono idoli, oppure infinitamente imperfetti. 
· Chi grida la verità del nostro Dio, la sua sublimità, santità, esclusività, unicità, deve anche attestarlo con la sua vita. 
· Gli occorre una grande coerenza tra ciò che dice e ciò che vive. La sua vita deve essere la più grande apologia della verità del suo Dio. 
· Come potrà fare tutto questo? Manifestando attraverso le sue opere la magnificenza della verità del suo Signore.
· Ogni disprezzo va letto con gli occhi dello Spirito Santo, mai con il nostro cuore, la nostra mente, le nostre istintive reazioni.
· Il disprezzo è vera grazia di Dio. Altissimo suo dono. Vera strategia divina perché ogni missione possa giungere a compimento. 
· Esso serve a creare nei nostri avversari un pensiero di nullità verso quanti Dio ha costituiti suoi strumenti per compiere la sua opera.
· Chi viene disprezzato, è dichiarato una nullità, una cosa inservibile, vana, senza peso, un incapace. 
· Questa dichiarazione di nullità e di non utilità, che è nel cuore dell’altro, aiuta molto gli amici di Dio nella loro opera.
· Gli altri pensano gli amici di Dio una nullità. essi invece lavorano, operano, portano avanti il disegno di Dio nelle nostra storia. 
· Il disprezzo che avrebbe dovuto annientare, scoraggiare, diviene via perché si possa compiere tutta e solo la volontà di Dio. 
· Questa fede è necessaria per chi vuole compiere l’opera di Dio. 
· Dio permette il disprezzo perché i suoi uomini vengano dichiarati inutili, perché essi possano svolgere al meglio la loro opera.
· Lasciarsi disprezzare, senza alcuna reazione, rimanendo nella più grande umiltà, è cooperare con il Signore alla sua opera.
· Il disprezzo è vero dono di Dio ai suoi amici perché possano continuare indisturbati a lavorare al suo progetto di salvezza e redenzione. 
· Lo scoraggiamento è arma sofisticata del male perché il bene non si compia, perché si rimanga impantanati nell’ignavia e nell’accidia.
· Lo scoraggiamento è vinto solo da una grandissima fede nel Dio Onnipotente, Forte, Santo, nostro Aiuto e nostra Provvidenza.
· Il coraggio dinanzi a tutto ciò che affligge la nostra vita è vero dono di Dio e lo si deve impetrare con preghiera costante.
· Il cuore cattivo e malvagio pensa di poter governare ogni realtà storica. Esso stesso dona una visione non santa della realtà storica.
· Il vero solo problema dell’umanità è dare ad ogni uomo un cuore nuovo, perché possa vedere la realtà storica con gli stessi occhi di Dio.
· I conflitti dell’umana società sono frutto del cuore cattivo che legge male la realtà e la propone agli altri come purissima verità.
· Lo Spirito Santo cambia il cuore e la visione non sarà più secondo il cuore di peccato, bensì secondo il cuore di verità.
· L’uomo non vede con gli occhi, vede con il suo cuore. L’uomo non pensa con la sua mente, pensa con il suo cuore.
· Se il cuore è impuro, tutto lui vedrà impuro; se il cuore è falso, vedrà solo falsità; se il cuore è buono, vedrà il bene.
· Vedrà con gli occhi dello Spirito Santo e non più secondo il proprio cuore malvagio, spietato, crudele, pieno di iniquità e di rapina.
[bookmark: _Toc373525005][bookmark: _Toc373525856]3 Giugno 2013
· Per amare di vero amore si deve rinunciare ad ogni possibile beneficio per sé ed essere disposti a vivere anche in perfetta solitudine.
· Chi è dal cuore grande, null’altro ama se non il bene più grande, che è rinuncia anche al proprio cuore e ad ogni personale desiderio.
· È questa la missione della madre: morire lei perché la vita da lei generata possa esprimersi in tutta la sua bellezza. 
· La donna può amare in un solo modo: morendo per dare la vita. È nella sua morte che la vita fiorisce. 
· La donna è a vera immagine di Dio, il quale muore sulla croce perché tutti i suoi figli possano vivere nel tempo e nell’eternità. 
· Il vero amore richiedere il nostro annichilimento nella nostra identità storica e religiosa, ne assume un’altra per poter continuare ad amare. 
· L’amore vero interroga le nostre coscienze. Le mette tutte in crisi. 
· La nostra società rivela una carenza spaventosa di amore non solo sociale, quanto familiare, che è a fondamento di ogni amore sociale. 
· L’amore familiare è l’elemento che fonda e crea l’amore sociale. 
· Se l’amore familiare viene tolto dal cuore, anche l’amore sociale sparirà, morirà, scomparirà dalle nostre città.  
· Un amore familiare forte rende forte anche l’amore sociale. 
· Oggi purtroppo questa amore è assai carente. Lo attesta la distruzione, la disgregazione, l’atomizzazione della famiglia.
· Gesù chiede di non ricordare l’elemosina che si è fatta ieri, perché oggi si deve iniziare nuovamente. 
· Chiede anche che neanche la nostra mano sinistra sappia ciò che si è offerto con la destra. 
· L’elemosina o si fa così o essa perde ogni valore di salvezza, redenzione, perdono dei peccati. 
· Per Gesù l’elemosina è un gesto che deve morire nello stesso momento in cui viene fatto. 
· Se si dovrà ripetere il gesto, esso va fatto come se fosse la prima volta. Il cuore ha dimenticato. La mente non ricorda. La mano nulla sa. 
· Altra verità è questa: l’elemosina non va fatto ad un uomo, va fatta al Signore, allo stesso Dio Incarnato. 
· L’uomo scompare, non esiste. Se non esiste neanche ci deve un grazie, un gesto di riconoscenza. 
· È come se noi buttassimo l’elemosina al vento, al mare, alle acque impetuose. Questi elementi della natura mai ci potrebbe ringraziare. 
· Così è l’uomo al quale facciamo l’elemosina. Mai ci deve ringraziare. Mai deve pensare che lo aiutiamo per trarne noi un qualche beneficio. 
· Chi ci ringrazierà, ci benedirà sulla terra e nell’eternità è Gesù stesso.
· Il cuore di chi serve il Signore deve sempre custodirsi nella stessa santità delle cose che tocca. 
· Sarebbe una cattiva testimonianza essere a contatto con l’eccelsa santità di Dio e comportarsi da immorali.
· Quando si trattano le cose sante con santità, anche le cose profane vengono trattate con santità.
· Se invece le cose sante vengono trattate in modo non santo, neanche le cose profane potranno essere trattate santamente.
· Il santo tratta santamente le cose sante e le cose profane, perché uno è il cuore che agisce ed opera.
· Il non santo tratta non santamente sia le cose sante che quelle profane, perché sempre uno è il cuore che agisce ed opera.
· Chi non tratta santamente le cose profane, mai potrà trattare santamente le cose sante. Il suo cuore è uno, mai si potrà dividere.
· Chi tratta santamente le cose sante necessariamente tratterà santamente le cose profane. Il cuore che agisce è uno e uno sempre resterà.
· Il santo è sempre santo ai piedi dell’altare e ai piedi del mondo, in chiesa e fuori di essa, presso il tabernacolo e il tavolo di lavoro.
· La virtù è sempre virtù, il vizio è sempre vizio. Non si può essere veri virtuosi in chiesa e non virtuosi fuori della chiesa. 
· Non si può essere viziati fuori della chiesa e pensare di deporre i vizi dentro la chiesa. Il vizio si depone fuori e si entra dentro senza.
· Così anche per la santità. Ci si riveste di essa in chiesa per viverla fuori della chiesa, in ogni momento della nostra profanità.
· Il vero santo sa santificare ogni evento: buono, non buono, favorevole, sfavorevole, nel Cenacolo, nel Sinedrio, nel Pretorio, sul Calvario.
· La santità vera è santità sempre. Essa non ha attimi di pausa, riflessione, stanchezza, delusione, amarezza, incomprensione. 
[bookmark: _Toc373525006][bookmark: _Toc373525857]4 Giugno 2013
· La fede in Cristo e il Battesimo ricevuto nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo ci fa un solo corpo in Cristo. 
· Ci fa veri Figli di Dio nel Figlio suo Gesù Cristo. Ci fa un solo corpo, una cosa sola. 
· Siamo comunità del Signore, suo popolo, ma in una maniera divina. Siamo popolo di Dio in Cristo, per Cristo, con Cristo. 
· Siamo governati dalla legge della perfetta comunione, della creazione di una sola sostanza spirituale, sola natura celeste. 
· Dalla fede in Cristo Gesù nasce la nuova umanità, che ha per legge l’unità del solo corpo. Si è una cosa sola, non più due, in Cristo Gesù. 
· È Cristo che deve regnare tutto in tutti. Cristo deve essere amato tutto in tutti. È il cuore di Cristo e il suo amore la legge di tutti. 
· È lo Spirito Santo che ha condotto Cristo che deve continuare a muovere il suo corpo. 
· Questa creazione nuova in Cristo ha dei risvolti sociali sorprendenti, straordinari, divini. 
· Cristo ha dato la vita per formarsi questo suo corpo. Lo stesso corpo deve dare la vita perché sempre viva e si completi di nuovi membri. 
· La vita è nel dono di se stessi e di quanto si possiede. Morire noi perché l’altro viva è la sola legge di questo corpo.
· Non si vive più per noi, ma per il corpo, per gli altri, per la loro salvezza del corpo, dell’anima, dello spirito.
· Dobbiamo essere come Gesù: Lui dona tutto se stesso dalla croce, nell’Eucaristia, solo per amore, per aiutare l’uomo a divenire se stesso.
· Il suo prezzo è altissimo per farci entrare nella nostra verità. Paga Lui per noi. Si dona Lui per la nostra verità, carità, giustizia. 
· Se dovessimo pagare noi il prezzo per entrare nella nostra verità, tutti i tesori di questo mondo non basterebbero, non sarebbe sufficienti.
· Non solo noi non paghiamo niente per entrare nella nostra verità, disprezziamo quel sangue versato per noi, quel corpo spezzato per noi. 
· Non è facile possedere una visione alta della verità della fede. Essa è necessaria a chi vuole rinnovare la società nella quale essa vive.
· Il culto non è marginale nella vita di un popolo, di una nazione, di una religione. 
· Un culto scadente, falso, fuori della verità di Dio e dell’uomo, genera una società scadente, falsa, fuori della verità di se stessa.
· È il culto il rivelatore della nostra civiltà. Certi culti attestano il degrado non solo religioso, ma anche sociale e civile di un popolo.
· Quando si celebrano culti orgiastici, diabolici, fatti di alcool, droga, sesso sfrenato, selvaggio, senza alcun freno siamo nel degrado. 
· Quando si vive un culto che chiede all’uomo lo svilimento della sua natura e dignità, è il segno che la vera socialità e civiltà sono morte.
· Dal culto di un popolo si conosce il grado della sua civiltà. 
· Oggi, tempo in cui molti disertano le Chiese, viviamo una civiltà di morte, terrore, solitudine, persecuzione, incertezze, insicurezza.
· Viviamo una civiltà dove nessuno è più sicuro della sua stessa incolumità fisica.
· O riprendiamo la via della dimensione più profonda che è la nostra relazione con il vero Dio, oppure siamo condannati alla non vita.
· Che civiltà è quella nella quale una persona non può neanche starsene in casa propria senza la paura di essere trucidata?
· Che forse è civiltà quella che stiamo vivendo dove uno non possiede neanche la volontà di poter fare una scelta secondo il suo cuore?
[bookmark: _Toc373525007][bookmark: _Toc373525858]5 Giugno 2013
· La socialità funziona se ognuno svolge alla perfezione la sua parte. 
· Se uno solo non svolge la sua parte e chi è responsabile non lo richiama e non lo ristabilisce nel suo ufficio, tutto il popolo muore.
· La morte della nostra società civile oggi è data proprio da questa mancata vigilanza di coloro che dovrebbe vigilare.
· Ogni cittadino è sottomesso ad un altro cittadino e così ogni discepolo di Gesù è sottomesso ad un altro discepolo di Gesù.
· Vi è una corresponsabilità di vigilanza che è capillare. Ognuno è dall’altro e per l’altro. Ognuno è responsabile del fratello.
· Se uno solo omette la vigilanza e si spoglia della sua responsabilità di intervento, la società crolla, collassa.
· Oggi siamo al collasso proprio perché si è sgretolata questa fittissima rete di vigilanza e di responsabilità degli uni sugli altri.
· Papa, Cardinali, Vescovi, Parroci, Diaconi, Religiosi, Religiose, Consacrati, fedeli laici: tutti siamo chiamati a vigilare.
· Ognuno esercita un campo particolare di responsabilità. Se uno solo viene meno, tutta l’azione degli altri è fallimentare.
· La stessa legge vale nell’ordinamento civile. Governo centrale e governi periferici sono una sola responsabilità. 
· Se il governo periferico non è responsabile della cosa pubblica, tutto va in fallimento. Nessuna legge centrale potrà giovare.
· Questa principio si applica in ogni altro campo: legislativo, finanziario, economico, scolastico, familiare.
· Se un magistrato palesemente sbaglia e chi deve intervenire gioca con sofisticate argomentazioni di principio, tutta la giustizia perde.
· Quando viene meno alla vigilanza la persona preposta ad intervenire per dare verità alla storia e alla legge, la retta socialità muore.
· È giusto che noi, fedeli di Gesù, ci chiediamo: quanto vale per noi la gloria, l’onore, il rispetto che è dovuto al nostro Dio e Signore? 
· Siamo disposti a rinunciare anche al nostro nome, perché la gloria di Dio risplenda nella sua grandezza attraverso il dono di noi stessi?
· È nella risposta la verità del nostro essere credenti nell’unico vero Dio, unico vero Salvatore, unico Santificatore e Paràclito. 
· Mettere a nudo la propria coscienza è cosa da fare ogni giorno, altrimenti si rischia di essere colmi di sola menzogna religiosa. 
· Per innalzare il suo Dio e Signore l’uomo deve essere capace anche di autodistruzione, annientamento, annichilimento, riduzione in polvere. 
· A questo serve la nostra vita: a cantare con essa un inno di benedizione, gloria, onore, lode, esaltazione per il Signore Dio nostro. 
· Noi siamo in tutto come il cibo. Esso si deve lasciare annullare nella sua essenza per divenire nutrimento dell’uomo. 
· La stessa cosa deve potersi dire sempre di ogni credente nel vero Dio e Signore. 
· Il vero credente si deve consumare, bruciare, ridurre in cenere perché ogni gloria attraverso di lui possa salire al suo Dio.
· È il credente che attraverso la consegna della sua vita rende vero, credibile, amabile, il vero Dio nel quale lui afferma di credere. 
· Sono le piccole riforme che danno verità alle nostre scelte di civiltà. Una cosa è certa: non c’è vera socialità senza vera religiosità.
· Se la religiosità di un popolo è falsa, la sua civiltà è falsa, la sua società è falsa, la sua politica è falsa, la sua economia è falsa.
· Ed è falsa perché fatta da un falso uomo per un altro falso uomo. È sempre il vero uomo che fa cose vere per i suoi fratelli.
· Il vero uomo è uno solo: colui che adora come si conviene il vero Dio.  Chi adora un falso Dio è falso in sé ed è falso verso i fratelli.
[bookmark: _Toc373525008][bookmark: _Toc373525859]6 Giugno 2013
· A Dio prima di tutto si dona per intero la volontà, senza riservarci per noi neanche una porzione grande quanto un atomo. 
· Tutta la volontà va consegnata alla Parola, ai Comandamenti, alle Beatitudini, ad ogni desiderio che il Signore ci manifesta e ci rivela. 
· Ascoltare anche il più piccolo desiderio di Dio sulla nostra vita è vera adorazione, rendimento di grazie, benedizione.
· Chi sa ascoltare Dio, rivela la sua vera fede in Lui. Lui è il Signore della nostra vita. 
· A Lui la vita gli appartiene per creazione, redenzione, giustificazione, elevazione alla partecipazione della sua divina natura. 
· Se la vita ce la teniamo stretta stretta per noi, è evidente che la nostra fede è vana e le nostre confessioni di vera sequela sono false. 
· Non abbiamo dato, non diamo la nostra volontà a Dio, non lo riconosciamo come il vero Signore dei nostri giorni. 
· Anzi vogliamo che sia Lui a consegnare la sua volontà a noi, perché gli chiediamo sempre di fare ciò che a noi piace. 
· Consegnata la volontà, tutto il nostro corpo è del Signore, nei pensieri, nelle opere, nei desideri, in ogni più piccolo progetto di vita. 
· Il credente in Dio non può avere progetti personali da realizzare. L’unico e solo progetto che va realizzato è quello del suo Dio. 
· È questa la fede: porsi quotidianamente in ascolto del Signore. Ciò che Lui chiede noi lo facciamo. 
· Ciò che Lui non chiede noi non lo facciamo. Tutta la nostra vita deve essere perfetta obbedienza al Signore Dio nostro.
· La nudità di cuore, mente, sentimenti, desideri sono l’unico vero modo di stare dinanzi al Signore per essere veri servitori degli uomini.  
· Chi sa abbassarsi dinanzi a Dio, chi dona la vera gloria al Signore, sempre saprà dare vera gloria ai suoi fratelli. 
· Mai saprà dare vera gloria agli uomini, chi non sa donare, chi non dona vera gloria a Dio. 
· A Dio si dona gloria in un solo vero modo: spogliandoci, umiliandoci, svestendoci di noi stessi, di tutto ciò che ci appartiene.
· Non è facile vivere così la fede. In un noi c’è la superbia che vuole che noi svestiamo il Signore per innalzare noi stessi. 
· La vera umiltà è proprio questa: annullarci noi per dare valore a Lui, nasconderci noi perché solo Lui si mostri nel suo splendore.
· È umiltà quando noi moriamo noi perché viva Lui. Noi ci riduciamo in cenere come concime perché l’albero della sua gloria cresca rigoglioso.
· Nessun bisogno economico dovrà essere risolto con il furto. Il furto mai dovrà essere usato per questo fine. È peccato contro l’umanità. 
· La roba degli altri non ci appartiene, mai ci potrà appartenere. Essa è del legittimo proprietario. È sua e tale deve rimanere in eterno.
· Sulla roba altrui non si ha alcun diritto. Si può chiedere, mai però rubare, mai prendere, mai portare via, mai estorcere, mai danneggiare.
· Appartenendo ogni cosa rubata al suo legittimo proprietario, non si entra nella giustizia se non restituendo tutto, ogni cosa.
· Questo principio va applicato in ogni sua diramazione, canalizzazione, sia nel pubblico che nel privato, in ogni forma di furto. 
· La verità eterna che ci permettere di applicare bene e in ogni sua possibile diramazione  il principio enunciato è la parola di Dio.
· La Parola di Dio comanda ad ogni uomo di guadagnarsi il pane con il sudore della propria fronte. Altre vie non sono consentite. 
· Quanto non è sudore della nostra fronte non ci appartiene. Non è un nostro frutto. È giusto che noi non lo gustiamo. Non è nostro lavoro. 
· Questo principio vale anche per tutte le leggi dello Stato che erogano denari a questo o a quell’ente, questa o quell’istituzione. 
· Il denaro erogato è una paga anticipata del nostro lavoro. Se il lavoro non viene effettuato secondo scienza e coscienza, si è nel furto. 
· Per questo motivo il denaro erogato non può essere usato per nessun altro scopo, se non come indennizzo del lavoro svolto.
· Usarlo per divertimenti, feste, festini, vacanze, giochi, regalie, sport, cene, cenette e cose del genere, è vera appropriazione indebita.
· Questa legge vale anche per il finanziamento pubblico dei partiti. Il denaro è dato per rendere un servizio alla Stato, ai cittadini. 
· Chi lo usa per servire se stesso, ma non lo Stato, lo usa in modo non dovuto e pertanto commette un vero furto.
· Ogni furto mai potrà essere giustificato, se non con la totale restituzione di ciò che si è preso indebitamente. 
· Lo Stato e la giustizia umana possono anche chiudere tutti e due gli occhi. La giustizia divina non li chiederà mai senza la restituzione.
[bookmark: _Toc373525009][bookmark: _Toc373525860]7 Giugno 2013
· La missione del discepolo di Gesù è perenne martirio, sbranamento, morte, causata da cattiverie di chi non crede e di chi dice di credere.
· La fede richiede continuo rinnovamento della mente, quotidiano aggiornamento del cuore,  ininterrotta opera di bonifica dei pensieri. 
· È facile cadere nella religione dell’abitudine, del vizio, delle comodità, delle ripetizioni, della ritualità senza verità e senza carità. 
· È facile formarsi un proprio Dio ad immagine del nostro peccato e della nostra malvagità. 
· Quando il Dio vero invade il posto del Dio falso, menzognero, è in questo istante che anche il credente può trasformarsi in un lupo. 
· Quando il Dio divino viene per scalzare dal cuore il Dio fabbricato dalla mente del suo adoratore, il credente si trasforma in lupo. 
· Nel discepolo di Gesù si combatte la battaglia del Dio vero contro il Dio falso e del Dio falso contro il Dio vero. 
· Non potendo il Dio falso trionfare sul Dio vero, che è sempre invincibile, trionfa sul discepolo che porta il Dio vero.
· Questo combattimento spesso giunge all’umiliazione, alla persecuzione, all’insulto, alla stessa morte per crocifissione del vero credente.
· Alla fine della sua vita, Paolo vive ormai con un solo desiderio: essere sulla nostra terra immagine viva del Signore Crocifisso. 
· Dalla verità della croce vede la vanità, la falsità, l’incongruenza delle comunità cristiane da lui fondate.
· Le vede incapaci di fare il passaggio dall’uomo a Dio, da se stesse alla Croce del loro Dio e Signore. 
· Vede gli uomini tutti intenti a crocifiggere gli altri con la loro mente ricca di stoltezza, insipienza, sciocche discussioni sul niente.
· Lui sa che non potrà fare nient’altro per i credenti, se non mostrare la croce di Gesù attraverso la crocifissione nella sua viva carne.
· La parola non basta più e neanche la potenza dello Spirito Santo è più sufficiente per convincere i cuori alla purezza della fede. 
· Urge mostrare il Crocifisso. Paolo diviene crocifisso con Cristo e dalla croce del suo corpo, rivela la verità della nostra fede. 
· Mostra nel proprio corpo la croce di Cristo Gesù perché sa che la fede nasce solo dal Crocifisso vivente che è il discepolo del Signore. 
· Non si educa ad una religione vuota, fatta di verità astratte, di teologie complesse. Si educa all’osservanza della Legge del Signore.
· Tutto è dalla Legge e nella Legge. Chi osserva la Legge ha Dio che è il suo tutto e il tutto per lui.
· Se la famiglia interrompe questo circuito di vera educazione alla fede nella Legge, l’uomo rimane come albero cui hanno tagliato le radici.
· Non c’è futuro di vita per l’uomo che non provenga dalla Parola del Signore, Parola alla quale lui si è impegnato con un patto.
· Chi crede nella Parola di Dio, crede in Dio. Chi non crede nella Parola, non crede in Dio. Non crede perché è la Parola che rivela Dio.
· Tutti possono avere fede in un Dio. Ma il Dio nel quale credono è un frutto della loro mente. È un’opera del loro cuore.
· La vera fede in Dio è fede nella Parola  di Dio, nella Parola di Gesù, nel suo Vangelo. Tutto è dalla Parola di Dio e di Cristo Gesù 
· La formazione della coscienza nella Parola di Dio è vitale perché si possa credere nel vero Dio.
· Quando un uomo è nella Parola di Dio, è anche in Dio. Se è in Dio è anche in se stesso, si possiede.
· Oggi vi è poca fede in Dio, in Gesù, nello Spirito Santo, nella Madre di Dio, negli Angeli, nei Santi perché vi è poca fede nella Parola. 
· Vi è poca sana moralità perché vi è poca fede nella Parola di Gesù. Lentamente stiamo scivolando verso una fede senza la Parola.
· Alla Parola di Dio lentamente stiamo facendo subentrare la nostra parola. 
· Sulla nostra parola costruiamo la nostra morale, la nostra teologia, la nostra ascetica, la nostra liturgia, il nostro culto, la vita.
· O ci si appropria della Parola, comprendendola sotto la potenza guida dello Spirito, oppure non ci sarà vero futuro di fede per l’umanità.
· È falsa ogni fede in Cristo che non scaturisca da tutta la Parola di Cristo Gesù. 
· Così come è falsa ogni fede in Dio che non sia fondata sulla globalità di tutta la Parola di Dio.
· Tutti i problemi della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica non sono oggi nella sua fede in Cristo, ma nella Parola di Cristo.
[bookmark: _Toc373525010][bookmark: _Toc373525861]8 Giugno 2013
· Al Dio Onnipotente nulla è impossibile. Tutto è nelle sue mani e Lui può sempre trovare una soluzione di vita nella nostra solitudine.
· La preghiera deve sempre partire dalla verità di Dio non dalla condizione della nostra storia, interpretata secondo la nostra mente. 
· Pregare è mettere la nostra storia nell’Onnipotenza del Signore e fidarci della soluzione che Lui vorrà prendere per noi.
· Tutto ciò che Lui farà per noi è il nostro più grande bene. Dio è il Benedetto ed è fonte di solo bene. Mai potrà volere il nostro male.
· Dare la soluzione a Dio è fare una preghiera senza la verità di Dio. È una preghiera non vera, non cristiana, non santa. 
· Anche una preghiera non perfettamente santa viene ascoltata dal Signore Dio nostro, non però secondo quello che noi gli abbiamo chiesto.
· Viene ascoltata secondo la verità della nostra vita, secondo il bene più grande per noi. Dio è Onnipotente. Fa quanto noi neanche vediamo. 
· Quasi mai consideriamo l’Onnipotenza, la Saggezza, l’eterna Carità, l’Infinito Bene, la Forza di Dio capace di liberare da ogni male.
· Noi vediamo secondo una mente piccola e povera. Dio vede secondo Saggezza e Intelligenza infinita. Agisce con Onnipotenza eterna. 
· Questa è la verità del nostro Dio e secondo questa verità dobbiamo sempre pregare. Dobbiamo pregare Dio secondo la verità di Dio. 
· La storia è sempre imprevedibile. L’impossibile di oggi diviene possibile domani e il possibile di oggi  diviene impossibile domani.
· All’istante, in qualche minuto la storia cambia il suo corso. Essa è però sempre nelle mani di Dio. È Lui il solo Signore della storia.
· La vera grande ricchezza di un uomo è la sua famiglia. Non vi è ricchezza più grande della famiglia. 
· Per conservare la famiglia ognuno deve essere disposto a perdere ogni altra cosa.  Nulla vale quanto la famiglia. Essa è tutto per un uomo. 
· Essa è la fonte della vita. La sorgente della vera speranza. La sicurezza dei cuori, La tranquillità dello spirito. La serenità dell’anima. 
· Si comprende bene perché un bene così prezioso venga terribilmente attaccato da forze maligne, che vogliono solo la sua distruzione.
· Questo forze diaboliche sanno che se la famiglia viene distrutta, per l’uomo non c’è più pace, serenità, speranza, vita.
· San Paolo quando parla della famiglia, pensa a Cristo Crocifisso, che lava, purifica la sua Chiesa con il suo stesso sangue.
· La stessa via di purificazione San Paolo vuole che l’uomo abbia per la donna e la donna per l’uomo. 
· Essi devono vivere un amore capace del grande sacrificio dell’offerta e della consacrazione di tutta la vita. 
· Oggi la famiglia è fortemente in crisi. È in crisi perché in crisi è la fede. 
· La fede vera è a fondamento della famiglia vera. Se la fede vera crolla, crolla anche la vera famiglia. 
· La verità della fede è verità della famiglia. Chi vuole lavorare sulla famiglia, deve lavorare sodo sulla fede. 
· Poiché oggi si lavora poco sulla fede, la famiglia è interamente allo sbando.
· Non sono in crisi solo le famiglie rotte dal divorzio. Molto di più sono in crisi le famiglie che rimangono intatte.
· Queste sono avvolte da una crisi profonda: adulteri, bigamie nascoste, aborti, amore incestuoso, scambio dei partner, altre diavolerie.
· Per noi tutti è questo un brutto segnale. Significa che la fede vera non regge più né la coscienza e né il cuore. Urge provvedere. 
· Come provvedere? Intensificando la predicazione del Vangelo di Cristo Gesù ad ogni livello. Donando verità e grazia ai cuori.
· O si riparte dal Vangelo o non c’è più vita per nessuna famiglia. Un cristiano fragile nella sua fede creerà una famiglia fragile.
· Ogni famiglia fragile, fondata su cristiani fragili è pronta sempre a rompersi, a spezzarsi, a cercare fuori di essa la verità dell’amore. 
[bookmark: _Toc373525011][bookmark: _Toc373525862]9 Giugno 2013
· Nel miracolo della risurrezione del figlio della vedova di Nain la verità che appare all’intelligenza credente è la leggerezza di Gesù. 
· Nessuno sforzo, nessuna fatica, nessun lavoro pesante. Un semplice comando. 
· Gesù è della stessa leggerezza del Padre suo nella creazione. Chi vede Gesù, vede Dio. Onnipotente il Padre, Onnipotente il Figlio. 
· Gesù non è uomo di Dio, Lui è Dio stesso che viene a visitare il suo popolo. Lo visita dalla carne facendosi lui stesso uomo tra gli uomini.
· La visita di Dio è sempre apportatrice di salvezza, liberazione, pace. Dio viene per incamminare l’uomo su un sentiero nuovo, nuovissimo. 
· Lui è il Dio che vince ogni morte. È il Dio che viene per creare nuovamente la vita sulla nostra terra. 
· Nessun uomo è estraneo a Cristo Gesù. Nessuno lo potrà ignorare. Nessuno potrà dire che a lui Gesù non interessa. 
· Se questo avvenisse, all’istante l’uomo si dichiarerebbe carente del suo vero fine. Avrebbe di se stesso perennemente una conoscenza falsa.
· Dio e Cristo nella creazione sono una cosa sola. Misconoscere o ignorare Cristo equivale a non conoscere l’autore della propria esistenza. 
· Per creazione siamo da Cristo. È Lui la mano attraverso la quale Dio ci ha fatti. Ogni uomo per questo motivo gli deve essere riconoscente. 
· È il suo Creatore. È Lui l’Artefice divino della sua vita. Ma l’uomo deve essere riconoscente a Cristo Gesù per un'altra grande causa. 
· Non solo Dio lo ha fatto per mezzo di Lui, lo ha anche fatto in vista di Dio, per Lui. Siamo da Cristo, per Cristo, in Cristo. 
· Questa è la verità di ogni uomo. Che la si creda o meno questa verità, non cambia la sostanza delle nostre origini e della nostra finalità. 
· Cambia invece la nostra vita che anziché essere condotta nella verità viene vissuta nella totale falsità. 
· L’amore di Dio non è particolare, settoriale, parziale, limitato a delle categorie di persone. 
· Dio ama tutti, vuole la salvezza di tutti, chiama tutti a lasciarsi trasformare dal suo amore. 
· Di vuole inondare tutti della sua divina ed eterna carità. 
· Questa volontà del suo Dio, il vero credente in Lui deve farla sua propria volontà, stile di vita, quotidiano comportamento. 
· È Lui la rivelazione, la manifestazione della verità del suo Dio. È Lui la visibilità del suo Signore. Dio è ciò che lui è. 
· È il credente lo specchio di Dio. L’altro crede del suo Dio ciò che vede in lui. 
· Se lui non mostra la verità del suo Signore, l’altro mai potrà abbracciarla. 
· Non è dai libri che si coglie la verità di Dio. La si coglie invece dalla vita quotidiana del credente.
· Alla scienza si deve sempre aggiungere altra scienza. Una scienza che si ferma alla prime nozioni, è una scienza inutile.
· La scienza è materia complessa e anche infinita. Rendere la scienza finita è arrestare il cammino dell’intelligenza verso l’infinito.
· Dall’infinto l’intelligenza proviene e verso l’infinito cammina. 
· Fermarsi alle prime nozioni della scienza, al primo sviluppo dell’intelligenza, è peccare contro la nostra vocazione che è verso l’infinito.
· L’apprendimento è vera vocazione dell’uomo, chiamato a trascendersi sempre e a darsi una vita sempre più umana.
· La vita più  umana viene anche attraverso il retto, santo uso della scienza, frutto della sua intelligenza e della sua applicazione. 
· A questo serve la scienza delle fede: a creare vita, pace, serenità, amore, salvezza nei cuori.
· Si ha sempre bisogno di persone che uniscono alla nostra concretezza storica l’altissima scienza della fede posseduta con aggiornata verità.
· Senza la scienza aggiornata della fede, la nostra concretezza storia è senza alcuna speranza. Non c’è futuro dalla sola verità storica.
· Sempre la verità della storia deve essere assunta e illuminata dalla verità della fede, se si vuole generare un futuro di vita vera.
[bookmark: _Toc373525012][bookmark: _Toc373525863]10 Giugno 2013
· Il Signore ci rassicura. La sua Parola non è lontana da noi. Non è oltre il mare, non è nell’alto dei cieli e né negli abissi degli inferi. 
· Se così fosse, si avrebbe un motivo per non osservarla. Non la si conosce. Impossibile poterla conoscere. È fuori della nostra portata. 
· La Parola di Dio è invece nel cuore e sulle labbra dell’uomo. Essa è connaturale ad ogni uomo. Tutti la possono conoscere.
· Tutti sono obbligati a vivere secondo la sua verità. L’uomo però la può soffocare nell’ingiustizia, nel peccato, nell’abbandono al vizio. 
· Ma sempre lui sa nel più intimo del suo intimo che quanto sta facendo non è bene. Può anche ostentare sicurezza. 
· È però una ostentazione di facciata. Il viso può gioire dinanzi al soffocamento della verità, il cuore, lo spirito, l’anima gemono. 
· Essi sanno che si stanno uccidendo nella falsità, che stanno morendo di inganno. 
· Se così non fosse, tutti dinanzi alla grandi immoralità della nostra storia, saremmo giustificati. 
· Invece la coscienza ci condanna anche se la storia, falsa, menzognera, ipocrita, ci assolve.
· Anche il più ricco, il più potente, il più strapotente, dinanzi ad un semplice bisogno di un tozzo di pane dice: Io non posso fare niente. 
· Non solo lui non può, pensa che neppure Dio può. Noi non possiamo nulla. Lui non può nulla. 
· Eppure ogni giorno confessiamo nella fede: “Credo in Dio Padre Onnipotente, Creatore dal nulla di tutte le cose”. 
· Quando la fede rimane una verità incapace di cambiare radicalmente la nostra storia, essa è di certo vana, inutile, addirittura dannosa. 
· È solo verbalmente che noi diciamo che il nostro Dio è Onnipotente. 
· Quando solo la sua Onnipotenza è capace di dare soluzione ad ogni nostro problema di vita, diciamo che neanche Lui può qualcosa. 
· Ma se Lui non può, non è Onnipotente. Non è neanche potente. È semplicemente un Dio simile ad uno spaventa passeri.
· Oggi si parla molto di bene comune. Il bene comune è mettere insieme tutte le risorse umane e naturali a beneficio di tutti.
· Mai si potrà parlare di bene comune per le sole risorse naturali, escludendo le risorse umane, quali il lavoro, l’intelligenza, l’impegno.
· Certi principi di giustizia sociale vanno rilette alla luce della verità evangelica. La virtù va premiata, non certo il vizio. 
· Non si può pensare di risolvere i problemi sociali di tutti, quando pochi lavorano e molti trascorrono le loro giornate nell’ozio. 
· Anche il bambino deve guadagnarsi il pane con il sudore della fronte. 
· Se non può usare il piccone o il martello nelle cave di pietra, lo dovrà usare nella cave della scuola, al fine di prepararsi il suo futuro.
· Il lavoro è un dovere di ciascuno. È un diritto per ognuno poter lavorare. È un dovere esercitare il proprio diritto naturale.
· Dare un lavoro ad una persona è un vero atto di carità. Il dono di un lavoro dovrà essere sempre regolato dalle leggi della giustizia.
· Si tratta sempre di un dare per un avere. Ma il primato spetta alla carità. Chi dona il lavoro deve sempre esercitare la carità.
· Non si può dare una cosa per carità e poi servirsi della carità per commettere ingiustizie. Con la carità si inizia e si continua. 
· Nessuno è obbligato per giustizia a creare posti di lavoro per gli altri. Tutti però in nome della carità siamo obbligati a farlo.
· Ognuno creando il lavoro per sé, può chiedere ad altri di lavorare con lui e per lui, ricevendo da lui il giusto salario.
· Altri si possono anche mettersi in collaborazione, in cooperativa  per creare insieme un lavoro, dividendo poi i profitti di esso. 
[bookmark: _Toc373525013][bookmark: _Toc373525864]11 Giugno 2013
· Le modalità per crearsi un lavoro sono infinite. Ognuno può inventare il suo proprio modo di lavorare. Importante è che ognuno lavori.
· Nessuno pensi che lavorare sia facile. Esso è sudore, sangue versato. Non sai sono lavori facile, agevoli, piacevoli.
· Ogni lavoro impegna a svuotare le vene di tutto il sangue per avere in cambio un tozzo di pane da condividere con i propri familiari.
· Oggi però vi è un pensiero falso che circola nelle menti e nei cuori; che debba essere lo Stato o gli altri a creare per noi un lavoro.
· Non solo lo Stato o gli altri devono creare per noi il lavoro. Devono anche presentarcelo su un vassoio d’oro. Quest’obbligo non esiste. 
· Lo Stato ha il dovere morale grave di favorire il lavoro, di non gravarlo con tasse inique, rispettare e incrementare la sussidiarietà. 
· Lo Stato ha l’obbligo morale grave di non creare posti di lavoro fittizi, non necessari, improduttivi, altrimenti il peso ricade su altri.
· Ogni lavoro che lo Stato crea deve essere un servizio utile, necessario alla collettività. Altrimenti si pecca con la giustizia. 
· Ed è sempre ingiustizia, peccato contro Dio e il prossimo, quando non si distingue tra beneficenza e lavoro. 
· Senza la giustizia commutativa, la giustizia distributiva si trasforma sempre in grave ingiustizia. Al ricevere deve corrispondere il dare. 
· È una questione di moralità e quindi di coscienza ricevere donando e dopo aver donato. Ricevere e non dare è peccato. 
· Esiste l’obbligo che ognuno lavori, si crei il suo lavoro, ad ognuno sia lasciato libero spazio per potersi creare il suo personale lavoro. 
· Se non si parte da principi certi, sicuri, veri, mai si potrà risolvere il problema sociale che nasce dalla necessità che tutti lavorino.
· Nel lavoro è sempre da considerare ogni rapporto tra carità, giustizia, vita, condizioni ambientali, relazioni sindacali, malattie, morte.
· Uno è il principio che può aiutarci: il lavoro è per la vita dell’uomo, mai per la sua morte, mai per il profitto, mai per il capitale.
· Se non poniamo l’uomo come soggetto di lavoro, ma lo consideriamo come oggetto, mai si potrà risolvere un solo problema.
· Altra verità primaria è questa: il lavoro è la pena dovuta al peccato dell’uomo alle origini della sua storia.
· È una fatica penosa, difficile, a volte rischiosa, spesso anche mortale. Non vi è un lavoro che non sia una pena.
· Volere un lavoro che non sia una pena è fuori della verità dello stesso lavoro. Anche il lavoro spirituale è pena da scontare. 
· Un solo desiderio che sorge con potenza nel cuore, cambia tutta la vita.
· Oggi è l’era della creazione dei desideri. Tutti i Mass-Media sono strumenti formidabili, finalizzati a creare desideri nei cuori.
· Tutta la propaganda è una creazione di nuovi desideri. Nella Chiesa questa verità non è stata ancora scoperta. 
· Noi annunciamo la verità, ma non il desiderio per la verità. Annunziamo Cristo, ma non il desiderio per Cristo. 
· Parliamo del Paradiso, ma non creiamo il desiderio per il Paradiso . Parliamo delle virtù, ma non creiamo il desiderio per le virtù. 
· Parliamo del bene, ma non creiamo nei cuori il desiderio per il bene. Celebriamo la Santa Messa, ma non creiamo il desiderio di Cristo. 
· Satana nel Giardino dell’Eden creò nel cuore di Eva il desiderio di mangiare dell’albero della conoscenza del bene e del male. 
· Questo solo desiderio messo nel cuore della donna operò la rovina dell’umanità. Ma fu Eva a creare nel cuore di Adamo il desiderio.
· Il missionario di Cristo, se vuole riuscire nella sua opera, deve dare Cristo Gesù creando il desiderio di Lui in ogni cuore. 
· Secondo La Legge antica del Grande Giubileo tutto doveva essere condonato, restituito, abrogato. Ognuno ritornava in possesso della sua vita. 
· Debiti, interessi, proprietà dovevano essere avvolti dalla grande legge del condono. Doveva essere questo un grande giorno di misericordia.
· Perché nell’antichità queste cose erano pensate come via di vera riforma sociale e ai nostri giorni risultano inapplicabili, inattuabili?
· Perché siamo precipitati in un egoismo senza alcuna soluzione di carità, misericordia, condono, legge del vero Giubileo?
· Perché il Giubileo è solo spirituale e non anche reale? È un assurdo che Dio condoni il nostro debito e noi non lo condoniamo. 
· Perché non si stabilisce per chi desidera il Giubileo spirituale la condizione della pratica del Giubileo reale verso tutti i suoi fratelli?
· Sempre il Signore dona ai suoi servi fedeli il necessario e anche il di più. Noi celebriamo il Giubileo con i fratelli e Lui con noi. 
[bookmark: _Toc373525014][bookmark: _Toc373525865]12 Giugno 2013
· La storia è una perenne trasformatrice della verità della fede, contenuta tutta la Parola del Signore.  
· Questa trasformazione avviene fin da subito: non appena la parola della fede esce dalle labbra del vero profeta del Signore.
· La comprensione che si dona alla parola del Signore dalla mente che ascolta non è più secondo la verità che Dio ha racchiuso in essa. 
· Chi ha già compreso male la parola, dona agli altri la sua comprensione inesatta, ereticale, falsa, non corrispondente al pensiero di Dio.
· Alla fine di un processo che dura per secoli, ci si troverà con una parola divina trasformata e inglobata nella falsità del pensiero umano. 
· Anche il Vangelo è sottoposto all’usura del tempo e della storia. Esso è uscito puro dal cuore di Cristo Gesù.
· Ispirato dallo Spirito Santo, puro è uscito dalla penna degli agiografi.  Subito gli agenti patogeni e cancerogeni lo hanno aggredito.
· Dal Vangelo nascono tutte le eresie, le falsità, le menzogne, le ingiustizia, le abitudine malsane, lo stesso culto nasce dal Vangelo.
· Tutto nasce dal Vangelo, ma poi ci si dimentica di esso e ognuno cammina per la sua strada senza più connessione veritativa con esso.
· L’usura, la trasformazione, la falsificazione che oggi si è compiuta nel Vangelo non ha l’eguale con nessun altro tempo. 
· Ad ogni livello vi è una lettura ereticale, una comprensione parziale, un’interpretazione arbitraria che nega tutta la sua verità. 
· È questo un fatto evidente. Basta ascoltare alcune frasi che oggi risuonano a modo si slogan, ripetute e amplificate dai Mass-Media.
· Questi strumenti sono megafoni senza alcuna sapienza, intelligenza, dottrina della vera fede, conoscenza del pensiero di Dio.
· Essi fanno circolare nei cuori e nelle menti pensieri e frasi senza alcuna dottrina di vera redenzione e di vera salvezza. 
· La frase è accattivante. La sua ripetizione libera le menti dal pensare e sgrava la coscienza da ogni responsabilità morale e spirituale.
· Alla volontà apre le porte della nullità operativa e del serio impegno verso un coinvolgimento di più sana e più grande giustizia.
· Al tempo di Gesù era successo che la dottrina e nozione di messianismo si era tutta politicizzata, umanizzata, socializzata. 
· Era stata privata della verità soprannaturale: espiazione vicaria, libertà dal peccato, introduzione dell’uomo nella pura verità di Dio. 
· È l’uomo il padre della fede per ogni altro uomo. Non si può ignorare questa verità e pretendere che padre sia unicamente Cristo Gesù. 
· Tutti noi, chi per un motivo e chi per un altro, siamo convinti, che nessuno di noi è padre della fede e nella fede di ogni suo fratello. 
· Ognuno di noi deve invece possedere nel suo spirito e nel suo cuore una sola convinzione, una sola certezza su Cristo Gesù. 
· Gesù mi ha costituito padre della fede per ogni persona esistente sulla terra, oggi, in questo tempo, in questa storia.
· Se in una sola persona per causa mia la fede non viene generata, io sono responsabile dinanzi al Signore. 
· Sono responsabile perché non ho creduto in questa verità. Ho vissuto come se la generazione della fede in un cuore non fosse opera mia. 
· Ho agito come se questo ministero di paternità nella fede non mi fosse mai stato assegnato dal mio Signore. 
· È questo il principio iniziale per la generazione della fede. Se questo principio iniziale viene rifiutato, ci si espone alla non fede. 
· La via della fede non è più Dio, bensì l’uomo che già crede. È lui che dovrà generarla in ogni cuore.
· Urge parlare con molta franchezza e libertà. La religione che viviamo non è secondo la fede in Cristo Gesù, secondo il suo Vangelo. 
· La nostra è spesso una religione carnale, diabolica, umana, distorta, inconcludente. La nostra fede in Gesù Signore è un involucro vuoto.
· La fede in Cristo esige che tra Cristo e il suo fedele discepolo vi sia una perfetta identità di vita. Non due vite, ma una sola. 
· Non due vie, ma una sola. Non due regni, ma un solo. Non due prospettive di relazionarsi con i fratelli, ma una sola.
· La vera fede chiede che la vita di Cristo divenga nostra natura, vita, storia, modalità di essere e di operare. 
· Cristo è il Crocifisso, il Consegnato alla morte, il Donato dal Padre per la salvezza del mondo, la Verità, la Giustizia, la Pace.
· Cristo è la Virtù, l’Assenza di ogni vizio, il Realizzatore nella sua vita di ogni Parola del Padre.
· Se tra Cristo e il cristiano non vi è perfetta conformazione, la fede in Lui del suo discepolo o è falsa o incipiente o già morta. 
· La nostra fede è morta perché noi diamo a Gesù briciole di esistenza. Gesù chiede tutto il corpo, lo spirito, l’anima. 
· Quando si dona a Cristo la vita, allo stesso modo che Cristo l’ha donata al Padre, allora diviene inconcepibile fare questioni inutili.
· Noi non esistiamo più. Esiste solo Cristo, al quale abbiamo dato per intero la nostra vita. 
· Gli altri esistono per ricordarci che ogni giorno noi siamo questo dono fatto a Cristo Gesù e che esso va dato dalla croce.
[bookmark: _Toc373525015][bookmark: _Toc373525866]13 Giugno 2013
· Quanto Gesù dice ai sadducei del suo tempo potrebbe dirlo a molti di noi. Voi non conoscete la Scrittura. Voi ignorate la potenza di Dio. 
· Voi non sapete nulla delle cose che riguardano il Padre mio. Voi vivete di pensieri umani, carnali, diabolici, senza alcuna verità.
· Voi siete incapaci di creare una qualche speranza nei cuori degli uomini.  Voi vivete di fantasia e di immaginazione religiosa. 
· La religione per voi è il vostro cuore, la vostra volontà, i vostri desideri, la vostra mente, la vostra sciocca lettura della Parola. 
· Viviamo senza la Parola. Non conosciamo il Vangelo. Ignoriamo la potenza della sua grazia. Camminiamo senza la luce dello Spirito di Dio.  
· Ci siamo dimenticati delle verità più elementari della nostra fede. Abbiamo costruito una religione di fantasia e di immaginazione. 
· Celebriamo un culto che è senza vita, perché trasformato in fine a se stesso. Tutto ciò che stiamo facendo mai ci potrà salvare.
· L’amore del Padre non è in noi. La grazia di Cristo Gesù non trasforma la nostra vita. Lo Spirito Santo non guida i nostri passi.
· Se osserviamo bene la nostra condotta di vita, dobbiamo confessare che ormai è il pensiero del mondo che governa tutti i nostri giorni. 
· Pensiamo come il mondo, agiamo come il mondo, pecchiamo secondo il mondo, ci asteniamo dal servire il Signore secondo giustizia e verità.
· A Lui gli diamo qualche frammento della nostra esistenza. Qualche briciola del nostro tempo. Qualche mollica del nostro cuore. 
· A Dio diamo qualche porzione infinitesimale dell’anima. Qualche atomo del corpo. Il resto appartiene al mondo, vizio, falsità, vanità. 
· Sempre la virtù dell’uno deve venire in soccorso della non virtù dell’altro. È questa la regola della comunione spirituale.
· Ognuno deve arricchire il fratello con le sue virtù. Ognuno deve lasciarsi arricchire dalle virtù dei suoi fratelli.
· La solitudine spirituale, o nelle virtù, è contraria alla legge della comunione spirituale perché lascia il fratello nella completa povertà.
· Non sempre Dio agisce con noi in modo diretto. Quasi sempre Lui lavora con noi in modo indiretto. 
· Il Signore si dona a noi nei suoi doni e nella sua verità attraverso i fratelli. La via di Dio è spesso l’uomo.
· Molta povertà spirituale è frutto di superbia e stoltezza. Si ignora o non si vuole accogliere Dio che viene attraverso la via dell’uomo.
· Vi è una grande differenza tra l’amore materno e quello paterno. Il bambino ha bisogno dell’uno e dall’altro insieme.
· Quando il bambino vive soltanto un uno di questi amori, si crea uno squilibro nel suo essere, che diventa squilibrio anche nel suo operare.
· Per questo il divorzio è deleterio. Il bambino non è più nutrito, alimentato da questi due amori in contemporanea e soffre moltissimo.
· Dio unisce in sé tutti e due gli amori, quello materno e quello paterno. Lui è la sorgente di ogni amore.
· Dio però supera infinitamente sia l’amore maschile che quello femminile, sia quello paterno che quello materno.
· Il suo è un amore infinitamente diverso. Il suo è un amore divino. In Cristo l’amore divino diviene amore pienamente umano.
· Cristo Gesù è la perfezione dell’amore divino e dell’amore umano, perché in Lui l’amore del Padre è offerto e vissuto con cuore umano.
· Tutto il cuore di Dio è nel cuore umano di Gesù. Lui è la perfezione assoluta dell’amore di Dio e dell’amore dell’uomo.
· L’amore protettivo, di preservazione si deve congiungere con l’altro amore: quello del rischio del prendere la vita nelle proprie mani.
· L’amore che desidera che si rimanga in casa deve abbinarsi all’amore che esige che si esca da casa. La vita va affrontata.
· Per questo è necessario l’uno e l’altro amore. Un solo amore crea personalità non perfette. 
· La donna necessita della fortezza dell’amore maschile. Anche lei ha bisogno di essere portata nell’amore vero, secondo Dio, dall’uomo.
· Ma anche l’uomo necessita di essere raffinato nel suo amore a volte grezzo dall’amore della donna. Per questo gli è stata donata. 
· Tuttavia è l’uomo il capo della donna e della famiglia. Ed è lui il regolarizzatore dell’amore sia della donna che dei figli. 
· Se lui viene meno a questa missione, la famiglia si sbanda, va in rovina, perché non viene regolarizzata nell’amore vero secondo Dio.
[bookmark: _Toc373525016][bookmark: _Toc373525867]14 Giugno 2013
· La prima verità della Scrittura è l’amore eterno di Dio. L’amore eterno non può durare solo lo spazio della nostra vita terrena. 
· Un amore temporaneo, momentaneo non è vero amore. Mai potrà dirsi amore, perché l’amore è dono definitivo, per sempre. 
· Un amore temporaneo non è amore, perché vi è una differenza sostanziale tra il prestito e il dono. 
· Nel prestito la cosa viene data per un certo periodo di tempo, poi essa dovrà ritornare al suo legittimo proprietario. 
· Nell’amore invece la cosa è donata per sempre. Appartiene per sempre a colui che l’ha ricevuta in dono. 
· Nell’amore non c’è ritorno indietro, non c’è pentimento, non c’è ripensamento, non c’è temporalità. 
· C’è solo perennità, eternità, immortalità. Un amore che muore, di certo non è amore.
· Dio, il nostro Dio, si è dato all’uomo come sua vita per sempre. La morte è solo un momento triste della nostra relazione con Dio. 
· Nella morte si dissolve il corpo. L’anima è immortale ed è sempre con il Signore, se da Lui si è lasciata amare durante la vita sulla terra.
· L’eternità dell’amore del nostro Dio per l’uomo e la sua totalità esige che anche l’uomo si doni eternamente e globalmente al suo Dio. 
· L’eternità dell’amore di Dio e la sua globalità servono a trasformare il nostro amore effimero in un amore eterno e globale verso di Lui. 
· L’uomo che si lascerà inglobare dall’amore eterno di Dio, trasformerà  se stesso in un dono eterno e globale per il suo Signore, si realizzerà. 
· Per questo dovrà trasformare il suo amore parziale, temporaneo, a settori in amore eterno, totale, globale, senza tenebre, per il Signore. 
· Di questo amore trasformato in eternità e globalità esempio perfetto è Cristo Gesù. 
· Lui sulla croce si trasformò in un olocausto, in una consumazione totale, piena, senza alcuna riserva per il Padre suo.
· Si deve pagare solamente il lavoro, o anche il buon lavoro, il lavoro ben riuscito, il lavoro nel quale uno ha messo tutto il suo cuore?
· Scienza, coscienza, zelo, amore, diligenza, perspicacia, prudenza, saggezza, applicazione hanno un valore nel lavoro?
· Tra chi lavora bene, mettendovi arte, scienza, zelo, ogni altra virtù e chi lavora male, senza volontà, senza attenzione c’è differenza?
· Tra si consuma nel lavoro e chi lo esercita con infinite distrazioni, solo con il corpo, ma non la mente e con il cuore, vi è differenza?
· Se vi è una qualche differenza riconosciuta, essa deve incidere nella retribuzione o la si deve considerare un di più accidentale?
· Se uno lavora senza alcuna impegno e l’altro si consuma con zelo, il salario non può essere lo stesso, perché i frutti non sono gli stessi.
· Un forma di salario che potrebbe corrispondere a questa esigenza di premiazione dell’impegno profuso è il contratto a cottimo.
· Qualsiasi forma venga usata, è giusto che si crei una differenza di trattamento tra chi è virtuoso e chi invece virtuoso non è.
· L’assenteista e il fedele operaio che è sempre presente sul luogo di lavoro non possono essere trattati allo stesso modo.
· Si tratta di vera questione di giustizia, non di mera gratificazione. 
· La giustizia è un dovuto per prestazione vissuta, la gratificazione è a discrezione del datore di lavoro. È un di più, ma non per giustizia.
· Il cuore della Vergine Maria è un cuore che canta Dio. Lo canta perché vuole renderlo grande agli occhi di ogni altra creatura. 
· Il suo non è un Dio piccolo, povero, misero, inerme. Non è un inetto che non sa fare nulla. Il suo Dio è grande, infinitamente grande.
· Attraverso la narrazione di ciò che il Signore ha fatto per Lei, Maria vuole che tutti riconoscono la sua grandezza. 
· A Lui veramente nulla è impossibile. Maria non era sterile. Era vergine. Non ha mai conosciuto uomo. Avrebbe potuto conoscerlo e concepire. 
· Invece Lei è stata resa feconda nel suo grembo per opera dello Spirito Santo. Questa è grandezza di Dio unica. 
· Mai in altra donna Dio ha manifestato una tale potenza di grazia, Ma questo è nulla per chi vuole cantare la grandezza di Dio.
· In Lei è Dio stesso che si è fatto uomo. Il Verbo si fece cerne in Lei ed è venuto ad abitare in mezzo a noi. 
· Il Dio eterno si è fatto Dio creato nel suo seno. In Lei si è fatto creatura.  Lei è rimasta Vergine in eterno divenendo Madre del Signore. 
· Dio è grande perché ha fatto di una Donna, di una Vergine, la propria Madre. Maria è vera Madre di Dio. 
· Questa gloria sarà cantata per Lei da ogni generazione. Non c’è cuore che non canterà di lei lode, beatitudine,  privilegio unico.
· Tutte le sterili potranno un giorno partorire per l’Onnipotenza di Dio. 
· Nessun’altra vergine potrà mai divenire Madre del suo Signore. Maria canta questa grandezza di Dio: Solo in Lei Dio si ha fatto uomo. 
· Solo Lei Dio ha scelto per quest’opera unica che mai più si potrà ripetere. L’Onnipotenza di Dio non va più oltre. 
[bookmark: _Toc373525017][bookmark: _Toc373525868]15 Giugno 2013
· A volte si fanno cose per istinto, non prevedendo le conseguenze negative di esse. 
· Si pensa ad un bisogno immediato, senza valutare che il guadagno viene annullato di gran lunga dalle conseguenze negative che sorgeranno. 
· Il bene di un attimo spesso si trasforma nel male di un intera vita. 
· È cosa giusta meditare, riflettere, pensare come privarsi di un bene per averne uno bene più grande, duraturo, anche eterno.
· Questa legge vale per ogni cosa. Molti non perdono la vita eterna per un godimento di qualche attimo sulla nostra terra?
· Gesù non dice forse che per il regno dei cieli si deve rinunciare anche alla nostra stessa vita?
· È proprio della saggezza valutare ogni cosa e scegliere il bene più grande, più vero, più duraturo.
· Agire per un bene immediato e compromettere l’intera vita sulla terra e anche l’eternità è pura stoltezza.
· La stoltezza oggi è la norma dei comportamenti. Siamo carenti di sapienza, perché ci siamo staccati dalla fonte di essa che è il Signore. 
· Senza sole non c’è calore e tutti gli alberi del mondo non sono sufficienti a riscaldare la terra per dare ad essa la vita.
· Senza il sole divino, lo Spirito Santo, tutte le menti degli uomini non sono capaci di produrre un solo grammo di saggezza.
· La saggezza è un dono che viene da Dio e a Lui sempre dobbiamo chiederlo.
· La giustizia è essenza della vita. Non c’è rapporto tra uomini che non debba essere vissuto nella più alta giustizia. 
· La giustizia non è un contratto fisso, bensì una relazione mobile, quotidiana, anzi attimo dopo attimo.
· Tutti i nostri mali sociali sono frutto di una ingiustizia perpetrata ad ogni livello.
· Il lavoro va sempre remunerato in relazione al frutto prodotto da esso.
· Il frutto prodotto dal lavoro può essere generato dal grande zelo e dalla perfetta competenza oppure dall’ignavia o dal disinteresse.
· Può essere prodotto da una grandissima fedeltà all’impegno assunto, oppure dall’assenteismo, dall’abbandono del posto di lavoro.
· Può essere generato dal desiderio di essere utile e anche di apprendere ogni giorno di più oppure da una stasi di scienza e di impegno.
· Tutti questi fattori devono entrare nella retribuzione secondo giustizia, altrimenti si favorisce il non impegno e il non lavoro.
· Vi è grande differenza tra chi porta solo il corpo al lavoro e chi invece porta l’anima e lo spirito, la scienza e l’intelligenza. 
· Vi è anche una grandissima differenza tra chi si sacrifica nel suo lavoro e chi vede l’azienda come una prigione dalla quale scappare.
· Il giusto salario è un frutto ed anche un merito. Anche il merito deve entrare nella giusta mercede da dare all’operaio.
· Quando l’opera non è fatta da una solo, ma da molti, è giusto che tutti partecipino dell’eccellenza dovuta al loro impegno e dedizione.
· Per fare questo occorre che si è liberi da ogni forma di concupiscenza e di spirito di accaparramento, di possesso, di vanità.
· Uno spirito libero, che sa amare, sa anche condividere con gli altri quanto è frutto della loro opera. 
· Sarebbe sufficiente applicare queste poche semplici regole, per dare più giustizia al mondo del lavoro che ne ha veramente bisogno.
· Oggi il male che uccide la giustizia è il contratto non rispettato, non applicato secondo verità, non stipulato nel rispetto dell’uomo.
[bookmark: _Toc373525018][bookmark: _Toc373525869]16 Giugno 2013
· Quando il popolo del Signore è in angustia, ristrettezza, grande povertà, la speranza può nascere solo dalla vera fede.
· Quando si vivono momenti assai difficili della sua storia, fatta di miseria, morte, carestia, solitudine, solo il Signore può risuscitarci.
· Nel nostro regno di morte, Dio si annunzia come pienezza di vita, si rivela come il vero Creatore di una speranza nuova. 
· All’uomo è chiesta una grande fede: andare oltre il visibile di miseria e morte per aprirsi all’invisibile di Dio. 
· Non è la storia che produce benedizione. Non è la terra che fa germogliare la vita. Non è l’uomo a far rifiorire la speranza nei cuori. 
· È solo il Signore che crea il benessere come all’inizio del tempo ha creato il Cielo e la terra e quanto vi è in essi. 
· La speranza mai potrà nascere dalla storia. Essa è sempre un vero, puro, autentico atto di creazione da parte del nostro Dio. 
· La speranza è il frutto dell’amore di Dio, al cui servizio si pone tutta la sua divina onnipotenza creatrice, salvatrice, redentrice. 
· Dio ricrea la nostra vita dal nulla e noi ricominciamo a vivere.
· Quando urge fare una cosa, la cosa deve essere fatta con immediatezza, prontezza, senza alcun ritardo, senza rinvio, all’istante. 
· Spesse volte in questo ci si perde. Una cosa che deve essere fatta con immediatezza, sovente viene rimandata, rinviata, procrastinata. 
· Prima di prendere la giusta decisione si sciupa tanto tempo e alla fine la stessa decisione diventa inutile.
· È diventata inutile perché non si vive più la storia che richiedeva quella decisione. Ora la storia ne richiede un’altra. 
· Oggi ad esempio decisioni che bisogna prendere dai venti ai trenta anni si prendono dopo i trenta e più anni.
· C’è un ritardo di più che un decennio e di certo esso non giova all’uomo.
· Ogni cosa ha il suo tempo e deve essere fatta nel giusto tempo. Poi quando il tempo passa, la cosa non può essere più fatta.
· Né la natura né la storia ci attendono. Esse passano, scorrono sotto i nostri occhi. Quando ce ne accorgiamo non c’è più tempo per noi. 
· Quando non c’è più la vergogna per i propri peccati, le proprio ingiustizie e la grande perfidia è segno che si è persa la coscienza morale.
· Quando si perde la coscienza morale, non vi è più alcun freno per il male, le ingiustizie, i misfatti e ogni altro delitto.
· Senza la coscienza morale si spalancano le porte del male in una città, in un paese, regno, nazione e nessuno le potrà più chiudere.
· Anche ai nostri giorni si sta perdendo la coscienza morale. Ora il peccato, le ingiustizie sono ostentati con orgoglio, ci si vanta di essi.
· Un tempo, quando la coscienza morale governava le relazioni tra gli uomini, il peccato era peccato e la virtù era virtù.
· Ora che si è persa la coscienza morale, la virtù è divenuta vizio e il vizio virtù, il peccato comportamento retto e la rettitudine peccato.
· Ciò che è triste oggi è che tutti coloro che sono preposti al risveglio della coscienza morale, si sono dolcemente addormentati.
· Non solo si sono addormentati, hanno lasciato scritto alla loro porta: “Non vi preoccupate del male, siete tutti salvi. Continuate così”.
· Il catello così prosegue: “La misericordia di Dio vi abbraccerà tutti e tutti vi condurrà nel so Paradiso”. 
· E intano si fa della terra un vero inferno, un regno di dannati, un luogo di cannibali spirituali e materiali, un cimitero in espansione.
· Se colui che deve risvegliare la coscienza morale non si desta dal letargo, per l’uomo non ci sarà vita, ma solo morte spirituale e fisica.
· L’uomo è senza sapienza, privo di vera intelligenza, carente di ogni buon discernimento. Marcia a sentimento senza alcuna verità. 
· È questo il dramma dell’uomo non di ieri, non di oggi, ma di sempre. Non sa riflettere, non sa meditare, non sa vedere il bene vero. 
· Fa ciò che gli sembra bene. Altro però è il sembrare bene di una cosa. Altro è il suo essere bene. 
· Vi è una distanza e una differenza come tra il Paradiso e l’inferno, tra la luce e le tenebre, il giorno e la notte. 
· È questo tutto il lavoro di Dio: condurre l’uomo dall’inferno al Paradiso, dalle tenebre alla luce, dalla notte al giorno, dal male al bene.
· Forse ai nostri giorni non stiamo noi assistendo a questa profonda e incurabile involuzione?
· Forse noi non stiamo passando dal Paradiso all’inferno, dalla luce alle tenebre, dal giorno alla notte? 
· Ognuno forse non sta facendo ciò che gli sembra bene? L’uomo non si è costituito autore di verità?
[bookmark: _Toc373525019][bookmark: _Toc373525870]17 Giugno 2013
· L’uomo vuole rapire a Dio il suo frutto, che è l’uomo stesso. Da sempre è così. Questo furto di gloria è iniziato nel Giardino dell’Eden.
· L’uomo, frutto di Dio, sua opera, si vuole sottrarre al suo Autore, al suo Artefice. Da frutto vuole diventare albero senza padrone. 
· È questa la storia della salvezza: un infinito combattimento tra Dio il i suoi frutti. 
· Dio vuole conservare la proprietà sul suo frutto e il frutto recalcitra per avere la sua autonomia, indipendenza, libertà senza regole. 
· Per salvare l’uomo, il suo frutto, Dio si serve di altri uomini, altri frutti. I frutti cattivi sempre uccidono, divorano i frutti buoni. 
· Frutto divino è il Figlio di Dio, il Figlio da Lui generato prima di tutti i secoli. 
· Questo suo frutto divino il Padre manda nel mondo. Anche Lui è stato calpestato, annientato, distrutto, ucciso fuori della vigna. 
· Il Padre cosa ha fatto? Lo ha costituito frutto eterno di salvezza, pietra d’angolo, pietra di stabilità, verità, carità, redenzione. 
· Senza di Lui, fuori di Lui, non vi è alcuna salvezza. È in Lui, per Lui, con Lui che si diviene frutti buoni del nostro Dio. 
· Molte volte la bocca dice una cosa, mentre il cuore ne pensa un’altra. Non sempre le parole della fede sono anche vere in noi.
· Esse sono vere in se stesse, ma non vere in noi e senza la verità in noi, vi è sempre questa discrepanza con la storia che viviamo.
· La nostra storia non è il frutto delle parole che diciamo, ma delle non fede con la quale le diciamo.
· L’uomo vero, perfetto nella fede, quanto dice con la bocca sempre deve attingerlo nel suo cuore. Bocca e cuore devono essere una cosa sola. 
· Non è la preghiera che conta dinanzi a Dio, è la persona che prega che viene presentata dinanzi al Signore.
· La preghiera non è mai disgiunta dalla persona che prega. Le opere buone di una persona danno incisività alla sua preghiera. 
· La preghiera di una persona senza opere e un’altra fatta da chi consuma la sua vita nell’ascolto del Signore, non sono la stessa preghiera.
· È la persona che viene presentata dinanzi a Dio dalla sua preghiera. La preghiera è come il suo del campanello dinanzi alla porta di Dio. 
· Suona il campanello, Dio va ad aprire, non vede il dito che ha premuto il tasto, vede la persona alla quale il dito appartiene.
· La legge del Signore va osservata. Quanto avviene mentre la si osserva è solo frutto della nostra decisione previa di essere in essa. 
· Essa viene prima di ogni timore, paura, certezze acquisite, della stessa storia che ci vorrebbe orientarci verso la non osservanza.
· Essa prevede anche il martirio, la morte per essa. Si osserva la legge a prezzo della nostra vita, nell’immolazione quotidiana ad essa. 
· Questa verità è difficile da accogliere da una mentalità odierna che è pagana, atea, razionalista, qualunquista, senza verità oggettiva.
· La legge contempla solo se stessa. Si osserva. Si vive. Questo basta perché la decisione sia presa secondo giustizia.
· Quanto avviene dopo, non ci appartiene. Mai la storia potrà giustificare la non osservanza diretta della legge del Signore. 
· Mai si potrà fare scienza del passato per trasgredire in modo diretto, con coscienza, con volontà, quanto il Signore ci chiede di osservare.
· Il dono della nostra vita è il sacrificio che ci è chiesto di offrire alla nostra obbedienza al Signore.   
[bookmark: _Toc373525020][bookmark: _Toc373525871]18 Giugno 2013
· Il digiuno urge che venga riportato nella pienezza della verità evangelica. Il Vangelo è carità, compassione, pietà, verità, giustizia.
· Se il digiuno diviene un fatto puramente fisico, senza coinvolgere pienamente anima e spirito, esso è cosa inutile. 
· Gesù fece circa trentatré anni di digiuno di abitazione nel suo Paradiso per calarsi nella carne umana.
· In essa ha assunto tutte le nostre sofferenze, malattie, rancori, peccati, vizi, tutta la nostra delinquenza e malvagità per darle salvezza.
· Fece alcuni anni di digiuno della sicurezza della sua Patria, vivendo in terra straniera, come ospite e pellegrino.
· Noi tutti sappiamo quali sono le sofferenze dello spirito e i gemiti dell’anima quando siamo sradicati dalle nostre radici. 
· Per quasi trent’anni fece un digiuno di silenzio, nascondimento, solitudine nella nascosta e fuori del mondo città di Nazaret. 
· Lui che era l’Onnipotente, il Signore, il Santo, si sottopose alla rinuncia ad ogni attività messianica per purissima obbedienza a Dio. 
· Altro digiuno che sempre Gesù faceva era quello di rinunciare alla sua volontà, perché doveva  regnare in Lui sovrana la volontà del Padre. 
· Gesù fece il digiuno di ogni comodità, agiatezza, vizio, del dono al suo corpo solo dello stretto necessario. 
· Sulla croce fece il digiuno di svuotarsi completamente del suo sangue per darlo ad ogni anima.
· È in questo sangue che l’uomo  può lavare tutto se sesso: anima, spirito, corpo da ogni sozzura di peccato e di iniquità. 
· Tutto questo Gesù lo fece nella grande umiltà, nascondimento, abbassamento, annientamento. Mai suonò la  tromba dinanzi a sé. 
· Un giorno volevano venire per farlo re, ma lui andò subito a nascondersi, sul monte, nel seno del Padre suo.
· Urgeva sfuggire a questa triste tentazione che gli chiedeva di porsi fuori della volontà divina, la sola legge e regola della sua vita. 
· Offro alla vostra riflessione e meditazione la preghiera di un prete che faccio interamente mia. Vedo in essa scorrere tutta la mia vita. 
· Signore, mi sento privo della vera scienza a sapienza. Non so cosa ho nelle mie mani. Ignoro il dono prezioso che tu mi ha fatto.
· Se sapessi la forza rigeneratrice della Parola del Signore, di certo non mi perderei nelle mie antiquate e anacronistiche teologie.
· Se sapessi quale grande forza di santificazione è contenuta nell’Eucaristia, mi adopererei perché essa fosse ricevuta secondo verità.
· Se sapessi la potenza di sapienza e di saggezza che è lo Spirito Santo, non agirei mai da stolto e da insipiente.
· Eviterei di elevare a Dio preghiere inutili e vane per la mia persona, che sono il frutto di una mente che non si conosce e né conosce Dio.
· Se sapessi il mistero della mia vocazione, di certo lavorerei con più zelo ed amore per realizzarla nella pienezza della sua verità.
· Se sapessi chi è Cristo Gesù, non mi vergognerei di Lui, lo griderei ai quattro venti, parlerei di Lui su ogni piazza di questo mondo.
· Se sapessi chi è il vero Dio non avrei paura di dire ad ogni uomo che noi tutti siamo adoratori di idoli muti che non danno salvezza.
· Se sapessi la verità della Chiesa, l’amerei come mia vera madre e non permetterei che per i miei scandali essa venga odiata dalla gente.
· Se sapessi… Purtroppo non so la verità né di Dio e né dell’uomo e continuo a camminare su sentieri di illusioni.
· Mi credo cristiano e non lo sono. Mi ripetuto un vero prete e non lo sono. Mi penso saggio ma non possiedo la verità.
· Chi mi darà ali di colomba perché raggiunga le sorgenti della verità e della sapienza e mi immerga in eterno in essa?
· Ma anche questo desiderio è il frutto della non conoscenza. Non occorrono ali, perché è lo Spirito che vola e viene in me.
· E sempre più mi convinco che sono un mistero ma senza la scienza del mistero che sono e che anche porto per vocazione. 
· Signore, abbi pietà di me! Donami la scienza di te nella quale è la scienza di me. Donami la scienza di te per servirti secondo verità.
· Donami la scienza di te, quella più pura, santa, per amare tutti i tuoi figli come tu comandi e vuoi, senza mai mettere me al posto di te. 
· La redenzione di Dio è liberazione da ogni filosofia, teologia, struttura religiosa, schiavitù, che altro non fanno che creare disumanità. 
· La vera redenzione è condurre l’uomo nella luce della verità di Dio e dell’uomo. Entrato lui in essa, vi dovrà introdurre ogni altro uomo. 
· Se non possediamo la verità della redenzione operata dal nostro Dio, mai capiremo un qualcosa della sua opera. 
· La redenzione è da noi stessi. È la liberazione, il riscatto dalla nostra mente, cuore, spirito, anima, desideri, pensieri, aspirazioni.
· È dalle nostre modalità di essere e di operare, per lasciare tutto lo spazio al Signore, al suo cuore, alla sua mente, ai suoi desideri. 
· Il Signore ci redime da noi stessi perché vuole essere Lui la vita della nostra vita.
[bookmark: _Toc373525021][bookmark: _Toc373525872]19 Giugno 2013
· L’amore è il solo sacrificio da offrire al Padre. Il sacerdote, il levita possono fermarsi a soccorrere colui che è incappato nei briganti. 
· Il tempio può dichiararsi chiuso. Potremmo dire che con questa parabola si compie la profezia di Malachia.
· “Oh, ci fosse fra voi chi chiude le porte, perché non arda più invano il mio altare!
· Non mi compiaccio di voi – dice il Signore degli eserciti – e non accetto l’offerta delle vostre mani! 
· Poiché dall’oriente all’occidente grande è il mio nome fra le nazioni e in ogni luogo si brucia incenso al mio nome e si fanno offerte pure.
· Perché grande è il mio nome fra le nazioni. Dice il Signore degli eserciti” (Mal 1,10-11). 
· L’offerta pura è quest’amore nuovo, vissuto sulla modalità di Cristo Gesù verso l’uomo. 
· Andare a servire Dio nel tempio, quando lui giace su un ciglio di strada lasciato mezzo morto, è possedere una visione antiquata di Dio.
· Il Buon Samaritano invece vede Dio sul ciglio della strada e si appresta a soccorrerlo. La sua è visione vera, attuale. 
· Dopo una così forte esperienza di odio e di amore, quest’uomo sa che più potente di ogni cosa è l’amore.
· Di certo vorrà consacrare tutta la sua vita ad amare come lui è stato amato. 
· La grande stoltezza spinge gli uomini a pensare ogni stranezza, inutilità, vanità come se fossero realtà, concretezza, storia già avvenuta.
· Essi ignorano che nessuno può dire: “farò, andrò, compirò, realizzerò, attuerò, distruggerò, edificherò, risolverò, risanerò, ristabilirò”.
· Il futuro non appartiene all’uomo. Già il suo presente è sempre incerto, evanescente, figuriamoci poi il suo futuro, che è inesistente.
· Non riusciamo a governare, dirigere, orientare il presente, come possiamo sperare di avere certezza assoluta sul futuro?
· Questa è grande insipienza, stoltezza, piccolezza di mente e di cuore. Eppure i grandi della terra pensano che il futuro è da loro.
· Essi credono che il futuro dipenda tutto dalle loro decisioni, che poi neanche loro riescono ad osservare, realizzare, attuare.
· Quali futuro potranno mai costruire per gli altri persone che sciupano il loro presente a costruire un nulla di parole vane e insensate?
· Qual futuro potrà mai venire da persone che sono incapaci di leggere il presente e osservarlo nella sua più cruda realtà?
· Quale futuro può venire da chi non riesce neanche a superare il suo presente di odio, invidia, gelosia, arroganza, stupida prepotenza?
· Quale futuro potrà nascere da persone che covano la vendetta, pronti ad attaccare l’avversario più che cobra o altro serpente velenoso?
· Quale futuro di bene potrà generare chi abborrisce la verità dell’uomo, della storia, degli eventi e si trincera in un sorpassata ideologia?
· Quale futuro potrà mai venire fuori da chi odia Dio, che è il solo che ha nelle mani il futuro della terra, dell’uomo, dell’intero universo?
· Quando assisto a giochi politici di scarsa sensibilità sapienziale e intellettuale, mi chiedo: si può affidare il futuro a gente sì fatta?
· Quando si perde il lume dell’intelligenza e della sapienza, è allora che il nostro futuro viene consegnato alla stoltezza e all’insipienza.
· È triste questa realtà. Ma è la realtà alla quale ogni giorno siamo condannati ad assistere. Essa è rivelatrice si grande stoltezza.
· Per grazia di Dio c’è Dio nella nostra vita. E allora il mio futuro è tutto nelle sue mani. Lui sa come crearlo ogni giorno nuovo. 
· A Lui lo affido con preghiera incessante. Lui lo custodisce come la pupilla dei suoi occhi. In Lui il mio futuro è una benedizione. 
· Noi preghiamo, ma preghiamo dal nostro cuore, che è confuso, smarrito, disorientato, spesso informato male.
· Spesso il nostro cuore è educato non alla verità bensì alla falsità, sovente è anche catturato dalla concupiscenza e dal vizio. 
· Pregare dal nostro cuore è chiedere al Signore cose stolte, nocive per la nostra vita. 
· Anziché aiutarci queste cose potrebbero addirittura rovinare per sempre la nostra terrena esistenza. 
· È come se un bambino chiedesse del veleno a suo padre, sol perché pensa che il veleno gli faccia bene. 
· Come superare il problema della nostra innata stoltezza, insipienza, cecità sul nostro stesso futuro? 
· Come far sì che ogni nostra preghiera elevata al Signore si trasformi in purissima grazia di salvezza e di vita?
· Come fare perché la nostra preghiera  non diventi invece una trappola di morte per noi? 
· La soluzione ce la dona Gesù. Basta chiede al Padre celeste lo Spirito Santo.
·  Lo Spirito del Signore è la verità di Dio e dell’uomo, la verità delle cose e delle persone, la verità piena della nostra storia. 
· Se il Signore ci dona lo Spirito Santo, noi con in Lui, in Lui, per Lui, chiederemo sempre in pienezza di verità, sapienza, saggezza. 
· È lo Spirito la saggezza e la verità della nostra vita ed è Lui la saggezza e la verità della nostra preghiera. 
[bookmark: _Toc373525022][bookmark: _Toc373525873]20 Giugno 2013
· Vivere il digiuno secondo la verità di Gesù deve avere per noi un solo significato: rinunciare per intero alla nostra vita .
· La rinuncia è per farne un dono di carità a Dio perché Lui se ne serva per redimere, salvare, giustificare ogni altro uomo. 
· Se lo viviamo così , il digiuno ha un grande valore redentivo. Ci fa in tutto simile a Cristo Gesù. 
· Lui rinunciò a tutta la sua vita per farne un dono al Padre per la salvezza e la redenzione del mondo. 
· Se il digiuno è la rinuncia ad un pezzo di carne per comprare un pezzo di pesce, allora esso viene svuotato della sua essenza più profonda.
· Il digiuno è un dono di carità per la redenzione e la salvezza nella più grande conversione e santificazione del nostro spirito. 
· Ma potrà dirsi cristiana la rinuncia a qualcosa che si ferma in noi e che è solo per noi. 
· La rinuncia è cristiana se è carità, dono agli altri, privazione pe arricchire sia materialmente che spiritualmente i fratelli. 
· Si comprende perché dopo aver proclamato la legge del digiuno, subito Gesù proclama la legge sul possesso dei beni di questo mondo. 
· Il digiuno deve essere prima di ogni altra cosa dai beni di questo mondo. Questi beni non nutrono l’anima e né lo spirito. 
· Perché da essi possiamo ricavare un sostanzioso nutrimento dell’anima e dello spirito, dobbiamo prima trasformarli in cibo commestibile. 
· Se uno prende una cospicua somma di denaro sia di carta che di moneta, con essa non può nutrire il suo spirito né alimentare la sua anima. 
· Se invece la trasforma in carità, in elemosina, ne viene fuori una squisita pietanza che nutre per l’eternità sia l’anima che lo spirito. 
· Quanto abbiamo dato è sempre a nostra disposizione e ci viene elargita con una maggiorazione infinita. 
· Con la carità si compiono tre grandi eventi: nutriamo anima e spirito. Al momento opportuno con essa Dio nutre anche il nostro corpo.
· Quando l’uomo di fede perde la coscienza della verità della sua relazione primaria con Dio, è allora che la sua religione diviene vana. 
· Essa viene trasformata dal cuore in un involucro vuoto, in una brocca senz’acqua, in una cisterna che contiene solo fango. 
· La vanità del nostro rapporto di fede con Dio è generata dalla falsità con la quale rivestiamo la Parola del Signore. 
· Quando la Parola di Dio diviene falsa in noi, anche noi diveniamo falsità. Quanto facciamo rivela lo stato disastroso del nostro spirito. 
· La nostra coscienza è tutta infangata, irriconoscibile, incapace di un qualche discernimento.
· Quando vi è il distacco dalla verità contenuta nella Parola del Signore, l’uomo di fede perde la sua identità e unicità religiosa. 
· Si immerge nell’indifferenza delle molte credenze. Diviene difficile cogliere i dettagli che distinguono la vera religione dalla falsa.
· È anche impossibile fare la differenza tra il vero Dio e l’idolo, la vera rivelazione e la costruzione di un Dio fatto e pensato da noi.
· Basta scoprire qual è il principio che è a fondamento di un discorso e si comprenderà ogni decisione pratica che verrà presa.
· Se il principio da cui si parte è falso, erroneo, non vero, tutte le decisioni saranno vane, stolte, insipienti, senza efficacia.
· Il principio è tutto per un discorso. Chi lavora con principi veri, avrà anche delle conclusioni vere, efficaci, buone, ottime.
· Chi lavora con principi falsi, mai potrà far nascere qualcosa di buono nella storia. Lui lavora con la falsità e la falsità genera morte.
· A volte si ascoltano gli uomini che parlano, si prendono in considerazione le loro decisioni, non si bada al principio che li genera.
· Sovente gli uomini vengono ingannati dall’annunzio di buone decisioni, fondate però su principi falsi, menzogneri, assolutamente non veri. 
· Purtroppo oggi il mondo dei Mass-Media non aiuta nell’individuazione dei principi che sono a fondamento delle decisioni degli uomini.
· È questo il grande male della nostra società: pretendere di trarre il bene dal male, il vero dal falso, il giusto da ciò che è iniquo.
· Se la conclusione è fondata su principi errati, mai si potrà pretendere che essa porti verità di vita tra gli uomini. 
[bookmark: _Toc373525023][bookmark: _Toc373525874]21 Giugno 2013
· La nostra fede si compone di due verità essenziali: di morte e di vita, di abbassamento e di gloria, di obbedienza e di esaltazione. 
· Una sola di queste verità ci costituisce eretici, falsari del mistero, distruttori dell’edificio della nostra religione.
· Una sola verità ci fa propugnatori di vanità e falsità, ingannatori dei nostri fratelli, menzogneri dinanzi a Dio e al mondo. 
· Formare Cristo Crocifisso in noi per generare in noi Cristo Risorto, vivere tutta la sua croce, portando la nostra, è la verità cristiana. 
· Unificare di due misteri per entrare nella gloria della sua risurrezione, sono i due poli della verità della nostra fede. 
· La fede è sequela di Cristo, nel rinnegamento e nel portare ognuno la sua croce, con amore, in obbedienza alla propria parola. 
· Se un uomo non diviene obbediente alla parola data al suo Signore, mai potrà dire di essere salvato. 
· Oggi questo errore lo si sta compiendo: si sta abolendo l’obbedienza alla parola giurata, alla promessa fatta solennemente dinanzi a Dio.
· Non si è più conformi a Cristo Crocifisso. È questa la morte della fede e della religione di Gesù Signore.
· La forza di un uomo non sono i suoi grandi eserciti. Non sono neanche la sua grande ricchezza, i suoi possedimenti, le sue ingenti risorse.
· La forza di un uomo è la sua intelligenza, la sua sapienza, vissuta sempre nel timore del Signore, nell’ascolto della sua voce. 
· La forza di un uomo è la saggezza che sempre gli fa evitare l’uso cattivo della grande forza dei suoi eserciti e della sua potenza bellica.
· Un uomo non  è forte quanto possiede uomini e armi senza numero. È forte quando possiede l’intelligenza e la sapienza del vero Dio.
· La nostra società oggi si crede ricca perché possiede tutto. Invece essa è povera, fragile, misera, perché è priva di sapienza e saggezza.
· Non c’è sapienza e non c’è saggezza dinanzi al Signore. Non c’è potenza e non c’è forza senza di Lui. Solo da Lui vengono saggezza e forza.
· Una sola è la vera forza di un uomo: il buon uso dell’intelligenza e della sapienza che gli vengono da Dio per il più grande bene.
· La storia ogni giorno ci mostra le grandi distruzioni e i cumuli di macerie che produce la forza vissuta senza sapienza e intelligenza.
· La storia ogni giorno ci mostra che le guerre producono solo miserie, malattie, persone prive di personalità e di salute.
· La storia ogni giorno ci mette dinanzi agli occhi la grande stoltezza dell’uomo forte privo di una qualsiasi intelligenza e sapienza.
· La storia ci rivela anche la grande stoltezza di chi vuole vincere la forza e la potenza ingiusta degli altri con le loro stesse armi. 
· La violenza genera violenza. La stoltezza genera stoltezza. L’insipienza produce insipienza. Solo la saggezza produce vita e prosperità. 
· Un consiglio salva un uomo, un consiglio lo manda in rovina. Un consiglio gli dona la vita. Un consiglio è portatore di morte.
· Quando non si ascolta un consiglio buono, eccellente, saggio, intelligente, prudente, subito dopo si accetterà un consiglio cattivo.
· Nessun uomo potrà mai vivere senza consigli. I consigli sono come l’ossigeno per il corpo. Essi sono fonte di vita per ogni uomo.
· Rifiutare un consiglio a priori è stoltezza. Accettarlo a priori è anche stoltezza e insipienza. Valutarlo è cosa saggia e intelligente. 
· Vitale per noi tutti è conoscere il motivo per cui un consiglio si accoglie e un altro viene rifiutato. Uno lo si mette nel cuore e l’altro lo si respinge.
· La causa della nostra rovina siamo noi stessi, come noi stessi siamo la causa della nostra salvezza. Tutto è dal nostro cuore.
· Un cuore superbo, stolto, arrogante, insipiente, mai ascolterà un buon consiglio di vita. Ne accetterà sempre uno di morte e di rovina.
· Un cuore mite, umile, saggio, prudente, accorto, sempre valuterà ogni consiglio che gli viene offerto e scegliere il bene migliore.
· Un cuore ateo, empio, miscredente, sempre si allontanerà dal consiglio buono che gli viene dato per la sua vita. Sceglierà il consiglio cattivo.
· Mentre un cuore pio, devoto, fedele sempre si avvicinerà al consiglio di bene che Dio gli manda per la sua salvezza.
· Se il cuore è in tutto simile ad un paniere, mai in esso potrà trattenere l’acqua pura che lo disseta e ristora la sua vita.  
· Se invece il cuore è un pregiato vaso di cristallo, potrà contenere tutta l’acqua viva che vi si pone in esso e sarà la sua salvezza.
· Quando non si accetta un buon consiglio è segno che il nostro cuore non è nella verità. Essendo falso, sa nutrirsi solo di falsità. 
· Quando il cuore è superbo, Dio non può agire in esso e ogni buon consiglio sarà sempre rifiutato.
· Quando invece un cuore è umile, Dio può intervenire ed il consiglio buono è sempre accolto. 
[bookmark: _Toc373525024][bookmark: _Toc373525875]22 Giugno 2013
· È facile pensare il presente su paradigmi del passato, su eventi già accaduti ieri. Il presente di Dio, con Dio, è perenne novità. 
· Le cose di ieri non sono più modello per il Signore. Lui è eterna creazione di novità nell’amore, verità, giustizia, santità, misericordia. 
· È perenne creazione anche nella storia. Ciò che per noi è impossibile per Lui è possibile. 
· Quanto per noi diviene impensabile, per Lui è realizzabile. Quanto noi non riusciamo ad immagine per Lui diviene fattibile, operabile. 
· I discepoli pensano che Gesù sia come Elia. Elia aveva fatto scendere fuoco dal cielo, incenerendo quanti lo cercavano per condurlo dal re.
· Anche o discepoli pensano Gesù debba agire così: incendiare e distruggere la città che non aveva voluto accoglierlo tra le sue case. 
· Ma Gesù non è venuto per distruggere chi non lo accoglie, bensì per dare la vita per essi, per offrirla in sacrificio gradito al Padre.
· La novità di Cristo è l’inimmaginabile, l’impensabile, il non credibile. Se non entriamo in questa novità di carità, Cristo non è conosciuto. 
· Se non partiamo da perdono, giustificazione, sacrificio, mai potremo dire di conoscere le profondità dell’amore di Dio per noi. 
· Fuori di questa novità Dio non si conosce, perché non lo si vede bella nostra storia, quando gli eventi vengono creati 
· Molti pensano che i nemici della nostra fede vengano dall’esterno, dal di fuori. Siamo coloro che non amano Cristo Gesù.
· C’è un nemico molto più grande e questo nemico non viene dal di fuori di noi. Viene dal nostro cuore.
· Questo nemico si annida in ogni cuore che dice di adorare, venerare, credere nel Dio Onnipotente e Signore.
· Questo nemico si chiama:  perdita della vera fede nel Dio Signore dell’uomo. 
· Essendo Dio il Signore dell’uomo, della sua vita, lui può disporre la nostra fede a durissima prova.
· Quanto siamo capaci di offrire a Lui senza alcun calcolo, alcun interesse, nella piena gratuità, in un amore senza limiti, fino alla morte?
· Quanto noi siamo disposti di dare a Lui sopportando fame, sete, nudità, malattie, persecuzioni, la stessa morte?
· Quanto noi siamo pronti per consegnarci a Lui perché faccia secondo il suo volere?
· Quanto siamo pronti per fare la sua divina volontà che si manifesta a noi attraverso la voce della storia che oggi si compie?
· Sempre dobbiamo cantare un vero inno alla Signoria di Dio. È Lui il Signore. 
· Se lui vuole che noi passiamo attraverso la morte, è la nostra morte che a Lui serve per la liberazione di Gerusalemme. 
· Se la nostra morte non gli serve, Lui farà in modo che essa non avvenga.  È Lui il Signore, non noi. Noi siamo per Lui, mai Lui per noi.
· Ma Lui è sempre per noi, anche quando noi non siamo per Lui. È questa la straordinaria potenza del suo amore e della sua misericordia.
· Quando la Chiesa incrina la sua fede sul mistero centrale che la regge, allora è la fine non di Cristo soltanto, ma della stessa Chiesa.
· È quanto sta avvenendo ai nostri giorni. Quando noi gridiamo che vi è un solo Dio, noi distruggiamo Cristo e lo Spirito Santo.
· Distrutti Cristo e lo Spirito Santo facciamo della Chiesa una società umana, non più teandrica, non più spirituale.
· Senza Cristo e lo Spirito Santo la Chiesa non è più realtà soprannaturale, portatrice del mistero della grazia e della verità di Gesù.
· È Cristo la vera realtà della Chiesa ed è lo Spirito Santo. È Lui che ha in mano la Chiesa e la custodisce come la pupilla dei suoi occhi. 
· È Cristo colui che nella infinite miserie degli uomini manifesta e rivela la sua onnipotenza, la sua signoria, la sua grazia rinnovatrice. 
· È Cristo che ha in mano le chiavi della storia. Se una cosa avviene è perché lui la permette per la nostra più grande salvezza. 
[bookmark: _Toc373525025][bookmark: _Toc373525876]23 Giugno 2013
· Ognuno è obbligato a creare intorno alla sua persona stima, rispetto, considerazione, onore, lode, gloria.
· Ognuno deve aiutare gli altri a che abbiamo di sé una immagine vera, pura, santa, degna di lode e di stima.
· Ognuno deve creare attorno a sé una corona di virtù, necessaria perché si possa entrare in relazione con gli altri in modo vero, giusto,.
· Non c’è nascita della fede in Dio, se non si crede nella persona che porta Dio e la sua parola, la sua grazia e la sua verità.
· La persona è via necessaria per giungere fino a Dio. Se la persona non è credibile, il suo dono viene rifiutato.
· Nel rifiuto della persona è però Dio che viene rifiutato, allontanato. È Dio che non viene creduto. È la sua grazia che viene respinta.
· Chi vuole essere strumento di Dio per la salvezza dei fratelli mai potrà prescindere dall’edificazione di se stesso nella verità di Dio. 
· Se questa edificazione viene omessa, mai un solo uomo per lui giungerà a Dio, alla fede, alla grazia, alla verità del Vangelo.
· Siamo noi che rendiamo credibile o non credibile, accettabile o non accettabile il nostro Dio è Signore. La sua vita è dalla nostra virtù.
· Oggi si insegna una evangelizzazione disgiunta e distaccata dall’uomo. Un peccatore non è via perché il Dio santo entri nei cuori.
· Una persona piena di vizi e di contraddizioni mai potrà essere strumento di fede e di autentica evangelizzazione.
· Chi vuole portare Dio in un cuore, deve avere il cuore tutto inabitato di Dio, pieno di Lui. Dal suo corpo deve trasparire che Dio è in lui.
· Se questa verità è negata, dimenticata, omessa, non considerata, la nostra pastorale sarà sempre vuota. Il portatore di Dio non è in Dio. 
· Siamo con Cristo un solo corpo, una sola vita, siamo il suo corpo che attraversa l’intera storia e raggiunge l’universalità degli uomini. 
· Tra il corpo assunto da Gesù in Maria e il corpo assunto nelle acque del Battesimo non vi deve essere alcuna differenza. 
· Il corpo assunto in Maria è crocifisso, anche il corpo assunto nel battesimo dovrà essere crocifisso, perché la redenzione sia perfetta. 
· Senza la nostra crocifissione, manca ai patimenti di Cristo una parte di sofferenza e la salvezza del mondo non si compie. 
· Cristo deve essere tutto in noi, nella sua morte e nella sua vita, sulla croce, nel sepolcro, nella gloria. 
· Nessuno speri di essere con Cristo nella gloria, se sulla terra non diviene una cosa sola con Lui sulla croce e nel sepolcro.
· E neanche c’è vera redenzione,  se non compie ciò che manca ai suoi patimenti, in favore del suo corpo che è la Chiesa. 
· La partecipazione alla gloria è il frutto della partecipazione al suo mistero di redenzione.
· Spesso la nostra è una fede fondata sui pensieri degli uomini, che si dipingono, immaginano, inventano la realtà di Dio.
· È una fede fondata su una parola di Dio, senza le altre parole di Dio, incapace di leggere la storia di Dio operata nel corso dei secoli. 
· È una fede stolta, insipiente, senza alcuna verità divina, ma solo con desideri e pregiudizi umani. 
· È una fede che si ostina e si ribella al nuovo di Dio, sol perché non riesce ad entrare nel mistero più profondo della salvezza.  
· È una fede che guarda le apparenze umane, ignorando che queste inganno sempre l’uomo. 
· Dio sempre si serve di apparenze insignificanti per operare la sua stupenda salvezza in mezzo al suo popolo. 
· Le apparenze sempre trascinano l’uomo fuori della rotta della vera fede. Lo imprigionano in dei pensieri meschini, poveri, miseri. 
· Spesso la nostra fede è una fede superba non umile, stolta non sapiente, arrogante e prepotente non dei piccoli e dei puri di cuore. 
· È la fede dei falsi dotti, che credono stoltamente e vanamente di possedere le chiavi della scienza e della dottrina della verità di Dio. 
· È la fede di coloro che vogliono farsi padroni di Dio, ridurlo in loro potere, mentre non riesce neanche a dare verità alla sua stessa vita.
· È la fede di chi pensa la mente unico metro per misurare la profondità del mistero attraverso il quale Dio entra nella nostra storia. 
· È la fede di chi non ha alcuna fede vera nel suo cuore e nella sua mente.
· Gesù è venuto sulla nostra terra per dare al Padre ogni gloria. 
· Si dona la giusta gloria al Padre nostro celeste rivelando e mostrando in ogni cosa, la sua eterna, divina, personale verità. 
· Nella falsità delle nostre relazioni con Lui non gli si potrà mai donare gloria. 
· Gesù dona gloria al Padre attestando e mostrandoci la falsità di ogni nostro gesto, opera, azione. 
· Al tempo di Gesù a Gerusalemme vi era il tempio del Signore, la casa di Dio sulla nostra terra, l’unica casa del Dio vero. 
· Si andava nella sua casa per mettersi a contatto  e impregnarsi della sua verità, per lasciarsi trasformare da Lui in persone verità. 
· Poiché la verità di Dio è la sua santità, si andava nella casa del Signore, per crescere in santità, per divenire santi come Lui è santo.
[bookmark: _Toc373525026][bookmark: _Toc373525877]24 Giugno 2013
· Sempre chi possiede una vera fede in Dio, da Dio è illuminato perché abbia una visione sapiente e intelligente della realtà in cui vive.
· Se il cristiano cade dalla fede, è l’umanità che cade dalla sua verità. Essa viene privata della luce vera che attualmente la illumina.
· Possiamo fare una piccola comparazione con il peccato originale di Eva e di Adamo. Essi sono e tutta l’umanità è caduta in loro. 
· Se il cristiano cade dalla fede, si arrende, da li il mondo è consegnato alle tenebre, alla falsità, alla menzogna.
· È il cristiano il baluardo, la difesa, la vita, la luce del mondo, il sale della terra. Senza la sua fede il mondo è privo di luce e di sale.  
· Il cristiano non è sono responsabile della sua vita. Se lui cade dalla fede è il mondo che cade dalla fede. 
· Il cristiano non può permettere che questo accada. Urge resistere nella fede anche a costo della propria morte.
· A Dio si deve consegnare la vita quando il beneficio non è solo per il singolo, ma per l’intera terra, per il presente e per il futuro.
· Dio ha scelto il cristiano e li ha posto a baluardo del futuro di bene di tutta l’umanità. 
· Di certo non può, non deve fallire in questa missione. Dovrà rendere conto a Dio di questo sua grande peccato.
· Questa verità ci insegna che la nostra vita non è solo per noi. Dalla nostra vita è la vita del mondo intero.
· Se noi la portiamo nella non fede, nella disobbedienza, nella morte, nel peccato, con noi muore il mondo.
· Se invece la portiamo nella vita, nella benedizione, nella grazia, con noi risorge il mondo intero. 
· Per noi la morte dell’umanità e per noi la vita. Ognuno deve sapere cosa scegliere. Nessuno vive per se stesso, nessuno muore per se stesso.
· Dello sfacelo morale, religioso, sociale che la perdita della fede genera nel mondo Dio domanderà conto al cristiano.
· È il cristiano che perde la fede la causa dello sfacelo morale che è sulla terra, nella nostra società. 
· È la morte del mondo se il cristiano cederà, verrò meno, cadrà dalla sua fede, si consegnerà al male.
· Dalla fedeltà alla missione di uno dipende la vita di tutti. Ma anche dalla non fedeltà alla missione di uno dipende la morte di tutti.
· Siamo legati gli uni agli altri in modo vitale, essenziale e non accidentale, superficiale.
· Oggi noi non abbiamo la scienza di questa verità perché siamo privi di ogni sapienza.
· Non vediamo le conseguenze disastrose cosmiche di ogni nostro gesto sia in bene che in male.
· Questa verità urge che venga messa nel cuore. Lo esige il vita del mondo. Lo richiede il bene dei nostri fratelli.
· Con questa verità vivremo da responsabili degli altri e inizieremo a dare alla nostra vita il suo vero significato di salvezza cosmica. 
· Urge che questa verità venga messa nel cuore e vi venga messa presto.
· Finché questa verità non si sarà impressa nel cuore, continueremo a vivere senza alcuna visione vera della nostra missione. 
· Non c’è bene per chi rinnega il Signore, perché non c’è il Signore con chi lo ha rinnegato. Senza il Signore non c’è vita.
· Con il Signore ogni sottomissione per la fede è vivibile, perché da Lui trasformata in benedizione, in salvezza.
· È Dio la vita dell’uomo e chi è con Dio è sempre nella vita, anche se è nella morte, nella schiavitù, nella miseria, sulla croce.
· La sequela di Gesù è novità assoluta. Essa non è sullo stile di Eliseo, chiamato da Elia alla sua sequela per farne un profeta di Dio.
· Eliseo chiede ed ottiene il permesso di congedarsi con quelli della sua casa, facendo con loro un grande banchetto. 
· Anche questo passato dovrà considerarsi storia vecchia, tramontata, di ieri, non più di oggi. Oggi c’è Cristo e solo Lui. 
· C’è l’immediatezza e la pienezza del dono, senza esigenze, senza tradizioni, senza altri legami con ciò che è stato.
· È come se il Signore per i suoi apostoli e missionari avesse abolito un comandamento: il quarto. 
· Considerare padre e madre morti, per dare spazio al regno di Dio nella propria vita, questa sì che è novità assoluta. 
· Dio è oltre, infinitamente oltre, il nostro cuore, la nostra mente, i nostri desideri, le nostre abitudini, le nostre tradizioni.
· È ben oltre stessi comandamenti così come sono letti e interpretati dal cuore vecchio. Dio è novità eterna.
[bookmark: _Toc373525027][bookmark: _Toc373525878]25 Giugno 2013
· Chi è il nostro Dio? È l’eterno Creatore dal nulla. È Colui che sempre dona nuova energia, forma, esistenza alla sua creazione. 
· Il Libro della Sapienza ci presenta la creazione perennemente rimodellata dal suo Dio e Signore. Essa è come plastilina nelle sue mani.
· Cosa chiede il Signore all’uomo? Che obbedisca alla sua voce. Poi sarà la creazione ad obbedire alla voce del suo Dio in favore dell’uomo. 
· L’uomo ascolta la voce del suo Dio. Compie la sua volontà. Il suo Dio parla alla creazione e questa si pone tutta al servizio dell’uomo.
· La pietra diviene acqua. Il cielo diviene terra. Il mare si fa deserto. Il deserto si trasforma in un mare di acqua purissima. 
· Tutti gli elementi della creazione acquistano nuova forma per venire incontro all’uomo da nutrire, sfamare, dissetare, vestire, accudire. 
· Il non naturalmente possibile diviene possibile, se l’uomo obbedisce al suo Signore e cerca il suo regno in una obbedienza perfetta. 
· Se l’uomo sceglierà la creazione, questa mai gli obbedirà. Anzi cambierà la sua stessa natura per mettersi contro l’uomo. 
· Se invece sceglierà il suo Dio e lo ascolterà, Questi farà sì che l’intero creato si metta a sua disposizione per il suo più grande bene. 
· Nell’economia di mercato spesso il guadagno materiale vale più di ogni uomo. 
· Nell’economia di mercato spesso l’uomo è visto solo strumento, mezzo, macchina infaticabile.
· In essa  sovente l’uomo è asservito al guadagno dei pochi sfruttatori che hanno in mano l’economia del paese o delle nazione. 
· Gesù pone l’uomo a signore dell’economia e non schiavo di essa.
· Sacrificando duemila porci, Gesù ci insegna che occorre scegliere: o salvare il mercato senza l’uomo, o salvare l’uomo senza il mercato. 
· Gesù è per il rispetto della dignità dell’uomo che viene prima di qualsiasi regola dell’economia di mercato. 
· L’economica di mercato pone l’uomo a schiavitù e per questo motivo essa rifiuta Gesù Signore. 
· Ai nostri tempi noi non abbiamo forse scelto l’economia di mercato e sacrificato l’uomo? 
· Non stiamo noi scegliendo il mercato anche nel giorno santo della Domenica al posto dell’Eucaristia? 
· Scegliendo una tale economia, scacciamo Cristo. Lo togliamo dal nostro territorio, abolendo la Santa Messa domenicale. 
· La fede dell’economia di mercato è la fede di chi non ha vera fede, perché non possiede la vera Parola di Dio. 
· Questa fede è anche la non fede di chi non vuole la vera fede, di chi si rifiuta di riceverla, accoglierla, viverla. 
· Questa è la non fede di coloro che hanno chiuso alla porta della vera fede in Cristo vero Salvatore e vero Liberatore dell’uomo. 
· È la non fede che scaccia via dal proprio territorio la sola Persona che avrebbe potuto liberare la loro mente dalla falsità e dalla menzogna
· Ogni falsità pronunciata su Dio, sul vero Dio, genera, produce una falsità sull’uomo, sull’intera umanità.
· Con la falsità non si distrugge solo Dio, si distrugge anche la sua creatura. Satana disse una falsità su Di e fu distrutta tutta l’umanità. 
· Tutti i mali del mondo sono il frutto di quella prima menzogna, falsa profezia, inganno.
· Tutti dovremmo riflettere, pensare, prima di proferire una falsità su Dio, su Cristo, sul Vangelo, sulla Chiesa, sull’uomo stesso.
· I falsi profeti sono i creatori del falso uomo, della falsa umanità, della falsa vita. 
· I falsi profeti sono coloro che svuotano il paradiso e riempiono l’inferno. Svuotano le Chiesa e riempiono i luoghi di peccato e di morte. 
· I falsi profeti svuotano la mente della verità e della sapienza e la riempiono di falsità e stoltezza.
· I falsi profeti sono la rovina dell’umanità, perché essi distruggono la verità dell’uomo.
· Quanti combattono i veri missionari, non sono i veri missionari che essi distruggono, è la vera umanità che essi annientano.
· I distruttori dei missionari di Gesù sono i rinnegatori della verità dell’uomo. Sono i costruttori di tutto il male del mondo. 
[bookmark: _Toc373525028][bookmark: _Toc373525879]26 Giugno 2013
· La volontà di Dio mai giunge a noi per via diretta. Essa viene attraverso la via indiretta della storia.
· Nella storia percorre vie così misteriose che nessuno mai riuscirà a comprenderle al momento in cui esse vengono percorse.
· La storia è sempre tortuosa, difficile, spesso impossibile, è di croce, tentazione, prova, durissima prova, martirio. 
· Ma è proprio in questa  difficoltà che Dio realizza la sua volontà, compie il suo mistero di salvezza in favore dei suoi figli. 
· Spesso il trionfo del Signore passa attraverso una prova di quasi morte con il rischio per molti di cadere dalla fede più pura e più santa.
· Così la storia diviene il vero campo di battaglia di Dio contro le forze avverse. La battaglia è dura. Lo scontro è a prova di morte. 
· Senza storia, non c’è battaglia, non c’è vittoria, non c’è confronto tra Dio e tutte le forze del male che si avventano contro i suoi eletti.
· Senza storia non c’è rivelazione, perché non c’è alcuna manifestazione del Signore e nessuna lotta del male contro il bene.
· La storia è essenza della nostra vita. Sbagliano quanti vorrebbero vivere una fede senza la dura lotta, l’aspro combattimento nella storia.
· La fede è lotta, battaglia, combattimento,  scontro nella storia tra quanti operano il bene e  quanti invece si dedicano al male. 
· È la lotta della verità contro la falsità, della giustizia contro l’ingiustizia, di Dio contro il principe di questo mondo.
· La fede è sofferenza, croce, martirio, annientamento di sé, versamento del proprio sangue.
· È in questa storia che è possibile vivere la nostra battaglia in favore del Signore nostro Dio. Vincere il male. Operare sempre il bene. 
· Dove la Parola rivelata non si ode, neanche la fede si ode con la vita che la canta in ogni momento. 
· I demoni conoscono chi è Gesù. Sanno che è il Figlio di Dio, l’Unigenito del Padre, venuto nella carne per la loro rovina. 
· Sanno che Lui è venuto per liberarci dal loro potere e seduzione, dalla tentazione e da ogni altra forma di asservimento alla loro volontà. 
· I Padri della Chiesa hanno coniato una stupenda verità sul diavolo dopo la venuta di Gesù, rivelatrice della potenza della sua vittoria. 
· La frase latina così recita per intero: “Venit Christus, et alligavit diabolum, alligatus est tanquam innexus canis catenis. 
· Stultus est homo, quem canis in catena positus mordet. 
· Ille latrare potest, sollicitare potest, mordere non potest, nisi volentem: non enim extorquet a nobis consensum, sed petit” 
· Cristo Gesù ha legato il diavolo una volta per tutte. Ora può fare male solo a coloro che lo cercano e lo scelgono. 
· Ora l’uomo possiede tutti i mezzi di verità e di grazia per poterlo sconfiggere, abbattere, distruggere nella sua vita. 
· Vi è una verità nella nostra vita che se viene ben compresa, le dona un significato nuovo. Le dona un vero significato di fede.
· Tutti gli uomini sono messi perennemente in relazioni gli uni con gli altri. 
· Ognuno può essere visto dall’altro da un occhio guidato dall’uomo, oppure da un occhio guidato da Dio, da Lui orientato.
· Ogni uomo può essere visto dall’altro da un occhio di menzogna e falsità, oppure da un occhio di verità e purezza. 
· Ogni uomo di fede deve elevare a Dio ogni giorno una sola preghiera: Signore fa’ che io sia visto secondo i tuoi occhi.
· Ma anche deve dire al Signore: fa’ che gli altri me vedano secondo i tuoi occhi, secondo la tua volontà, secondo il tuo cuore.
· Se avessimo tutti questa grande fede nel Signore Dio nostro, eviteremmo tutto quel sottobosco di umiliazioni vane e inutili.
· Eviteremmo di prostrarci dinanzi agli uomini per chiedere loro l’elemosina di una qualche commiserazione o di un qualche innalzamento.
· Eviteremmo di fare della nostra vita una perenne battaglia alla ricerca di un successo nel cuore degli altri.
· Eviteremmo tutta quella falsa umiltà, falsa modestia, falsa presentazione della nostra vita, falsi curriculum e cose del genere. 
· Vivremmo sempre di una parola semplice, pura, santa, veramente umile, casta, gioiosa, libera, non interessata.
· È Dio il nostro presente e il nostro futuro. È da Dio la nostra vita. A Lui dobbiamo chiedere che la prepari secondo il suo cuore.
· Al Signore dobbiamo chiedere che gli altri ci considerino secondo la sua considerazione e ci guardino con il suo sguardo.
· Chi ha questa fede ed eleva questa perenne preghiera al Signore sarà sempre nella pace, perché sa che Dio è il suo solo sguardo.
· Neanche uno sguardo mosso dal peccato e dal vizio lo turba. Questo sguardo gli serve per imparare la grande virtù della carità. 
· Questo sguardo dal peccato gli serve per crescere nel perdono, nella misericordia, nella pazienza, in ogni sopportazione. 
· Signore, fa’ che ognuno mi veda secondo la tua volontà, secondo il tuo cuore, secondo i tuoi occhi, secondo i tuoi progetti. 
· Se mi vede bene è perché mi umili dinanzi a te. Se mi deve male è perché non mi insuperbisca dinanzi alla tua santità. 
· Dio viene sempre. Non sempre invece l’uomo è disposto a ricevere il suo Dio. 
· Spesso, anche quando lo riceve, lo fa in modo distratto, disattento, con cuore e mente assai distanti, lontani.
· Se il visitato non accoglie, colui che visita non può riversare nella sua casa tutta la grandezza della sua onnipotenza e signoria.
· Oggi è questa la falsità che ci consuma. Abbiamo scaricato tutta la responsabilità su Dio. 
· Lo abbiamo gravato di ogni onere di salvezza e di redenzione. Noi ci siamo liberati, dispensati da ogni obbligo. 
· Tutto deve fare il Signore. Noi possiamo continuare le nostre occupazioni di vanità, tanto per noi la vita eterna è assicurata. 
· Samo fuori di ogni logica della visita, dell’alleanza, della fede. 
[bookmark: _Toc373525029][bookmark: _Toc373525880]27 Giugno 2013
· Nella storia è stata sempre una grande fatica, un lavoro immane mantenere saldamenti uniti il popolo della terra e quello del Cielo. 
· La spiritualità ha sempre esaltato il popolo celeste. La materialità il polo terreno. 
· Spiritualità e materialità devono essere una cosa sola, allo stesso modo che l’uomo è materia e spirito.
· Dio è Trinità Trascendente, ma anche Trinità Immanente, a motivo dell’Incarnazione del Figlio Unigenito del Padre.
· Anche lo Spirito Santo è stato riversato su di noi. Dio si è fatto carne. Lo Spirito di Dio è nella carne per la sua santificazione.
· L’elevazione dell’uomo è solo nel perfetto equilibro tra spirito e corpo, materia e anima, tempo ed eternità.
· Questa essenza della nostra religione manca dove un solo uomo viene privato di questa sua verità,
· Se un solo elemento viene meno, lì vi è qualcosa della nostra religione che si è inceppato, non funziona.
· Molti vivono una religione dove gli altri servono come strumento, come cose, mezzi, vie per accrescere la propria gloria. 
· È questo il fallimento della loro religione: l’uscita dalla sua verità. Gli altri e Dio non sono per cantare la nostra gloria. 
· Siamo invece noi che dobbiamo interamente consegnarci al canto della gloria di Dio e dei fratelli. 
· Molti non solo non possiedono tutti e due i poli, ne non possiedono alcuno. 
· Sono senza Dio e senza i fratelli. Sono solo con se stessi, per se stessi. 
· Noi non sappiamo cosa sia la vera religione, perché possediamo un solo polo di essa. 
· Un solo polo non dona luce. Polo negativo e positivo fanno sprigionare la luce che ci illumina nelle nostre tenebre.
· Polo negativo e positivo si trasformano in energia di vita per tutte le nostre occupazioni quotidiane. 
· Se per un istante venisse a mancare l’energia che l’uomo attinge dal di fuori di sé, il mondo precipiterebbe agli inizi della sua storia. 
· La storia altro non è che una perenne scoperta di nuove fonti di energia. 
· Nasce una energia nuova, nasce un modo nuovo di essere dell’uomo. Energia e vita sono una realtà unica.
· Come la vita è una perenne scoperta di energia materiale, così la religione deve essere una perenne scoperta dell’energia spirituale.
· Deve essere scoperta di questa forza divina che trasforma e rinnova tutta la nostra esistenza sulla terra. 
· La nostra religione è falsa perché  essa è quasi sempre vissuta con un solo polo.
· O si esagera il popolo positivo e si distrugge il polo negativo, o si dona un super valore al polo negativo e si svilisce il polo positivo. 
· Dio, eternità, paradiso sono il polo positivo. L’uomo, la terra, la condizione presente sono il polo negativo. 
· Se questi due poli non vengono messi in una relazione perfetta la nostra religione è falsa. 
· Gesù è venuto per portare la religione nella sua più pura e santa verità.
· Non ci sarà verità per nessuna religione se non vengono rimessi al loro giusto posto il polo di Dio e il polo dell’uomo. 
· Il polo di Dio in Cristo è tutto a servizio della vera salvezza dei fratelli. 
· Mai vi sarà vera religione se ognuno di noi non si pone a servizio della vera salvezza degli altri. 
· L’altro deve essere condotto nella pienezza della sua verità. 
· Perché questo avvenga, se è necessario, gli si deve dare anche il proprio sangue, così come ha fatto Gesù Signore. 
· Se il sangue ce lo conserviamo per noi e come vampiri assetati togliamo il sangue ai fratelli, è il segno che siamo in una falsa religione. 
· Non serviamo la vera religione di Dio, bensì la falsa religione del principe di questo mondo.
· Solo apparentemente sembra che noi siamo veri servitori del nostro Dio e Signore. 
· Il servizio dell’uomo, nella triplice dimensione di anima, spirito, corpo, che è di tempo e di eternità, è essenza della vera religione. 
· Se uno solo di questi elementi viene trascurato, la religione è imperfetta, non vera, erronea, falsa, menzognera, bugiarda, ingannatrice. 
· È il servizio alla vera essenza dell’uomo che rivela la verità di una religione. 
· Questo va affermato con forza, energia, a costo anche di versare il proprio sangue per attestare la sua verità.
[bookmark: _Toc373525030][bookmark: _Toc373525881]28 Giugno 2013
· Astenersi da ogni giudizio richiede un esercizio del cuore costante, ininterrotto, senza sosta. 
· È facile giudicare l’altro per quello che fa, per come si comporta, per quello che dice, per le sue relazioni, per ciò che appare. 
· Tutto della vita dell’altro è passato al setaccio del nostro giudizio che spesso è sarcastico, ironico, amaro, sprezzante.
· È anche malvagio, crudele, spietato, senza alcuna compassione, privo di ogni misericordia, carente di ogni umana considerazione.
· Chi non pecca di giudizio né in pensieri e né in parole è perfetto. Attesta che il suo cuore è pieno di Spirito Santo.
· Ogni cosa che giunge in esso, prima di ritornare nella storia, dallo Spirito del Signore viene lavata, purificata, santificata. 
· Ciò che entra può essere anche cosa pessima. Ciò che è esce è sempre cosa santissima. 
· È lo Spirito del Signore che impedisce che si possa cadere in questo orrendo peccato.
· A volte il giudizio si fa anche attraverso delle vignette, delle scenette, delle imitazioni, apparentemente innocue. 
· In realtà quasi sempre feriscono la persona, che sente di non essere compresa nella sua umanità che è sempre bisognosa di redenzione.
· Necessita di pietà, commiserazione, misericordia, grande amore, immenso aiuto per potersi riscattare dalla sua debolezza e fragilità. 
· “Tutto quanto volete che gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a loro: questa infatti è la Legge e i Profeti”. 
· Di certo noi non vogliamo essere giudicati, non amiamo che gli altri passino al vaglio la nostra vita.
· Ci ribelliamo quando su noi si punta il riflettore per osservare minuziosamente falli e fragilità. 
· Noi vogliamo comprensione, rispetto, onore, amabilità, misericordia sempre. 
· Ciò che noi vogliamo, dobbiamo anche darlo ai fratelli. 
· Gesù vuole che usiamo la stessa misura che vale per noi anche per gli altri. Non due misura, ma una misura sola.
· La parola di Gesù tocca il cuore, ma esso è incapace di liberarsi dall’inganno della ricchezza che lo ha conquistato. 
· Assieme alla parola occorre una potentissima grazia di Dio, da attingere nella preghiera, se si vuole rispondere alla vocazione ricevuta. 
· Molti sentono la vocazione nel proprio cuore, ma sono privi di ogni forza. Non pregano. 
· Non si accostano all’Eucaristia con fede e amore. Non si mettono in ascolto del loro cuore. Vivono distratti. 
· Non hanno fiducia del loro Dio che ha progettato dall’eternità la loro vita. 
· È sempre triste quella vita che rimane incompiuta, perché posta fuori della divina volontà. 
· Mentre quando si ascolta il Signore, la gioia pervade la nostra vita e la colma della sua verità. È infatti la verità la gioia dell’uomo.
· A volte gesti innocenti vengono giudicati come colpevoli. Comportamenti senza malizia vengono caricati di grave responsabilità morale. 
· Quando il giudizio viene espresso o semplicemente pensato, noi attestiamo che il nostro cuore non è puro dinanzi a Dio. 
· Se fosse puro, riusciremmo ad avere compassione, pietà, misericordia, comprensione. 
· Se fosse puro troveremmo sempre una parola di scusa. Gesù, dal cuore puro, scusò anche i suoi carnefici. 
· Pregò il Padre per loro, chiedendo per tutti perdono perché non sapevano quello che facevano. 
· Lui ci chiede di imparare da Lui, che è il mite e l’umile di cuore, è l’uomo dal cuore santo che ha una parola di santità sempre per tutti.
· Chi giudica una cosa deve sapere: pecca sempre contro Dio perché gli ruba il posto. 
· Uno può anche rubare il posto a Dio, ma poi mai potrà compiere le opere di Dio.
· Gli manca la lettura del cuore. È come se un analfabeta rubasse il libro ad un eccelso scrittore. 
· Lo potrebbe anche rubare, ma poi non può né leggerlo né continuare a scrivere in esso. È analfabeta. 
· Anche noi siamo analfabeti in quanto a lettura del cuore. Il cuore dell’altro non lo vediamo, non lo conosciamo. 
· Pretendiamo di conoscerlo. Questa è falsa testimonianza. È menzogna. È grande bugia che noi immettiamo nella storia. 
· Chi giudica sappia che avrà un giudizio severo dal Signore. Ha condannato gli altri. Ha commesso gli stessi peccati dell’altro. 
· Possiede una coscienza di bene e di male, e secondo questa coscienza sarà giudicato dal Signore. 
· Mentre chi non giudica avrà sempre la parte migliore nel giudizio. Lui ha scusato sempre, sempre sarà scusato. 
· Ha perdonato sempre, sempre sarà perdonato. Ha avuto sempre pietà dei fratelli, sempre avrà pietà da parte del Signore. 
· Lui è stato sempre misericordioso e il Signore sarà sempre misericordioso con lui. Chi non giudica è già salvo. 
[bookmark: _Toc373525031][bookmark: _Toc373525882]29 Giugno 2013
· Con Gesù cambia sostanzialmente il comandamento dell’amore. 
· Anticamente, per statuto divino, esso recitava: “Ama il prossimo tuo come te stesso”. 
· Con Gesù Signore il nuovo principio o regola dell’amore à: “Ama il prossimo tuo come Dio lo ama”. 
· Come Dio ama il mio prossimo? Lo ama morendo per lui sulla croce, per espiare il suo peccato e per inondarlo di Spirito Santo. 
· Lo ama facendosi Lui stesso uomo, nel suo Figlio Unigenito, per ricolmare l’uomo di grazia e verità. 
· Con Gesù tutto è cambiato nell’amore. Il cuore dell’uomo non è più legge di amore, ma solo il cuore di Dio. 
· È il cuore di Dio, in Cristo Gesù, nello Spirito Santo, la sola misura buona, scossa, pigiata dell’amore dell’uomo verso il suo prossimo. 
· Amare il prossimo come Dio lo ama, in Cristo Gesù, nello Spirito Santo, non è dargli qualcosa da mangiare o da bere. 
· Lo si ama se lo si ricolma di grazia e verità. Se lo si conduce alla salvezza. 
· Se si offre per lui la vita in modo che possa entrare anche lui nell’amore del suo Dio e Signore. 
· Un amore che si dovesse fermare solo al corpo, non è amore secondo Dio. 
· Ma anche un amore che dovesse riguardare solo la parte spirituale non è un amore secondo Dio. 
· L’amore secondo Dio è salvezza di tutto l’uomo che è anima, spirito, corpo. Tutto l’uomo deve essere amato con tutto l’amore di Dio. 
· Può amare l’uomo solo chi è pieno dell’amore di Dio. È pieno d’amore per il suo Signore, ma è anche pieno di tutto l’amore del suo Signore.
· Lavorare per la propria gloria, esaltazione, nome e lavorare per la gloria di Dio, la sua esaltazione, il suo nome non sono la stessa cosa.
· Nessuno che lavora per il Signore deve cercare nell’opera che svolge una sua propria gloria. È questo un peccato di grande superbia.
· Chi lavora per il Signore deve solo cercare la sua gloria. Deve sempre nascondersi perché solo il Signore trionfi, solo Lui sia esaltato.
· I veri lavoratori nella vigna del Signore mai operano per il proprio nome, il proprio guadagno spirituale o materiale.
· Mai lavorano per un qualche profitto né per il presente e né per il futuro. Essi lavorano solo per la più grande gloria di Dio.
· I veri lavoratori nella cigna del Signore svolgono un’opera avvolta sempre dal più grande silenzio. Essi sono degli invisibili.
· Sono presenti, ma nessuno se ne accorge della loro presenza. Lavorano e il loro lavoro non fa alcun chiasso, è nel silenzio.
· I veri lavoratori sempre sanno di essere servi inutili. Sono inutili a se stessi e agli altri. Sono utili per la gloria del Signore.
· I veri lavoratori di spogliano di sé per vestire Dio della splendore della sua gloria e della sua lode eterna.
· Si annientano e si abbassano perché solo Dio sia esaltato, celebrato, osannato, lodato, benedetto, riconosciuto secondo verità e giustizia.
· I veri operai di Dio sanno una cosa sola: loro devono morire al loro io perché solo Dio viva attraverso questa loro continua morte.
· Lavorare per il Signore è dimenticare se stessi, ignorare la propria esistenza, cancellare il proprio cuore, annullare i propri desideri.
· Unico e solo desiderio deve essere la gloria del loro Dio, al servizio del quale essi hanno voluto consacrare la propria vita.
· A loro non appartiene nessuna gloria. Tutta la gloria va al loro Dio e Signore che opera tutto in tutti, sempre.
· È Lui il vero lavoratore nella sua vigna. Gli altri sono come la zappa nelle mani del contadino. 
· Finito il lavoro, la zappa viene posta in qualche ripostiglio. Il lavoratore se ne torna a casa a gioire con i suoi figli e la famiglia.  
· Poi il giorno seguente la prende, la porta con sé e la rimette al lavoro per un’altra intera giornata, senza mai un lamento da parte sua. 
· Con mirabile sapienza Gesù unisce l’amore di Dio all’amore del prossimo. 
· Gesù ci insegna che sono due i comandamenti più importanti, non uno solo. Un solo comandamento senza l’altro non è mai vero amore.
· Non si può amare Dio e disprezzare la sua creatura, fatta da Lui a sua immagine e somiglianza. 
· Ma neanche si può amare la creatura e disprezzare il suo Creatore e Signore. 
· Creatore e creatura vanno amati insieme, in un unico amore, non con due amori, ma con un solo. 
· L’amore con il quale si ama Dio deve essere l’amore con il quale si ama la creatura.
· L’amore con il quale si ama la creatura deve essere lo stesso con il quale si ama il suo Creatore, Signore e Dio. 
· Questa verità trova il suo fondamento nella verità che è il Creatore che rivela come si ama la sua creatura. 
· L’amore verso la creatura è vera obbedienza e quindi vero amore verso il suo Creatore e Signore. 
· Dove non vi è obbedienza, lì mai si può parlare di vero amore. 
[bookmark: _Toc373525032][bookmark: _Toc373525883]30 Giugno 2013
· Nella vita di ogni vero apostolo del Signore vi è un crescente progresso di avvicinamento a Cristo Gesù. 
· Quando si giunge alla perfetta conformità a Cristo nel corpo divenuto visibilmente crocifisso, allora le voci del mondo spariscano per noi. 
· Ciò che interessa è ascoltare solo la voce del Padre che chiede di dare l’ultimo tocco, l’ultima pennellata di perfezione alla nostra vita.
· San Paolo chiede al mondo di tacere dinanzi al mistero della sua croce. Chiede che tutti si pongano in silenzio dinanzi a lui. 
· Teologia, Scrittura, regole ermeneutiche, princìpi di esegesi, verità alte e profonde devono scomparire dinanzi al mistero della sua croce. 
· Deve scomparire dinanzi a lui anche la parola più santa e più vera. Anche questa potrebbe recargli fastidio.
· Essa potrebbe non corrispondente alla verità che lui sta raggiungendo attraverso la sua crocifissione per amore di Cristo Gesù. 
· Questo mistero di immolazione deve essere vissuto nel più grande silenzio.
· Ogni parola è allontanamento dai pensieri che devono essere tutti finalizzati alla santificazione di questo ultimo percorso della sua vita. 
· Il primo posto di ogni cuore, mente, desiderio, casa, città, regno, nazione, mondo, universo spetta al nostro Dio e Signore. 
· Gesù questa verità la proclama con somma chiarezza: “Chi ama padre o madre più di me, non è degno di me.
· Chi ama figlio o figlia più di me, non è degno di me; chi non prende la propria croce e non mi segue, non è degno di me. 
· Chi avrà tenuto per sé la propria vita, la perderà, e chi avrà perduto la propria vita per causa mia, la troverà” (Mt 10,37-39). 
· Il primo posto in ogni cosa appartiene a Dio, a Cristo, allo Spirito Santo, alla Vergine Maria. 
· Anche per il tempo vale lo stesso principio di amore. Il primo posto del nostro tempo è del Signore.
·  Il primo pensiero del giorno va a Dio ed anche l’ultimo e nella giornata sempre il cuore deve innalzarsi verso di Lui. 
· La Domenica, che è il suo giorno, è tutta sua, non appartiene agli uomini. Il Signore l’ha riservata per sé. È sua. Non è nostra. 
· A lui deve essere consacrata per la partecipazione alla Santa Messa, la preghiera, la visita agli ammalati, altre opere di misericordia.
· Chi rispetta il tempo di Dio avrà da Dio rispettato il tempo a lui assegnato. 
· Chi non rispetta il tempo di Dio neanche da Dio avrà rispettato il suo tempo e l’economia e la vita dell’uomo andrà in fallimento. 
· Non c’è tempo per l’uomo se non è dato il tempo al Signore.
· Ciò che è di Dio, deve essere eternamente suo. Mai potrà appartenerci. 
· Il Vangelo è questa verità: “Non accumulate per voi tesori sulla terra, dove tarma e ruggine consumano e dove ladri scassìnano e rubano.
· Accumulate invece per voi tesori in cielo, dove né tarma né ruggine consumano e dove ladri non scassìnano e non rubano. 
· Perché, dov’è il tuo tesoro, là sarà anche il tuo cuore” (Mt 6,19-21). 
· Oggi tutti i beni superflui sono rapinati dalla droga, dall’alcool, dal vizio, da una vita sfrenata, senza alcuna legge morale, dal lusso.
· Ancora: da spreco, sciupio, vana raffinatezza, innumerevoli altre invenzioni che l’uomo crea per la rovina dei suoi fratelli e di se stesso.
· Abbiamo una coscienza che non vede, un cuore che non ama, un desiderio assai debole per il nostro Dio. 
· Stiamo costruendo una società pagana, atea, indifferente, nella quale il Signore ha l’ultimo posto in ogni sua attività. 
· Lo attesta il fatto che il povero, Cristo nella sua Eucaristia, lo Spirito Santo nella sua sapienza, la Vergine Maria hanno l‘ultimo posto. 
· L’eternità ha l’ultimo posto. Abbiamo dato alla materia il primo posto e nessuno all’anima e alla sua salvezza. 
· La scelta di dare a Dio l’ultimo posto sta provocando il degrado non della religione, ma della stessa umanità. 
· Ci troviamo dinanzi ad una umanità disumana, perché scardinata da tutte le regole sante che devono governare la sua esistenza. 
· Se non diamo a Dio ciò che è di Dio e all’uomo ciò che è dell’uomo, mai potrà esservi vera umanità sulla nostra terra. 
· Non si può costruire un nuovo umanesimo scalzando Dio, Cristo, il Vangelo dal primo posto che devono avere nel cuore dell’uomo. 
· È verità: sempre Dio si prende ciò che è suo. Gli appartiene e nessuno potrà mai rubarglielo, estorcerglielo, rapinarglielo. 
· Dio è sempre fedele al suo patto e alla sua parola. Ciò che è suo, dovrà a lui ritornare. Le modalità sarà Lui a deciderle. 
· Noi sappiamo – e la storia ce ne dona conferma – che sempre il Signore si prende ciò che è suo. 
· I suoi modi e le sue vie sono eleganti, invisibili, appropriati, inappropriati, forzati, ma sempre il Signore prende quanto gli appartiene. 
· Anche il di più dei nostri guadagni è di Dio. Lui ce lo dona per metterci alla prova.
· Vuole vedere se siamo disposti a ridarglielo facendo opere di carità ai poveri e ai miseri. 
· Se questi beni suoi non li diamo a Lui, donandoli a Cristo Gesù, Lui se li prenderà.
· Verranno ladri, scassinatori, rapinatori, tarme, tignole, malattie, crisi economiche, speculazioni, giochi d’azzardo, molti altri ancora. 
· Questi formidabili strumenti di guerra servono ad una cosa sola: a privarci di ciò che appartiene per diritto divino agli altri. 
· E così anziché guadagnarci il Paradiso con i bene di Dio, li abbiamo stoltamente persi e perso anche il Paradiso. Questa è pura stoltezza. 



[bookmark: _Toc373525033][bookmark: _Toc373525884]
Luglio  2013
[bookmark: _Toc373525034][bookmark: _Toc373525885]

1 Luglio  2013
· La comunione è partecipazione reale alla vita degli altri. Se è solo spirituale, mai il povero potrà stringere comunione con il ricco. 
· Il povero mai potrà innalzarsi fino al raggiungimento della qualità della vita materiale del ricco. 
· Il ricco però potrà abbassarsi, umiliarsi, scendere dal suo piedistallo di ricchezza e di potenza e farsi povero con i poveri. 
· Al ricco Gesù chiede di vendere ciò che ha, darlo in elemosina, e poi di unirsi ai suoi fratelli più piccoli.
· Vivrà così con essi  una sola vita, in una perfetta comunione d’amore, nella verità e nella giustizia. 
· Non è chiesto al ricco di vendere i suoi beni e di darli al piccolo gregge. Potrebbe egli avere momenti di superbia e di esaltazione. 
· Potrebbe credersi nella comunità del Signore un benefattore. Questa non sarebbe vera comunione. 
· Gesù è divinamente saggio. Non vuole che tra i discepoli qualcuno pensi di essere stato un benefattore per gli altri. 
· Anche da questo pensiero i suoi devono essere liberi. Per questo i beni vanno ai poveri e non alla comunità. 
· Si entra nella comunità poveri, si vive da poveri, si è in perfetta comunione gli uni gli altri. 
· Nessuno materialmente è dall’altro, perché tutti sono da Dio, dalla sua provvidenza, amore, grazia che ogni giorno li nutre e li sostiene.
· Il contadino, quando semina il grano, non coglie immediatamente la spiga.
· Sa però che quel chicco che lui affida alla terra, per interiore vitale energia, produrrà la spiga se lui saprà coltivarlo e proteggerlo.
· La parola della fede è in tutto simile al chicco di grano. Una volta che esce dal cuore del Padre, sempre essa produce ciò che porta in sé.
· Oggi la parola non può produrre perché è stata svuotata della sua più pura verità. 
· È come se noi avessimo solo l’involucro del seme, ma non il suo germe vitale. 
· Sono questi i reali problemi che la Chiesa dovrà affrontare nell’oggi se vuole che la vera speranza ricominci a fiorire nel suo campo. 
· Mai la Chiesa dovrà permettere che la parola venga svuotata della sua verità.
· Se farà questo, la sua predicazione sarà in tutto simile ad un contadino che semina della crusca nel suo campo. 
· Essa mai produrrà buoni frutti. Manca in essa il germe vitale. 
· Noi stiamo seminando crusca di parola, ma non la vera parola di Dio, il vero seme della vita eterna. 
· La fede è perfetta, se perfetta è la comunione che necessariamente essa genera.
· La comunione è tale se coinvolge tutto l’uomo in ogni più piccola manifestazione o espressione della vita. 
· Non c’è perfezione nella comunione se essa è solo spirituale e non materiale. 
· Sono le cose necessarie al corpo che rivelano se la nostra comunione è perfetta, vera, santa. 
· Dove non vi è comunione reale, lì non vi è neanche comunione spirituale. La vera comunione è anche nei pericoli e nei successi. 
· Come i successi sono degli uni e degli altri, così anche i pericoli devono essere condivisi, partecipati, assunti, superati, vissuti.
· È in questa separazione di ciò che è pericolo per gli altri ed è successo per noi che la vera comunione si infrange.
· In questa separazione la comunione si rompe, perde la sua forza di salvezza e redenzione. 
· La vera comunione è nel peccato e nella grazia. 
· È nella grazia che sa assumere il peccato del fratello per espiarlo con la nostra sofferenza e reale partecipazione alla sua vita. 
· Finché il peccato è solo dell’altro e non mio, mai vi potrà essere vera comunione. 
[bookmark: _Toc373525035][bookmark: _Toc373525886]2 Luglio  2013
· La cupidigia è desiderio incontrollato, senza misura e verità, per le cose di questo mondo. 
· Nulla è più effimero delle cose, più vano, aleatorio, deperibile, passeggero.
· Attaccare il cuore alle cose o vivere per esse è la più grande stoltezza. La vita non dipende dalle cose che si possiedono. 
· Essa è solo da Dio. È Lui che deve conservarcela in buona salute, prosperità, bontà, amore, misericordia, pietà, compassione verso tutti. 
· I beni di questo mondo servono a farci attraversare la terra e per acquistarci con essi il diritto di un bel posto eterno nel Paradiso. 
· Il Paradiso è dono di Dio, il posto dobbiamo procurarcelo noi. Come? Acquistandolo. 
· Lo si acquista donando il superfluo, il nostro di più ai poveri e ai bisognosi.
· Quanto il Signore ci manda in più, ce lo manda perché lo doniamo ai legittimi proprietari. 
· Se ci appropriamo di ciò che non ci appartiene, perdiamo l’uso di essi su questa terra e non acquistiamo con essi alcun posto in Paradiso. 
· Non li godiamo sulla terra e neanche nell’eternità. È questa la somma stoltezza dell’uomo. 
· Preferisce non godere né in terra e né in cielo i suoi beni, perché non li usa secondo il comando di Dio. Questa legge obbliga tutti. 
· Prima del battesimo si è figli dell’uomo vecchio, di Adamo, la cui eredità si chiama peccato, concupiscenza, vizio, disobbedienza, morte. 
· Tutto cambia dopo il battesimo. Si entra nelle sue acque vestititi dell’uomo vecchio e in esse ci si spoglia di ciò che appartiene ad Adamo.
· In esse si indossa l’Uomo Nuovo, Cristo Gesù. Ci si riveste di Lui per vivere con Lui, per Lui, in Lui, per attingere la nuova vita dalla sua. 
· Vi è una differenza sostanziale tra chi è battezzato e chi non lo è, tra chi ha rivestito Cristo e chi è ancora vestito dell’uomo vecchio. 
· Vi è differenza tra chi si nutre dei vizi dell’uomo vecchio e chi invece si alimenta ogni giorno dell’Uomo Nuovo.
· Si alimenta di Cristo Gesù nel sacramento dell’Eucaristia, per conformarsi pienamente a Lui nello spirito, nell’anima, nel corpo. 
· Ma oggi il cristiano è divenuto stolto, insipiente. Afferma che non vi è alcuna differenza tra il battezzato e il non battezzato.
· Così dichiara che non vi è alcuna differenza tra Adamo e Gesù Signore. 
· Questa verità è essenza e sostanza. Non è un accidente storico. Essa va affermata con fortezza. 
· Inseguire il vento è cosa stolta, inutile, vera perdita di tempo e di energie. 
· Cercare felicità, gioia, verità per la nostra vita, rincorrendo le cose di questo mondo è la più grande stoltezza ed insipienza. 
· Le cose del mondo sono vane, cioè vuote, da esse non si attinge la felicità e neanche la gioia, la verità, la vita. 
· Dio è la sorgente di ogni vita, gioia, felicità, santità, pienezza del nostro essere. 
· Dio però non è un pensiero della nostra mente, un’idea del nostro spirito, un desiderio astratto del nostro cuore. 
· Dio è nella concretezza della sua Legge, dei suoi Comandamenti, dei suoi Statuti, della sua Parola. 
· Chi è nella Parola esce dalla vanità, dall’inutilità della sua vita ed entra nella verità, nella giustizia, nella pace, nella gioia. 
· Chi decide di rimanere fuori della Parola, vive la sua vita inseguendo il vento, correndo dietro a cose che non possono mai dare vera vita.
·  È grande vanità fare delle cose un fine e non un semplice, misero mezzo. 
· Il fine dell’uomo è solo Dio. È in Lui e da Lui che si attinge ogni vita. 
[bookmark: _Toc373525036][bookmark: _Toc373525887]3 Luglio  2013
· La mediazione della Chiesa in ordine alla salvezza dell’uomo è triplice: sacerdotale, regale, profetica. 
· Se una sola di queste mediazioni viene abolita, all’istante ci si pone fuori del vero processo e cammino della salvezza. 
· È questo il male della moderna cristianità cattolica: vivere nella Chiesa, ma senza la mediazione di essa. 
· Si ha l’impressione che neanche coloro che vivono una cammino spirituale forte, credano in questa verità che è essenza della nostra fede. 
· Una fede che non dovesse credere nella mediazione della Chiesa è destinata al fallimento. 
· È una fede nella quale non regna la verità di Cristo, di Dio, dello Spirito Santo. 
· In questa fede non regna la verità della salvezza, che è dalla mediazione della Chiesa.
· La Chiesa mediatrice di vera salvezza è quella che racchiude in sé quattro note fondamentali: unità, santità, cattolicità, apostolicità. 
· L’apostolicità è data dalla comunione gerarchica con Pietro, che è la pietra sulla quale Cristo Gesù ha edificato la sua Chiesa. 
· Senza Pietro non vi è Chiesa di Cristo, perché non vi è stabilità nella verità, nella grazia, nella profezia, nella parola, nell’unità.
· Senza Pietro vi sono zattere che sono sbattute dai venti e condotte alla deriva dalle dottrine, dalle filosofie, dal pensiero degli uomini. 
· Senza Pietro vi è un ammasso di legni alla deriva, ma non vera barca di salvezza, redenzione, giustificazione.
· Un nemico che fugge è debole, inesistente, perché disorganizzato. La forza di un esercito sta nella sua ferrea organizzazione.
· È nella struttura ben organizzata che ognuno diviene la forza dell’altro, il sostegno dell’altro, il coraggio dell’altro. 
· Un esercito in fuga è senza alcuna possibilità di essere vittorioso. Manca dell’organizzazione. È privo di ogni struttura.
· La forza va sempre strutturata, per essere efficace. Una forza non strutturata è assai debole, insistente.
· Un esercito in fuga è senza alcuna forza e può essere inseguito, abbattuto, sconfitto, annientato, distrutto. 
· Questo principio vale anche in campo spirituale. Una comunità non strutturata è debole, senza alcuna forza.
· Una comunità invece ben strutturata, amalgamata, organizzata anche se composta di pochi elementi è capace di grandi cose.
· L’individualismo è la morte di ogni comunità. La comunione ben compaginata e connessa è la forza di ogni organizzazione.
· La divisione è sempre debolezza, fragilità. L’unità invece è sempre forza, potenza, vittoria, riuscita.
· Chi vuole una comunità forte deve avere una struttura forte e nello stesso tempo agile, duttile, non ferrea, non cementificata. 
· Il fallimento di molto lavoro risiede proprio nel suo individualismo. Persone eccellentissime, ma da sole, riescono quasi in niente.
· Persone non eccellentissime, ma organizzate insieme, divenute l’una la forza dell’altro, riescono in cose più che grandi.
· Questa verità è regola che nessuno potrà ignorare. Chi non la vive sperimenterà sempre il grande insuccesso e la vanità del suo lavoro. 
· Il cristiano oggi è bombardato quotidianamente da una miriade di parole solo apparentemente vere.
· Si annunziano frasi che sembrano contenere la verità di Cristo, invece sono distruttrici della sua fede più pura e più santa. 
· Non si dice forse oggi che tutti sono salvati?  Non si dice forse che Dio perdona sempre? 
· Non si insegna che la misericordia di Dio è grande, immensa come il cielo. 
· Chi oserebbe accusare queste frasi di eresia, errore, buio teologico? Nessuno. 
· Eppure esse sono eresie, falsità, buio veritativo, perché escludono la conversione.
· Sono eresie perché non richiedono il pentimento, il ritorno dell’uomo nella pienezza della giustizia e della verità. 
· Si insiste sull’azione di Dio, si ignora, si nega, non si dice la necessità dell’azione dell’uomo in ordine alla sua salvezza. 
· Il male della cristianità cattolica oggi è quella nascosta eresia contenuta in ogni parola della nostra predicazione. 
· Si dice: “La fede è un rapporto personale tra l’uomo e Dio”. Chi oserebbe mai affermare che questa frase è pura falsità e inganno? Nessuno. 
· La fede è questa relazione, si insegna da ogni parte. Invece la fede non è questa relazione. 
· La fede è la relazione dell’uomo con la Parola di Dio, data a Lui attraverso la mediazione della Chiesa. 
· Quando si esclude la Chiesa dal rapporto dell’uomo con Dio, siamo nella più alta e pericolosa eresia. 
· Sola gratia, sola Scriptura, sola fides, senza la mediazione della Chiesa sono nulle. È il più puro soggettivismo nella relazione con Dio. 
· La coscienza deve essere sempre illuminata dalla Chiesa. L’anima ristorata dalla Chiesa. Lo spirito nutrito dalla Chiesa. 
· La mediazione della Chiesa è più che il grembo materno in ordine alla gestazione della nuova vita di fede che è sbocciata in un cuore. 
· Ma oggi l’eresia è così. Essa si compone di frasi apparentemente vere che nessuno scorge come devastanti per la mediazione della Chiesa.
· Devastanti anche per la responsabilità dell’uomo nel processo della sua conversione e del suo ritorno a Dio.
[bookmark: _Toc373525037][bookmark: _Toc373525888]4 Luglio  2013
· La cristianità cattolica vive oggi un momento assai difficile della sua fede, potremmo dire nuovo, mai verificatosi prima. 
· Nel mondo profano un tempo quando si andava in guerra, lo scontro era sempre frontale, l’uno contro l’altro. 
· Si sapeva chi era il nemico, quanto valeva, come lo si poteva affrontare, quali strategie inventare al fine di poterlo superare. 
· Il nemico era visibile. Lo scontro visibile. L’annientamento visibile. Anche la pace era visibile, perché la resa era visibile.
· Oggi nel mondo profano il nemico è invisibile, le armi sono invisibili, la guerra è invisibile, gli attacchi sono invisibili. 
· Si parla di guerra atipica, combattimenti atipici. Tutto è atipico, perché oggi il nemico ama nascondersi, mimetizzarsi, essere invisibile. 
· Non c’è più un esercito contro cui combattere a viso aperto, con scontro frontale. Il nemico è dove neanche te lo immagini. 
· Viene furtivo, ti assale, ti massacra e poi scompare. 
· Anche quello che tu pensi l’essere più innocuo di questo mondo, potrebbe ucciderti quando meno te l’aspetti. 
· Così vanno i tempi. La stessa tattica oggi la usa il mondo dell’errore, dell’eresia, della falsità nel campo del cristianità cattolica. 
· È guerra invisibile, difficile da potersi combattere, perché il nemico è inafferrabile, l’errore è inafferrabile, l’eresia è inafferrabile.
· Anticamente il propugnatore di errori ed eresie formulava il suo pensiero, se ne assumeva la paternità.
· Gridava per le piazze la sua idea di verità rivelata o semplicemente scientifica, veniva giudicato, condannato, scomunicato.
· Veniva espulso dalla comunità, dichiarato eretico, a volte anche bruciato vivo o sottoposto a indicibili torture e sofferenze.
· Lo si seviziava al fine di farlo retrocedere, in modo che si potesse ravvedere dalla sua falsità, ritornare nella pienezza della verità. 
· Qui non si intende legittimare metodi e forme crudeli e atroci che la storia ha conosciuto. 
· Si vuole semplicemente mettere in luce la visibilità del nemico o dell’avversario della fede. Oggi tutto questo non è più possibile. 
· Abbiamo l’eresia senza paternità, l’errore senza genitore, la falsità senza alcuna madre che l’abbia partorito.
· Abbiamo dottrine peregrine che circolano come sciami di api e non si sa chi le pone in essere.
· Le eresia sembrano verità, gli errori dogmi, le falsità purezza di luce, le dottrine peregrine appaiono come novità di Cristo e di Dio.
· Ogni cristiano deve possedere una coscienza che vede, un cuore che ama, un forte desiderio che vuole il più grande bene per il suo Dio. 
· Non può l’uomo oscurare la gloria di Dio. Non può elevarsi al di sopra del suo Signore. Non può Dio occupare nessun secondo posto. 
· Il cristiano è chiamato a costruire un vero nuovo umanesimo, a mettere Dio al primo posto nel cuore di ogni uomo. 
· Per conoscere quanto è grande l’amore di Dio in noi, nella società, è sufficiente osservare lo stile di vita di ogni singola persona. 
· Ognuno agisce secondo verità, falsità, perfezione, imperfezione, sapienza, stoltezza, empietà del suo cuore. 
· Un cuore che ama Dio, lo pone sempre al primo posto. Ogni decisione è sempre presa in rapporto e in relazione con la sua fede. 
· Oggi l’umanità vive di una tremenda povertà, la più nera da quando essa ha iniziato ad esistere per volontà del suo Dio, Creatore, Signore.
· Oggi l'uomo è povero perché ha smarrito, ha perso la nozione di eternità che lo caratterizza più che lo stesso suo corpo. È senza eternità. 
· Lui non è uno dei tanti animali che popolano la nostra terra. L’animale non ha eternità. 
· L’uomo è tempo ed eternità, in una relazione particolarissima: è il tempo che governa la nostra eternità.
· Una scelta nel tempo crea l’eternità di gioia o di  tristezza, di vita o di morte, di luce o di buio eterno, di Paradiso o di inferno. 
· Se l’uomo non si riveste di questa nozione che è essenza stessa del suo essere e del suo vivere, la sua povertà crescerà a dismisura. 
· Senza la nozione di eternità si rovinerà, si annienterà, si ubriacherà di solo presente, si incamminerà su sentieri di morte. 
· Spesso si ascoltano commenti sul Vangelo. Ogni parola proferita è pura eresia, buio che non illumina l’esistenza, antropologismo ateo.
· Sovente è amore senza alcuna motivazione, carità filantropica e non teologica, assistenzialismo privo di un qualsiasi fondamento teologico.
· È privo di qualsiasi solidità escatologica, divina. È pietismo verso l’uomo privato anche lui della nozione di eternità. 
· La dimensione vera, piena, perfetta del suo essere è tempo ed eternità, tempo che prepara e genera in qualche la vita futura. 
· L’eternità necessariamente deve essere generata nel tempo, attraverso la carità dell’uomo verso Dio e verso l’uomo, suo fratello. 
· Tutto questo fa della carità un’esigenza vitale, primaria, non superficiale, non accidentale, non secondaria, dipendente dal sentimento.
· In essa l’amore diviene il solo obbligo religioso. Tutte le altre strutture religiose del passato devono cedere il posto al vero amore. 
· L’antica forma di vivere l’amore verso Dio e verso l’uomo finisce. Non esiste più. Non è più via per ereditare la vita eterna. 
· Dinanzi ad un uomo da soccorrere, dare vita, elevare, creando in lui la vera speranza, tutte le forme religiose devono scomparire, morire.
· Devono essere dichiarate non attuali, non più perfette, non più sante, non più vere. 
· Gesù instaura il modo nuovo di essere nel suo regno. Questo nuovo modo ha un solo nome: amore incondizionato, amore totale e puro.
· È un amore senza alcun obbligo religioso da osservare, perché è l’amore la vera religione da praticare.
[bookmark: _Toc373525038][bookmark: _Toc373525889]5 Luglio  2013
· Quando si parla di profezia, si intende una relazione ininterrotta con Dio, con Cristo, con lo Spirito Santo. 
· Papa, Vescovi, Sacerdoti, sono i ministri della Parola, non sono sostitutori di Cristo Gesù, dello Spirito del Signore, del Padre Celeste. 
· Essi sono chiamati ad essere perenni ascoltatori. Prima ascoltano e poi riferiscono. Prima sentono, odono Cristo e poi parlano di lui. 
· La mediazione profetica dice che nessuna parola del Papa, del Vescovo, del Sacerdote deve scaturire dal suo cuore, ma sempre da Cristo. 
· Se così non fosse, sarebbe tradimento della mediazione profetica. Nessuno è profeta del proprio cuore, della propria mente e desideri. 
· Tutti invece sono chiamati ad essere profeti dell’unica voce di salvezza che è quella di Dio, in Cristo, per opera dello Spirito Santo. 
· Il dono della Parola rivelata deve essere vera mediazione, cioè dono attuale dello Spirito Santo a colui che deve dire la volontà di Dio.
· La vera mediazione profetica oggi è quasi abolita. Dio è lontano da molti cuori.
· Molti sono i profeti del proprio cuore, dei propri sentimenti, della propria volontà, delle proprie aspirazioni, dei propri desideri. 
· Ogni persona, chiunque essa sia, uomo o donna, è obbligata ad essere saggia, prudente, sapiente, accorta.
· Ogni persona deve mettere ogni attenzione affinché per mezzo di essa non venga suscitato alcun desiderio cattivo nel cuore dell’altro. 
· Se lo fa, è responsabile dinanzi a Dio del suo peccato. L’altro pecca per non aver governato le sue passioni. 
· Noi pecchiamo per averle risvegliate, suscitate, sollecitate. Ognuno è responsabile del suo peccato. 
· È peccato provocare l’altro, schierandoci e trincerandoci dietro la nostra pretesa libertà che possiamo vivere come ci pare. 
· La morale è cosa seria. In questo nostro mondo, ipocrita e tristemente falso, ingannatore, bugiardo, menzognero, la morale non esiste più. 
· Abbiamo decretato la fine della morale, ma non possiamo decretare la fine dell’uomo immorale, amorale, disonesto, infedele, prepotente.
· Non possiamo decretare per legge la fine dell’uomo arrogante, violento, stupratore, incestuoso, pedofilo, concupiscente, malvagio.
· È in questo regno che si deve vivere e per vivere in esso è necessaria la somma morale, la somma virtù, la somma santità di tutti.
· Nell’Antico Testamento Dio è la luce che rende sicuri i passi dell’uomo. 
· Dio è luce nella sua parola, nei suoi comandamenti, nelle sue grandi opere che illuminano la storia e la conducono verso la sua verità. 
· La luce è fonte di vera vita. Le tenebre invece sono morte. 
· Tutta l’antica verità sulla luce è porta a compimento da Gesù. 
· Gesù è luce piena, perfetta, divina ed umana, eterna e incarnata, nel cielo e sulla terra.
· Passato, presente, futuro, devono essere illuminati dalla sua luce se li si vuole condurre nella vita e nella verità. 
· Gesù è luce in ogni condizione in cui può versare la vita di un uomo: povertà, ricchezza, malattia, solitudine, sofferenza, abbandono. 
· Ogni dolore, ogni morte diventano vita e verità se illuminati dalla sua luce.
· La sua non è solo luce di Parola, di verità, di giustizia, di comandamento, è soprattutto luce che si sprigiona dalla sua persona.
· È luce la sua che sgorga dalla sua umanità. Ha vissuto nella carne, conservandola nella luce in ogni istante di essa. 
· Il mondo è nelle tenebre. Sul mondo vi è un’ombra di morte che aleggia. 
· Spesso in esso sorgono delle piccole fiammelle, ma sono ben misera cosa, un niente. 
· Queste piccole fiammelle o piccoli lumi non riescono ad illumina nella sua interezza l’umana esistenza. 
· Se leggiamo tutto il pensiero antico del mondo notiamo piccole luci, ma esse sono ben poca cosa dinanzi alle esigenze della nostra vita.
· Anche se queste piccole luci fossero in grado di illuminare la nostra esistenza, esse mai potrebbero essere creatrici di vita. 
· Gesù è la luce che crea una vita nuova, la crea in modo più mirabile di quella antica, quando Dio fece l’uomo a sua immagine e somiglianza.  
· Tra cosmogonie, teodicea, metafisica, gnoseologia, psicologia, altre luci del mondo e la luce di Cristo Gesù vi è una distanza infinita. 
· Queste piccole luci umane non creano una nuova vita. Non dicono neanche tutta la verità sulla nostra vita. 
· Contengono semi di verità, ma non la verità. Si pensi oggi all’antropologia atea, all’illuminismo di ieri, all’idealismo dei secoli scorsi.
· Si pensi al romanticismo, alla filosofia cieca che ha creato il superuomo con tutte le nefaste conseguenze che la storia ha dovuto subire.
· Gesù è la luce che crea vita in ogni sofferenza, dolore, ignoranza, solitudine, nella stessa morte. La sua luce vera crea vita vera. 
· Il cristiano è chiamato a presentarsi al mondo con la vita vera creata dalla luce e dalla grazia di Cristo Gesù.
· Se farà questo e quando lo farà, solo allora il mondo comprenderà quanto potente è la sua tenebra.
[bookmark: _Toc373525039][bookmark: _Toc373525890]6 Luglio  2013
· Tutti i diavoli dell’inferno conoscono ogni parola della Sacra Scrittura e se ne servono per tentare l’uomo. 
· La citano per frasi staccate l’una dalle altre, con principi ermeneutici falsi e bugiardi.
· La citano con regole esegetiche e metodi di studio capaci di dare significati totalmente differenti da ciò che il Signore ha proferito. 
· Essi sono talmente abili, esperti nell’arte e nella scienza della Scrittura da ridurla per intero a menzogna, falsità, inganno. 
· Nessuna parola detta da essi è portatrice di luce, ma solo di grande tenebra. Si servono delle sue parole per oscurare Dio dai cuori. 
· Chi diviene discepolo dei diavoli, acquisisce lo stesso metodo e segue le medesime regole esegetiche ed ermeneutiche. 
· Con costoro l’oscuramento della luce divina è totale. Sempre i profeti hanno denunciato questa via distruttrice della verità. 
· Tutti i veri profeti hanno gridato e gridano contro questa via. Malachia smaschera la parzialità come vero oscuramento della divina Parola. 
· Al tempo di Gesù non solo vi è parzialità, regna un oscuramento pieno della luce che scaturisce dalla divina Parola. 
· Gesù accusa i maestri del suo popolo di non conoscere né Dio e né Mosè. Parlano di Dio e di Mosè senza alcuna vera conoscenza. 
· Gesù parla anche di abilità nell’eludere il comandamento di Dio. 
· Addirittura li denuncia di aver perso loro la chiave della scienza e di aver chiuso le porte del regno dei cieli. 
· A questo popolo sordo e cieco Gesù oggi rivela la grande misericordia di Dio. 
· Lui non vuole la morte del peccatore, ma che si converta e viva. 
· Lui non manda i suoi inviati per giudicare il peccatore, ma per accoglierlo, perdonarlo, cercarlo, riportarlo nel suo ovile.  
· Un maestro di Dio che non cerca il peccatore per invitarlo alla conversione, di certo è un traditore della sua missione.
· Costui è un vero discepolo del diavolo e non di Dio. 
· È discepolo del diavolo perché usa la Scrittura per allontanare da Dio e non per avvicinare.
· Usa il testo sacro per giudicare e non per salvare, per respingere e non per accogliere.
· Lo usa per accrescere il suo prestigio non certo per liberare l’uomo dal pesante gravame del suo peccato e della sua colpa. 
· Tra i discepoli del diavolo e i discepoli di Cristo grande è la differenza. 
· I discepoli del diavolo lavorano per la perdizione dell’uomo, escludendolo dalla misericordia e dalla grazia di Dio. 
· I discepoli di Cristo Gesù operano per la conversione dei cuori chiamando quanti sono fuori a rivestire però l’abito della penitenza.
· La prima missione degli inviati di Cristo Gesù è quella di pregare perché il signore della messe mandi operai nella sua messe. 
· Non deve essere questa missione occasionale, elevata a Dio ima volta ogni anno quando si celebra la giornata delle vocazioni.
· Ogni attimo si deve respirare per poter vivere. Così si deve elevare il respiro a Dio perché mandi operai con la stessa frequenza di tempo. 
· Deve essere questa preghiera il nostro alito quotidiano, perenne. Essa deve essere come il respiro
· Se questa preghiera non è fatta, vana risulterà la stessa missione. 
· Sarà più che vana, perché tutto il suo lavoro domani andrà perduto, non essendovi alcun altro che lo rilevi e lo porti a compimento. 
· È come se un contadino piantasse una vigna e non avesse alcun erede. La piantagione della vigna è inutile. 
· Potendo lui morire anche dopo pochi giorni che la vigna è stata piantata, il suo lavoro andrà tutto perduto. 
· Nessuno più la coltiverà, né si prenderà cura di essa. 
· La vigna di Dio necessità cure più di ogni altro lavoro intrapreso dall’uomo. 
· Per questo è necessario che sempre ci siano coloro che rilevino il nostro lavoro e lo portino avanti con scienza, intelligenza.
· Lavorino con potenza di Spirito Santo, grande carità, misericordia, verità, santità.
· Senza preghiera elevata a Dio ininterrottamente, Dio non manda operai e noi moriamo senza avere alcuna successione nel lavoro apostolico. 
· Quanto noi abbiamo fatto va perduto per sempre. È il nostro un lavoro veramente inutile, infruttuoso, perso. 
· Con esso non facciamo nascere figli a Dio, non diamo nuove energie alla Chiesa.
· Non creiamo nuovi operai che possano dare slancio, continuità, perpetuità all’opera di Gesù Signore. 
[bookmark: _Toc373525040][bookmark: _Toc373525891]7 Luglio  2013
· Il sacerdote è vero ponte di salvezza, vero mediatore della grazia divina, vero portatore di giustificazione e di redenzione. 
· Attraverso di Lui la grazia di Cristo, l’amore del Padre, la comunione dello Spirito Santo devono invadere ogni cuore. 
· Questa mediazione oggi ha bisogno di essere purificata, santificata, liberata da ogni influsso mondano, portata nella sua più santa verità. 
· La mediazione nel sacerdozio vuole che il ministro della grazia di Dio sia lui pieno di grazia.
· Vuole che sia lui trasformato in grazia di salvezza come Cristo Gesù, lo Spirito Santo, il Padre dei cieli sono grazia di salvezza. 
· Se non avviene questa trasformazione, la sua mediazione è vana, è solo sacramentale, ma non vitale. La grazia non sgorga dalla sua vita. 
· È vera mediazione se lui incarna in sé tutto il mistero di Cristo nella sua perfetta relazione con il Padre e lo Spirito Santo.
· Se diviene un vero produttore di grazia e di Spirito Santo, per effondersi nei cuori, per essere lui il dono di Dio oggi, in Cristo. 
· Questa mediazione va ripensata, riletta, ricondotta nella sua verità. Va riportata alle sue sorgenti più pure e più sante. 
· La vera mediazione sacerdotale mai potrà prescindere dall’immolazione del sacerdote nell’obbedienza per la salvezza. 
· La schizofrenia cristiana è oggi il peggiore male della fede. Vi è separazione dalla fede recitata, proclamata, scritta, documentata.
· Vi è allontanamento dalla fede studiata, travasata da un libro all’altro, aggiornata con formidabili tesi dottorali.
· La vita  reale, concreta, quotidiana del discepolo di Gesù è vissuta senza alcuna relazione con la verità del Vangelo.
· È questo lo scandalo perenne che impedisce ad ogni altro uomo di accostarsi alla luce di Gesù Signore. 
· La civiltà cristiana oggi è fondata su dio denaro e non più sul Dio Provvidenza, Carità, Misericordia, Pietà, Compassione, Perdono.
· Se non si crede più nel Dio Accondiscendenza, Accoglienza, come fa un non credente in Cristo Gesù ad aprirsi alla fede in Lui. 
· La fede è luce, ma per brillare ha bisogno della carne del cristiano. Nessuna lampada brucia senz’olio. 
· Nessuna fede illumina senza l’olio attinto dalla carne del cristiano che si consuma di amore, carità, giustizia, autentica santità.
· Il cristiano  offre alla fede l’olio che trae dalla sua carne che brucia d’amore per Gesù Signore e la sua fede illumina il mondo.
· La Parola di Gesù, compresa nello Spirito,  è luce di verità piena, totale, perfetta su ogni più piccola realtà che riguarda la nostra vita. 
· Occorre però che noi crediamo in quanto Lui ci dice. 
· Se noi non aderiamo alla sua Parola oggi, ce ne pentiremo domani, ma senza più alcuna possibilità di ritorno indietro. 
· C’è un momento per la conversione, il pentimento, la fede e c’è un momento in cui questo non sarà più possibile. 
· È questo oggi l’errore, la stoltezza, l’insipienza, la tenebra che oscura la mente del cristiano. 
· Egli pensa che possa vivere come gli pare, tanto alla fine sarà accolto da Dio nelle dimore eterne, senza pentimento e senza conversione.
· Pensa così ma si sbaglia. Dio e Gesù così non dicono e così non mai potranno agire. 
· La vera educazione è all’obbedienza, non al Dio di ieri, bensì al Dio che oggi parla al suo popolo e vuole “rifondare” la sua religione.
· Oggi la vuole portare nella pienezza della verità, oggi la vuole liberare da ogni forma ormai desueta e non più eloquente.
· Obbedire al Dio di ieri a volte è anche facile. Obbedire al Dio di oggi diviene difficile, a volte anche impossibile.
· Oggi Lui ci ci parla attraverso il Suo Santo Spirito e oggi vuole condurci alla pienezza della verità, della carità, della speranza.
· Il martirio di Cristo Gesù è causato dalla sua richiesta ai capi del suo popolo di obbedire al Dio di oggi.
· Oggi parlava loro attraverso la voce del suo Messia. Loro però avevano il Dio di ieri, con il cuore di ieri, con la mente di ieri. 
· La Chiesa è sempre tormentata da questa obbedienza attuale al suo Dio di oggi. 
· Essa vorrebbe obbedire al Dio di ieri, allo Spirito Santo di ieri, alla teologia di ieri, alla pietà di ieri, alle abitudini di ieri. 
· Sono molti coloro che si rinchiudono in questo carcere invisibile. 
· Lo Spirito Santo oggi li invita ad uscire ed incamminarsi sulla via della verità tutta intera.
[bookmark: _Toc373525041][bookmark: _Toc373525892]8 Luglio  2013
· La fede dei discepoli di Emmaus è ricca di molto entusiasmo, molta buona volontà. È però senza il possesso del vero mistero di Gesù. 
· Verità e fede sono una cosa sola. Se la fede viene privata della verità, essa è in tutto simile ad uno pneumatico senz’aria. 
· In nessun modo potrà sopportare il peso posto sopra il veicolo. Senz’aria si affloscia e lo stesso veicolo è costretto a fermarsi. 
· I discepoli di Gesù arrestano la loro corsa e se ne ritornano nel loro villaggio. Sono però tristi, delusi, stanchi nel cuore e nella mente.
· La loro era stata una ricerca di speranza vana. La croce di Gesù li aveva sgonfiati, privati dell’alito di vita. 
· Ora, avviliti per il risultato ottenuto, discutono sul loro fallimento. Eppure le premesse erano buone. 
· Gesù incendia i cuori. Chi va dietro di Lui avverte qualcosa di divino, di soprannaturale, di verità, santità, trascendenza, onnipotenza. 
· Quanto si avverte, se non è sorretto da una verità forte, alla fine non regge. Un esempio potrà aiutarci a comprendere questa verità. 
· Più grande e pesante è il carico che deve sopportare lo penumatico e più grande e più capiente di aria dovrà essere esso stesso. 
· Gesù in questa circostanza si rivela loro come un eccellente, superlativo “Gommista”, un riparatore della loro fede senza verità.  
· Gesù prende il loro pneumatico ormai ridotto a brandelli, lo ricompone, mettendovi in esso la buona aria della verità. 
· Ancora però gli manca l’ultimo tocco: la misurazione della pressione e l’equilibratura. 
· Questi ultimi necessari adempimenti Gesù li compie non lungo la via, bensì nell’officina della comunione conviviale. 
· Che la riparazione sia riuscita, lo attesta il fatto che essi all’istante si rimettono sulla via e tornano a Gerusalemme. 
· Prima il loro veicolo era da loro trascinato a fatica. Camminavano stancamente. 
· Ora che gli pneumatici sono ben calibrati e rimessi in ordine, essi possono correre velocemente. 
· La strada è per loro più che una pista. Essi non camminano. Volano. Vanno dai discepoli per raccontare la verità di Cristo Gesù. 
· Vanno per riparare i tanti pneumatici rotti e fracassati che essi avevano lasciato nella Città Santa. 
· Oggi la fede non è forse in degli pneumatici forati, bensì scoppiati, lacerati. Siamo andate oltre gli stessi discepolo di Emmaus. 
· Anche noi abbiamo bisogno che venga il divino “Gommista” per riparare quello che ancora rimane della nostra povera misera fede.
· Una donna poco prudente, carente di saggezza, può esporre un uomo alla tentazione. Lo può indurre al desiderio cattivo e malvagio. 
· Anche un uomo può indurre in tentazione una donna. E moltissimi lo fanno senza porsi alcun problema di coscienza. 
· Questa verità oggi è difficile da accettare. Da più parti si grida che è diritto della donna vivere la vita come le pare. 
· Ella può vivere a suo gusto e piacimento e nessuno le deve recare fastidio. Questa verità è sublime. Ma si può vivere solo in Paradiso. 
· Neanche nell’inferno o nel purgatorio la si potrà vivere perché in questi luoghi ancora la santità non è perfetta.
· Finché si è sulla terra, si vive nella concupiscenza, nei desideri, nell’impurità, nella lascivia, nella non governabilità del cuore.
· Sulla terra si vive nella violenza, nell’oppressione, nella schiavitù, in una parola: siamo nel regno del peccato. 
· In questo regno è obbligo di ognuno di noi vivere di somma prudenza e accortezza, infinita sapienza e vigilanza, illimitata attenzione. 
· Se si va in un campo minato, occorre rivestirsi di tutte quelle precauzione perché la mina non scoppi. 
· Di certo non si può andare in un letamaio e pensare le che mosche non assalgano. 
· Così non si può entrare in un alveare e comandare alle api di non pungere o ai calabroni di starsene zitti.
· Il vero profeta non è colui che dice solo parole di esaltazione, di lode o che parla sempre di benedizione e di grazia. 
· Il vero profeta è colui che denunzia ogni possibile deviazione della religione, ogni eresia, errore, ogni comprensione della Parola. 
· Il vero profeta annunzia il castigo anche eterno che si abbatterà su colui che vive la sua relazione con Dio da rinnegatore della verità. 
· Sono falsi quella religione, quel profeta, professore, ministro del Signore che non gridano la falsità in cui è caduta la religione. 
· La religione sempre cade dalla sua verità ed è obbligo rimetterla nella pienezza di essa. 
[bookmark: _Toc373525042][bookmark: _Toc373525893]9 Luglio  2013
· Maria, sorella di Marta e di Lazzaro è modello della vera fede. È figura e immagine del vero credente in Cristo Gesù. 
· Il problema che la Chiesa dovrà risolvere ogni giorno della sua vita sulla nostra terra è uno solo: distinguere, non confondere.
· Essa deve sempre distingue Parola di Cristo e verità dello Spirito, vita di Cristo e comprensione sempre attuale di essa nello Spirito. 
· Ciò che è stato e ciò che dovrà essere non sono la stessa cosa. Ciò che è stato mai più si ripeterà. 
· Ciò che invece dovrà essere, occorre che ogni giorno sia e divenga per opera dello Spirito Santo. 
· Ma lo Spirito del Signore non agisce come vorrebbero gli uomini: in forma istantanea, immediata, repentina, ex abrupto. 
· Come Maria si siede ai piedi di Gesù, così occorre che il cristiano, chiunque esso sia, si sieda ai piedi dello Spirito Santo.
· Lo invochi con preghiera assidua, si lasci parlare da Lui, da Lui illuminare, da Lui ispirare, condurre, muovere, sorreggere. 
· Lo Spirito del Signore è l’Illuminatore della nostra storia che è in una mutazione quotidiana, perenne, ininterrotta. 
· Perennemente abbiamo bisogno di Lui perché ci conduca in questa storia mutevole che cammina in avanti a grande velocità. 
· Chi vuole lasciarsi illuminare dallo Spirito del Signore deve rinnegare storia, tradizioni, abitudini, usi, modalità di essere, di operare. 
· Lo Spirito Santo non viene per convalidare le nostre opinioni o teorie, che potrebbero essere anche affascinanti.
· Molte delle nostre teorie non sono oggi la sua volontà, la sua verità, il suo disegno di salvezza verso la storia attuale. 
· I modelli umani di comprensione della realtà non necessariamente corrispondono ai modelli dello Spirito del Signore.
· Chi vuole camminare nello Spirito Santo, deve abituarsi ad un rinnegamento continuo.
· Deve essere pronto anche ad abbandonare ciò che lo Spirito gli ha detto ieri.
· Oggi è un nuovo giorno ed è l’oggi che lo Spirito lo vuole illuminare, perché ieri lo ha già fatto.
· Non è facile entrare in questo dinamismo. L’uomo preferisce i suoi cliché, i suoi target, le sue diapositive stampate nella memoria.
· Preferisce i ricordi personali, le sue strutture mentali, la sua storia vissuta, i suoi successi umani, applausi, le molte approvazioni. 
· Per parlare nello Spirito Santo è più che urgente abbandonare tutte queste cose. 
· Anche la propria santità urge lasciare, dimenticare, perché lo Spirito del Signore oggi ne vuole creare una nuova.
· La vera religione produce un frutto di vita eterna, nella conversione a Cristo Gesù nella sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. 
· La falsa religione non produce alcun frutto di bene. L’uomo rimane nella sua vecchia natura, dalla quale non nascono figli a Dio.
· Nella falsa religione non si redime il mondo, non si illuminano le menti, non si riscaldano i cuori, non si porta nella virtù nessun corpo. 
· Si vive in un mondo di passioni, spesse volte ben camuffate e ammantate di santità ipocrita,  bugiarda, vana, menzognera, stolta, falsa. 
· La vera religione è quella capace di accogliere ogni uomo di ogni razza, popolo, lingua, nazione, tribù. 
· La vera religione non chiede all’uomo di lasciare ciò che si è, chiede invece di iniziare ad illuminare con una luce nuova ciò che si è.
· Vi è infatti una verità vera ed una verità falsa, ingannevole. Vi è un diritto giusto e un diritto ingiusto. 
· La vera religione dona ad ogni uomo la verità vera ed il diritto giusto così che ciascuno possa conformare la sua vita a questa nuova luce.
· La nuova luce è luce divina che discende per noi dal Cielo al fine di rischiarare le nostre tenebre.
· Se una religione non è datrice di questa luce nuova, questa religione è falsa, ingannevole, bugiarda. Non aiuta l’uomo nel suo farsi. 
· Lo incarcera in delle forme di vita che non gli appartengono, mai potranno essere verità della sua natura. 
· Religione ed umanità sono una cosa sola. Fede ed universalità sono una cosa sola. Verità e fede sono una cosa sola. 
· Quando vi è schizofrenia tra religione ed umanità, fede ed universalità, fede e verità, è allora che la religione è falsa. 
· Non è di aiuto all’uomo, ma di rovina. Non è di salvezza vera ed autentica, ma di perdizione.
· Al tempo di Gesù la religione dei padri si era bloccata ad una visione dell’umanità non più sostenibile. 
· Ciò che valeva per il passato non vale per l’oggi, tempo in cui il Signore vuole ristrutturare in modo totalmente nuovo tutta l’umanità. 
· In questa ristrutturazione non può avere un popolo la preminenza sugli altri popoli o un uomo vantare la superiorità su un altro uomo. 
· La religione di Cristo pone tutti gli uomini dipendenti dallo Spirito Santo, dalla grazia, mozione, carismi, ministeri che Lui elargisci. 
· Non vi è un uomo sopra un altro uomo, ma lo Spirito Santo che pone un uomo sopra un altro uomo per dono di grazia, verità, responsabilità. 
· È il Signore che opera tutto in tutto, con i suoi doni, non è l’uomo che si erge a maestro o a guida di altri uomini.  
· Se Gesù è sopra gli altri, non è per sua volontà. È per volontà del Padre dei Cieli che lo ha costituito mediatore di una nuova alleanza. 
[bookmark: _Toc373525043][bookmark: _Toc373525894]10 Luglio  2013
· Nel Vangelo secondo Luca si parla di una donna di nome Marta, che si affanna e si agita perché pensa lei cosa fare di meglio per Gesù. 
· Marta siamo noi, che pensiamo di conoscere la volontà di Dio, di Gesù, dello Spirito Santo, della Vergine Madre, degli Angeli, dei Santi.
· Marta siamo noi che pensiamo di poter costruire noi la santità sol perché conosciamo l’agiografia cristiana e ci aggiorniamo su di essa.
· Ignoriamo che tutta l’agiografia cristiana è stata una novità di ieri dello Spirito. oggi c’è un’altra novità che lo Spirito vuole costruire.
· Questa novità dello Spirito Santo noi la ostacoliamo perché tutti intenti a costruire la novità di ieri che non potrà mai più ritornare. 
· Questa verità è attestata, confermata dalla storia della stessa agiografia. Anche i più grandi santi della storia mai hanno avuto un clone. 
· Lo Spirito del Signore mai ha creato un altro santo simile al fondatore e al promotore di una nuova spiritualità., né durante e né dopo. 
· Lo Spirito del Signore è irripetibile. O si è santi nuovi, o non si è santi. Questa regola dello Spirito di Dio nessuno la potrà cambiare.
· Per essere veri santi occorre mettersi in ascolto oggi dello Spirito Santo, perché sia Lui a suggerire al cuore la via da seguire. 
· Affermazioni estemporanee, slogan, frasi ad effetto, picconate contro questa o quell’altra cosa, non appartengono allo Spirito Santo. 
· Lo Spirito del Signore è saggezza, intelligenza, sapienza, argomentazione, preparazione dei cuori ad accogliere la sua verità. 
· Soprattutto lo Spirito Santo interpreta la storia, i mass-media, ogni cuore, mai si lascia interpretare arbitrariamente da queste cose. 
· Lo Spirito Santo, quanto parla, tocca il cuore perché si converta e viva, perché entri nella novità della vita.  
· Lui non parla per alzare della polvere che dopo un istante si sarà di nuovo depositata nel più profondo della coscienza. 
· Lo Spirito Santo è tutt’altra cosa.  Egli opera ed agisce quasi impercettibilmente, ma sempre in profondità. Lui sa come scavare nei cuori. 
· Quando Gesù entra in una casa, in un cuore, in una vita, non viene per togliere qualcosa, per privarci di ciò che è nostro. 
· Viene per dare tutto se stesso a noi, in modo che possiamo vivere in pienezza di verità, grazia, giustizia, santità tutti i nostri giorni. 
· Gesù entra nella casa di Marta. Maria si mette ai suoi piedi, si lascia visitare il cuore, la mente, i desideri, la volontà. 
· Potrà così vivere alla perfezione il bene secondo Dio, partendo dal cuore di Cristo Gesù.
· Il cuore di Gesù è il solo che sa come si opera secondo verità e giustizia, carità e santità nella volontà del Padre suo. 
· Marta invece, autonomamente, senza alcuna consultazione, senza chiedere, si mette a fare cose per Gesù.
· A Gesù le cose che fa non servono nelle forme e nella sostanza in cui le fa. Il suo è uno sciupio di tempo e di energie. 
· Il cristiano, ad ogni livello, sciupa quantità smisurate di tempo e di energie inutilmente, vanamente per fare cose non gradite al Signore.
· Se invece si mettesse un attimo ai piedi di Gesù, imparerebbe come si ama dal suo cuore.
· Il cuore di Gesù è il solo nel quale vi è tutta la verità, la sapienza, la scienza della volontà di Dio. 
· Non si tratta allora di separare la vita attiva da quella contemplativa, ma di porre la contemplazione all’origine dell’azione. 
[bookmark: _Toc373525044][bookmark: _Toc373525895]11 Luglio  2013
· Ogni cristiano deve ricordarsi ciò che era: un figlio di Adamo, persona nata nel peccato, schiava delle sue passioni, priva della grazia. 
· Oggi il realismo di peccato è chiamato progresso, civiltà, diritto, acquisizione irrinunciabile, da legalizzare anche per legge positiva. 
· L’uomo cioè deve riconoscere pubblicamente all’uomo, deve omologare con il diritto, questo realismo. 
· C’è una legalizzazione subdola, macchinosa, ingegnosa, scaltra, che viene chiesta in nome della libertà dell’uomo. 
· La schiavitù morale mai potrà divenire libertà. La libertà è dal male ed avviene per la potente grazia di Dio riversata nei nostri cuori.
· Quanti sono fuori della fede in Cristo Signore, sono privi di ogni vera luce e per questo confondono bene e male, libertà e schiavitù.
· Confondono passioni ingannevoli e distruttrice della stessa natura umana e progresso spirituale vero, autentico, umano. 
· In noi tutto è per grazia e rimaniamo nella verità del nostro essere finché dimoriamo nella grazia.
· Se non rimaniamo nella grazia anche per noi si riaprono le porte della schiavitù. La grazia è la sola via per noi e per gli altri.
· La grazia va impetrata, chiesta, offrendo il nostro corpo al Signore in sacrificio santo per la conversione dei cuori. 
· Noi pensiamo invece che sia sufficiente fare qualche dibattito, o partecipare a qualche Talk show perché l’altro si convinca. 
· È come se noi stessimo dinanzi ad una pianta arsa dal vento d’oriente e facessimo discorsi perché essa si rianimi. 
· La pianta ha bisogno di un grande secchio d’acqua, non dei nostri santi e aggiornati discorsi su principi indiscutibili e cose del genere. 
· La verità è un perenne dono di Dio nella storia sia della singola persona che dell’intera umanità. 
· È questa la differenza fondamentale tra Cristo e l’uomo senza di Lui, contro di Lui, fuori di Lui. 
· L’uomo senza Cristo vuole essere da se stesso, dal suo cuore. Cristo Gesù invece è perennemente dall’Alto, da Dio, dallo Spirito Santo. 
· È questo il dramma che si vive anche nella Chiesa: il pensiero che vi sia identificazione tra il nostro cuore e lo Spirito del Signore. 
· Mai lo Spirito di Dio si identificherà con un cuore, anche con il più santo. Neanche con Gesù, con la sua umanità, si è identificato. 
· Gesù aveva bisogno, necessitava di invocarlo senza interruzione perché gli desse quella luce sempre attuale per svolgere la sua missione. 
· Non è facile entrare in questa verità dello Spirito Santo, dal momento che molti pensano che loro e lo Spirito Santo sono una cosa sola. 
· Senza lo Spirito del Signore che aleggia costantemente sopra di noi, sempre la nostra casa sarà lasciata a noi, ma deserta. 
· È una casa dove non fiorisce la vita. In essa regna solo la morte.
· Ai tempi di Gesù il Messia era visto come un novello Davide. Con in mano lo fionda, l’arco, la spada. Con addosso una pesante corazza. 
· Era visto e pensato attorniato da un esercito più che potente, perché sorretto dalla mano invisibile del suo Dio e Signore. 
· Orientato a liberare la Palestina dall’invasione dei Romani. Finalizzato a dare al popolo del Signore la sua libertà politica. 
· Nessuno era capace di pensare diversamente. Nessuno ancora è pronto a vedere il Messia umiliato, sconfitto, crocifisso. 
· La visione di Dio del suo Messia e la visione dell’uomo sono diametralmente opposte. 
· Sono come la luce e le tenebre, il giorno e la notte, la morte e la vita, la verità e la falsità, la speranze e la disperazione.
· La gente possiede una verità confusa sul Messia. Pietro possiede una verità letterale, ma non dogmatica, dottrinale, pienamente esatta. 
· La sua verità del Messia non è certo quella del suo Dio. È invece quella del suo cuore. 
· Ma anche oggi la verità che si ha di Cristo Gesù non è quella che ha il Padre celeste.
· È invece quella che ogni giorno si costruisce, si fabbrica, al pari degli Ebrei che nel deserto si sono costruiti un vitello d’oro.
· È questo il problema urgente da risolvere: l’equivocità della verità di Cristo, la sua non unità, la sua non globalità.
· È altresì problema il suo ancoraggio ad un passato che non è più il nostro, il mancato aggiornamento all’oggi che stiamo vivendo. 
· Dalla verità del Messia di Dio è tutta la nostra verità. Senza di essa, lavoreremo sempre la vanità, il niente, l’eresia. 
· Cureremo la vigna del diavolo non certo quella del Signore. Questa problematica non può essere più ignorata, rinviata, pena.
· Se questo avviene si crea la perdita della nostra identità di persone create da Dio a sua immagine e santificate da Gesù Signore.
[bookmark: _Toc373525045][bookmark: _Toc373525896]12 Luglio  2013
· La nostra vita è un ammasso di passioni non governate, spesso ingovernabili, sovente foriere di grandi disastri. 
· Se poi a questo disastro interiore che milita nel nostro cuore si aggiungono i cattivi consigli, allora si dona sfogo ad ogni male.
· Quando alla passione si aggiunge anche il cattivo consiglio, ogni male potrà essere fatto, ogni peccato commesso, ogni infamia operata. 
· Poiché al male, al peccato, all’infamia si aggiunge quasi sempre la vendetta, vi è una spirale di violenza che mai si arresta. 
· Neanche la morte riesce a fermare il male. Esso prosegue anche dopo la stessa morte di chi al male ha dato inizio. 
· Le radici del male, una volta che sono state piantate nella storia, si sviluppano, crescono, mettono rami di violenza, morte, stoltezza.
· Il mistero dell’iniquità si può governare in un solo modo: facendo noi ogni attenzione affinché nessun peccato sorga per noi nella storia.
· Possiamo vincere ogni male, ogni passione, ogni vizio, se la grazia di Cristo Signore ricolma cuore e mente. 
· La mediazione nella regalità manifesta nel proprio corpo tutta la potenza della santità di Cristo Gesù attualizzata dallo Spirito Santo. 
· È questa mediazione che dona forza e verità alle altre due mediazioni. Questo mistero oggi va ricomposto in ogni sua parte. 
· Il deserto è il luogo nel quale specialista di ogni lavoro è il Signore. C’è deserto più grande, spazioso, cosmico, galattico del nulla? 
· Anche nel nulla il Signore è specialista. Dalla non materia, dal non preesistente, cioè dal nulla (ex nihilo), il Signore ha tratto l’universo. 
· Anche l’uomo è stato tratto dal nulla, secondo il primo racconto della creazione. 
· Non solo il Signore ha fatto l’uomo, dal nulla gli ha creato un paradiso nel quale abitare e dal quale trarre ogni alimento. 
· L’uomo ha però una sorprendente capacità. È talmente abile da trasformare il giardino in un deserto. 
· Una volta però che è nel deserto si dimentica che Dio è solo specialista nel giardino. Nel deserto l’uomo non sa lavorare. 
· Non è stato creato per il deserto. Nel deserto ha bisogno di Dio, del suo Creatore, dello Specialista divino, altrimenti è la crisi.
· È la fame, la nudità, la sete, ogni altra privazione, fino a giungere alla stessa morte. 
· Geremia così denuncia questa stoltezza dell’uomo, che è nel giardino e lo trasforma in deserto.
· Una volta che si trova nel deserto si ostina a non cercare il Signore, il solo che lo possa salvare, creando per lui un ambiente vitale.
· Dio è il solo che può sostenere l’uomo nella sua quotidiana fatica per trarre dal suolo il suo nutrimento. 
[bookmark: _Toc373525046][bookmark: _Toc373525897]13 Luglio  2013
· Gesù ci rivela che essere profeti non ci salva. Scacciare i demoni non ci conduce in paradiso. Operare prodigi non apre le porte del Regno. 
· Eppure queste sono tre opere buone. Fatte con carità e con coscienza retta dovrebbero condurci in Paradiso. 
· Uno potrebbe rispondere: come, io ho fatto tanto bene e tu, Signore, mi dichiari che sono un operatore di iniquità? 
· Allora il bene non lo si deve fare? Bisogna stare con le mani in mano e guardare oziosi la storia che passa dinanzi ai nostri occhi? 
· La risposta è semplice da offrire alla mente che si interroga e che vuole una soluzione alla sua domanda. 
· La nostra fede non è fare, operare, costruire, innalzare, cambiare, modificare, trasformare, realizzare, andare, venire e cose del genere. 
· Tutte queste cose lasciano il cuore così come esso è. Il fare non cambia il cuore. Possiamo fare il mondo nuovo, ma non l’uomo nuovo. 
· La nostra fede è invece obbedienza, ascolto, esecuzione di un comando rivolto oggi da Dio al cuore credente. 
· Creatore della storia nuova non è l’uomo. Lui non è onnipotente, non è Signore, non è Dio. 
· Il Signore non ha mandato i suoi nel mondo per cambiare la storia. Li ha mandati per invitare ogni uomo ad accogliere la sua Parola.
· Ascoltata la Parola essi devono trasformarla in vita, sotto la potenza direzione e mozione dello Spirito Santo.
· Dovranno fare questo, però, non da persone fuori della Parola, ma da persone che sono state esse stessa trasformare dalla Parola. 
· Lo dovranno fare da poveri in spirito, miti, operatori di pace, misericordiosi, rimanendo essi stessi nella grande sofferenza.
· Lo dovranno fare dimorando essi nel dolore, sulla croce, avendo sete e fame di giustizia, lasciandosi perseguitare per la giustizia.
· Lo dovranno fare permettendo al mondo che li insulti per il nome di Cristo Gesù. 
· Gesù non ha abolito la malattia, la sofferenza, il dolore, la croce, le guerre, le carestie, le pestilenze, le infinite povertà. 
· Ha insegnato sulla sua pelle come essi vanno vissuti ed offerti al Padre per la redenzione del mondo.
· Oggi Gesù è nel deserto. È il luogo ideale perché il Padre suo intervenga e crei la vita. 
· I discepoli possiedono ancora una fede senza la pienezza della verità sul loro Dio. 
· Ignorano che Lui nel deserto è il vero specialista. Lo pensano in tutto simile a loro, inesperto, inabile, non buono, non del mestiere. 
· Loro non possono e neanche Dio può. Per questo neanche lo invitano. Neanche pensano a Lui.
· Gesù invece sa chi è il Padre suo. È la persona che può dare soluzione al suo problema. Può moltiplicare il pane per tanta gente. 
· Lui lo può e Gesù glielo chiede. Lui lo fa e il popolo si sfama, si nutre a sazietà.  
· In questa circostanza e in tante altre, quasi in tutte, i discepoli non conoscono Dio nella pienezza della sua verità. 
· Ignorano qual è la sua vera specialità: quella di lavorare con il nulla in un deserto arido, asciutto, cocente. 
· Essi sono come noi. Anche noi siamo oggi in un deserto arido, asciutto, cocente. 
· Pur avendo sulle spalle secoli e secoli di fede e die esperienza con Dio, pur leggendo ogni giorno il Vangelo, cosa stiamo facendo? 
· Non crediamo che solo il Signore, Dio, è il vero specialista che può liberarci da questo nulla di morte nel quale siamo precipitati. 
· Preferiamo disperarci, suicidarci, cadere in depressione, sventrarci gli uni gli altri per un pezzo di pane.
· Non vogliamo umilmente ritornare al nostro Dio e porlo al centro della nostra vita. È la stoltezza. 
· Abbiamo il Signore che può salvarci e preferiamo distruggerci e annientarci.
[bookmark: _Toc373525047][bookmark: _Toc373525898]14 Luglio  2013
· Gesù è acclamato vero Messia e i farisei gli chiedono che interrompa quel grido innocente ritenuto da essi voce di bestemmia. 
· Gesù risponde loro che il Signore oggi ha deciso che siano proprio i bambini e i lattanti a tessere la sua verità e la sua lode. 
· La verità storica non accetta il silenzio, il mutismo, l’omertà. Essa mai permetterà che venga coperta o messa sotto il moggio per sempre. 
· La verità storica scoppierà sempre e sempre diffonderà se stessa ai quatto venti. Oggi non è giorno di silenzio, ma di rivelazione. 
· Oggi la verità va urlata. Se non la urlano gli adulti, saranno i bambini, le pietre, i lattanti a farla sentire al mondo intero. 
· Quando il Signore decide di rivelare se stesso al mondo, non si deve tacere, si deve gridare, urlare la sua verità contro ogni divieto.
· Ai tempi di Amos la classe dirigente era avida di denaro anche a motivo delle loro donne che ogni giorno crescevano nei vizi e nulla bastava loro
· “Ascoltate questa parola, o vacche di Basan, che opprimete i deboli, schiacciate i poveri e dite ai vostri mariti: «Porta qua, beviamo!»”.
· Ieri vi era l’oppressione del povero da chi governava, oggi si è aggiunta quella di chi non lavora che deve essere sostenuto da chi lavora. 
· È una oppressione sui generis, una piaga della moderna civiltà. Essa va risolta, ma per questo urge cambiare lo stesso modello di civiltà. 
· Vi è uno squilibrio che va regolarizzato. Ma per questo dovremmo abbandonare l’idolatria del progresso e pensare nuove forme di vita. 
· Non può reggersi uno Stato nel quale uno lavora e dieci sono costretti a non lavorare dall’idolo della civiltà da noi creata. 
· Spetta al teologo illuminare le coscienze con la luce della verità rivelata, in modo che ognuno vi metta la sua parte di responsabilità. 
· La luce della teologia è più che necessaria. Senza di essa l’uomo annaspa nelle tenebre perché cieco senza alcuna possibilità di vedere. 
· Perché una società si regga è necessario che tutti partecipino agli utili, ai benefici, ma anche alla produzione degli utili e benefici. 
· È necessario che i benefici e gli utili siano reali e non ideali, concreti e non di puro desiderio. 
· Per questo occorre che si ponga un limite alle necessità e agli stessi desideri. 
· Se gli introiti vengono superati dalle necessità, è evidente che si va in banca rotta. 
· Non si può dare libero sfogo ad ogni desiderio. Neanche si può chiedere il sommo, quando ci si deve accontentare del poco. 
· Alla povertà urge che ci educhiamo tutti. Povertà è anche accettare malattie, morti, sofferenze, dolori, mancanza di molte cose. 
[bookmark: _Toc373525048][bookmark: _Toc373525899]15 Luglio  2013

· Spetta a chi sta in alto vigilare affinché ingiustizie, vendette, giustizie sommarie non vengano poste in atto da chi sta in basso. 
· Se chi sta in alto perde per un istante in sapienza, intelligenza, capacità di discernere ciò giusto ed ingiusto, il popolo va alla deriva. 
· Se chi sta in alto è insipiente, poco intelligente, debole nel governo, quanti dipendono da lui sono rovinati. 
· Chi sta in altro non può permettere che i suoi sudditi prendano decisioni secondo il loro cure e non secondo la Legge del Signore.
· Senza la divina sapienza e intelligenza dilagano arbitrio, corruzione, iniquità, ingiustizie e il popolo va in malora, perisce.
· Se un Papa dovesse soffrire cali di sapienza tutta la Chiesa subirebbe un potente deterioramento nella santità e nella dottrina. 
· La stessa cosa vale per il Vescovo nella sua Diocesi, il Parroco nella sua Parrocchia, il Superiore religioso per la sua comunità. 
· L’insipienza e la stoltezza che vengono da chi è posto in alto ottenebrano e intristiscono tutti quelli che sono in basso. 
· Questo vale anche per le istituzioni civili. Se un Capo di Stato permette l’arbitrio giudiziario o politico è la fine per il suo popolo. 
· Se un Capo di Governo non discerne il bene dal male e si lascia guidare dalle sue ideologie, è il disastro per tutti. 
· Se un Parlamento è litigioso, rissoso, scontroso, non cerca soluzioni di sapienza e di intelligenza, non c’è salvezza pe alcuno. 
· Se una parte politica non riesce ad accogliere la verità che impone la sua attenzione, attesta di essere semplicemente inetta. 
· La Scrittura è una lettera stupenda che il Creatore ha scritto ad ogni sua creatura. Non l’ha scritta di un solo colpo, o di getto. 
· Neanche l’ha scritta con una sola penna o una sola mano. Vi sono più penne, più mani, più inchiostri, più papiri. 
· Questa Lettera è iniziata con la creazione di Adamo ed Eva. È terminata con la morte dell’ultimo Apostolo di Gesù. 
· Ora essa è stata affidata alla Chiesa, perché sia Lei a leggerla ai suoi figli e ad ogni uomo.
· Leggendola deve scoprire in essa tutta la verità di Dio, , delle cose, degli uomini, del presente, del passato, ma anche del futuro. 
· Alla Chiesa però per leggere questo libro occorrono gli occhi dello Spirito Santo. perché possa andare oltre la lettera e la mano umana.
· Le occorre il cuore di Cristo per dare il vero significato a quanto lo Spirito Santo dona di intendere, comprendere, vedere.
· Senza lo Spirito Santo, privi dei suoi occhi, senza Cristo Gesù, carenti del suo cuore, Non si può leggere la Scrittura.
· Tutti gli interpreti di essa, tutti i suoi lettori, si fermeranno alla lettera, mai ne comprenderanno la verità che è racchiusa in essa.
· Mai scopriranno la profondità dell’amore di Dio nascosto in ogni racconto, parola, evento. 
· Lo Spirito Santo ci aiuta a penetrare le profondità del cuore, che non sono sempre di verità ma anche di falsità.
· Esse sono di bene ma anche di male, di bontà ma anche di atroce e malvagia cattiveria. 
· Il cuore dell’uomo è un vero abisso. Con la sapienza che viene da Dio vi si può leggere in esso facendo venire fuori ciò che vi è dentro. 
[bookmark: _Toc373525049][bookmark: _Toc373525900]16 Luglio  2013
· Denaro e ricchezza sono un mezzo per amare Cristo Gesù che si presenta a noi nelle vesti del povero e del derelitto. 
· Essi ci aprono una porta santa per entrare nel regno dei cieli, se usati con saggezza, intelligenza, verità, sapienza, grande libertà. 
· Cosa allora proibisce il Vangelo, cosa denuncia? Esso stigmatizza l’idolatria del denaro e della ricchezza. 
· È idolatria credere che dal denaro, dalla ricchezza dipende la nostra vita. La nostra vita è da Dio, dalla sua benedizione. 
· Il nostro futuro è Dio non da ciò che possediamo e siamo. 
· È purissima volontà di Dio condividere il denaro e la ricchezza, servirsi di queste cose per compiere opere buone.
· È vera sagacia e intelligenza servirsi del denaro per soccorrere i poveri e i miseri e creare la speranza nei cuori stanchi e afflitti.
· Il Vangelo condanna la nostra stoltezza, insipienza, vanità. Condanna l’uso idolatrico delle cose, di tutto ciò che ci appartiene. 
· Dio è la nostra pace, la nostra gioia, la nostra benedizione, la nostra vita. 
· Il denaro serve per tutte quelle poche cose necessarie al nostro corpo e al nostro spirito. 
· Usandolo per noi serviamo il nostro corpo, usandolo per gli altri, donandolo, serviamo il nostro spirito e la nostra eternità. 
· Quando noi serviamo più lo spirito e l’eternità allora l’uso del nostro denaro e della nostra ricchezza è perfetto. 
· Il pane quotidiano è il solo bene materiale necessario, vitale, indispensabile all’uomo. 
· Questo unico e solo vero bene materiale è un dono del Signore. È solo un suo dono. 
· Al Signore dobbiamo chiederlo con preghiera incessante, senza interruzione, con il cuore rivolto perennemente verso di Lui. 
· La preghiera di richiesta del pane quotidiano deve essere fatta in un contesto di relazione famigliare. 
· È la preghiera del figlio rivolta al Padre non però in una relazione di lontananza, inimicizia, opposizione, contrasto, idolatria, empietà. 
· La verità del Padre necessita della verità del figlio. 
· La preghiera è una relazione di amore, pietà, obbedienza, rispetto, osservanza della volontà e dei desideri del Padre. 
· Non è un Dio lontano, sconosciuto, ignoto che noi preghiamo. È il Padre. 
· Preghiamo il Padre che vuole solo fare il bene ai suoi figli, li vuole ricolmare di ogni cosa. Vuole fare festa per loro.
· La luce della fede è l’uomo. Ognuno può essere luce vera o luce falsa, luce viva o luce spenta, luce grande o luce piccola.
· Ognuno può essere luce che illumina e riscalda, oppure luce tiepida e senza alcuna fiamma. 
· Il Vangelo ci mette in comunione con molte persone. Ognuna di esse possiede una sua particolare luce.
· Essendo la luce della fede unica per ogni persona, qual è il compito, la missione di Cristo Gesù?
· Essa è portare ogni luce nella sua più pura verità, raddrizzandola, alimentandola, correggendola, aiutando. 
· Questa missione di Gesù è per ogni suo discepolo sia di chi sta in alto a chi occupa l’ultimo posto nella scala delle responsabilità.
· Il discepolo di Gesù deve essere persona dalla fede limpida, chiara, splendida.
· Deve deve impegnare tutto se stesso, anima, spirito, corpo, per riaccendere la luce degli stoppini dalla fiamma smorta.
· La sua deve essere luce forte e intensa se vuole raddrizzare la canna incrinata, perché possa svettare verso il cielo. 
· È una missione senza alcuna sosta.  Da essa dipende la vita della fede in Cristo Gesù sulla nostra terra. 
[bookmark: _Toc373525050][bookmark: _Toc373525901]17 Luglio  2013
· Il più grave danno, la più meschina e miserevole povertà, è la perdita della coscienza morale.
· La più ingente sciagura che può abbattersi su di un uomo è la non più capacità di discernere il bene dal male.
· È stoltezza dichiarare male il bene e bene il male. È insipienza l’indifferenza del cuore e della mente dinanzi alla legge di Dio. 
· La vera grandezza di un uomo sono coscienza, sapienza, intelligenza, discernimento tra bene e male, giusto e ingiusto.
· È sapienza discernere vero e falso, ciò che è santo e ciò che è peccato, errore, falsità, inganno, menzogna, crudeltà, malvagità, vizio. 
· Senza questa vera grandezza l’uomo cade nell’indifferentismo veritativo e nel relativismo morale.
· Senza saggezza cade in uno stato apatico della coscienza e dell’intelligenza, divenute nemiche dello stesso uomo.
· Senza sapienza celeste,  la mente non è più idonea a salvaguardare l’uomo dalla caduta in una così profonda povertà e miseria spirituale.
· Dio sempre perdona il peccato dei suoi figli. Le conseguenze non può annullarle. 
· Se Cristo Gesù nella sua carne immacolata le ha subite tutte, possiamo sperare noi di cancellarle dalla nostra storia? 
· Eppure l’uomo stolto e insipiente oggi proprio questo pensa. Così ogni giorno fa credere e pensare ai suoi fratelli. 
· Quest’uomo odierno che è tutto insipiente è convinto che per legge si possa abolire il male e ogni sua conseguenza. 
· È convinto che lui possa trasgredire, violare, svestirsi di ogni virtù e poi con un colpo di legge stabilire che non vi siano conseguenze. 
· Per legge si può anche stabilire che un pesante sasso gettato in uno stagno rimanga in superficie. Lo si stabilisce. 
· Ma poi il sasso andrà sempre nel più profondo dell’acqua. Esso non obbedisce alle nostre leggi, ma alle sue e così la storia. 
· Noi però siamo stolti. Decidiamo la violazione della legge morale e stabiliamo per legge umana che non vi siano conseguenze.
· Stabiliamo che ognuno possa vivere come gli pare, fare quello che gli gusta, poi giungono le catastrofi e ci lamentiamo.
· Notiamo che la nostra legge non ha funzionato e ci gridiamo con altri poveri uomini, accusandoli di non averla fatta funzionare.
· Il male morale trasgredito, vilipeso, offeso, ignorato ha delle conseguenze che nessuna legge umana potrà mai prevedere.
· Chi non vuole le conseguenze deve volere rimanere nella legge morale. La morte, ogni morte è frutto di un male morale trasgredito, offeso. 
· Le conseguenze dei divorzi, delle separazioni, degli aborti, del libero amore, del libertinaggio, saranno di vera immane catastrofe. 
· La prima conseguenza del peccato è la cecità spirituale che esso produce. Stiamo costruendo una civiltà di ciechi e di sordi alla verità. 
· Il Vangelo non abolisce la schiavitù. Nei tempi antichi questa struttura sociale era un vero pilastro della comunità umana. 
· Gesù e i suoi veri discepoli mettono in questa struttura un elemento nuovo che la rende addirittura struttura evangelica. 
· Cristo Gesù non ha servito l’uomo facendosi l’ultimo degli uomini e l’ultimo degli schiavi? L’uomo non è schiavo del peccato e della morte? 
· Gesù chiede ad ogni suo discepolo di farsi schiavo di ogni uomo e di servirlo dal sacrificio di se stesso.
· Chiede ad ogni suo discepolo di portare nelle relazioni umane lo stesso suo amore crocifisso. 
· San Paolo raccomanda a Filemone di accogliere il suo schiavo Onèsimo come se fosse il suo proprio cuore. 
· Paolo cuore di Onèsimo. Cristo cuore di Paolo. Onèsimo cuore di Cristo. Filemone deve amare il cuore di Cristo con il cuore di Cristo.
· Anche Filemone è discepolo di Gesù e di conseguenza vive con il suo cuore, con il suo cuore deve amare Onesimo.
· Il cuore di Cristo libero ama il cuore di Cristo schiavo. Ma è sempre lo stesso cuore che ama e che deve essere amato. 
· Con il vero amore, muore la schiavitù. Nasce l’uomo libero di amare e di essere amato. Libero di farsi schiavo dell’amore e della carità. 
[bookmark: _Toc373525051][bookmark: _Toc373525902]18 Luglio  2013
· l cristiano che parla di Gesù, che lo dona ai fratelli di fede e di non fede, non lo dona come si offre una mela, una pesca, un cocomero.
· Offre loro la sua comprensione del mistero, la sua visione di Cristo Gesù.
· Questa comprensione, questa visione può essere vera, poco vera, inquinata, addirittura falsa. 
· Può essere ereticale, finanche empia. Essa non sempre è limpida, chiara. Non sempre il mistero donato corrispondente alla verità.
· Oggi molti discepoli di Gesù offrono di Cristo una comprensione di perfetto relativismo salvifico.
· Sono molti coloro che pongono Cristo Signore sulla stessa linea di ogni altro fondatore di religione. Gesù è uguale agli altri, si dice. 
· Falsata la comprensione di Cristo Gesù, necessariamente viene falsata la comprensione dello stesso uomo. 
· Quando si dice che tutti gli uomini sono uguali, non si falsa forse la verità stessa dell’uomo?
· L’uomo non è differente dall’altro per natura, carisma, ministero, responsabilità, ufficio, elezione, consacrazione, sacramento? 
· Gesù non è uguale a nessun altro, perché Lui è insieme colui che deve essere adorato e la legge di come lo si deve adorare. 
· Lui è l’Adorato nel quale si deve adorare Dio e servire l’uomo. È Dio e uomo insieme, vero Dio e vero uomo, perfetto Dio e perfetto uomo. 
· È la via, la vita e la verità di chi vuole ritornare ad essere perfetto uomo, ma solo divenendo una cosa sola con il vero e perfetto Dio. 
· Non vi è verità per l’uomo se non divenendo una cosa sola con la sua verità. 
· Questa differenza è da affermare sempre su Cristo Signore. Questa sua unicità, diviene anche differenza ed unicità di ogni suo discepolo.
· Per natura l’uomo è cieco. Se vuole vedere deve lasciarsi curare dal medico divino e sempre attingere la luce dalla sapienza. 
· Lucifero era l’angelo più luminoso del cielo. La sua luce oscurava quella degli altri angeli, tanto essa era radiosa. 
· Dimenticò che per brillare doveva essere collegato con la “corrente” che gli proveniva da Dio.
· Dimenticò anche che l’interruttore era non nelle sue mani, ma in quelle del suo Signore. 
· Si insuperbì, si pensò luce autonoma. Dio staccò l’interruttore e la grande luce celeste divenne in un istante tenebra infernale. 
· Così è l’uomo. Lui si dovrà convincere che per vedere ha bisogno di essere sempre dipendente dalla luce divina.
· Se non si convincerà che l’interruttore è nelle mani di Dio, sarà misero e cieco dall’intelligenza di sabbia e dalla sapienza di cenere.
· Senza la sapienza che viene dall’alto l’uomo non si conosce, non conosce, non vede, è cieco. 
· Fa, pensa, immagina cose da cieco. Costruisce grattacieli, civiltà, economie, strutture politiche da cieco. 
· Si accorge che esse non funzionano, e nella sua cecità cosa fa? Ne costruisce altre, ma sempre da cieco. 
[bookmark: _Toc373525052][bookmark: _Toc373525903]19 Luglio  2013
· È una ostinazione di superbia voler trasformare la terra, pensare la terra come un luogo di delizie, un vero paradiso.
· Essa è luogo di morte, malattie, sofferenze, dolore, lutti, catastrofi, diluvi, guerre, contrasti, divisioni e cose del genere. 
· Tutte queste cose sono per la terra la sua vita, il suo modo di essere, la sua storia. La terra è questa. 
· Dal paradiso terrestre siamo stati cacciati via. In esso non si può più ritornare. Non è data a nessun uomo questa possibilità.
· La fede cristiana ha il suo atto costitutivo, fondante sulla croce. Il suo Fondatore è un Crocifisso, è il Crocifisso. 
· Lui è venuto sulla terra per insegnare ad ogni uomo come amare sulla croce, dalla croce, da crocifissi, da poveri, miseri.
· Lui ci insegna ad amare da moribondi, miserabili, appestati, ammalati, sofferenti, nella solitudine, nella guerra.
· Uno è il nostro Salvatore: il Crocifisso. Uno è il nostro Redentore: il Crocifisso. Uno è il nostro Dio: il Crocifisso. 
· Non sono stati dati altri Salvatori, altri Messia, altri Dèi per nessun altro uomo. 
· Ma il Crocifisso ci salva solo dalla Croce, portando anche noi sulla Croce. 
· Ma anche noi dalla Croce, sulla croce, siamo luce di salvezza per ogni altro uomo.
· Con la sua purissima luce Gesù scruta e illumina la luce di ogni persona che Lui incontra sul suo cammino.
· Ora chiediamoci: se Gesù oggi venisse a scrutare la nostra fede, ad illuminarla con la sua, come la troverebbe? 
· La troverebbe morta, spenta, debole, affievolita, appena visibile, dalla fiamma scoppiettante, grande, grandissima?
· La troverebbe capace di illuminare il mondo, radiosa come la luce del sole? È una domanda alla quale urge dare una risposta. 
· La rivelazione è una cosa. La verità è una cosa. La teologia è una cosa. La fede è tutt’altra cosa. Essa è il vero cuore di ogni persona. 
· Fede e persona sono una cosa sola. La verità può esistere per se stessa. È una verità. La fede non può esistere per se stessa. 
· La fede è un cuore che vive di perfetta relazione con la verità di Dio, del Padre nostro celeste. 
· È il cuore dell’uomo che si pone in comunione con il cuore del suo Signore e Creatore. 
· È il cuore dell’uomo che riceve luce, vita, sussistenza, operatività dal cuore del suo Dio.  È dalla fede che nasce la vita. 
· È la fede che attinge la vita. Senza la fede non vi è vita, perché la vita sempre va attinta dal suo unico e solo Autore: Dio. 
· Più si ha fede e più si attinge vita. La fede è come il secchio che si immerge in un pozzo per attingere acqua. 
· Se il secchio è tutto bucato, acqua non se ne attinge e se il secchio è piccolo, acqua ne attingerà sempre poca.
[bookmark: _Toc373525053][bookmark: _Toc373525904]20 Luglio  2013
· Il cristiano è differente da ogni altro uomo, sia esso religioso o non religioso, fedele alla sua religione o infedele. 
· Il cristiano in Cristo diviene partecipe della stessa natura divina, viene trasformato in un essere spirituale. 
· Questa novità di essere è chiamato a manifestarla ad ogni uomo attraverso una vita diversa da quella di ogni altro uomo. 
· Questa vita diversa è tutta contenuta nel Vangelo, o nelle Beatitudini che sono l’essenza della Nuova Legge. 
· Se noi diciamo che non vi è alcuna differenza tra noi e gli altri, siamo legittimati a vivere una vita come quella di tutti gli altri. 
· Invece la nostra vita deve eccellere per novità, santità, amore, verità, altissima spiritualità, misericordia manifestata in Cristo Gesù.
· Oggi la comprensione del mistero di Gesù Signore è caduta troppo in basso nella mente e nel cuore di molti. 
· Questa caduta fa sì che il discepolo di Gesù sia sprofondato in un abisso di peccato, vizio, superficialità, ignoranza, fragilità. 
· Il cristiano è in tutto simile alla luna. Cristo è il suo sole. Avendo il cristiano distrutto il sole, viene lui a trovarsi senza luce.  
· Ogni uomo può indossare due soli abiti: o quello del vizio o l’altro delle virtù. 
· Alcuni vizi rendono l’uomo non uomo, perché lo privano della sua verità essenziale che è quella di essere sempre da Dio e dagli altri. 
· Queste vizi si chiamano orgoglio e superbia. Con essi vengono scalzati, annullati, cancellati dal proprio cuore Dio e gli altri. 
· Non vi è stoltezza, insipienza, demenza intellettuale più grande. Nessun uomo potrà mai essere da se stesso, per se stesso. 
· Tutti siamo dagli altri, per gli altri. È questa la nostra naturale costituzione. 
· Le virtù che fanno di un uomo una vera persona umana sono mitezza e umiltà. 
· Con l’umiltà ci si vede sempre da Dio e dai fratelli, per il Signore e per i fratelli. 
· Con essa la nostra vita diviene un dono da accogliere e offrire. 
· La si accoglie quotidianamente da Dio e dai fratelli e perennemente la si offre a Dio e ai fratelli. 
· Con la mitezza si accetta quanto avviene di bene e di male e lo si offre al Signore per il bene dei fratelli. 
· Si offre la nostra vita senza mai commettere o desiderare il male, ma rispondendo al male sempre con il più grande bene. 
[bookmark: _Toc373525054][bookmark: _Toc373525905]21 Luglio  2013
· Il cammino dell’uomo verso la sua perfetta umanizzazione è lungo, faticoso, impossibile con le sole forze umane.
· Esso ha bisogno di una quotidiana potente grazia di Dio che illumini la mente e doni forza al cuore.
· Il cuore mai si deve lasciare governare da male, vendetta, ingiustizie, stoltezza che deturpa la vita e la rende disumana. 
· Con la forza e la luce di Dio è possibile raggiungere la verità della nostra natura umana e mostrarla in una luce radiosa e splendente.
· L’azione della grazia di Dio nel cuore e nella mente, come luce e come forza, non è un atto unilaterale da parte del Signore. 
· È una collaborazione perenne. È la comunione di due volontà: quella di Dio che comanda e l’altra dell’uomo che accoglie.
· L’uomo accoglie e si pone in una obbedienza perfetta, santa, attenta a cogliere anche i più piccoli desideri del cuore di Dio verso di noi. 
· Se nell’uomo viene a mancare questa comunione di obbedienza e di collaborazione, stoltezza e insipienza lo governano.
· Senza questa quotidiana comunione, l’uomo manca di forza e di luce. È la fine della vera umanità.
· La poca luce della sua natura si spegne, la sua quasi inesistente forza naturale si esaurisce.
· Senza luce e senza grazia che vengono da Dio l’uomo cade nel letargo della sua intelligenza, sapienza, discernimento. 
· Cristo Gesù non è il Messia di un popolo, il Liberatore di una tribù, il Redentore solo di alcuni. Lui è la speranza dell’umanità. 
· È Lui la pace dei cuori, la verità delle mente, la grazia delle anime, la redenzione da ogni peccato, la salvezza da ogni morte.
· La morte da cui Cristo Gesù ci salva non è solo fisica, ma anche spirituale, sociale, politica, economica, morale, sapienziale. 
· Oggi la nostra civiltà ha deciso che non ha più bisogno di Cristo Signore. Vuole toglierlo anche dalla sua vista. 
· Lui deve essere adorato solo nell’intimo delle coscienze. Non può neanche apparire in pubblico. Deve rimanere segregato nelle sacrestie. 
· È un carcerato a vita. Non può uscire da questa prigione nella quale è stato rinchiuso. Lo esige la libertà dell’uomo. 
· L’uomo è vero uomo se è senza Cristo Gesù: questa è la stoltezza che ormai ha invaso cuori e menti di tutti.
· Noi invece gridiamo che Gesù è il solo che fa l’uomo vero uomo, perché è il solo che lo libera da ogni stoltezza ed insipienza.
· È il solo che lo redime da ogni peccato, lo salva dal male antico che divora coscienza, cuore, mente, desideri, sentimenti, aspirazioni. 
· Senza di Lui non vi è vera speranza per alcuno. Lo attesta il fatto che l’umana intelligenza non riesce a creare vera speranza. 
· La nostra dichiarata scienza e sapienza altro non fanno che togliere il respiro al cuore, affaticandolo sì da non farlo più battere. 
· I nostri studi alti e profondi, il nostro frenetico lavoro non risolve nessun vero problema della nostra vita. 
· Anzi tutti i popoli sono avvolti da una profonda disperazione. La responsabilità è tutta del cristiano e della sua schizofrenia religiosa. 
· La sua religione del privato è falsa perché non è delle opere e della mente, non è della società e del mondo.
· Se il cristiano non porta la verità della sua fede nella politica, nell’economia, nelle scuole, nella fabbriche, la speranza sarà nulla. 
· Gesù ci ha insegnato come si convive con il diavolo, senza però cadere nella sua tentazione.
· Ci ha mostrato come si porta la croce dell’ingratitudine degli uomini senza peccare, anzi offrendola al Padre per la redenzione.
·  Lui ha offerto la vita per ingrati, peccatori, empi, invidiosi, per coloro che lo hanno ucciso perché ritenuto scomodo per la loro vita. 
· Creare una religione senza mali e senza guai è vera utopia. Volere una fede senza crocifissi è una illusione. 
· Pensare ad una struttura religiosa nella quale ognuno sia un cuor solo ed un’anima sola con gli altri è solamente una chimera. 
· La religione di Cristo Gesù è la creazione di un cuore nuovo, una mente nuova, un pensiero nuovo, uno spirito nuovo.
· La grazia di Cristo ci fa essere nuovi nella sofferenza, malattia, croce, carceri, prigioni, fame, sete, nudità, più grande povertà. 
· È questa la religione che ci fa entrare nel regno dei cieli, nella gioia del Paradiso.
· Questa religione ci aiuta ad attraversare la nostra terra con tutte le sue sacche di male e di peccato con il cuore nuovo. 
· Non ci siamo lasciati attirare nel suo inganno e nella sua falsità. Non abbiamo mai ceduto alla tentazione del male. 
· Non abbiamo pensato di modificare la storia che è immodificabile, ma ci siamo lasciati noi modificare per intero dallo Spirito del Signore. 
· Il cristiano dal cuore nuovo ricco di grazia sa convivere con il dolore, la sofferenza, le strutture di peccato e di morte della sua storia.
[bookmark: _Toc373525055][bookmark: _Toc373525906]22 Luglio  2013
· È facile sapere chi adora il vero Dio da chi invece ne serve uno falso.
· L’adoratore del vero Dio è misericordioso, pietoso, caritatevole, pronto al perdono, paziente, mite, umile, povero in spirito.
· Il vero adoratore è operatore di pace sempre, accogliente, benevolo verso ogni altro uomo, luce di verità e santità. 
· Il figlio maggiore è falso verso il Padre e verso il fratello. Non riconosce il cuore del Padre come suo unico metro e misura dell’amore. 
· Non accoglie nel suo cuore il fratello pentito ritornato nella casa paterna. 
· È triste questa religione e tuttavia essa non è lontana da noi, che sempre priviamo della verità di nostro fratello chi sbaglia.
· Neanche più crediamo nel pentimento dell’altro. Ci ostiniamo nella nostra sete di giustizia e spesso anche di vendetta. 
· Dopo venti, trent’anni di pena, ci opponiamo alla libertà di chi un tempo ci ha fatto del male. 
· Siamo una società che è incapace di riconciliazione. Poi ci rechiamo in chiesa e chiediamo la riconciliazione con Dio. 
· Senza i fratelli Dio non esiste. Questo Dio con il quale ci riconciliamo è un idolo della nostra mente. 
· Se non vi è riconciliazione con i fratelli non vi è neanche con Dio e noi siamo nei nostri peccati. 
· Dio e l’uomo sono un solo amore, un solo perdono, una sola riconciliazione. Chi si riconcilia con Dio deve riconciliarsi con  i fratelli.
· Una donna viene da lontano perché ha sentito parlare nel suo paese della straordinaria sapienza di Salomone. 
· Quello che sorprende è che essa sa andare ben oltre le apparenze, ben oltre ciò che si vede, ben oltre ciò che sotto gli occhi di tutti.
· Tutti sanno che Salomone è sapiente. Pochi sanno perché il Signore lo ha così arricchito ed elevato in scienza, sapienza, intelligenza.
· Quanto Salomone possiede è un dono di Dio con un fine ben preciso, esatto, perfetto: esercitare nel suo popolo il diritto e la giustizia.
· Questa donna sa che non c’è esercizio del diritto e della giustizia senza sapienza, intelligenza, saggezza, che vengono da Dio. 
· Oggi vi è una società insipiente, stolta, insensata, perché ha deciso di essere senza Dio. Questa società stolta e insensata cosa pensa? 
· Che vi possa essere il diritto senza la sapienza e la giustizia senza la luce che viene dall’intelligenza divina. 
· Questa società pensa di risolvere i problemi della giustizia solo cambiando alcune leggi, trasformando alcune istituzioni.
· Ma uno stolto rimane sempre uno stolto, un invidioso un invidioso, un insipiente un insipiente, un avaro un avaro.
· Un malandrino rimane un malandrino, un ignorante un ignorante, un violento un violento, un crudele un crudele, uno spietato uno spietato. 
· La vera pratica della giustizia e del diritto inizia dalla formazione delle coscienze. Oggi invece a cosa assistiamo? 
· Ad una formazione delle coscienze che è lasciata alla prefiche di turno di molti Mass Media. 
· Alle piangenti e ai piangenti per professione che leggono la storia dalla più grande e abissale stoltezza.
· Queste prefiche orientano le menti verso la menzogna, l’inganno, la falsità, il buio totale, l’eclisse di ogni vera sapienza e intelligenza.
· Se un popolo deformato alla sola volontà senza regole non lo formiamo alla vera sapienza, quale buon futuro possiamo sperare di costruire? 
· Nessuno. Non c’è futuro di diritto e di vera giustizia per un popolo stolto e insipiente. 
· Mai vi potrà essere perché la sapienza, l’intelligenza è la sola regola di giustizia e di diritto. 
· Posti a fondamento del diritto odio, invidia, gelosia, superbia, arroganza,  prepotenza, la legge dell’uomo, mai vi sarà vera giustizia. 
· Se chi deve presiedere alla giustizia è lui stesso carente di vera sapienza, perché ideologizzato, allora è la fine di ogni speranza. 
· Se è anche orientato verso una filosofia stolta, anziché verso la verità, che è al di là di ogni ideologia, la speranza è morta e sepolta. 
· Senza sapienza non vi è futuro né di giustizia e né di diritto. Senza intelligenza non si potranno risolvere i contrasti tra gli uomini. 
· Gesù, il Sapiente Divino, Eterno, Incarnato, fattosi vero uomo, ci insegna che la vera sapienza è arrendevolezza, perdono.
· È remissione di ogni debito, riconciliazione, ricerca della pace anche a costo di perdere il proprio patrimonio. 
· Se questa sapienza divina non diviene la nostra quotidiana intelligenza, quale diritto e quale giustizia possiamo noi costruire? Nessuna. 
· Avremo la giustizia dell’odio e il diritto della stoltezza. Avremo la riconciliazione che è condanna. Avremo la pacificazione che è morte. 
[bookmark: _Toc373525056][bookmark: _Toc373525907]23 Luglio  2013
· Chi vuole camminare bene sulla via della salvezza deve perennemente tenere lo sguardo su Gesù Crocifisso.
· La fede nasce dalla sua Parola. Gesù non disse la Parola soltanto, la portò a compimento nel suo corpo, nel suo spirito, nella sua anima. 
· Possiamo affermare che in Lui vi è perfetta identità tra Parola e vita. 
· Mentre in noi vi è perenne discrepanza, separazione, divisione, non unione, non identificazione. 
· La perfezione è raggiunta sulla croce. Gesù sopporta contro di sé ogni ostilità da parte dei peccatori, senza mai perdersi d’animo. 
· Se una piccola tentazione, difficoltà, prova, ci allontana dalla fede, allora significa che il nostro sguardo non è più fisso su Gesù. 
· Non può una tentazione allontanarci dalla fede. Molti si allontanano da essa per un granello di sabbia volato dal vento sul loro viso.  
· Chi cade così facilmente dalla fede attesta di non amare Cristo Gesù. 
· La sua fede è umana non divina, terrena non celeste, orientata al culto di sé non all’adorazione di Dio. 
· Gesù è purissima luce nell’economia. Questa spesso sacrifica l’uomo al profitto. 
· Per un profitto più grande si è disposti anche ad uccidere non un uomo, ma cento, diecimila ed anche intere popolazioni. 
· Purché vi sia un guadagno, che vada in malora l’uomo! Questa spesso è la filosofia dell’economia di mercato. 
· Gesù invece ci dice che deve essere sacrificata l’economia all’uomo. Che vada in perdizione l’economia, purché si salvi un uomo! 
· Prima l’uomo e in funzione dell’uomo ogni altra cosa. Duemila porci non valgono la vita di un uomo. Essi possono annegare. 
· L’uomo non può annegare. Lui va salvato ad ogni costo. Cristo Gesù per salvare l’uomo dalla morte eterna non offrì la sua vita alla Croce? 
· La sua non era vita di un uomo semplicemente. Era la vita di Dio. Dio stesso si lascò sacrificare per la nostra vita. 
· Quanto noi siamo disposti a sacrificare di noi stessi per la vita di un nostro fratello? 
· È una domanda che deve essere necessariamente posta alla coscienza credente. È anche una risposta che solo ogni singola persona può darsi. 
· Al cristiano è chiesto di fare luce anche su questo punto dolente della nostra vita quotidiana. 
· Quanto siamo disposti a rinunciare a qualcosa per il bene degli altri? 
· Gesù viene pregato di allontanarsi dal territorio dei Gadarèni. Lo esige la loro economia di mercato.
[bookmark: _Toc373525057][bookmark: _Toc373525908]24 Luglio  2013
· Sulle ricchezze e sui beni di questo mondo Gesù dona una luce potente che attinge tutta nel Padre suo e la riversa sull’umanità. 
· La vita dell’uomo sulla terra non dipende dalla sua ricchezza. 
· Questa diviene strumento di vita nel tempo e nell’eternità se donata, offerta, trasformata in carità e in elemosina. 
· Se invece la si tiene stretta nei propri forzieri o granai, essa va interamente perduta, ma senza alcun nostro beneficio.
· Chi non la trasforma in ricchezza spirituale, non la può usare oggi per nutrire il nostro spirito, né domani per ereditare la vita eterna.
· Quest’errore è fatale per tutti, per le piccole ricchezze e per le grandi.
· L’uomo stolto conserva nei suoi granai, nei suoi forzieri la ricchezza materiale. Questa va in malora. Non serve all’uomo. È inutile. 
· È come se uno possedesse un chilo di monetine e volesse con esse nutrirsi. Non può. 
· Invece cambia le monetine in frutta, pane, acqua, vino, carne e nutre la sua anima, il suo cuore, il suo corpo, il suo stesso spirito. 
· Così è della ricchezza. Se la conserviamo nella sua materialità non serve. 
· Se la trasformiamo in carità, misericordia, elemosina, pietà, essa diviene benedizione, vera vita per la terra e gioia eterna in Paradiso. 
· Questa scienza e questa sapienza dobbiamo tutti possedere, altrimenti tutto si perde, tutto viene avvolto dalla vanità.
· Siamo un solo Corpo in Cristo. Questa unità spirituale, mistica, soprannaturale, di grazia, deve trasformarsi in unità materiale.
· Deve essere unità fisica, sociale, civile, politica, economica, finanziaria, amministrativa, in ogni ambito della vita del cristiano. 
· Se il corpo è uno, come uno deve sempre agire, operare, pensare, volere, decidere, camminare, programmare. 
· Se agisce come due corpi, due realtà, due persone, due strutture, due entità separate e distinte, la fede è morta. 
· Con la bocca confessione una verità e con la vita ne seguiamo un’altra. Nella fede ci professiamo una cosa sola. 
· Nella quotidianità non siamo una cosa sola, siamo più cose, e in più siamo anche cose in opposizione, in contrasto, in guerra.
· Siamo in lotta, vendetta, faida, uccisione, sfruttamento, inganno, che diviene eliminazione dal cuore e dalla mente della fede professata.
· L’Eucaristia è il sacramento dell’unità, della pace, della riconciliazione, del più puro amore. 
· Chi la riceve non può nella quotidianità e nella ferialità vivere di opposizione, inimicizie, denunce, litigi, divisioni.
· Non può vivere di odi, rancori nei confronti di colui che è stato fatto da noi nostro cibo, nostra vita, nostra sostanza.
· Quando il cristiano riceverà in pienezza di fede l’Eucaristia, solo allora il mondo avrà un nuovo volto.
· Avrà il volto dell’unità e della pace, della misericordia e della pietà, della riconciliazione e dell’unità. 
· A nessuno è lecito ricevere solo il corpo di Cristo, senza ricevere il suo spirito, la sua anima, la sua volontà, ogni suoi desiderio.  
· È questa la falsità dell’Eucaristia ricevuta nelle nostre Chiese. Si riceve solo il corpo di Cristo, ma non la sua anima, il suo cuore.
· Non si riceve la sua volontà, la sua croce, la sua passione, la sua sete di santità, di obbedienza, di vera adorazione del Padre. 
· Eppure basterebbe una sola Eucaristia ricevuta secondo verità per dare una impostazione nuova a tutta la nostra vita. 
· Il percorso ascetico del cristiano è uno solo: immergersi ogni giorno in Cristo, divenire con Lui un vero solo corpo, una vera sola vita.
· Divenuto una sola vita, ritornare in mezzo ai fratelli come vero creatore di grazia e verità.  Allo stesso modo che faceva Gesù. 
· Lui si immergeva nel Padre e nello Spirito Santo e ritornava in mezzo al suo popolo come creatore di unità, speranza, giustizia, verità. 
· Per fare questo occorre vedere l’altro non come un estraneo, non come un altro se stesso, ma come se stesso, senza alcuna differenza. 
· Il corpo costruisce nell’unità se ogni membro svolge in pienezza di libertà e di obbedienza a Dio la sua particolare ministerialità.
· È dalla ministerialità di ognuno che nasce la vita per tutte le altre parti di questo unico e solo corpo. 
· Tutti attingiamo la vita in Cristo, diveniamo perfetti in Cristo, ci trasformiamo in veri costruttori della vita di Cristo nei fratelli. 
· Attingere la vita in Cristo, non significa attingerla direttamente in Lui. 
· La si attinge attraverso una mediazione perenne, cogliendo la vita di Cristo dalla missione di quanti sono insieme con noi corpo di Cristo. 
[bookmark: _Toc373525058][bookmark: _Toc373525909]25 Luglio  2013
· Senza la fede nella parola ascoltata, non si può cantare la gloria del Signore, non si possono narrare i suoi prodigi.
· Senza obbedienza immediata alla voce del Signor, non si può gridare la presenza del nostro Dio nella storia.
· Neanche si può celebrare la salvezza che Lui si sta accingendo ad operare tra di noi. 
· Chi non crede à un muto. Chi non ascolta è un muto. Chi non vive di Parola è un muto. 
· Chi non segue il Vangelo è un muto. La fede vera trasforma la nostra vita in parola di salvezza. 
· Oggi stiamo assistendo ad un cristianesimo muto. Siamo tanti i cristiani, ma non parliamo più, perché la nostra vita non parla più. 
· Non si parla con segni artificiali, o imposti dall’alto. I segni artificiali, imposti, artefatti, ricercati, studiati, voluti non parlano. 
· Essi sono dell’uomo. Non sono il frutto della sua fede. Sono un prodotto della mente. Non una emanazione del cuore. 
· È la fede vissuta, non il segno artefatto e studiato, che narra le meraviglie operate dal nostro Dio nella storia. 
· È questo il segno che Dio oggi ci chiede: credere nella sua parola, facendola divenire per intero nostra vita quotidiana. 
· Ogni momento della vita di un uomo sulla nostra terra viene illuminato da Gesù: malattia,  tempeste quotidiane, vocazione. 
· Il Vangelo è luce universale che rischiara ogni più piccolo aspetto o manifestazione della nostra storia.
· La illumina in ogni sua condizione, in tutto il suo divenire. Nulla che è nell’uomo e dall’uomo rimane senza la luce di Gesù Signore. 
· Gesù fa luce nella malattia perché la illumina con la sua fede nel Dio onnipotente e con la sua carità senza limiti. 
· Con la carità senza limiti fa sua ogni sofferenza di questo mondo. 
· Con la fede chiede al Padre sollievo, immediata guarigione, buona salute per quanti soffrono nell’anima, nello spirito, nel corpo.
· Se noi manchiamo di purissima carità ed elevata fede, l’altro rimane l’altro, al massimo possiamo fargli qualche visita. 
· Se poi non abbiamo una fede viva, forte, risoluta, saggia, mai daremo salute ad un nostro fratello infermo.
· Vi è una regola di ascetica che mai dobbiamo dimenticare: siamo chiamati a vivere come se non dovessimo mai lasciare questa terra.
· Questa prima regola vuole che noi viviamo come se fossimo eterni come Dio è eterno. 
· Esse insegna che si deve programmare, progettare, desiderare, cercare, accogliere una vocazione, studiare, prepararsi per il domani. 
· Dobbiamo pensare a come partecipare alla creazione del buon futuro di questo mondo attraverso la nostra partecipazione impegnata.
· Tutto questo avviene mettendo a frutto ogni dono che il Signore ci ha elargito.
· Se questo non lo facciamo, siamo dichiarati ignavi dal Signore e servi fannulloni. 
· Il Signore ha messo la vita buona del mondo nelle nostre mani e noi siamo venuti meno. 
· Siamo responsabili per l’eternità dinanzi a Lui. Saremo giudicati con severità.
· La seconda regola di ascetica dice invece: siamo chiamati a fare ogni cosa come se dovessimo morire in questo istante. 
· È come in questo momento dovessimo lasciare ogni nostra occupazione, progetto, opera e andare al cospetto del Signore per il giudizio. 
· Siamo chiamati a fare ogni cosa nella più pura santità, libertà, pace, giustizia, verità, carità, misericordia, compassione, bontà. 
· A noi non è stata data una vita da vivere, bensì il solo istante nel quale ci troviamo e questo istante deve essere ricolmato di Dio. 
· Non dobbiamo fuggire dal mondo, né si deve disprezzare la vita presente perché siamo in attesa di quella futura. 
· Questa “fede” non è cristiana. La fede cristiana invece tende alla redenzione, alla salvezza della storia. 
· La redenzione è della storia e solo chi redime la storia può ereditare la vita eterna.
· Oggi invece si ha una fede contraria, si pensa che la salvezza sia solo quella eterna, dopo la nostra morte. 
· Si ignora che Gesù è venuto per salvarci nel tempo e solo salvandoci nel tempo, saremo salvati nell’eternità. 
· Tempo ed eternità sono una sola salvezza, non due. La salvezza eterna è il frutto della nostra salvezza nel tempo. 
· È la nostra santità di oggi che ci consente di essere santi in Dio per l’eternità. 
· Questa verità è assai lontana da noi. È questo l’errore che sta distruggendo non solo la nostra fede, ma la stessa civiltà cristiana. 
· Questa seconda regola ci dice che dobbiamo santificare ogni attimo, perché l’altro attimo potrebbe non esistere. 
· Si parte, ma non si ritorna. Si nasce, ma non si vive. Ci si incammina verso il futuro, ma non si arriva. 
· Si progetta, ma non si porta a compimento il lavoro. Si lavora, ma non potremmo raccogliere i frutti.
· Il cristiano deve porre in ogni attimo tutta la potenza della verità e della grazia di Cristo Gesù. 
· Un secondo attimo potrebbe non averlo. Nessuno è certo di poterlo avere, vivere, santificare.
[bookmark: _Toc373525059][bookmark: _Toc373525910]26 Luglio  2013
· Gesù ha dinanzi a sé una folla di poveri, miseri, affamati, sfruttati, addolorati dimenticati dal mondo e dalla storia e cosa dice loro?
· Beati voi, poveri, perché vostro è il regno di Dio. Beati voi, che ora avete fame, perché sarete saziati. 
· Beati voi, che ora piangete, perché riderete. Il vostro presente e il vostro futuro ponetelo nella Parola di Dio. 
· Gesù ha dinanzi pochi uomini ricchi, dai quali dipendono le sorti di molta altra gente e cosa dice loro?
· Ma guai a voi, ricchi, perché avete già ricevuto la vostra consolazione. Guai a voi, che ora siete sazi, perché avrete fame. 
· Guai a voi, che ora ridete, perché sarete nel dolore e piangerete. Siete senza Dio, le vostre ricchezze non vi daranno alcuna salvezza. 
· Se avessimo solo la forza di dire al mondo che la vita è nella e dalla Parola di Dio fedelmente ascolta e vissuta!
· Se avessimo solo la gioia di testimoniare i frutti che nascono da una vita secondo la parola del Signore!
· Invece sostituiamo la Parola di Dio con i nostri desideri e il mondo continua il suo turbinio di non senso e di morte.
· facciamo risuonare integra e pura la Parola del Signore, o non vi sarà vera vita per la nostra terra.
· Dove non vi è la Parola di Dio che illumina l’esistenza in ogni suo momento, lì mai vi potrà nascere vera speranza.
· La nostra speranza è Dio nella sua Parola pienamente accolta, pienamente compensa, pienamente vissuta.
· Finché ci sarà un solo peccato in un cuore, lì sempre regnerà la divisione, la sperequazione, la disuguaglianza, l’odio, la gelosia. 
· Il peccato uno solo lo toglie dal mondo: Gesù Cristo, il Redentore, il Salvatore, Colui che è la grazia e la verità.
· A Cristo ci si deve solo convertire. Ci si converte a Cristo accogliendo Lui come presente e futuro della nostra vita.
· Ci si converte a Lui, se la sua Parola diviene la nostra unica luce per illuminare i nostri passi. La vita nuova è dalla conversione. 
· L’invio di un profeta è per il risveglio della coscienza alla verità, alla giustizia, alla santità, alla conversione.
· Risvegliare una persona perché ritorni nella Legge santa di Dio è la più grande grazia che il Signore possa fare. 
· Il vero profeta è il grande costruttore della vera umanità e non c’è vera umanità finché l’uomo è nel peccato, errore, falsità, morte. 
· Ciò che oggi manca all’uomo è il vero profeta. Noi, tutti profeti del Dio vivente, ci siamo trasformati in vaticinatori di illusioni. 
· La nostra predicazione è effimera, come effimero è tutto ciò che nasce da essa. 
· Oggi si vuole ridurre la Parola di Gesù a frasi ad effetto, a slogan roboanti, in essi però non vi è alcuna verità, alcuna vera profezia. 
· A volte vi è un giudizio sommario della realtà. Manca quella netta distinzione tra bene e male, peccato e santità, verità e falsità. 
· Senza vera profezia vi è grande destabilizzazione della società in ogni suo ambito e luogo. 
· È questa la vera grande riforma di cui oggi ha urgente bisogno l’umanità:  la rifondazione della sua coscienza morale.
· Il Padre celeste vuole che tutti gli uomini giungano alla conoscenza della verità ed entrino nella sua salvezza. 
· Lui ha deciso di salvare il mondo per mezzo del suo Figlio Unigenito, Gesù Cristo nostro Signore. 
· È Lui il suo unico Mediatore, Salvatore, Redentore, Datore della grazia e verità, Rivelatore del mistero, Elargitore dello Santo Spirito. 
· Dove questa verità viene rinnegata, non accolta, rifiutata, disprezzata, vilipesa, vanificata, lì non vi è alcuna vera salvezza.
· Dio è il pozzo della grazia che salva. Gesù è l’acqua della salvezza e il mezzo per poterla attingere, la via che la porta e la dona a noi. 
· Se escludiamo Cristo dal processo della vera salvezza, siamo senza l’acqua della vita.  
· Questa fede necessariamente deve divenire nostra, se vogliamo accedere alla salvezza vera, divina, eterna, che trasforma la nostra vita. 
[bookmark: _Toc373525060][bookmark: _Toc373525911]27 Luglio  2013
· Gesù è l’unico Mediatore, non però tra uomo e uomo, bensì tra Dio, il Padre celeste, e ogni uomo, ogni creatura che viene in questo mondo. 
· Egli deve presentare ad ogni uomo la vera, santa, attuale, aggiornata verità del Padre, perché l’ascolti e la faccia sua propria vita.
· Questo avviene nella conversione del cuore, nel desiderio di lasciarsi illuminare dalla sua luce. Solo alla sua luce noi vediamo la luce. 
· Ci si converte alla Parola, al Vangelo, alla Volontà di Dio. 
· Nei sacramenti della Chiesa Cristo Gesù ci ricolma della sua grazia e della sua vita e l’uomo ritorna alla sorgente della sua vera umanità. 
· Entrando in possesso della sua verità, mai si dovrà distaccare da essa. 
· Sempre dovrà camminare nella Parola e alimentare di grazia se vuole portare a compimento il processo della sua vera umanizzazione.
· Se vuole vivere da vero uomo e non più da uomo falso, bugiardo, ingannatore di se stesso e di ogni suo fratello.
· È questo il ministero che Gesù è chiamato a svolgere. Non può lui cambiare missione. 
· Non può essere mediatore tra uomo e uomo, cioè comunicare ad un uomo la volontà di un altro uomo e chiedere che si mettano d’accordo.
· Se facesse questo, tradirebbe la sua missione, rinnegherebbe il Padre che gli ha affidato questo solo compito da portare a realizzazione.
· Gesù deve dirci cosa vuole il Padre, perché è dalla volontà del Padre accolta che la nostra vita si trasforma per intero in vita vera.
· Se Gesù omette anche per un solo momento di rivelare la volontà del Padre, può anche risolvere i problemi dell’uomo, ma sono i problemi dell’uomo di carne, non dell’uomo di spirito. 
· Sono le questioni dell’uomo animale, naturale non certo di quello spirituale. 
· Sono le inquietudini per il tempo presente, non certo i desideri dell’eternità. 
· Solo Gesù può elevare l’uomo dalla terra al cielo e liberarlo dall’inferno perché inizi il suo percorso verso il paradiso. 
· Quanto vale per Cristo Gesù, vale anche per ogni suo ministro, per ogni presbitero, vescovo, papa. 
· Ognuno di noi deve dare all’uomo la luce di Cristo perché attraverso di essa guidi e rinnovi la sua vita.
· A nessun ministro della Parola è lecito modificare la sua speciale, particolare missione. Lui è mediatore tra Cristo Gesù e l’intera umanità. 
· Abramo riceve la rivelazione che Dio avrebbe distrutto Sodoma e il suo cuore sussulta. Non vuole che Lui compia un’azione ingiusta,
· Tu che sei il giudice giusto, il giudice di tutta la terra, tu che sai discernere il bene e il male, non puoi essere giudice iniquo. 
· Un giudice che non separa in modo perfetto, santo, il bene dal male e confonde il bene con il male o il male con il bene non è vero giudice.
· Neanche se giudica non secondo la legge del bene, ma secondo i sentimenti del suo cuore, di certo non è un giudice giusto e neanche onesto. 
· Dio va sempre reso santo, vero, perfetto, giusto, inaccusabile. Custodire Dio nella sua santità è nostro dovere.
· Se non viviamo questa verità, se non giustifichiamo il Signore, il nostro amore per Lui è falso, non giusto, non vero, non santo. 
· Lasciamo che il Signore venga deriso, schernito, defraudato della sua altissima verità, santità, giustizia, grande ed infinita carità. 
· Abramo giustifica il suo Dio. In Sodoma non ci sono persone giuste. La città è tutta corrotta. 
· Dio non ha agito verso di essa con alcuna ingiustizia. Il Dio di Abramo è veramente giusto e santo. 
[bookmark: _Toc373525061][bookmark: _Toc373525912]28 Luglio  2013
· La via che ci permette di entrare nel Regno eterno di Dio è stretta, angusta, piena di difficoltà, lastricata di tentazioni.
· Essa è fatta di prove, lacerazioni del cuore e della mente, infinite cadute, ma altrettante risurrezioni spirituali. 
· Eppure oggi anche il mondo cattolico grida che tutti siamo salvati, che il Paradiso è per tutti.
· Grida anche che l’inferno, se c’è, è vuoto, a motivo della grande misericordia del Signore. 
· Così affermando, si dichiara Cristo Gesù un mentitore, un ingannatore, uno che spaventa i suoi discepoli.
· Si fa di Cristo uno che atterrisce l’uomo, perché gli dice una verità che è totale falsità e menzogna. 
· Ognuno è posto dinanzi ad una scelta. A chi accordare la nostra fede?
· A Gesù che è morto per me sulla croce, o a questo o a quell’altro teologo che vive la giornata tra una comodità e un’altra?
· A Gesù che è morto, è risorto ed è rivestito di luce  o a chi vive la sua vita tra un peccato e un altro, tra una trasgressione e l’altra? 
· A chi dare la mia vita: a colui che viene dal Cielo per rivelarmi questa verità?
· A Chi per andare anche Lui in Cielo è passato attraverso la via strettissima della croce?
· Oppure ad un imbonitore di parole e nulla più? Ad un predicatore di illusioni e falsità?
· Ognuno può scegliere come gli pare. Io ho scelto di credere solo in Cristo Gesù. 
· Voglio perdermi con Lui, anziché salvarmi con gli altri. È la mia scelta. Nessuno mi potrà mai vietare di portarla a compimento.
· Il predicatore del Vangelo sa che è sufficiente togliere anche una virgola alla Parola di Gesù e si è già nella falsità e nella menzogna. 
· Passare dal Vangelo all’anti Vangelo basta un niente. È sufficiente aggiungere o togliere qualcosa alla Parola di Gesù.
· Gesù non è un Maestro di nuova moralità, nuova socialità, nuova politica, nuove relazioni. Non è un filosofo d’avanguardia.
· Non è neanche un creatore di felicità, benessere, prosperità e neanche uno che possiede una ricetta aggiornata contro ogni male. 
· Gesù è persona che ti invita a portare la tua croce ogni giorno. Croce di povertà, pianto, dolore, sofferenza, indifferenza, malattia.
· Croce di persecuzione, maltrattamento, schiavitù, asservimento, incomprensione, tradimento, rinnegamento, flagellazione. 
· Croce familiare e sociale, politica ed economica, di amici e nemici, fratelli e sorelle, padre e madri, vicini e lontani, figli e genitori. 
· Questa croce che è la nostra stessa vita nel suo evolversi è possibile portarla, perché Lui nel Santo Spirito ti dona la verità e la grazia.
· È possibile portarla perché Gesù ti fa con Lui un solo corpo, una sola vita, una sola passione, una sola risurrezione, una sola vita eterna.
· È possibile portarla perché Lui ti libera dal peccato, vizio, desideri cattivi, da ogni stoltezza e insipienza, malvagità e cattiveria. 
· Cristo è il Creatore della vera speranza che è la vittoria sul male che è dentro di me, del peccato dentro di me, del vizio dentro di me.  
· Cristo è il Creatore della vera speranza che è l’assoluta certezza che con Lui, in Lui e per Lui sarò persona che opera sempre il bene. 
· Cristo è il Creatore della vera speranza che posso fare della mia vita un purissimo dono d’amore a Dio perché per essa salvi il mondo. 
· Cristo è il Creatore della vera speranza: Lui, solo Lui, può fare nuovo il mio cuore e con il cuore nuovo io faccio nuova ogni cosa.
· Senza la creazione del cuore nuovo – opera esclusiva di Gesù Signore – ogni mia speranza è falsa. È senza alcuna verità.
· In Cristo, con Cristo, per Cristo, immerso nella sua verità e grazia, divengo uomo nuovo, faccio cose nuove. Amo dalla croce come Lui. 
· È illusione predicare una speranza filosofica, morale, antropologica, concettuale. La nostra speranza è Cristo ed è in Lui e per Lui.
· È l’uomo nuovo la speranza vera del mondo e l’uomo nuovo solo uno lo fa: Cristo Signore. Lo fa in Lui, non fuori di Lui.
· È facile tradire, rinnegare, vendersi Gesù. È sufficiente predicare una speranza, un’attesa nuova, senza divenire una cosa sola con Lui. 
· È facile passare nell’anti Vangelo. Basta dire che l’uomo può tutto. L’uomo senza Cristo non può nulla. La vera  vita la si attinge da Lui. 
· Ai veggenti: "Non abbiate visioni" e ai profeti: "Non fateci profezie sincere, diteci cose piacevoli, profetateci illusioni! (Is 30, 10). 
· I tuoi profeti hanno avuto per te visioni di cose vane e insulse…
· Non hanno svelato le tue iniquità per cambiare la tua sorte; ma ti han vaticinato lusinghe, vanità e illusioni (Lam 2,14). 
· Gesù è la persona più onesta della terra. Mai vi è stata persona di così grande onestà, mai ne sorgerà un’altra.
· Lui non è venuto per costringere qualcuno a farsi suo discepolo. Neanche è venuto per obbligare qualcuno a scegliere la sua dottrina. 
· Lui è venuto per fare all’uomo una proposta di vita eterna, per dire ad ogni uomo se vuole ritornare ad essere vero uomo.
· Oppure preferisce rimanere nella sua falsità che ormai gli è divenuta connaturale. 
· Divenire veri uomini non è un lavoro di un attimo, di un giorno e neanche di uno o più anni. È un lavoro che dura tutto l’arco della vita. 
· Gesù non vuole che qualcuno inizi il processo del suo nuovo concepimento e appena concepito divenga un aborto. 
· Meglio non iniziare. È preferibile non lasciarsi concepire alla nuova umanità. 
· Chi vuole essere suo discepolo, chi vuole nascere alla sua nuova umanità, deve voler rimanere nel seno dello Spirito Santo.
· Chi rimane nel seno dello Spirito Santo potrà essere da Lui alimentato per tutti i giorni della sua vita. 
· Lo Spirito Santo alimenta la nuova vita attraverso il mistico seno della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. 
· Se uno entra in questo mistico seno e poi esce fuori, se uno inizia e poi abbandona, si espone alla derisione del mondo intero. 
[bookmark: _Toc373525062][bookmark: _Toc373525913]29 Luglio  2013
· Il fuoco di Cristo Gesù è lo Spirito Santo e può essere acceso sulla terra solo con il legno della croce.
· Questo legno brucia le carni di Cristo Gesù e dal quel rogo di amore, verità, giustizia, santità, obbedienza, sgorga lo Spirito del Signore.
· È lo Spirito Santo sgorgato da Gesù Crocifisso  che deve consumare tutto il peccato nel mondo.
· È da questa consumazione che nasce la vera umanità. Essa sorge da queste ceneri di distruzione e di annientamento dell’uomo vecchio. 
· Dopo che questo fuoco è stato acceso, il mondo sarà separato in due grandi blocchi, non tra adoratori di Dio e non adoratori. 
· La divisione è tra chi si lascia incendiare dallo Spirito per nascere come nuova creatura e chi vuole rimanere nella sua vecchia umanità. 
· La divisione è all’interno della famiglia, della grande e piccola comunità religiosa, della parrocchia, della diocesi, dell’intera Chiesa. 
· È illusione, utopia pensare di creare una realtà senza separazione a motivo della fede. 
· Chi oggi crede domani può perdere la fede e chi oggi è senza fede domani potrà essere persona fedele. Si invertono le parti. 
· Rimane la separazione e la divisione. Perché rimane il fuoco che Gesù ha acceso sulla terra con il legno della sua croce.
· La sapienza è dono di Dio. Essa è data una volta per sempre nel sacramento della Confermazione. 
· Perché viva in noi e maturi i suoi frutti di santità e di grazia è necessario che sempre venga ravvivata. 
· Ogni dono di Dio è come la legna sul fuoco. Essa si consuma. Diviene prima brace e poi cenere. 
· Se si vuole che il fuoco arda senza mai spegnersi è necessario ravvivarlo. 
· Si ravviva riassettando la legna non ancora bruciata. Aggiungendo nuova legna perché la fiamma possa essere sempre viva e scoppiettante. 
· Se il fuoco non si ravviva, si spegne e muore. Così è della sapienza: se non viene ravvivata si esaurisce e si precipita nella stoltezza. 
· Ravvivare il dono di Dio è obbligo per ogni discepolo del Signore.
· È proprio della saggezza sapere che essa va sempre ravvivata. 
· Ma è anche proprio della saggezza sapere che fonte della saggezza è solo Dio. 
· Nessuna saggezza partecipata può essere donata. Può essere mostrata, ma non donata. 
· Si può indicare la fonte, ma nessuno è fonte per un altro, dal momento che solo Dio è la fonte e la sorgente di ogni vera sapienza. 
· Occorre quel legame soprannaturale costante con la fonte della saggezza, che è Dio, nel suo Santo Spirito. 
· La pastorale che ignora, non rivela, non manifesta, non vive di questo principio è vana, vuota, inefficace. È una pastorale di entusiasmo. 
· È fuoco di paglia che si accende ma che poi all’istante si spegne, lasciando sul terreno solo nera cenere che il vento rapisce e disperde. 
· La vera pastorale è tutta protesa a riallacciare i legami personali con lo Spirito Santo. 
· Senza questo collegamento con la sorgente della sapienza, non c’è pastorale di salvezza. 
· Manca ad essa il fuoco della verità e della grazia, la luce della vera fede e della vera relazione con Dio e con gli uomini.
· La Chiesa non ha il potere di giudicare le coscienze. Questo ministero non le è stato donato dal Signore. Esso è di Dio e di Cristo Gesù.
· La Chiesa ha il dovere di illuminare ogni coscienza sul bene, sul male, sul giusto, sull’ingiusto, su ciò che è santo e ciò che è profano.
· Questa missione o potestà di discernimento Dio l’ha conferita ai sacerdoti nella notte dei tempi, con i figli di Aronne.
· «Non bevete vino o bevanda inebriante, né tu né i tuoi figli, quando dovete entrare nella tenda del convegno, perché non moriate. 
· Questo perché possiate distinguere ciò che è santo da ciò che è profano e ciò che è impuro da ciò che è puro.
· E possiate insegnare agli Israeliti tutte le leggi che il Signore ha dato loro per mezzo di Mosè» (Lev 10,8-11). 
· San Paolo consapevole di questa missione, parla ai Corinzi con fermezza di verità e con chiarezza di luce evangelica.
· Siete voi invece che commettete ingiustizie e rubate, e questo con i fratelli! 
· Non sapete che gli ingiusti non erediteranno il regno di Dio? Non illudetevi: né immorali, né idolatri, né adùlteri, né depravati…
· Né sodomiti, né ladri, né avari, né ubriaconi, né calunniatori, né rapinatori erediteranno il regno di Dio.  E tali eravate alcuni di voi! 
· Ma siete stati lavati, santificati, giustificati nel nome del Signore Gesù Cristo e nello Spirito del nostro Dio. (1Cor 6,8-11). 
· Dire che la Chiesa non giudica le coscienza, non significa che si è dimessa dall’illuminarle.
· Se si dimettesse da questa missione che è la sua stessa essenza, la sua natura, la sua verità, essa non sarebbe più Chiesa di Dio.
· Diventerebbe all’istante una sinagoga di Santana, uno strumento a servizio del male e non più della verità evangelica.
· Giudicare la coscienza significa pronunciarsi sulla responsabilità personale di ognuno in ordine al peccato. 
· Illuminare invece la coscienza vuol dire annunziarle con chiarezza ciò che è bene e ciò che è male secondo Dio, non secondo il mondo. 
· È Cristo la vera luce di moralità, verità, giustizia, santità, autentica umanità. La Chiesa ha l’obbligo di dare la sua Parola a tutti. 
· Nessuno pensi che la Chiesa possa d’ora in avanti giustificare il male morale. Sarebbe il suicidio della sua missione e di se stessa. 
[bookmark: _Toc373525063][bookmark: _Toc373525914]30 Luglio  2013
· La sapienza inizia con l’accoglienza dei Comandamenti nel nostro cuore come unica e sola via per costruire la nostra verità ontologica. 
· Si perfeziona ricevendo le Beatitudini come sentieri per manifestare tutta la misericordia, la pietà, la verità di Dio verso l’uomo. 
· Chi è il nostro Dio lo manifesta e lo annunzia, lo rivela e lo rende presente nella storia chi diviene persona delle Beatitudini. 
· Chi non costruisce la sua verità ontologica, chi non diviene perfetto e misericordioso come Dio, manca di saggezza. 
· È privo di quella divina intelligenza che dovrà renderlo nella storia luce del mondo e sale della terra. 
· Dio ha proposto al suo popolo la sapienza dei Comandamenti. Gesù vi ha aggiunto la sapienza delle Beatitudini. 
· Quali prospettive di successo profetizza Gesù? 
· Molti sono i chiamati. Pochi gli eletti. Molti inizieranno. Pochi persevereranno sino alla fine.
· Alla sapienza Gesù contrappone la stoltezza. Cosa è la stoltezza? 
· È quella intelligenza umana che diviene unica coordinata per la conduzione della propria vita. 
· È però una intelligenza sganciata sia dai Comandamenti che dalle Beatitudini. In essa vi è assenza di Vangelo e di Parola del Signore. 
· Oggi stoltezza è anche quella teologia che fonda il futuro eterno dell’uomo sulla completa assenza, se non negazione del Vangelo. 
· È stoltezza pensare di costruire la verità ontologica eterna, senza costruire la nostra verità ontologica nel tempo. 
· Ma è anche stoltezza pensare che si possa costruire la verità ontologica nella storia, senza la costruzione della verità ontologica eterna. 
· Occorre pensare seriamente, credere con fortezza e risolutezza, che il Signore non ci riconoscerà se ci presenteremo a Lui senza saggezza. 
· La nostra saggezza è rivestire oggi la nostra vita di Comandamenti e di Beatitudini.
· Un solo peccato provocò la divisione dell’unità del genere umano.
· Da una sola carne esso divenne divisione, separazione, uccisione, vendetta senza limiti, idolatria, empietà, ogni disordine morale. 
· La frantumazione del genere umano quale ora si sperimenta ogni giorno è frutto di quel peccato. 
· Dio aveva messo tutto se stesso per fare buona ogni cosa, compresa la nostra umanità, posta al vertice della sua creazione
· In un solo istante tutta la bellezza della creazione fu deturpata, infranta irreparabilmente dalla disobbedienza.
· Per creare il suo popolo il Signore aveva impiegato ogni energia, potenza, sapienza, pazienza, misericordia, pietà, compassione, perdono. 
· Per esso aveva faticato duramente per quaranta anni in un deserto inospitale, dalla sabbia cocente, luogo di soli scorpioni. 
· Aveva portato i suoi figli come su ali di aquila. Non si era risparmiato in nulla. Aveva creato un regno che era lo splendore della terra. 
· E l’uomo più saggio di questo mondo cosa fa? Lo divide in due, lo frantuma in modo irreparabile per sempre a causa della sua idolatria.
· L’idolatria è il peccato dei peccati, il peccato padre di ogni altro peccato.
· Quando la donna perde la fede, all’istante diviene tentazione per l’uomo. 
· Vi è la donna santa, che teme Dio ed è aliena dal male a causa della sua grande fede.
· Vi è anche la donna malvagia, che non teme Dio, non cammina nelle vie del Signore. Questa donna è vera tentazione per l’uomo. 
· Salomone consegna la sua anima a delle donne senza fede, che non conoscono il suo Dio. Non lo amano. A Lui non si convertono. 
· La loro malizia religiosa spinge il re a divenire esso stesso idolatra. 
· È per questa sua idolatria, per questo suo grave peccato, il regno fu diviso per sempre. 
· Tutta l’idolatria successiva del regno di Israele nasce da questo unico e solo peccato. 
· Quando una donna decide di rovinare un uomo, non vi sono limiti alla sua malvagità e cattiveria. 
· Ma anche quando una donna decide di salvare un uomo, anche in questo caso non vi sono limiti alla sua bontà e perseveranza. 
· Qual è la donna buona e quale la donna che può divenire malvagia? 
· Dio aveva dato a Israele una regola infallibile: non sposare quella donna che non possiede la tua stessa fede. 
· Ti renderà amare la vita. Salomone non credette al Signore e fu la rovina del suo regno. Esso non si riprese più. 
[bookmark: _Toc373525064][bookmark: _Toc373525915]31 Luglio  2013
· Alla sera della vita è giusto che l’uomo si metta con la coscienza dinanzi al Signore ed esamini con verità e severità la sua storia. 
· Gli uomini di Dio questo esame di coscienza sempre lo hanno operato e non solo alla sera della vita. 
· È in questo esame scrupoloso della loro vita che essi sono giunti ad una sola verità. 
· Tutto in loro è stato per misericordia del Dio vivo e vero. Tutto un frutto del suo amore, tutto una perenne elargizione della sua pietà. 
· Con l’umiltà riconosciamo che niente è in noi per nostra opera. Niente viene  da noi. 
· Diamo a Dio ogni gloria, ma anche riconosciamo il nostro Dio che opera in ogni altro uomo, in ogni nostro fratello. 
· È sempre il nostro Dio che opera tutto in tutti. L’umiltà ci permette di vedere Dio in noi e negli altri. 
· Chi vede Dio in se stesso e negli altri si trasforma in persona dalla grande comunione. 
· Costui sa adorare Dio in spirito e verità, perché vede Dio con gli occhi dello Spirito Santo e lo accoglie in tutte le sue opere. 
· Nell’invidia, gelosia, superbia, l’uomo si costituisce autore di se stesso e nella grande cecità non vede né Dio in sé, né nei fratelli. 
· D’altronde sarebbe assai difficile vedere Dio negli altri, se non lo si vede come l’unica fonte di verità e di grazia della propria vita.
· Il nostro Dio nella sua infinita sapienza ha costituito gli uomini dipendenti in tutto da Lui.
· Il nostro Dio agisce servendosi dei nostri fratelli per giungere a noi. Lui non ci dona la sua grazia direttamente. 
· Ce la offre attraverso i nostri fratelli, in modo che noi siamo loro sempre riconoscenti come siamo riconoscenti verso il nostro Dio.
· Capire ciò che è gradito al Signore deve essere esercizio costante del nostro spirito. Mente e cuore si devono occupare di questa attività. 
· Per ben comprendere è necessario seguire delle ottime coordinate, che possano sempre orientarci perché non ci perdiamo lungo il cammino. 
· Senza queste coordinate si potrebbe anche iniziare bene, ma poi si potrebbe finire assai male.
· Potremmo anziché procedere verso il Paradiso, incamminarci verso l’inferno e precipitare in esso senza che neanche ce ne accorgiamo. 
· Cercare di capire ciò che è gradito al Signore è vera azione ecclesiale, opera di grande comunione all’interno di tutto il corpo di Cristo. 
· Non si tratta allora di leggersi il Vangelo, fare qualche meditazione, recitare qualche preghiera, esercitarsi in qualche virtù. 
· Occorre un’azione altamente ecclesiale. Ascoltare l’insegnamento degli Apostoli. Vivere di comunione reale e non solo spirituale. 
· Spezzare insieme il pane, cioè condividere ciò che si possiede. Unire i cuori in una preghiera ininterrotta. 
· Se queste quattro coordinate non vengono seguite, si cade in quei pericolosi personalismi della fede che uccidono la verità di Cristo.  
· Ogni discepolo di Gesù dovrebbe essere per ogni suo fratello di fede una coordinata sicura, certa, infallibile.
· Se questo non avviene, è perché la nostra fede è assai debole e la verità alla cui luce camminiamo si sta affievolendo. 
· Se cadiamo dalla verità e dalla fede, tutto il mondo cadrà insieme a noi, perché non siamo più quella coordinata sicura che dona certezza.
· Se poi doniamo coordinate sbagliate, allora è veramente la fine. 
· È come se inviamo qualcuno verso una direzione pensando sia quella giusta mentre in realtà lo abbiamo orientato verso la parte sbagliata. 
· Anziché verso il Nord lo abbiamo indirizzato verso il Sud e anziché verso il Paradiso lo abbiamo fatto incamminare verso l’inferno. 
· Questo sempre succede quando noi perdiamo, smarriamo il contatto con la realtà ecclesiale. 
· La conoscenza della volontà di Dio nell’oggi della storia è frutto di queste quattro coordinate. 
· Ad esse nessuno si potrà mai sottrare, sia che sta in alto, al sommo, e sia che sta in basso, nell’infimo. 
· Nulla è più necessario alla Chiesa che la comunione tra i suoi membri. 
· Dio è mistero di unità e comunione e così la Chiesa. Isolarsi dalla comunione è condannarsi alla perenne falsità della mente e del cuore. 


















[bookmark: _Toc373525065][bookmark: _Toc373525916]Agosto  2013
[bookmark: _Toc373525066][bookmark: _Toc373525917]

1 Agosto  2013
· Il piccolo secondo Dio non è il piccolo secondo l’uomo. Allo stesso modo che il nulla secondo l’uomo non è il nulla secondo Dio. 
· Il nulla secondo l’uomo è proprio e vero nulla, niente. È l’inesistente, la povertà assoluta. 
· Il nulla secondo Dio invece è la “materia prima inesistente” per la sua creazione.
· Anche il piccolo di Dio è la materia che assunta dal Signore viene trasformata in una moltitudine che non si po’ contare. 
· Abramo è il piccolo di Dio. Si mette nelle sue mani, si consegna a Lui e Lui ne fa una nazione grande grande, senza numero. 
· Il piccolo gregge è quel piccolo numero di persone, quei pochi apostoli, quei pochissimi discepoli.
· Presi da Gesù, immersi nel suo Santo Spirito, ricolmati di ogni dono celeste, da Lui sono mandati nel mondo per fecondarlo con il Vangelo.
· Così esso possa rinascere a vita nuova, sorretto da una mente nuova e da un cuore nuovo.
· Il piccolo gregge deve sempre rimanere piccolo secondo Dio, mai dovrà diventare piccolo secondo il mondo.
· Per questo è necessario che esso rimanga sempre immerso nello Spirito Santo. 
· È dallo Spirito che deve ricevere l’elemento fecondante l’uomo di Vangelo. 
· Se si distacca dallo Spirito è piccolo secondo il mondo, diviene cioè una vera nullità, di cui il Signore non si può più servire.
· Gesù è più piccolo di Abramo, perché Lui è il più piccolo in assoluto. 
· Anche Lui deve essere assunto dal Padre e trasformato in lievito di salvezza per il mondo intero. 
· Lui si è dato tutto a Padre più che il nulla il giorno della creazione. 
· Ora il Signore per redimere il mondo, per salvarlo, ha bisogno di ogni uomo che decide di farsi piccolo in Cristo e nello Spirito Santo. 
· La piccolezza è via per fecondare di Vangelo ogni altro uomo, è via anche perché il fecondato di Vangelo raggiunga il regno eterno di Dio.
· Il cristiano, piccolo gregge del Signore, si salva salvando il mondo, si redime redimendo i fratelli. 
· Si eleva elevando l’umanità intera in grazia e verità. 
· Il cristiano sarà piccolo gregge finché rimarrà nella volontà di Dio. Se esce da essa, si preclude la via per raggiungere l’eternità beata.
· Al cristiano non è consentito godere delle ingiustizie. Glielo vieta la legge della carità di cui lui fa professione. È obbligo verso tutti.
· Il cristiano è amante della giustizia, che per lui è quella proveniente dalla Parola di Dio, compresa sotto la guida dello Spirito Santo. 
· Il cristiano sa che chi non ama e non serve la giustizia di Dio, mai potrà amare e servire la giustizia degli uomini.
· Servire la giustizia degli uomini esige persone libere nella mente e nel cuore, libere di amare non uno o pochi, ma tutti gli uomini. 
· Servire la giustizia è vero ministero di amore. Non può servire l’amore chi odia. L’odio è il contrario dell’amore.
· Servire la giustizia è l’opera più nobile, più alta, perché è l’opera dello stesso Dio, partecipata ad un uomo.
· Ascoltate le cause dei vostri fratelli e giudicate con giustizia le questioni che uno può avere con il fratello e lo straniero (Dt 1,16). 
· Voi giudici non giudicate per gli uomini, ma per il Signore, il quale sarà con voi quando pronunzierete la sentenza (Cfr. 2Cr 19, 6). 
· Rendete veramente giustizia o potenti, giudicate con rettitudine gli uomini?  (Sal 57, 2)
· Ma ho anche notato che sotto il sole al posto del diritto c'è l'iniquità e al posto della giustizia c'è l'empietà  (Qo 3, 16). 
· Il cristiano sa che il suo Dio e Signore con oppressione e ingiusta sentenza fu tolto di mezzo. Questa è verità eterna.
· Dove c’è l’uomo c’è il peccato e il peccato dal cuore non si toglie con una legge. Nessuna legge lo potrà mai togliere. 
· Chi toglie il peccato è uno solo Cristo Gesù. O ci lasciamo togliere il peccato dal cuore, o saremo sempre incapaci di ogni giustizia. 
· I fatti contingenti sono un minuscolo puntino di quella montagna di ghiaccio solido, duro, resistente più che granito.
· Questo ghiaccio non lo scioglie l’uomo e nessuna delle sue leggi. Lo può sciogliere solo Cristo. Ma Cristo Gesù è bandito dai cuori.
· La nostra società non è in crisi di giustizia. È in crisi di Cristo Signore. Finché  dimorerà in questa crisi, ogni giustizia è impossibile.
· È la crisi di Cristo Gesù che ci sta uccidendo tutti. Responsabile di essa è però la Chiesa. Spetta ad essa risolverla nel suo seno.
· Risolta la crisi di Cristo nel seno della Chiesa, tutta la società potrà iniziare a risolverà ed allora la giustizia fiorirà sulla terra.
· La Chiesa è la vera vita, il vero ossigeno, la vera economica, la vera finanza di una società. Dove la Chiesa è in crisi, tutto è in crisi. 
[bookmark: _Toc373525067][bookmark: _Toc373525918]2 Agosto  2013
· San Paolo possiede una perfetta coscienza di quanto il Signore ha fatto per lui. Lui non era nel seno della verità e neanche della grazia. 
· Era nel seno della sua religione atea, perché ormai incapace di ascoltare il suo Signore. 
· Di certo non adorava lui un vitello di metallo fuso. Adorava invece il dio della sua mente e del suo cuore.
· Adorava il dio della legge senza la verità di Dio, il Dio della Scrittura ridotta a menzogna, falsità, inganno. 
· Lui adorava il dio della convenienza umana. Adorava il Dio non aggiornato neanche all’Antico Testamento.
· Lui che si professava vero adoratore del vero Dio, altro non era che un falso adoratore di un idolo muto. 
· Dio però ha avuto pietà di lui. Lo ha accecato con la sua luce di verità. Lo ha trasformato con la potenza della sua grazia. 
· Ne ha fatto un uomo nuovo. Gli ha dato lo stesso cuore di Cristo perché potesse amare e i suoi occhi perché potesse vedere. 
· Lui, il primo dei peccatori, è stato redento, salvato, giustificato, costituito araldo del Vangelo.
· C’è un solo peccatore sulla terra che potrà dire di non poter entrare nel seno della misericordia di Dio? 
· Non vi entra chi non vuole, chi rifiuta di essere salvato. 
· Abyssus abyssum invocat in voce cataractarum tuarum; omnia excelsa tua et fluctus tui super me transierunt (Sal 41,8). 
· Un abisso chiama l’abisso al fragore delle tue cascate; tutti i tuoi flutti e le tue onde sopra di me sono passati (Sal 42 (41) 8). 
· Peccato chiama peccato, stoltezza chiama stoltezza, insipienza chiama insipienza, lotta chiama lotta, falsità chiama falsità.
· È come acqua che precipita da una cascata senza alcuna possibilità che possa arrestarsi, fermarsi, interrompere il suo corso.
· È questa la forza travolgente del male: la sua inarrestabilità. Nessun uomo può fermare il peccato al galoppo. Si è privi di redini e morso.
· In questi giorni il peccato di stoltezza e insipienza ci sta travolgendo tutti. L’acqua della cascata sta precipitando senza alcun rimedio.  
· Ognuno giudica l’altro responsabile dello sfacelo. Ognuno accusa. Ognuno gode di una piccola rivincita sull’altro.
· Ignoriamo che siamo tutti in questa cascata e che stiamo precipitando verso l’inferno della non più risalita.
· È proprio questa la forza del peccato: farci pensare che il nostro pensiero sia quello buono, giusto, santo, vero. Tutti siamo peccatori. 
· Ma i nostri pensieri altro non sono che cogitazioni di guerra, lotta, contrapposizione stolta e insipiente, logomachie senza fine.
· Quanto è differente il mio Salvatore! Egli ha preso su di sé le mie colpe, il mio peccato, il mio abisso di male e ha espiato per me.
· Ed io che sono cristiano cosa faccio? Odio, insulto, giudico, condanno, gode del male altrui reputando me  sempre giusto, perfetto.
· Ed io che sono cristiano cosa faccio ancora? Anziché imitare il mio Salvatore, provoco più sfacelo, agito le acque, soffio sul fuoco. 
· Spargo benzina in modo che tutta la casa vada distrutta. Faccio questo con abilità diplomatica e con eleganza argomentativa. 
· Cristiano, dov’è il tuo Cristo, dove lo hai risposto, in quale angolo segreto del cuore lo hai nascosto, a chi lo hai venduto?
· Sei cristiano perché hai scelto di amare sino alla fine, sino alla morte di croce per dare vita ai tuoi fratelli. 
· Cristiano, nessuno era più innocente del tuo Salvatore. Pensa: era il Figlio Eterno del Padre. Il Verbo Incarnato, la Luce e la Verità. 
· Pensa: Lui veramente passò sulla nostra terra operando solo il bene. Non conobbe il male neanche con il pensiero. Mai.
· Nel silenzio più grande del cuore, della mente, della bocca, degli occhi, perdonando e chiedendo perdono, lasciò questo mondo. 
· Noi cristiani che cantiamo nelle chiese, che osanniamo nelle grandi processioni, dovremmo pensarci, riflettere, meditare. 
· Il peccato chiama il peccato e tutti siamo obbedienti  a questo comando di male. Siamo assai distanti dal nostro Salvatore, assai distanti. 
[bookmark: _Toc373525068][bookmark: _Toc373525919]3 Agosto  2013
· Oggi voglio cantare un inno al Vangelo, alla sua perenne e immutabile verità, alla sua saggezza divina, alla sua luce senza tramonto. 
· Veramente il Vangelo è l’unica vera saggezza e sapienza per ogni uomo: ricchi e poveri, santi e peccatori, giusti ed ingiusti. 
· Esso ha sempre insegnato che quanto avanza, quanto è di più non ci appartiene, è dei poveri, derelitti, miseri, meschini, bisognosi.
· Se non è dato a quanti versano nel bisogno, il di più diventa all’istante di ladri, speculatori, scassinatori, gente scaltra e furba. 
· Il Vangelo non è solo per i peccatori, per gente comune, è molto di più per i santi, i giusti, per quanti desiderano camminare con Gesù. 
· Leggo in questi giorni della sparizione di due milioni di euro (dico due milioni) da non so quale casa che ha fatto voto di povertà.
· Il voto di povertà è consegnare a Dio il proprio corpo perché sia Lui a nutrirlo in ogni suo bisogno. 
· Il povero per voto nutre lo spirito dei suoi fratelli e i fratelli nutriti nella spirito nutrono il suo corpo.
· Il nutrimento eccessivo non appartiene loro, anche questo di più appartiene ai poveri, ai miseri, a quanti sono tali per necessità. 
· Sono poveri perché il Signore vuole che vengano nutriti da quanti hanno il necessario ed anche il sovrappiù.
· Si dice che anziché dare ai poveri questo di più sia stato consegnato a speculatori, ad affaristi, in vista di un lauto guadagno. 
· Ma il Vangelo non dice questo. Dice che è il di più è ad esclusivo beneficio dei poveri.
· Esso non è stato dato ai poveri ed il Vangelo ha dato vigore alla sua forza: gli scassinatori moderni lo hanno dilapidato.
· Vangelo di Dio, sei sempre vero, sempre attuale, sempre à la page, non scadi mai, mai vai in pensione, mai ti si potrà aggiornare. 
· Molti pensano di poterti aggiornare con le moderne tecniche della speculazione e del frutto immediato ai danni di altri speculatori.
· Molti vorrebbero trasformare il tuo frutto eterno in un frutto nel tempo. Vorrebbero, ma poi si accorgono che tu sei vero. 
· Malgrado la nostra stoltezza ed insipienza, tu sei sempre vero. Tu rimani vero in eterno, attuale in eterno, in vigore in eterno.
· Le forme di scassinare la casa evolvono,  oggi sono aggiornare all’ultimo ritrovato scientifico, la realtà rimane. 
· Ciò che è del povero, rimane sempre del povero. O viene dato al povero, o se lo prende il ladro vestito da angelo di guadagno.
· Vangelo di Cristo Gesù, coraggio, continua a brillare! Nessuno ti manderà in pensione, neanche la stoltezza di chi di ce di credere in te. 
· Anche se noi non ti crediamo e giochiamo alla stoltezza, tu ci ricordi che sei la verità assoluta degli uomini.
· Per questo ti amo e chiedo al Signore che mi dia la grazia di amarti ogni giorno di più. Sei tu la sola luce per questo mondo di tenebre.
· Relativismo morale e veritativo, ma anche relativismo salvifico e religioso, sono il male del nostro tempo. L’uomo ne è prigioniero.
· Siamo tutti fratelli. Siamo tutti uguali. Non però nella verità. Non però nella fede. Non però nella morale. Non però nella giustizia vera. 
· Non siamo uguali nella mente, nel cuore, nell’anima, nel corpo, nei desideri, nella volontà, nella tradizione, nella formazione. 
· Non siamo uguali neanche nei ministeri e nei doni o carismi elargiti dallo Spirito Santo. Anche qui la diversità è costitutiva, essenziale.
· C’è differenza tra il santo e il non santo, il vero e il falso, il giusto e l’ingiusto, l’idolatra e il vero adoratore di Dio.  
· C’è differenza tra chi ha votato la vita al male, al vizio, alla trasgressione e chi invece si è consacrato al servizio della divina carità.
· C’è differenza tra il martire e il suo carnefice. Come anche c’è differenza tra Dio e un uomo. 
· C’è anche differenza tra Gesù ed ogni altro fondatore di religione. Gesù è il Salvatore e il Giudice di ogni uomo, è la sua eterna verità. 
· C’è differenza tra il Figlio di Dio che si incarna, si fa uomo e muore in croce portando su sé il nostro peccato e ogni altro fondatore.
· Non c’è dialogo possibile se non sul fondamento delle differenze. Nell’uguaglianza non c’è dialogo. Si è la stessa cosa.
· Come i colori dell’arcobaleno non sono tutti uguali, ma ognuno possiede una tonalità diversa, così dicasi di ogni uomo.
· Ognuno possiede un tocco particolare da parte del suo Dio e Signore. Ma anche un tocco particolare da parte del principe di questo mondo. 
· È grande il mistero dell’uomo, chi lo schematizza, lo semplifica, chi lo priva della sua moltiforme varietà, distrugge lo stesso uomo. 
· Certe frasi ad effetto sono anche belle, anzi stupende, ma poi i problemi restano, i contrasti non vengono eliminati, anzi peggiorati.
· Ogni frase ad effetto deve essere ricolma di ferità, giustizia, sana dottrina, deve manifestare la differenza, rivelare la diversità. 
· Siamo fratelli per creazione. Non siamo ancora fratelli in Cristo. Non siamo fratelli nella fede. Non siamo fratelli nella verità.
· Non siamo fratelli nella vera adorazione. Non siamo fratelli nei sacramenti. Non siamo fratelli nella confessione della retta fede. 
· Ciò che non siamo è più grande di ciò che siamo. Se neghiamo ciò che siamo, non amiamo i fratelli, li illudiamo semplicemente. 
· Gesù mai ha detto una sola frase ad effetto che non fosse ricolma di tutta la realtà e verità del Padre suo. 
· Gesù mai ha detto una sola Parola che non fosse rivelatrice del suo vero mistero. Quando ascolto Lui mai sento ingannato.
[bookmark: _Toc373525069][bookmark: _Toc373525920]4 Agosto  2013
· Alia claritas solis alia claritas lunae et alia claritas stellarum. Stella enim ab stella differt in claritate (1Cor 15:41). 
· Altro è lo splendore del sole, altro lo splendore della luna…
· E altro lo splendore delle stelle. Ogni stella infatti differisce da un’altra nello splendore (2Cor 15,40-41). 
· La differenza nella creazione non è un puro accidente, essa è sostanza. Questo vale anche per la natura spirituale.
· La differenza appartiene alla verità della persona, della natura, della società, della religione,  della fede.
· La differenza è la vera ricchezza della natura. L’uomo stolto ed insipiente cosa fa? Vuole ad ogni costo abolire la differenza.
· Povertà, ricchezza, malattia, salute, infanzia, adolescenza, età adulta, terza età, e ogni altro stadio della vita sono differenza. 
· Anche peccato e grazia, bene e male, giustizia e ingiustizia sono differenza sostanziale in un uomo. 
· Tutta la socialità si deve fondare sulla differenza. Ridotta la differenza ad unità, muore la società, muore l’uomo.
· Una società che si costruisce sull’odio dell’altro, sulla guerra contro l’altro, sull’invidia e sulla gelosia è una società do morte. 
· Quando l’esclusivismo ha governato un popolo, è stata sempre la sua morte sociale e civile, perché muore l’uomo nella sua verità. 
· È questa la vera saggezza dell’uomo: creare sempre la comunione attingendo dalla verità dell’altro la luce per la sua verità.
· Siamo dalla verità degli altri per la vita. Siamo dalla falsità degli altri per la morte. La verità deve prevalere sulla falsità. 
· La comunione deve prevalere sull’egoismo. La collaborazione sulla invidia e sulla gelosia. L’essere insieme sull’individualismo. 
· Quando il cuore è governato dalla carità, esso unisce sempre. Quando invece è retto dal peccato, sempre divide e contrappone.
· Il cristiano ha scelto, sceglie, sempre sceglierà di far trionfare amore, comunione, verità, giustizia, misericordia, perdono, pace. 
· Il vero cristiano è uomo di riconciliazione. Mai si deve trasformare in uomo di guerra spietata e feroce contrapposizione.
· Cristo Signore è l’uomo che per portare la pace nei cuori ha preso il nostro peccato e lo ha espiato al posto nostro sulla croce. 
· Il vero cristiano fa la differenza nella verità e nell’amore con ogni altro uomo. Il vero cristiano è in tutto simile alla luce del sole. 
· Leggevo nei primi anni 70 una pesante grave accusa contro i predicatori del Vangelo nel suo paese, proveniente da uno scrittore d’oltralpe. 
· “Voi predicatori della Parola di Dio parlato al solo ventre dell’uomo. Siete incapaci di parlare alla sua anima e al suo spirito”. 
· Dopo tanti anni, più di quaranta, spesso mi viene in mente quell’accusa e mi dico: “Oggi si può applicare anche a me”. 
· Questo lo dico perché anch’io sono divenuto un predicatore del Vangelo e anch’io mi posso dimenticare dell’anima e dello spirito. 
· Anch’io posso parlare al solo ventre, al solo corpo, all’uomo fatto di solo tempo, privo della stessa nozione dell’eternità. 
· Corpo ed anima, tempo ed eternità, presente e futuro, singolo e comunità, sono una mirabile unità che nessuno mai potrà separare. 
· La vera socialità potrà essere costruita solo se si pone a fondamento del nostro vivere quotidiano questa naturale unità. 
· Costruire una vera socialità con i soli corpi è l’opera più insensata, stolta, demente che si possa immaginare. Non c’è futuro.
· Questa socialità è in tutto simile alla statua dalla testa d’oro e dai piedi d’argilla descritta da Daniele che si frantuma in un attimo.
· Io, predicatore del Vangelo, sono costruttore della vera socialità se costruisco il vero uomo, autore di ogni socialità.
· Se costruisco un uomo falso – ed oggi tutti costruiscono uomini falsi perché guardando solo al suo presente – la socialità è falsa.
· Nessuno se la prenda, i filosofi non se la prendano, gli antropologi non se la prendono, altri scienziati non se la prendano.
· Neanche altri fondatori di religioni se la prendano. Nessun uomo può costruire il vero uomo. Non può costruire né se stesso e né gli altri. 
· Il vero uomo lo costruisce solo Cristo Gesù. Solo Lui lo fa vero e lo ricolma di grazia e di vita. Solo Lui lo rigenera e lo rinnova. 
· Solo Lui lo ricompone nel suo spirito, nella sua anima, nel suo corpo, nella sua volontà nel suo cuore, nei suoi sentimenti e desideri. 
· Se non si ricostruisce l’uomo e lo si può ricostruire solo in Cristo, con Cristo, per Cristo, nella sua Chiesa, si lavora invano. 
· Il più grande tradimento operato verso il Vangelo è la sua riduzione a pura socialità. In un cimitero ogni corpo imputridisce per sé.  
· Se non si ricompone l’unità, l’uomo è morto. È nel cimitero umano e imputridisce solo per se stesso. Gli altri per i morti non esistono. 
· Quell’autore non si sbagliava. Si era dimenticato di aggiungere che oggi si sta predicando il Vangelo ai morti, perché separati dall’anima. 
· Predicatore del Vangelo, chiunque tu sia, qualsiasi posto tu occupi, sappi che sei stato mandato per ricreare e ricostruire l’uomo. 
· Se io parlo a dei morti, forse potrò godere anche un momento di notorietà, so parlare ai morti, invece li devo risuscitare e poi parlare. 
· Potrò fare questo se sono pieno di Spirito Santo e se divento una cosa sola con Cristo Gesù nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. 
· È il grande impegno che mi attende, se voglio smettere di parlare al ventre di uomini morti spiritualmente perché divisi dall’anima. 
[bookmark: _Toc373525070][bookmark: _Toc373525921]5 Agosto  2013
· Rimanere in Dio, nel suo seno di verità, obbedienza, legge, comandamento, statuto divino, è impossibile senza la grazia del Signore. 
· Si è in Dio, si rimane in Lui, se si è sempre da Lui, dalla sua grazia, forza, potenza, onnipotenza.
· La sua grazia è la sola capace di abolire, superare, vincere la nostra naturale debolezza e fragilità. 
· Il popolo del Signore pecca non quando costruisce il vitello d’oro e si prostra dinanzi a lui per adorarlo. 
· Pecca nel momento in cui decide di non essere più dal suo Dio. Chiunque taglia i legami della grazia sempre taglierà i legame della verità. 
· Si diviene idolatri non per nostra fragilità, ma perché si sceglie di essere fragili.
· Si è fragili poiché si sceglie di tagliare i legami con la forza divina che deve trasformare noi in persone capaci di grande obbedienza. 
· Mosè non cade perché sa che solo rimanendo nel seno della grazia di Dio, potrà rimanere nel seno della sua obbedienza. 
· A Dio chiede perdono per il suo popolo. Richiede riconciliazione, misericordia, pietà, compassione. 
· Chiede che lo ponga nuovamente nel seno della sua grazia, perché solo con essa il popolo potrà raggiungere la Terra Promessa. 
· Quando l’uomo di fede racchiude la verità del suo Dio, negli angusti schemi della sua mente, viene il Signore e lo scalza dalle fondamenta. 
· Non può Dio permettere che i suoi adoratori lo imprigionino in delle formule teologiche, liturgiche, ascetiche, e neanche mistiche.
· Togliendo il fondamento stesso della propria sicurezza, il credente in Cristo Gesù è obbligato a riflettere e meditare
· È obbligato ad incamminarsi su un sentiero nuovo, su una nuova via di pensare e di comprendere la verità del suo Salvatore e Signore. 
· Strumento di correzione dei suoi figli spesso è la storia con i suoi peccati, le sue contraddizioni, persecuzioni, cambiamenti di umori.
· La storia può anche sfociare in ogni azione violenta, giungendo fino al martirio. 
· La persecuzione è stata sempre salutare per la Chiesa, poiché libera il fedele da tutte le sue false sicurezze.
· La persecuzione pone il discepolo di Gesù nella condizione di vivere solo di purissima verità. 
· Gli dona l’opportunità di abbandonare tutte le pastoie nelle quali lui aveva imprigionato il mistero di Dio e l’opera della sua salvezza. 
[bookmark: _Toc373525071][bookmark: _Toc373525922]6 Agosto  2013
· Al cristiano è chiesta una fede senza alcuna eclissi neanche momentanea. Un solo istante di oscuramente ed è la fine dell’intera umanità. 
· Eva ebbe un solo istante di eclissi nella sua fede nel suo Dio, dal quale era la sua vita, ed è stata la morte di tutto il genere umano.
· Mosè ebbe una piccola eclissi nell’Onnipotenza di Dio dinanzi alla roccia e non entrò nella Terra Promessa. Morì nel deserto.
· A Davide è stato sufficiente un solo calo di fede nella Legge del suo Dio e fu una guerra intestina all’interno della sua famiglia.
· Pietro ebbe una eclissi di fede nel cortile del sommo sacerdote e rinnegò il suo Signore. Giurò e spergiurò di non conoscerlo. 
· Oggi il cristiano non ha solo qualche istante di eclissi. Vive nell’oscuramento quasi totale della sua fede. È un sole spento. 
· Se il cristiano subisce una qualche eclissi di fede, già la terra si raffredda nel suo amore e nella sua speranza. Vive di puro egoismo.
· Se poi il cristiano si spegne come sole di verità, giustizia, vita eterna, speranza soprannaturale, dimensione trascendentale, è la fine. 
· Dalla luce del cristiano dipende la vita dell’intero pianeta, dello stesso universo. Lui è più che il sole per la nostra terra.
· Come senza il sole la nostra terra diviene un ammasso di ghiaccio ed ogni vita finisce in essa. Così è per la vita spirituale.
· Se il cristiano smette di essere vero sole di giustizia in Cristo Gesù per il mondo, l’umanità precipita in un buio etico cosmico. 
· Grande sopra ogni cosa è la responsabilità del cristiano. La sua luce non può eclissarsi neanche per un solo istante.
· Se si eclissa, quanti dipendono da lui, e l’umanità intera dipende da lui, mancano di ogni luce di sapienza, scienza, verità. 
· È questo il primo frutto dell’eclissi di fede nel cristiano: lui stesso si pensa non necessario, non indispensabile, non idoneo. 
· Un solo istante di eclissi produce la corruzione della sua mente e del suo cuore e può mandare in malora anni e anni di duro raccolto. 
· Come fare per non cadere in cadere in queste eclissi anche momentanee che causano una cosi grande rovina in seno all’umanità?
· Gesù come unica e sola via ci ha indicato la preghiera: “Pregate per non cadere in tentazione”. Pregate senza interruzione. 
· La preghiera è arma efficacissima e ci ottiene dal Cielo la grazia di brillare sempre, senza mai venire meno nella nostra luce.
· La preghiera è vera via della vita. Ma oggi si prega molto poco. Non si ha neanche il tempo di recarsi in Chiesa nel giorno del Signore. 
· Se non preghiamo, quale speranza possiamo dare al mondo? Se non ci illuminiamo in Cristo Gesù, quale luce uscirà da noi?
· Cristiano, grande è la tua responsabilità. Per te il mondo è nella luce. Per te è nelle tenebre. Per te è nella vita. Per te è nella morte. 
· Tutto è dalla tua fede. Tu sei obbligato per scelta di non avere mai una eclissi di sapienza, conoscenza, scienza del tuo Dio. 
· La Madre di Dio, la Donna vestita di sole con la luna sotto i suoi piedi e con una corona di dodici stelle sul capo, è vero albero di vita.
· Non è come quegli alberi profetizzati da Ezechiele che riprendono vita, perché irrigati dal fiume di acqua viva che sgorga dal santuario.  
· Questi alberi producono un frutto per ogni mese. Le loro foglio servono come medicina per la guarigione da ogni malattia.
· Ogni albero produce un frutto annuale. Quando lo produce. Alcune volte non producono affatto a causa di molti fattori climatici. 
· La Vergine Maria non produce un frutto al mese. Produce frutti ogni giorno, ogni ora, ogni minuto, non produce solo un frutto. 
· La Madre di Dio produce ogni frutto di verità, giustizia, sapienza, carità, amore, pazienza, perseveranza, perdono, riconciliazione. 
· I suoi frutti guariscono ogni malattia. Leniscono ogni sofferenza. Rinnovano ogni speranza. Rinvigoriscono ogni fede, rinnovano ogni cosa.
· Se la grazia di così grande Madre produce un così eccelso bene per l’umanità intera, perché noi piangiamo miserie spirituali e materiali?
· Perché siamo sempre angosciati, turbati, derelitti, miserabili, afflitti, inconsolabili, affranti, sgomenti, disperati, senza gioia?
· Siamo questa immane miseria perché non amiamo Colei che il Signore Gesù ha stabilito unica e sola fonte di vita per noi.
· È Lei la Madre della vita. È Lei la Nuova Eva dalla quale ogni vita discende nel nostro corpo, nella nostra anima, nel nostro spirito. 
· È Lei per costituzione divina la mediatrice di ogni grazia per l’intera umanità. Lo è però in un rapporto di amore filiale.
· Non si può pensare alla Vergine Maria come ad una pura e semplice dispensatrice di grazia, una elargitrice di miracoli.
· Sarebbe questo un rapporto contro la verità della Madre, che deve svolgere un ministero perenne di amore. 
· A Lei, alla Madre, si deve chiedere che ci insegni ad amare Cristo Gesù e in Lui tutto il Cielo e tutta la terra, ogni uomo.
· A Lei, alla Madre, si deve chiedere che ci riveli i segreti del suo cuore, perché vogliamo imitarla nella sua purissima obbedienza. 
· A Lei,  alla Madre, dobbiamo domandare che ci aiuti a vedere ogni altro uomo come un figlio da condurre a Lei.
· È questa la grande missione materna di Maria: introdurci negli arcani segreti dell’amore trinitario.
· Poi ogni altro bene si riverserà su di noi. Nulla manca a colui che ama come ha saputo amare Lei e che si reca alla sua scuola. 
· Quando la Vergine Maria è nel nostro cuore, possiamo affermare che si compiono le stesse parole che vengono dette della sapienza.
· L’ho amata più della salute e della bellezza, ho preferito avere lei piuttosto che la luce…
· Perché lo splendore che viene da lei non tramonta. Insieme a lei mi sono venuti tutti i beni; nelle sue mani è una ricchezza incalcolabile.
· Ho gioito di tutto ciò, perché lo reca la sapienza, ma ignoravo che ella è madre di tutto questo (Sap 7,10-12). 
[bookmark: _Toc373525072][bookmark: _Toc373525923]7 Agosto  2013
· Il mistero della Vergine Maria è grandissimo, quasi divino. A Lei manca solo la divinità come natura. Ogni altro dono le è stato donato.
· Veramente grandi cose ha fatto per Lei l’Onnipotente. Se il Signore volesse fare qualcosa di più grande non potrebbe.
· Nell’ordine della creazione la Vergine Maria segna il limiti dell’Onnipotenza divina. Nessun’altra creatura potrà mai divenire sua Madre. 
· Questa grandezza unica che è tutta di Maria è irripetibile, unica, la sola data ad una creatura. Ma c’è un’altra grandezza quasi simile.
· La vergine Maria è stata costituita da Cristo Signore Madre di ogni suo discepolo. Madre vera. Da lei noi tutti siamo stati generati. 
· Come Cristo è stato generato nel suo seno verginale per opera dello Spirito Santo e si è fatto uomo nascendo da Lei alla  vita umana. 
· Così ogni discepolo di Gesù viene generato in Lei per opera dello Spirito Santo nelle acque del battesimo e nasce alla vita di Dio. 
· Senza la nascita da Lei, nessuno mai diverrà figlio di Dio. Nessuno mai riceverà la generazione dall’alto. Rimarrà figlio della terra.
· Nessun’altra donna potrà mai essere rivestita da una così alta e nobile grandezza. Essere la Madre di tutti i viventi.
· Noi abbiamo con la Vergine Maria una relazione solo di impetrazione di qualche grazia. Quasi tutti manchiamo di questa relazione filiale. 
· La Vergine Maria vuole essere mia Madre, non dispensatrice di qualche grazia ad un figliol prodigo intento a pascolare i porci del male. 
· Quando si vive questa relazione di vera figliolanza, ogni altra cosa è già nostra, perché la Vergine Maria è nostra.
· Se la Vergine Maria è nostra, tutto ciò che è suo, è nostro. Ogni sua grazia è già nostra. È nostra perché Lei è tutta nostra.
· Urge che ognuno di noi rifondi questa stupenda relazione di vita. Dobbiamo in questo operare con colui che ha trovato il tesoro nel campo. 
· Dobbiamo possedere Maria come vera Madre, per possedere ogni suo bene. Ma una volta che possediamo Lei, i beni non ci servono.
· Possedere Lei si può a condizione che svuotiamo il cuore di ogni altro possesso effimero, vano, peccaminoso, inutile, ingombrante. 
· La Vergine Maria non può condividere il cuore non puro, inquinato, lercio, sporco, consegnato alle cose del mondo.
· Lei abita nel cuore di Dio e vuole il nostro cuore di luce come quello del suo Figlio Gesù. Questo cuore dobbiamo chiedere a Lei.
· Lei ci dona questo cuore e in esso Lei troverà la sua casa, il suo secondo Paradiso, la sua gioia di stare sulla nostra terra.
· Non è in una statua che lei vuole abitare, ma nel nostro cuore. È il cuore del discepolo di Gesù la sua vera dimora, la sua casa d’oro.
· Madre mia, donami il tuo cuore, fallo diventare mio, così tu nel mio cuore che è il tuo troverai il tuo eterno riposo, la tua eterna gioia. 
· È quanto serve ad ogni tuo figlio per essere vero discepolo del tuo Gesù. Senza il tuo cuore, l’amore per Lui sarà sempre poco, molto poco.
· Prepararsi a morire è obbligo di ciascuno. Oggi proprio questa verità dell’esistenza manca ad ogni uomo.
· Chi legge la cronaca quotidiana, deve riconoscere che l’uomo studia giorno e notte come fare per allontanare da sé la morte.
· Le sta inventando proprio tutte. Pronto soccorso, terapia intensiva, sale di rianimazione, elitrasporto, borse termiche.
· Defibrillatori, trapianti, organi artificiali, operazioni computerizzate, medicine d’avanguardia, ogni altro ritrovato della scienza.
· La morte dal lato suo non sta a dormire. Per ogni ritrovato dell’uomo all’istante inventa il veleno e il siero contrario.
· Quando l’uomo grida: ho vinto la morte!  Il suo è solo un grido di illusione. L’ha vinta su un versante. 
· Ne restano scoperti sempre 99 di versanti, che l’uomo mai riuscirà a colmare, perché la morte è sempre un passo avanti.
· Dinanzi a questa astuzia infinita della morte, l’uomo stolto come risponde: È morto per una banale operazione.
· È morto per una banale influenza, per un banale virus, per un banale microbo, per una banale disattenzione, per una banale confusione.
· Per un banale cambio di sacca, per una banale altra cosa che sempre sfugge al controllo della moderna medicina computerizzata.
· Uno pensa di farsi un bel viaggio di nozze, parte per un paese lontano e cosa trova in quel luogo? Lei, la morte.
· Stabilisce di andare a mare per una rinfrescante nuotata e cosa trova? Sempre lei, la morte.
· Va in uno di questi paradisi terrestri per darsi al godimento anche immorale e trasgressivo e cosa trova? Lei, la morte.
· La morte è la nostra ombra. Essa è più intelligente dell’uomo, di ogni uomo. Essa prende chi vuole e quando vuole.
· Nessuno la potrà mai combattere. Essa è invisibile e si serve dei nostri vizi, della nostra avarizia e concupiscenza per venire. 
· Addirittura si è fatti gli uomini suoi alleati e li ha costituiti suoi mercanti, seminatori di stragi e di lutti.
· L’uomo che dovrebbe combattere sempre per la vita è il più grande fabbricatore di morte che si conosca. 
· Lui da solo supera ogni tornado, monsone, ciclone, alluvione, terremoto, maremoto, cataclisma naturale.
· Quanto allora sarebbe bello che ognuno si preparasse alla propria morte, sapendo che essa non è fuori di lui, ma in lui.
· Prepararsi la propria morte è il grido evangelico per eccellenza. Dopo di essa viene l’eternità e questa non è per tutti uguale.
· Anche questa è verità evangelica che bisogna mettere nel cuore, se si vuole vivere una morte degna dell’uomo.
· Oggi si è smarrito il vero significato della festa. Per noi festa è baldoria, perdita della nostra più sana umanità, immersione nell’alcool.
· È anche abbandono di ogni regola morale, sprofondamento nell’incoscienza e nella superficialità, licenziamento dalle virtù. 
· Anticamente invece, nel suo vero e profondo significato, la festa era reale comunione con Dio e con i fratelli, condivisione di vita.
· Si entrava per qualche giorno in comunione vera con Dio e in comunione vera con i fratelli, con i quali si condivideva la gioia.
· Ora non c’è gioia dell’anima, se non vi anche del corpo e dello spirito, se non vi è partecipazione ai beni della terra.
· La festa dava la possibilità ai più poveri di dimenticare per qualche giorno la loro povertà, miseria, privazione di ogni cosa.
· La festa rendeva i poveri ricchi e i ricchi poveri, perché sapeva creare quella condivisione dei beni che dovrebbe essere di ogni giorno. 
· La più grande povertà, miseria del cristianesimo è una sola: l’aver ridotto la festa dell’Eucaristia domenicale a puro incontro spirituale. 
· L’Eucaristia invece nella sua più grande verità è la festa delle feste perché la perfetta comunione con Cristo e con i fratelli.
· Una comunione solo con Cristo è falsa e menzognera. Solo con i fratelli è bugiarda ed effimera, vana e vuota, mentitrice e ingannevole. 
· Essa è vera, se è insieme reale e spirituale, con Cristo e con i fratelli. Mai vi potrà essere comunione senza condivisione.
· Se i cristiani non condividono più neanche il Vangelo, la verità, la grazia, come fanno a condividere i beni della terra?
· È questo il fallimento cristiano: l’egoismo con il quale oggi si celebra l’Eucaristia, grande festa della comunione e della condivisione. 
· Partecipare alla Santa Messa senza Eucaristia, senza comunione, senza condivisione, senza alleanza, è vuota ritualità.
· È una partecipazione vana, perché presenza vana. Non si è per Cristo, non si è dai fratelli, non si è da Cristo, non si è dai fratelli. 
· Le nostre Eucaristie sono il vero termometro della verità del nostro essere cristiani. Esse sono la negazione di ogni egoismo.
[bookmark: _Toc373525073][bookmark: _Toc373525924]8 Agosto  2013
· L’uomo vorrebbe la storia posta interamente nelle sue mani, nella sua scienza, nella sua intelligenza, nella sua “profezia”.
· Invece nella storia vi è sempre l’imponderabile, l’insolito, l’imprevisto, ciò che mai dovrebbe accadere, l’impensato, il non calcolato.
· Vi è il non pensabile e il non calcolabile, il non programmabile e il non ponderabile. La storia non è dall’uomo, è da Dio. 
· Nessuna vita potrà mai essere programmata, perché è proprio di essa la non programmabilità.
· Tutti i programmi dell’uomo vanno in frantumi. Forse varrebbe propria la pena ascoltare quanto il Signore dice al suo popolo.
· Avete seminato molto, ma avete raccolto poco; avete mangiato, ma non da togliervi la fame.
· Avete bevuto, ma non fino a inebriarvi; vi siete vestiti, ma non vi siete riscaldati.
· L’operaio ha avuto il salario, ma per metterlo in un sacchetto forato (Ag 1,6). 
· Se Dio non viene posto a fondamento della nostra esistenza, ogni nostra programmazione diviene sterile, vuota.
· Quanto il Signore rivela per mezzo del suo profeta è realtà quotidiana, vita di ogni attimo.
· Non appena si mette da parte il Signore, la sua Legge, il suo Vangelo, all’istante tutti i nostri programmi si sciolgono come neve al sole. 
· Stolto è l’uomo che pensa di programmare la sua vita ponendo il Signore fuori della sua quotidiana esistenza.
· Un marinaio non può navigare in un immenso oceano senza alcuna stella nel cielo, senza sole, senza alcuna bussola.
· Sarebbe in balia del nulla. Girerebbe a vuoto. Consumerebbe invano le sue energie.
· Dio è necessario più che la luce del sole, della luna, delle stelle, più che qualsiasi altro strumento indispensabile per la navigazione.
· La vita in se stessa è già senza schemi, senza teorie, teoremi. 
· La vita è vita ed è ogni istante nuova. Va vissuta in ogni suo istante, così come essa ci è donata dal Signore.
· Se la vita è solo vita, quale futuro potrà programmarsi l’uomo? Nessuno da se stesso.  
· Ogni futuro è solo da Dio. A Lui si deve chiedere che lo prenda nelle sue mani e lo orienti secondo il suo divino volere di sommo bene.
· La verità della nostra vita è in una sola cosa: porla per intero nell’osservanza della Parola del Signore.
· Dovremmo meditare, riflettere, pensare noi, uomini di Chiesa, che stiamo quasi abolendo la Parola, il Vangelo nella nostra pastorale. 
· Dovrebbero meditare, riflettere, pensare i governanti delle nazioni, gli economisti, gli analisti finanziari, gli psicologi, i pedagoghi.
· Dovrebbero ragionare i maestri, i professori delle alte scuole, ogni altra persona impegnata nella formazione della mente dell’uomo.
· mettiamo il principio della sola Parola nelle nostre relazioni, oppure la vanità ci sommergerà.
· La vanità è l’inconsistenza, la nullità, il vuoto di ogni nostra programmazione.
· Ma anche se si pone Dio al centro della nostra vita, l’imponderabile rimane, perché rimane intatta la sua Signoria sulla nostra vita.
· La nostra stoltezza invece è infinita, pensiamo tutti che il nostro futuro di bene dipenda da una misera legge umana. 
· Pensiamo di reggere le sorti dei popoli e delle civiltà solo perché aggiorniamo le nostre leggi al peccato dell’uomo e alla sua iniquità.
· Oggi tutti gridano che nessuno è sopra la legge. Si dice che tutti sono sotto la legge. Ma quale legge?
· Non si tratta della Legge di Dio, posta a fondamento di ogni legge umana, che deve essere solo interpretazione corretta della legge di Dio.
· Si tratta invece della legge umana che l’uomo di volta in volta si fa, anche contro ogni elementare sapienza ed intelligenza.
· La legge dell’uomo è sempre effimera, se non è interpretazione perfetta della legge del suo Dio. A volte essa è anche peccaminosa. 
· Essa permette che un uomo venga ucciso, non una volta, ma spesse volte con buona pace del diritto di ogni essere umano alla vita.
· Essa permette che il matrimonio venga distrutto, con conseguenze irreparabili per i figli e per l’intera società.
· E tutto questo con buona coscienza dei distruttori della vera socialità degli uomini, della più autentica convivenza umana.
· Poi la stessa legge che ha distrutto la nostra società e civiltà, mette in carcere un uomo solo perché non ha rispettato un animale.
· Certo va rispettato l’animale perché creatura di Dio, molto di più va però rispettato l’uomo che è fatto ad immagine di Dio.
· Quanto è stolto l’uomo. Pone l’animale sopra l’uomo e l’uomo sotto l’animale. Adotta gli animali e lascia morire di fame le persone.
· La nostra legge uccide l’uomo per un conclamato falso diritto della madre, e poi si preoccupa di dare dignità agli animali.
· Calpesta il diritto dell’uomo. Esalta il non diritto dell’animale, perché lo priva del suo diritto naturale al suo ambiente, alla libertà. 
· La nostra società è priva di ogni sapienza e intelligenza. La stoltezza la sta consumando e l’insipienza è il suo virus letale. 
· Un cane viene elevato alla dignità di un uomo e un uomo vilipeso e trattato come un cane e tutto questo per diritto dell’uomo. 
· Questo è il nostro diritto senza Dio, senza la conoscenza della sua Legge, senza l’intelligenza della sua divina volontà.
· Il cane deve vivere una vita da cane, non una via da uomo. Così come l’uomo deve vivere una vita da uomo, non da cane. 
· Purtroppo oggi all’uomo si dona una vita da cane e al cane una vita da uomo. Un bambino viene trattato da cane e un cane come un bambino.
· L’arbitrio nella legiferazione e nella interpretazione di ciò che dichiarato come diritto è il nostro male quotidiano. 
· Una cosa l’uomo non potrà mai fare: una legge per non andare all’inferno. Potrà farsi però le leggi per trasformare la terra in un inferno. 
· Se non ha il potere di farsi questa legge, nonostante sia convinto di averla già fatta, potrà mai farsi una legge che arresti il male?
· Se questo fosse possibile, per i missionari del Vangelo ci sarebbe la pensione anticipata. Dovremmo essere tutti dichiarati fuori corso. 
[bookmark: _Toc373525074][bookmark: _Toc373525925]9 Agosto  2013
· La storia è vita. Essa si compone di due momenti essenziali: dell’imponderabile e del suo cammino sempre in avanti. 
· L’imponderabile nessuno di noi lo può prevedere. È inimmaginabile, impensabile, non programmabile, imponderabile appunto.
· Il cammino in avanti può farsi con noi, o anche senza di noi. Con noi alla guida della storia, o con noi soggiogati al suo carro. 
· Siamo alla guida della storia, quando ci poniamo interamente nella Parola di Gesù, nel suo Vangelo, per osservarlo con cuore fedele e puro.
· Quando ci vestiamo delle grandi virtù della fede, speranza, carità, giustizia, temperanza, fortezza, prudenza.
· Quando con umiltà ci mettiamo in preghiera e ogni giorno chiediamo la luce divina perché il nostro cammino sia rischiarato dalla Parola. 
· Quando impariamo da Cristo, il mite e l’umile di cuore, a vivere la croce come strumento di vera salvezza per noi e per il mondo intero. 
· Guidiamo la storia quando siamo interamente guidati da Dio. Dio guida noi perché noi guidiamo la storia.
· Se noi non ci lasciamo guidare da Dio, mai potremo noi guidare la storia. Questa ci sfugge dalla mani più che anguilla. 
· È quanto sta succedendo oggi ai reggitori dei popoli. Questi credono di governare la storia. Mentre la loro è solo illusione.
· La storia non è nelle loro mani, non è sotto la loro guida, perché essi non sono nelle mani, sotto la guida del Signore Gesù Cristo.
· Questa verità viene insegnata dal Libro dell’Apocalisse. Nessun uomo ha in mano la chiave del libro sigillato della storia.
· E vidi, nella mano destra di Colui che sedeva sul trono, un libro scritto sul lato interno e su quello esterno, sigillato con sette sigilli.
· Vidi un angelo forte che proclamava a gran voce: «Chi è degno di aprire il libro e scioglierne i sigilli?». 
· Ma nessuno né in cielo, né in terra, né sotto terra, era in grado di aprire il libro e di guardarlo. 
· Io piangevo molto, perché non fu trovato nessuno degno di aprire il libro e di guardarlo. 
· «Non piangere; ha vinto il leone della tribù di Giuda, il Germoglio di Davide, e aprirà il libro e i suoi sette sigilli».
· «Tu sei degno di prendere il libro e di aprirne i sigilli, perché sei stato immolato e hai riscattato per Dio…
· Con il tuo sangue uomini di ogni tribù, lingua, popolo e nazione…
· E hai fatto di loro, per il nostro Dio, un regno e sacerdoti, e regneranno sopra la terra»  (Cfr. Ap 5,1-6,16). 
· Una donna non può essere di molti uomini. Deve essere solo del suo uomo, di colui con il quale domani farà un solo corpo.
· La verginità prima del matrimonio è legge santa di vita. Oggi però la verginità è considerata obsoleta, un tabù della storia di ieri.
· Oggi le ragazze vogliono essere evolute, libere, di molti uomini prima di essere di un solo uomo.
· Anche quando la donna ha scelto di esse di un uomo solo, spesso è anche di molti altri uomini.
· Quanto vale per la donna, vale doppiamente per gli uomini, chiamati da Dio ad essere sua presenza di verità e amore in seno alla famiglia. 
· Parlare della virtù della castità, purezza, onestà, fedeltà, pudicizia, modestia, compostezza nel vestire,  è un vero discorso da marziani. 
· Anche la moda oggi sembra essere divenuta assai bizzarra. Gli abiti servono per svestire, non per vestire, per mostrare, non per nascondere.
· A mio giudizio urge riflettere, pensare, meditare, ragionarci un po’ sopra. L’immoralità cristiana oggi è lo scandalo degli scandali.
· Il corpo si sta trasformando in un oggetto di solo peccato e questo non va. Parlo dell’uomo prima, della donna dopo. 
· Esso invece deve essere trasformato in uno strumento di redenzione per la salvezza del mondo.
· Di fornicazione e di ogni specie di impurità o di cupidigia neppure si parli fra voi – come deve essere tra santi –
· Né di volgarità, insulsaggini, trivialità, che sono cose sconvenienti. Piuttosto rendete grazie!
· Perché, sappiatelo bene, nessun fornicatore, o impuro, o avaro – cioè nessun idolatra – ha in eredità il regno di Cristo e di Dio.
· Un tempo infatti eravate tenebra, ora siete luce nel Signore. Comportatevi perciò come figli della luce
· Ora il frutto della luce consiste in ogni bontà, giustizia e verità. 10Cercate di capire ciò che è gradito al Signore. 
· Non partecipate alle opere delle tenebre, che non danno frutto, ma piuttosto condannatele apertamente. 
· E non ubriacatevi di vino, che fa perdere il controllo di sé; siate invece ricolmi dello Spirito (Cfr. Ef 5,1-20). 
· Nella nostra santa fede tutto è dal corpo dell’uomo. La santità del corpo è santità dello spirito e dell’anima.
· Un corpo non santo attesta, rivela la non santità dello spirito e dell’anima. Manifesta la falsità del nostro vivere la fede in Cristo Gesù.
· Cristo Signore ha offerto al Padre in sacrificio e in olocausto il suo corpo santo, lo ha offerto dalla croce.
· Chi non può offrire il suo corpo in sacrificio, in olocausto al Signore nella sua purezza e adorno di ogni virtù, ancora è lontano da Gesù. 
[bookmark: _Toc373525075][bookmark: _Toc373525926]10 Agosto  2013
· Gridare contro la globalizzazione è gridare contro la stessa natura umana, creata da Dio globalizzata.
· La nostra natura umana è stata creata nella comunione per la comunione. La divisione è il frutto del peccato.
· Questa verità dovrebbero metterla nel cuore tutti coloro che si scandalizzano perché il mondo è divenuto un villaggio globale.
· Il mondo è stato creato globale. È il peccato che l’ha reso parziale, settoriale. Il mondo è dell’uomo, non di un uomo.
· È da condannare la globalità egoistica, quella che vorrebbe fare del nostro globo un settore privato.
· Questa riduzione non è il frutto della globalizzazione, è invece il frutto del male che si annida nel cuore dell’uomo.
· Sempre il male esclude, settorializza, parzializza, divide in ogni ambito e luogo nel quale l’uomo si trova ad operare.
· Ma anche ciò che è settoriale, parziale, nazionale, tribale, statale, provinciale può essere infetto del più tremendo settarismo egoistico.
· Anche ciò che è regionale, comunale, circoscrizionale, familiare può essere inquinato dal peccato e avvizzito dai particolarismi. 
· La globalizzazione è legge dell’umanità. È anche legge della cristianità. 
· I cristiani sono un solo corpo, sono il corpo di Cristo, il corpo mistico e reale, il corpo personale e globale del Signore.
· La Chiesa non è essa cattolica, cioè globale, abbracciante ogni uomo di ogni condizione o estrazione sociale?
· Ciò che nel peccato viene trasformato in parziale nella grazia deve essere rinnovato e fatto divenire cattolico, globale.
· Nella grazia sempre il parziale è globale, perché vissuto in funzione umanitaria universale, verso tutti, sempre.
· È questa la grande forza della carità cristiana: vedere ogni uomo come soggetto, persona cui riversare tutto l’amore di Gesù. 
· L’amore cristiano vissuto sul modello di Cristo Gesù è il globale attuale, è l’universale cosmico per eccellenza. 
· Ogni uomo deve essere abbracciato dall’amore di Cristo Gesù per mezzo del cristiano.
· Ma noi vediamo tutto dal nostro egoismo cinico e invidioso e confondiamo le menti e i cuori con i nostri molteplici sofismi di peccato. 
· La saggezza cristiana sempre deve distingue nel nuovo ciò che è falso e ciò che è vero, ciò che è peccato e ciò che è grazia.
· L’intelligenza illuminata dalla grazia di Dio non combatte contro i mulini avvento del mondo del peccato e della stoltezza.
· Essa opera quella saggia opera di discernimento che sa vedere nella storia la presenza dello Spirito Santo che guida e conduce.
· Ogni uomo di Dio, ogni discepolo del Signore, valuta, discerne, sceglie sempre il meglio, orienta tutta la storia verso la sua verità.
· Quando il Signore decide che una persona occupi un posto nella società e nella Chiesa sempre lui dispone uomini e cose perché questo accada.
· Lui è il Signore della storia. Se qualcosa non accade è perché Lui vuole che non accada. Se qualcosa accade è perché ha deciso che accada.
· La storia ci rivela quotidianamente che ciò che è impossibile un giorno, il secondo giorno è già divenuto possibile, si è già realizzato. 
· L’impossibilità di ieri diviene possibilità di oggi. La lontananza di ieri oggi si fa estrema vicinanza. Il nulla diviene evento, storia.
· L’uomo di Dio sa che tutto il bene è dal Signore, dalla sua divina volontà. A Lui nulla è impossibile. In un istante tutta la storia cambia.
· Vale la pena che noi ci ricordiamo cosa ha cantato la Vergine Maria nel suo Magnificat al suo Dio e Signore. È anche il nostro canto. 
· «L’anima mia magnifica il Signore e il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore, perché ha guardato l’umiltà della sua serva.
· D’ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno beata. Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente e Santo è il suo nome.
· Di generazione in generazione la sua misericordia per quelli che lo temono.
· Ha spiegato la potenza del suo braccio, ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore; ha rovesciato i potenti dai troni. 
· Ha innalzato gli umili; ha ricolmato di beni gli affamati, ha rimandato i ricchi a mani vuote. Ha soccorso Israele, suo servo…
· Ricordandosi della sua misericordia, come aveva detto ai nostri padri, per Abramo e la sua discendenza, per sempre» (Lc 1,46-55). 
· Questo canto è la più alta profezia di Dio sulla sua Signoria sull’intero creato, su ogni brandello di storia che l’umanità scrive.
· Sapendo ciò, l’uomo di Dio vive nella pace. Sa che ogni pagina di storia è un messaggio d’amore che il Signore gli manda.
· Anche Gesù dalla storia ricevette il più bel messaggio d’amore quando stese le braccia sulla croce e si lasciò inchiodare per i peccatori.
· Ma noi non possediamo questi occhi per leggere questi divini messaggi e neanche possediamo l’intelligenza per interpretarli.
· Noi nella storia camminiamo da ciechi, sordi, muti. Non vediamo e non ascoltiamo il Signore che ci parla per il nostro più grande bene.
· Quando impareremo a leggere lo stupendo e meraviglioso libro che Dio ogni giorno scrive per noi, vuol dire che siamo risorti in Cristo.
· Siamo entrati nella nostra nuova umanità. Riusciamo a vedere con gli occhi dello Spirito Santo e a interpretare con la sua sapienza divina. 
[bookmark: _Toc373525076][bookmark: _Toc373525927]11 Agosto  2013
· Per fede noi sappiamo che il Signore con mano invisibile scrive la nostra storia di bene e di salvezza,  orientandola verso la gioia eterna.
· Ma chi è capace di vedere la mano di Dio tutte le volte che essa scrive la storia?
· Occorrono occhi di Spirito Santo per avere una tale sapienza e intelligenza. Solo per grazia questo può essere di un uomo.
· Questa mano invisibile di Dio scrive sempre, senza mai fermarsi. L’uomo però è cieco e pensa che sia lui o il caso o altri a scrivere.
· Tutti dovremmo desiderare avere questi occhi di Spirito Santo per poter vedere ogni scrittura di Dio. Di certo rimarremmo senza respiro. 
· La nostra vita sarebbe all’istante catapultata nel divino. Fatti ed eventi riceverebbe una verità nuova. 
· Usciremmo dalla profanità ed entrerei nella sacralità e nella santità degli eventi. Scopriremmo il grande amore con cui il Signore ci ama. 
· Per avere questi occhi di Spirito Santo occorre che viviamo perennemente nella grazia del Signore, nella sua giustizia e verità.
· Il peccato è potente strumento che riduce in polvere il nostro cuore e trasforma la nostra mente in sabbia morta, senza alcuna vitalità.
· Anche gli occhi di carne sono trasformati in quella sabbia finissima del deserto che dove si posa impedisce alla vita di nascere.
· I danni che il peccato crea nella mente, nel cuore, nella volontà, dei desideri, nei sentimenti, nell’intera vita sono di pura catastrofe.
· Un solo peccato è capace di produrre danni incalcolabili e irrimediabili. Esso ci devasta dentro e ci toglie questi occhi spirituali. 
· Il peccato annebbia anche i nostri occhi di carne, che divengono incapace di leggere persino la storia nella verità della sua profanità. 
· Il peccato ci impedisce di essere obiettivi nelle nostre valutazioni. Esso ci rende invidiosi, egoisti, arroganti, prepotenti, insipienti.  
· Cristo Gesù per questo è venuto: per liberarci da ogni peccato, per trasformarci nella nostra stessa natura, per darci un cuore nuovo. 
· Con il cuore nuovo, tutto in noi diviene nuovo e si è capaci di vedere la verità di Dio e degli uomini, della storia e delle cose. 
· Dal peccato solo Cristo ci libera e solo Lui ci dona la verità della nostra natura umana. Solo Lui ci restituisce alla nostra vera umanità. 
· La vera umanità è un dono perenne di Gesù Signore. Senza di Lui, fuori di Dio, non c’è vera umanità. Regna sovrana la falsità. 
· Quanti rifiutano Cristo, non rifiutano Cristo, ma la loro vera umanità. Si condannano alla perenne falsità dell’esistenza.
· Avvengono cose nella vita di un uomo capaci di stravolgere l’intera storia, e tuttavia è come se fossero sottratte alla sua valutazione. 
· È come se per un istante intelligenza, sapienza, consiglio, discernimento si fossero eclissate, senza lasciare traccia in noi.
· Si prendono decisioni i cui frutti potrebbero essere di grave rovina ed è come se noi fossimo ciechi dinanzi alle conseguenze.
· Si creano situazione di grave responsabilità, ma il nostro cuore è insensibile e la nostra mente spenta, incapace di vedere il dopo.
· Perché vi è una storia fatta da noi, ma come se noi fossimo determinata a farla, a scriverla, a porla in atto, a darle consistenza concreta?
· E tuttavia l’uomo è responsabile di ogni suo gesto, pensiero, opera, decisione, discernimento, intervento concreto nella storia.
· Siamo responsabili e tuttavia agiamo da ciechi o quasi. Dobbiamo rendere conto a Dio di ogni nostra decisione e tuttavia non vediamo.
· Perché gli altri vedono il baratro nel quale stiamo precipitando e noi camminiamo verso di esso neanche pensando che esso esista? 
· Perché la nostra volontà si ostina nel perseguire la sua via, quando il mondo intero ci suggerisce che è una via di sicura stoltezza?
· Vi è nella storia un qualcosa che deve avvenire necessariamente, e tuttavia noi non siamo senza responsabilità.
· Una possibile soluzione c’è ed è questa: nel bene noi siamo obbligati sempre ad agire secondo la più alta verità di esso. 
· Dal male noi siamo obbligati ad astenerci sempre, dinanzi ad ogni uomo. Anche se questa astensione potrebbe divenire per noi causa di martirio.
· Mi manca ancora quella luce chiara, limpida, che mi dia la certezza teologica.
· A tutt’oggi sono carente di quella luce che mi offre la comprensione secondo Dio di questo  indicibile e ineffabile mistero.
· Il teologo vede il mistero e lo mette in evidenza. Poi sarà l’intelligenza credente e orante a darsi una spiegazione, a procurarsi una luce.
· Spesso noi tutti siamo come un grande masso sulla cima di un monte e ci precipitiamo a valle senza alcuna possibilità di risalita.
· Ci lasciamo scivolare giù, quando sarebbe sufficiente un minimo di saggezza si saggezza per evitare una così grave catastrofe.
· Questa carenza di sapienza e di saggezza abbraccia tutti gli ambiti della vita dell’uomo: religione, politica, finanza, economia, scienza.
· Tutti sanno che con la sapienza si edifica la casa politica. Tutti però è come se fosse privi di ogni qualsiasi forma di saggezza.
[bookmark: _Toc373525077][bookmark: _Toc373525928]12 Agosto  2013
· Perché l’uomo agisce in un modo che può essere considerato evidentemente, palesemente, imprudente, non saggio, non intelligente?
· È questo l’incomprensibile della storia ed anche della teologia. È questo anche l’indecifrabile della sapienza ed intelligenza umana. 
· Quale forza misteriosa lo spinge a comportarsi in un modo che potrebbe essere definito chiaramente dissennato, stolto, contro ogni logica?
· Certe cose che avvengono, devono avvenire, sono inarrestabili, non si possono fermare, nessuno riesce ad impedire che avvengano. 
· La teologia oggi possiede una soluzione vera, certa, sicura per dare una soluzione di giustizia secondo Dio a questo enigma?
· La soluzione c’è ed è questa: nelle cose che accadono, che devono accadere, i manifesta tutta la falsità della nostra natura umana.
· La nostra natura umana è inquinata e corrotta dal peccato. Da se stessa diviene incapace, non può fermare la sua stoltezza.
· Tutto ciò che accade è un frutto del nostro spirito, della nostra anima, del nostro corpo che sono corrotti, avvolti dalle tenebre.
· È in queste cose che sono l frutto della nostra natura che si manifesta tutta la potenza e onnipotenza di salvezza e redenzione del Signore.
· Vi sono due cose che necessariamente accadono: la stoltezza dell’uomo e la sapienza di Dio, il peccato dell’uomo e la grazia del Signore. 
· L’uomo per sua natura precipita come sasso da una altissima montagna e raggiunge il fondo della valle.
· Dio, per la mediazione di preghiera e di opera dell’uomo, viene lo prende e lo riporta nuovamente in alto.
· Questo ritorno dell’uomo in alto non avviene senza gravi conseguenza nella stessa storia.
· Ora la luce si è fatta vicina. Prima era lontanissima, più che le lontane galassie. 
· Ora possiamo addentrarci con più semplicità in questo abisso che è la storia, cercando di coglierla in tutti i suoi molteplici aspetti.  
· Possediamo ora i due principi ermeneutici che ci aiutano a leggere quanto accade quotidianamente sotto i nostri occhi.
· Come l’albero necessariamente produce i suoi frutti, così l’uomo necessariamente produce il male, agisce secondo stoltezza. È la sua natura.
· La stoltezza è la sua natura così come essa giorno per giorno si costruisce, si edifica a morivo del peccato che la corrode dentro. 
· Ma anche Dio, per carità libera, sapiente, divina, onnipotente, produce sempre un frutto di bene in favore della sua creatura.
· La comunione tra la natura stolta dell’uomo e la natura sapiente e santa di Dio avviene oggi attraverso la mediazione di Cristo Signore.
· Con la potente grazia dello Spirito Santo cambia la nostra natura ed allora cambiano anche i suoi frutti. Natura nuova, frutti nuovi. 
· Dove non regna la verità di Dio e il Dio vero che sempre corregge le passioni degli uomini, si vive come ai tempi di Caino e Lamech.
· Solo il Signore educa i suoi figli a dare una regola di verità e di santità ad ogni loro passione, impulso, ira, gelosia, invidia.
· La prima, globale, ottima, anche se ancora imperfetta educazione di Dio al suo popolo è quella contenuta nella Legge del Sinai. 
· Ma Dio non si è fermato a questa educazione. La più alta perfezione dell’Antico Testamento la troviamo ne Libro della Sapienza.
· Mentre la perfezione assoluta è data da Gesù Signore nel Discorso della Montagna.
· È vero educatore dei suoi fratelli chi ama il vero Dio, chi cammina alla sua scuola, chi si lascia da Lui formare, educare, correggere.
· Chi si lascia rifare dallo Spirito Santo sempre diviene in mezzo ai suoi fratelli persona che aiuta ad entrare nella verità della salvezza.
· Oggi molti uomini di Chiesa non sono più educatori delle coscienze, perché essi stessi a loro volta non si lasciano educare da Dio. 
· Educa i fratelli chi si lascia educare da Dio. Santifica il mondo chi da Dio si lascia santificare. Eleva verso l’alto chi è elevato da Dio.
· Una Chiesa che non eleva attesta di non essere elevato e una comunità che non educa rivela di non essere essa stessa educata.
· Come può una persona non elevata, non educata, dalla coscienza non santa aiutare un fratello ad elevarsi, cambiare vita, santificarsi?
· Chi sta in basso non può attrarre verso l’alto e chi è nel baratro non può indicare agli altri la via della verità e della luce.
· Chi è un idolatra, chi non conosce il vero Dio, manca della perfetta educazione all’amore, alla verità, alla giustizia, alla vera umanità.
· È della vera umanità punire il reo e assolvere l’innocente. È della vera umanità santificata amare i nemici e pregare per i persecutori.
· È della umanità disumanizzata lo sterminio di un popolo solo perché uno solo ha sbagliato, non ha agito secondo giustizia umana.
· La vera umanità la si riconosce dalla verità dei suoi giudizi sia pubblici che privati, sia ufficiali che personali.
· Dove si giudica per astio, invidia, presunzione di colpevolezza, odio, rancore, ci troviamo dinanzi ad una società disumanizzata.
· Una società veramente umanizzata vive della certezza del diritto. Essa sta lontana da ogni arbitrio e ogni soggettivismo nel giudizio.
· Questo vale per ogni singolo uomo. La verità di un uomo si misura dalla sua capacità nella retta valutazione di fatti ed eventi.
· Chi cade nel soggettivismo, frutto di ideologia, malformazione, astio, invidia, gelosia, altri vizi, attesta la sua non vera umanizzazione. 
· Attesta altresì il suo essere scarsamente cristiano. Non può essere vero cristiano chi è scarsamente umano. 
· Il cristianesimo è perfezione dell’umanità. È la sua completa umanizzazione, nella quale si cresce giorno dopo giorno.
· La crescita è fino al raggiungimento dell’amore crocifisso di Gesù Signore.
· Gesù Crocifisso dona la sua vita per la redenzione dell’uomo, ancora disumano e per niente umano. Così è anche di ogni suo discepolo. 
[bookmark: _Toc373525078][bookmark: _Toc373525929]13 Agosto  2013
· Immaginiamo un muro di bronzo, spesso un chilometro quadrato, quale luce del sole potrà mai esso riflettere? Solo indiretta. Mai diretta.
· Immaginiamo ora un prisma di cristallo purissimo. Non solo riflette tutta la luce del sole. Dona ai raggi una loro particolare colorazione. 
· Il prisma di cristallo fine assorbe e riflette tutta la luce, senza farne disperdere nemmeno un piccolissimo raggio, senza alcun segreto.
· Muro di bronzo è ogni uomo, concepito con il cuore di pietra a causa del primo peccato, per natura incapace di riflettere la luce di Dio.
· Ne riflette così poco e così altamente inquinata da non potersi distinguere qual è la luce e quali le tenebre. È un infinito miscuglio. 
· Anche i più grandi luminari della scienza e del pensiero dinanzi alla luce divina vengono oscurati da un tenebre immensa.
· Non riescono a riflettere la luce purissima che si abbatte sulla loro mente. Sono muro di bronzo, cuore di pietra, scienza di sabbia. 
· Prisma purissimo, cristallo senza macchia, vetro senza alcuna impurità è la Vergine Maria, l’Immacolata, la Piena di Grazia, la Tutta Santa.
· Attraverso di Lei tutta la luce della divina bellezza si riflette sul nostro mondo, invade il nostro cuore, inonda la nostra mente.
· Anche la nostra anima viene avvolta da quella luce potentissima di verità, santità, purezza, umiltà, santità che è tutta in Lei.
· La Chiesa, interprete autorevole e maestra della verità di Dio, applica questa verità sulla sapienza alla Madre nostra celeste.
· Sono cresciuta come un cedro sul Libano, come un cipresso sui monti dell’Ermon. Sono cresciuta come una palma in Engàddi.
· E come le piante di rose in Gerico, come un ulivo maestoso nella pianura e come un platano mi sono elevata. 
· Come cinnamòmo e balsamo di aromi, come mirra scelta ho sparso profumo, come gàlbano, ònice e storace.
· Come nuvola d’incenso nella tenda. Come un terebinto io ho esteso i miei rami e i miei rami sono piacevoli e belli.
· Io come vite ho prodotto splendidi germogli e i miei fiori danno frutti di gloria e ricchezza.
· Avvicinatevi a me, voi che mi desiderate, e saziatevi dei miei frutti, perché il ricordo di me è più dolce del miele…
· il possedermi vale più del favo di miele. Quanti si nutrono di me avranno ancora fame
· e quanti bevono di me avranno ancora sete.
· Chi mi obbedisce non si vergognerà, chi compie le mie opere non peccherà». (sir 24,13-22). 
· Bellezza creata più bella, splendente, immacolata, purissima, santissima, castissima, preziosissima non esiste, mai esisterà. 
· La Chiesa vede Maria nella Donna vestita di sole, con una corona di stelle sul capo e con la luna sotto i suoi piedi (Ap 12,1).
· Noi tutti siamo figli non di una regina di pettegolezzo e di peccato, di vanità e di mondanità, di frivolezza e di umanità malata. 
· Noi siamo figli della Regina del Cielo e della terra, della più alta creatura fatta da Dio, da Dio scelta come sua vera Madre.
· Cristiano, è questa la tua Regina. Ma tu neanche te ne curi. La tratti come se fosse l’ultima delle donne e l’ultima creatura di Dio.
· Ciò che fai non è santo, non è vero, non è giusto. Attesta la tua scarsissima sensibilità spirituale, la tua piccola e misera umanità.
· Se non hai Lei come tua Regina è segno che non possiedi neanche Cristo come tuo vero Re. Spiritualmente sei niente, miseria assoluta.
· Ecce, qui serviunt ei non sunt stabiles et in angelis suis repperit pravitatem ( Gb 4,18 ).
· Vi è un pensiero sulla Vergine Maria, Piena di grazia, Madre di Dio, che merita di essere messo sul candelabro perché illumini il mondo. 
· Elifaz di Teman, il primo dei tre amici che sono andati a consolare Giobbe, per convincerlo di peccato, fa appello ad una visione notturna.
· A me fu recata, furtiva, una parola e il mio orecchio ne percepì il lieve sussurro. Negli incubi delle visioni notturne…
· Quando il torpore grava sugli uomini, terrore mi prese e spavento, che tutte le ossa mi fece tremare…
· Un vento mi passò sulla faccia, sulla pelle mi si drizzarono i peli. Stava là uno, ma non ne riconobbi l'aspetto…
· Una figura era davanti ai miei occhi. Poi udii una voce sommessa: “Può l’uomo essere più retto di Dio…
· il mortale più puro del suo creatore? Ecco, dei suoi servi egli non si fida e nei suoi angeli trova difetti…
· Quanto più in coloro che abitano case di fango, che nella polvere hanno il loro fondamento!
· Come tarlo sono schiacciati, sono annientati fra il mattino e la sera,  senza che nessuno ci badi, periscono per sempre.
· Non viene forse strappata la corda della loro tenda, sicché essi muoiono, ma senza sapienza?” (Gb 4,12-21). 
· Quanto magis hii qui habitant domos luteas, qui terrenum habent fundamentum  (Giobbe 4:19). 
· Chi ha la casa di fango è l’uomo, perché creato dalla polvere del suolo e in polvere ritornerà, fino al giorno della sua risurrezione. 
· Queste parole della Scrittura Santa si possono applicare all’intera creazione. Solo alla Vergine Maria esse non si possono applicare.
· Se il Signore guarda la sua creazione, dall’uomo all’angelo più bello, vi scorgerà dei difetti, delle imperfezioni, delle lacune.
· Quando invece guarda la Vergine Maria trova che in essa non vi è alcuna lacuna, alcuna imperfezione, alcun difetto, nulla le manca. 
· La Vergine Maria è vestita di Dio, della sua luce, avvolta della sua grazia, ricolma di Spirito Santo, perfettissima in ogni cosa.
· Dio può contemplare se stesso fuori di sé ed ammirare tutte le sue perfezioni divine. La Vergine Maria è l’Immacolata concezione di Dio. 
· È la Concezione di Dio, il Pensiero di Dio più puro, più santo, più immacolato, più perfetto, più eccelso, più elevato, più celeste.
· Dinanzi alla Vergine Maria si ferma l’onnipotenza creatrice di Dio. Se volesse andare oltre non potrebbe. Oltre c’è solo Cristo Incarato. 
· Questo stupendo, unico, singolare, speciale capolavoro di Dio è mia vera Madre. Dio me ne ha fatto dono come mia ricchezza e mia bellezza. 
· Di essa mi devo adornare, vestire, se voglio essere riconosciuto da Dio come sua vero figlio. 
· Non sono figlio di Dio vero se non sono vero figlio di Maria. La verità della mia figliolanza con Maria attesta la mia verità con Dio. 
[bookmark: _Toc373525079][bookmark: _Toc373525930]14 Agosto  2013
· Nihil sub sole novum nec valet quisquam dicere ecce hoc recens est iam enim praecessit in saeculis quae fuerunt ante nos (Qo 1,10). 
· Parole di Qoèlet, figlio di Davide, re a Gerusalemme. Vanità delle vanità, dice Qoèlet, vanità delle vanità: tutto è vanità.
· Quale guadagno viene all’uomo per tutta la fatica con cui si affanna sotto il sole?
· Una generazione se ne va e un’altra arriva, ma la terra resta sempre la stessa. Il sole sorge, il sole tramonta…
· E si affretta a tornare là dove rinasce. Il vento va verso sud e piega verso nord. Gira e va e sui suoi giri ritorna il vento.
· Tutti i fiumi scorrono verso il mare, eppure il mare non è mai pieno: al luogo dove i fiumi scorrono, continuano a scorrere.
· Tutte le parole si esauriscono e nessuno è in grado di esprimersi a fondo. Non si sazia l’occhio di guardare…
· Né l’orecchio è mai sazio di udire. Quel che è stato sarà e quel che si è fatto si rifarà; non c’è niente di nuovo sotto il sole.
· C’è forse qualcosa di cui si possa dire: «Ecco, questa è una novità»? Proprio questa è già avvenuta  nei secoli che ci hanno preceduto.
· Nessun ricordo resta degli antichi, neppure di coloro che saranno si conserverà memoria presso quelli che verranno in seguito (Qo 1,1-11). 
· Non est priorum memoria sed nec eorum quidem quae postea futura sunt erit recordatio apud eos qui futuri sunt in novissimo (Qo 1,11). 
· Anche quanto afferma il Qoelet in queste parole del suo scritto finiscono di essere pienamente vere. Prima lo erano. Ora non più.
· Maria è il Nuovo Assoluto di Dio. Dopo di Lei e di Cristo Gesù, si può dire che tutto è stato compiuto nella creazione e nella redenzione. 
· Tuttavia Maria e Cristo Gesù sono il nuovo di Dio mai compreso in tutto il loro splendore di grazia e di verità.
· Della Vergine Maria il ricordo, la memoria percorrerà tutte le generazioni. Ci si dimenticherà di ogni altro, di Lei mai, mai, mai. 
· Lo attestano le parole della sua profezia: “D’ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno beata.
· Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente e Santo è il suo nome (Lc 1,48-49). 
· La Vergine Maria, Assunta in Cielo, conclude e termina il grande impegno di Dio su questa sua opera. Ora può posare il suo scalpello. 
· Ora veramente il Signore si può riposare, può contemplare il suo capolavoro e dire: “Ho fatto la cosa più stupenda della mia eternità”. 
· Vergine Maria, Madre della Redenzione, facci innamorare della tua bellezza. Attiraci a Te. Liberaci dalle sozzure di questo mondo.
· Quapropter, postquam supplices etiam atque etiam ad Deum admovimus preces, ac Veritatis Spiritus lumen invocavimus…
· Ad Omnipotentis Dei gloriam, qui peculiarem benevolentiam suam Mariae Virgini dilargitus est…
· Ad sui Filii honorem, immortalis saeculorum Regis ac peccati mortisque victoris, ad eiusdem augustae Matris augendam gloriam….
·  Et ad totius Ecclesiae gaudium exsultationemque, auctoritate Domini Nostri Iesu Christi, Beatorum Apostolorum Petri et Pauli…
· Ac Nostra pronuntiamus, declaramus et definimus divinitus revelatum dogma esse: Immaculatam Deiparam semper Virginem Mariam…
· Expleto terrestris vitae cursu, fuisse corpore et anima ad caelestem gloriam assumptam (Pio XII, MUNIFICENTISSIMUS DEUS,1.11.1959). 
· Pertanto, dopo avere innalzato ancora a Dio supplici istanze, e avere invocato la luce dello Spirito di Verità, a gloria di Dio onnipotente 
· Che ha riversato in Maria vergine la sua speciale benevolenza a onore del suo Figlio, Re immortale dei secoli e vincitore del peccato 
· E della morte, a maggior gloria della sua augusta Madre e a gioia ed esultanza di tutta la chiesa, 
· Per l'autorità di nostro Signore Gesù Cristo, dei santi apostoli Pietro e Paolo e Nostra, 
· Pronunziamo, dichiariamo e definiamo essere dogma da Dio rivelato che: 
· L'immacolata Madre di Dio sempre vergine Maria, terminato il corso della vita terrena, fu assunta alla gloria celeste in anima e corpo. 
· Il Papa, nella sua bolla, con formula volutamente aperta, lascia aperta la questione se La Vergine Maria sia morta oppure no. 
· Le ragioni teologiche della sua non morte non erano ancora sufficientemente dimostrate e Lui si astiene da ogni pronunciamento. 
· A nostro giudizio vi sono validissime ragioni teologiche che richiedono la non morte della Vergine Maria. 
· Una fra tutte: la morte non necessariamente è stata di tutti e non tutti moriremo.  Prima leggiamo la Scrittura e poi argomentiamo.
· Enoc camminò con Dio, poi scomparve perché Dio l’aveva preso (Gen 5,24). 
· Mentre continuavano a camminare conversando, ecco un carro di fuoco e cavalli di fuoco si interposero fra loro due. 
· Elia salì nel turbine verso il cielo (2Re 2,11). 
· Ecco, io vi annuncio un mistero: noi tutti non moriremo, ma tutti saremo trasformati, in un istante, in un batter d’occhio… 
· Al suono dell’ultima tromba. Essa infatti suonerà e i morti risorgeranno incorruttibili e noi saremo trasformati.
· È necessario infatti che questo corpo corruttibile si vesta d’incorruttibilità e questo corpo mortale si vesta d’immortalità.
· Quando poi questo corpo corruttibile si sarà vestito d’incorruttibilità e questo corpo mortale d’immortalità…
· Si compirà la parola della Scrittura: La morte è stata inghiottita nella vittoria.
· Dov’è, o morte, la tua vittoria? Dov’è, o morte, il tuo pungiglione?
· Il pungiglione della morte è il peccato e la forza del peccato è la Legge.
· Siano rese grazie a Dio, che ci dà la vittoria per mezzo del Signore nostro Gesù Cristo! (1Cor 15,51-57). 
· La Vergine compendia in sé ogni grazia della redenzione e della santificazione, ogni frutto prodotto da Gesù Signore.
· Ora sarebbe assai disdicevole che altri non passassero attraverso la morte e Lei invece vi passasse.
· Cristo sperimenta la morte per necessità di redenzione e di salvezza di tutto il genere umano.
· Maria sperimenta la non morte per necessità di manifestare all’universo intero quanto grande è stata in Lei l’opera del suo Figlio diletto.  
· Questa argomentazione è di logica teologica, ma anche la logica teologia è via per giungere alla verità di ogni opera di Dio.
[bookmark: _Toc373525080][bookmark: _Toc373525931]15 Agosto  2013
· La logica teologica è vera via per giungere alla definizione della verità di ogni opera di Dio. La ragione è vero strumento della fede. 
· La Sapienza non parte infatti dalla logica teologica, o analogia, per dichiarare stolti quanti non salgono a Dio attraverso la creazione?
· Davvero vani per natura tutti gli uomini che vivevano nell’ignoranza di Dio, e dai beni visibili non furono capaci… 
· Di riconoscere colui che è, né, esaminandone le opere, riconobbero l’artefice. 
· Ma o il fuoco o il vento o l’aria veloce, la volta stellata o l’acqua impetuosa o le luci del cielo…
· Essi considerarono come dèi, reggitori del mondo. Se, affascinati dalla loro bellezza, li hanno presi per dèi… 
· Pensino quanto è superiore il loro sovrano, 	perché li ha creati colui che è principio e autore della bellezza.
· Se sono colpiti da stupore per la loro potenza ed energia, pensino da ciò quanto è più potente colui che li ha formati.
· Difatti dalla grandezza e bellezza delle creature per analogia si contempla il loro autore (Sap 13,1-5). 
· È dalla grandezza e bellezza della Vergine Maria che per logica teologica si deve giungere alla non morte di Lei.
· Questa bellezza quasi divina, oltre la quale vi è solo Dio nella sua luce eterna, sarebbe macchiata dalla  pena del peccato.
· La Vergine Maria, redenta da Cristo per preservazione dalla pena di Adamo, sempre per preservazione è stata libera dalla morte. 
· Il pungiglione della morte che si abbatte su ogni figlio di Adamo, in Lei, per una singolare grazia di Dio, nulla ha potuto. 
· Se Maria è piena di grazia, se è ricolma di ogni grazia, non le poteva essere negata quest’ultima grazia. Essa le è stata data tutta. 
· Non è questo un argomento di pura ragione, ma di vera logica teologica, che ha il suo fondamento nella verità rivelata. 
· Senza la vera logica teologica non avremmo avuto nessun dogma nella Chiesa e mai avremmo potuto conoscere il progresso della fede. 
· Invece è proprio grazie a questo strumento santo, posto dallo Spirito del Signore, a nostra disposizione, la fede si fa sempre più vera.
· Per questo motivo noi crediamo con fede convinta e teologicamente vera che la Vergine Maria ha goduto anche di questo altissimo privilegio. 
· Qualcuno vorrebbe invece che vi fosse uno strettissimo parallelismo tra Cristo e la Vergine Maria. Cristo è morto. Lei è morta.
· A questa obiezione si risponde con una semplice argomentazione: anche la Vergine Maria è morta sul Golgota con Cristo.
· Lei non è stata crocifissa nel suo corpo, ma nella sua anima, nel suo spirito. Lei è stata tagliata in due dalla spada che le segò l’anima. 
· È sul Golgota che il parallelismo è perfetto. È sul calvario che la profezia di Simeone ci indirizza e ci conduce.
· Essendo questa mia fede frutto di vera logica teologica, pur rimanendo nella sfera personale, nulla vieta che altri la facciano propria. 
· Sarebbe un modo ancora più perfetto, oltre che più bello e più santo, di onorare la Vergine Maria come si conviene.
· Un adagio latino medievale così recita: De Maria nunquam satis. Su Maria non si dirà mai abbastanza, mai troppo.
· Noi facciamo nostra questa verità e diciamo che non è troppo, non è molto, affermare che la Madre di Dio non ha conosciuto la morte. 
· L’immortalità di Maria serve a Dio per farci confessare in eterno a quale grandezza di natura Dio aveva elevato l’uomo, creandolo.
· La Vergine Maria resa immortale da Dio rimane in eterno la verità dell’uomo. Tanto grande è stato l’amore di Dio per la sua creatura.
· Nell’immortalità di Maria si compie la vera immagine e la vera somiglianza nella creatura fatta dal Dio eterno e immortale. 
· In Maria vincitrice sulla morte per non assunzione e non per risurrezione si rivela tutta la grandezza, la bellezza, la magnificenza del nostro Dio.
· Può un uomo entrare nelle profondità nel cuore di chi governa sì da poterne dirigere pensieri ed azioni in ogni esercizio del suo ministero?
· C’è un limite oltre il quale l’inganno si vede o il cuore di chi governa è così cieco da non vedere il male che penetra nei suoi pensieri?
· Chi mai potrà proteggere l’uomo di governo da ogni falso consigliere, dall’uomo  di menzogna,  iniquità, falsità, inganno?
· Un solo consiglio malvagio può rovinare l’intero governo di un re. Figuriamoci se il re è perennemente guidato dal malvagio consigliere.
· Il suo regno non può che andare in malora, in frantumi. I sudditi vedono lo sfacelo e perdono ogni fiducia in colui che li governa.
· Chi governa è obbligato a saggiare la fedeltà e la bontà di chi lo dirige con suggerimenti malvagi e insipienti, con pensieri stolti e vani.
· Per ogni suggerimento da lui ascoltato, ma non verificato, non appurato nella sua verità divina ed umana, lui è responsabile dinanzi a Dio.
· È certo e la storia ce ne da conferma che sono molti i governanti, anche ecclesiastici, che si lasciano ispirare da persone malvage.
· Queste persone non hanno a cuore la verità di Dio e degli uomini. Sono governati solo da invidia, gelosia, superbia, avarizia, stoltezza.
· Queste persone propongono la loro falsità di mente e di cuore come vera realtà storica. 
· Sono così fini nel convincimento che abbindolano chi non hai l cuore saldamente ancorato nel Signore.
· Chi si lascia ingannare da un uomo malvagio e falso attesta che il suo cuore non è saldamente piantato nella luce del suo Dio.
· Chi abita con la mente nel cuore di Dio, nella sua perfetta verità, subito percepisce verità e falsità, parola giusta e parola perversa.
· Chi abita con la mente nel suo Dio, prima di prendere una qualsiasi decisione, chiede al suo Dio e Signore la via da seguire.
· Chi è vero amico di Dio, ascolta tutti, ma poi si mette in umiltà dinanzi al suo Dio e chiede a Lui che gli indichi la strada da seguire. 
· Chi si fida ciecamente degli uomini, lo fa solo perché non ha un buon legame con il suo Dio, non cammina secondo la verità rivelata.
· Chi non ha il cuore nel cuore di Dio, manca di luce, sapienza, intelligenza, prudenza, vero discernimento, spirito di ricerca della verità.
· Solo Dio è la protezione del giusto. Chi da Dio non è protetto attesta che non vi è in lui alcuna giustizia e Dio non può intervenire.
· È verità: chi vuole vedere il cuore degli uomini deve porre il suo nel cuore di Dio. È dalla luce di Dio che noi vediamo la luce. 
· È triste vedere il malvagio diventare consigliere del re. Ma è ancora più triste vedere il re che si lascia consigliare dal malvagio. 
· È triste vedere tutto un popolo che perisce, perché il re ascolta i cattivi consigli di chi non ama la verità di Dio e neanche il Signore.
· È triste sapere che un uomo di Dio si lasci guidare da chi combatte il Signore e lo vuole distruggere nella sua opera di salvezza.
· Come può chi dice di lavorare per il Signore lasciarsi consigliare da chi distrugge il Signore in modo palese e anche subdolo?
· È segno che solo apparentemente si lavora per il Signore. Ognuno lavora per se stesso. Il Signore è solo strumento per la propria gloria. 
· Il mistero si infittisce. La storia però sempre ci manda un salatissimo conto da pagare. Quando esso lo invia, è troppo tardi per noi. 
[bookmark: _Toc373525081][bookmark: _Toc373525932]16 Agosto  2013
· È facile ingannare chi è privo degli occhi dello Spirito Santo, chi è senza la sua sapienza, carente della sua divina intelligenza. 
· Apparentemente le parole sono tutte uguali e anche i desideri possono sembrare simili. 
· È compito della sapienza dello Spirito Santo e della sua intelligenza provocare i cuori perché sprigionino da essi ciò che vi è dentro. 
· L’intelligenza e la sapienza dello Spirito Santo sono come il torchio per l’uva pigiata. 
· Apparentemente essa è senza alcun vino. La si pone nel torchio e il vino scorre a fiumi. 
· Cristo Gesù, ai suoi tempi, ha messo la sua religione nel torchio della sapienza e dell’intelligenza dello Spirito Santo.
· Subito da ogni cuore è venuto ciò che vi era dentro. Fede ed empietà, amore e odio, verità e falsità sono venuti alla luce. 
· La sapienza e l’intelligenza dello Spirito del Signore sono sottili, finissime, impercettibili, di una abilità sconcertante. 
· Addirittura potrebbero anche sembrare degli errori. Invece esse sono il vero torchio dei cuori. 
· Ma sempre lo Spirito del Signore prova cuore e reni di ogni persona. Non può Lui operare con ogni uomo. 
· Per questo li metti alla prova. Vuole saggiare i loro sentimenti, apertura di mente e di intelletto, disponibilità a trascendersi sempre.
· Umiltà è svestirsi anche visibilmente di ciò che si è o si appare, perché solo Dio è. Non abbiamo in noi la sorgente del nostro essere. 
· Se siamo qualcosa, lo siamo solo per Lui, da Lui. Se appariamo in qualche cosa, è Lui che ci fa apparire. Noi siamo solo polvere e cenere. 
· Noi siamo fango della terra e per di più un fango di peccato, di male, di cattiveria e malvagità, un fango ostinato e superbo.
· Siamo fango cocciuto, testardo, dal cuore indurito, dalla sapienza stolta e dall’intelligenza bacata, senza alcuna verità.
· Siamo un fango che consumiamo nella vanità i nostri giorni, li sciupiamo come acqua versata per terra e nulla facciamo per elevarci. 
· Siamo fango che solo il Signore può riprendere nelle sue mani per dargli nuova forma, nuova consistenza, nuova verità.
· Questa è la nostra natura così come la facciamo con i nostri peccati, le nostre trasgressioni, la nostra stoltezza e insipienza.
· Ci facciamo natura di peccato e poi non cerchiamo la gloria che viene solo da Dio, ma dagli uomini, da altro fango di peccato. 
· Nessun uomo potrà mai dare gloria ad un altro uomo. Non è sorgente né di verità e né si grazia. Solo Dio dona gloria.
· Ma Dio dona gloria solo a chi fa la sua volontà. La dona solo a chi si sa umiliare per poter ascoltare la sua parola.
· La nostra unica gloria è Dio, ma Dio dona la sua gloria a chi vive per realizzare la sua parola, i suoi desideri, i pensieri del suo cuore. 
· L’umiltà non deve essere solo del cuore, ma anche della mente, del corpo, dell’anima, dei pensieri, dei desideri, di ogni nostro sentimento.
· È umiltà porre la nostra vita interamente nella volontà del Signore, ne suo progetto di salvezza e di redenzione.
· È umiltà consegnarsi anche alla morte per la più grande gloria di Dio. Ci si spoglia della vita per servire la gloria dell’Onnipotente.
· Quando un’anima è umile, è allora che essa è veramente grande. È grande perché Dio la ricolma di sé, la ricopre della sua gloria. 
· L’umiltà inizia quando ci si prostra dinanzi a Lui, al Signore, e con cuore sincero gli si dice: “Parla, Signore. Il tuo servo ti ascolta”.
· Quando invece si va al suo cospetto per chiedere ragioni, spiegazioni, riparazioni a presunti torti subiti, lì è la superbia. 
· Nel cuore superbo non abita il Signore. Fugge da esso, perché in questo cuore non c’è spazio perché Lui possa regnare. 
· Ecco allora la vera preghiera dell’uomo: “Signore, liberami da ogni superbia,  ogni falsità della mente e rendimi mite e umile di cuore.
· Voglio che solo tu regni in me e che io sia ad esclusivo servizio della tua gloria. Che sia questa il fine della mia vita, ora e sempre”.
· “Non nobis, Domine, non nobis, sed nomini tuo da gloriam , super misericordia tua et veritate tua”
· Non a noi, Signore, non a noi, ma al tuo nome da’ gloria, per il tuo amore, per la tua fedeltà  (Salmi 113,9). 
· Questa preghiera sempre si deve innalzare dal cuore umile dell’uomo, dal cuore che si sveste di sé per rivestirsi solo del suo Signore. 
[bookmark: _Toc373525082][bookmark: _Toc373525933]17 Agosto  2013
· Sforzatevi di entrare per la porta stretta, perché molti, io vi dico, cercheranno di entrare, ma non ci riusciranno. 
· Egli vi dichiarerà: Voi, non so di dove siete. Allontanatevi da me, voi tutti operatori di ingiustizia! (Cfr. Lc 13,22-30).  
· Sulla faccia della terra coloro che nei prossimi giorni ascolteranno questo Vangelo saranno circa un miliardo. 
· Milioni saranno quelli che lo commenteranno, lo spigheranno, lo leggeranno ad altri, diranno una qualche parola su di esso. 
· Mi chiedo: in questo miliardo di persone ve ne sarà almeno una che con fede convinta, capace di rivoluzionare tutta la sua vita? 
· Ve ne sarà una sola che riuscirà a convincere qualche altra  persona che la parola di Gesù è tremendamente vera?
· Se uno solo di noi credesse in questa parola di Gesù, lo si noterebbe dal cambiamento radicale della sua vita. 
· Darebbe ad essa uno spessore celeste, divino, diverso dalle modalità secondo le quali oggi viene vissuta. 
· Anch’io, se credessi veramente in questa parola del Signore, mi comporterei in modo diverso, nuovo, vero. 
· Darei alla mia quotidiana esistenza un respiro di eternità. Invece spesso tutto si risolve in una umana confusione di valori.
· In questa umana confusione verità, falsità, luce, tenebre, morale, immorale, giusto, ingiusto, camminano sullo stesso filo di rasoio.
· Non si sa quando si è nel bene e quando nel male, quando nel giusto e quando nell’ingiusto, quando nel peccato e quando nella grazia.
· Oggi questa umana confusione di valori sta raggiungendo picchi elevatissimi, oserei dire universali, coinvolgenti ogni mente. 
· La si vuole persino stabilire, definire per legge. Nessuna più distinzione tra bene e male, giusto e ingiusto, naturale e non naturale.
· Nessuna distinzione tra morale e immorale, conforme alla verità e difforme da essa. 
· Nessuna distinzione più tra ciò che è moralmente lecito e ciò che moralmente lecito non è. 
· Neanche più distinzione tra giudizio e discernimento. Quasi si volesse abolire il discernimento su bene e male in nome del non giudizio. 
· Giudicare è valutare la responsabilità morale della persona. Questo spetta solo al Signore. Solo Lui è il Giudice dei vivi e dei morti. 
· Nessun uomo potrà prendere sulle sue spalle questa responsabilità. Non gli appartiene. Non gli è stata donata. 
· Il discernimento sì che gli è stato donato e secondo retto discernimento tra bene e male lui dovrà sempre agire. 
· Il bene e il male morale dovrà anche insegnare ai suoi fratelli.
· Neanche si vuole più fare distinzione tra religione e religione, tra fede e credenza, tra rivelazione e immaginazione dell’uomo.
· Una società che perde la sua vera moralità è in procinto di implodere su se stessa. 
· Sta per auto collassarsi, annegando nella sua stessa indeterminatezza morale e spirituale. 
· Fra qualche anno non si potrà più neanche predicare il Vangelo pubblicamente. 
· Non si potrà insegnare ciò che è rivelazione contenuta nella Scrittura Santa. Vangelo sarà il pensiero dell’uomo. 
· È qual è il Vangelo dell’uomo? L’abolizione della verità di Cristo e della sua Buona Novella.
· Mai epoca ha conosciuto crisi morale e di fede peggiore di quella che stiamo vivendo ai nostri giorni.
· Neanche nei tempi bui del secolo di ferro prima del mille, quando i cadaveri dei Papi venivano gettati ne Tevere per disprezzo. 
· Neanche nei tempi tetri di altri secoli si è giunti ad un oscurantismo del Vangelo così capillare. 
· Un tempo vi erano le eresie che spronavano la Chiesa ad esaminare la sua dottrina, la sua coscienza, il suo stile di vita. 
· Oggi anche l’eresia si sta camuffando. Non attacca più con teorie chiare, esplicite, forti. Oggi si insinua nei cuori come l’aria. 
· Entra nelle menti con dolcezza, finezza, eleganza, perché sovente propagata, diffusa proprio dagli assertori della sana dottrina.
· È questa la sua arma vincente: essere proferita da bocche che si proclamano paladine del vero e del giusto secondo Dio. 
· Resta però intatta la Parola del Vangelo, la quale non viene attuata perché noi crediamo, ma perché proferita da Gesù. 
· Gesù non conosce chi non si è lasciato governare dal suo amore, dalla sua carità, misericordia, fedeltà al suo Vangelo. 
· Noi aboliamo ogni distinzione sulla terra, Gesù non abolisce la distinzione eterna. 
· Noi oggi aboliamo le distinzione, ma siamo incapaci di abolirne i frutti. 
[bookmark: _Toc373525083][bookmark: _Toc373525934]18 Agosto  2013
· A molte persone nulla mancherebbe se non fossero superbe, invidiose, gelose. Con questi vizi nel cuore, si è sempre vuoti. 
· Togliere la pace da un cuore basta veramente poco. È sufficiente favorire che in esso si annidi della superbia, della gelosia, dell’invidia.
· Quando questo accade non c’è più pace, mai vi potrà esserci. Con l’invidia, la superbia, la gelosia la vita diviene un inferno continuo.
· Al superbo sempre qualcosa dona fastidio. All’invidioso manca sempre qualcosa. Al geloso nulla garba e nulla piace. 
· Anche se si possiede il mondo intero, questi vizi fanno sì che non si possieda nulla. Si ha tutto, ma non si gode di niente. 
· Superbia, gelosia, invidia creano rovine nell’umanità intera. Devastano menti e cuori, creano morti più che il diluvio universale.
· Come si fa a custodire il cuore perché questi vizi mai vi entrino? Quale rimedio trovare per chiudere ad essi la porta della nostra casa?
· Non vi sono rimedi umani, né chiavi inventate dagli uomini. Rimedio è solo l’onnipotente grazia di Dio che ci crea nuovi. 
· Chiavi sono le virtù dell’umiltà e dell’arrendevolezza, dono però del Signore nostro, impetrato con preghiera ininterrotta. 
· Chi vuole custodirsi, proteggersi da questi vizi altro non deve fare che chiedere al Signore che gli crei un cuore nuovo ogni giorno. 
· Già la sera, dopo una giornata di lavoro, il cuore potrebbe insuperbirsi, potrebbe attribuirsi qualcosa di bene, negando a Dio ogni gloria. 
· Invece, iniziando ogni giorno con un cuore nuovo, perché quello di ieri è stato fuso dal Signore, ieri non esiste e si inizia da oggi. 
· Senza questa perenne quotidiana nuova creazione del cuore, viviamo con il cuore di ieri, di un mese fa, di un anno fa.
· Viviamo con un cuore vecchio e non nuovo, viviamo da creature carnali e non da esseri spirituali, quali Cristo Gesù ci ha fatti. 
· Chi vive con il cuore vecchio, con il cuore di ieri, vive anche con la mente e con i pensieri di ieri. Si arresta il cammino evangelico.
· Chi cammina con il cuore nuovo, creato oggi dal Signore, nella verità e nella carità di oggi, progredisce di perfezione in perfezione. 
· Questa grazia solo Dio la può concedere. All’uomo però il compito e la responsabilità di chiedergliela ogni giorno ininterrottamente. 
· È questa la vera preghiera del cristiano”: Crea, oggi, in me, Signore, un cuore nuovo. Rinnova in me uno spirito saldo”. 
· Ogni mattina il cristiano toglie il cuore vecchio, mette il cuore nuovo e fino a sera compie le opere del Signore nella giustizia e verità. 
· Ogni uomo, donna, bambino, adulto è il suo desiderio realizzato. Desiderio di cielo, per raggiungere altezze divine, soprannaturali, eterne,
· Ma anche desiderio di inferno, per inabissarsi nel fango più fango, nella sporcizia più sporca e lurida nel tempo e nell’eternità. 
· Un tempo l’educazione era racchiusa in una frase: “Ascende superius”. Oggi la diseducazione grida sempre più forte: “Discende inferius”. 
· Mai l’umanità ha raggiunto picchi così basi di disumanizzazione, a motivo dell’immoralità che dilaga e distrugge il vero bene. 
· La nobiltà della verità non è più ricercata. Ormai la verità è divenuta un fatto soggettivo. È vero ciò che gusta e piace.
· Poiché il gusto e il piacere sono ormai il desiderio universale, è difficile proporre ai cuori la nobiltà della verità oggettiva. 
· La verità oggettiva universale è la divina carità che Gesù ci ha rivelato dall’alto della croce, donando la vita per la nostra salvezza. 
· Era questo il desiderio di Cristo Gesù: divenire vittima di espiazione per la nostra salvezza, per ridare all’uomo la sua vera umanità. 
· Lui lo attua con passione, amore, infinita carità, donazione totale, annientandosi e annichilendosi in esso senza risparmiarsi in nulla. 
· Per l’attuazione di questo suo desiderio la vera umanità può ritornare a vivere sulla nostra terra, non fuori di Lui, senza di Lui. 
· Ritorna a vivere in Lui, con Lui, per Lui, divenendo l’uomo lo stesso desiderio di Cristo Gesù, facendosi dono d’amore per la salvezza.
· È Cristo la nostra verità oggettiva storica ed eterna, divina ed umana. È nella sua verità oggettiva che noi diveniamo veri uomini. 
· Chi è fuori di Lui, senza di Lui, si inabissa e precipita nella sua falsità soggettiva, frutto della sua disumana umanità.
· È veramente disumano quello che l’uomo ci va vedere ogni giorno: morti, carneficine, guerre, distruzioni di massa, genocidi, male infinito. 
· L’umanità disumanizzata questo sa produrre. Il peccato ci ha reso umanità geneticamente modificata, finalizzata al male. 
· O diveniamo in Cristo desiderio di Cristo Gesù, umanità nuova che in Cristo costruisce e da vita alla nuova umanità, o sarà solo l’abisso. 
· Senza Cristo saremo condannati a costruire civiltà artificiali, pace artificiale, globalizzazione artificiale simili a castelli di polvere.
· Basta un solo fiammifero, accesso da un qualsiasi politico o altro uomo di questo mondo, perché tutto il lavoro vada perduto in un istante.
· Cristiano, sei tu oggi che devi dare continuazione al desiderio di Cristo Gesù. Sei tu il costruttore della nuova umanità.
· Cristiano, se tu sei latitante nella storia, nessun altro lo potrà fare. Non può perché  possiede una umanità modificata geneticamente. 
· Cristo Gesù ti ha ridato la sua vera umanità, quella che ha ricreato sulla croce, perché tu la dia ad ogni altro uomo sulla terra.
· Abbi il coraggio di essere umanità nuova e non sarai più costruttore di comunità artificiali, riti artificiali, celebrazioni artificiali.
· Solo se divieni umanità nuova non celebrerai più convegni artificiali, catechesi artificiali, sacramenti artificiali, messe artificiali. 
· Se ritorni ad essere umanità geneticamente modificata dal peccato e in esso vivi, non potrai mai dare speranza a questo mondo. 
· Ognuno produce ciò che è nella verità oggettiva della sua natura. Siamo come alberi, produciamo ognuno secondo la nostra natura.
· I calunniatori sono sempre esistiti, sempre esisteranno, sempre si introdurranno nei palazzi della politica sia religiosa che civile. 
· Assieme ai calunniatori ci è anche un esercito di adulatori, che per attrarre dalla loro parte chi governa, non si risparmiamo in nulla.
· Altra categoria disgustosa sono i delatori: coloro che privi di ogni misericordia riferiscono tutto a chi governa per trarne un beneficio.
· Ogni uomo di governo deve sapere questo. Lui è obbligato a non prendere nessuna decisione sul fondamento della loro parola.
· Se lo fa, è sua grave responsabilità. Per un uomo di governo, sia di politica ecclesiale che civile, non sono ammesse scuse.
· Nessuno può dire: mi ha ingannato. Deve invece confessare: per la mia stoltezza mi sono lasciato ingannare, ho voluto che mi ingannassero.
· Il calunniatore e l’uomo di governo sono uno la paglia e l’altro il fiammifero. Spetta alla paglia non lasciarsi bruciare dal fiammifero.
· Il fiammifero sempre incendia la paglia. Spetta alla paglia mettere ogni attenzione, porre ogni discernimento perché non si lasci bruciare.
· Molti uomini di governo si sono rovinati a causa dei calunniatori che da essi sono stati introdotti nei loro palazzi di governo.
· Ma può la paglia non essere bruciata dal fiammifero. Lo può ad una sola condizione: che diventi ferro durissimo, pesante ghisa.
· La paglia può diventare ferro e ghisa in un solo modo: immergendosi, temprandosi ogni giorno nello Spirito Santo. 
· Chi non diviene spirito nello Spirito del Signore, chi rimane nella sua carne, sempre sarà consumato dai calunniatori.
· Lo sarà sempre, perché rimarrà paglia e per un fiammifero tutto è facile. In un istante può ridurre in cenere un campo sterminato di grano.
· Tu che governi devi saperlo. Attorno a te vi è un esercito di calunniatori. O divieni spirito nello Spirito Santo o sarai sempre incendiato.
· Se tu resti nella tua natura di paglia, se il fiammifero si spegne la prima volta, abbi la certezza che la seconda volta ti incendierà.
· La colpa sarà stata solo tua. Sei stato imprudente, insipiente, stolto. Sei stata persona semplicemente illusa. Hai pensato male.
· L’altro esercito, quello dei delatori e degli adulatori non è meno potente e agguerrito. Dinanzi al suo avanzare tutto si riduce in cenere.
· Se poi il calunniatore viene scelto da un uomo di  governo come suo particolare consigliere personale, la paglia non è più neanche paglia.
· La paglia è già cenere. Per lui è la fine. Ogni sua decisione è il frutto di una calunnia, una menzogna, una falsità inoculata come verità.
· Signore, abbi pietà di noi e liberarci da questi tre eserciti così agguerriti e potenti. Facci ferro e pesante ghisa nelle tue mani. 
[bookmark: _Toc373525084][bookmark: _Toc373525935]19 Agosto  2013
· Oggi l’uomo pensa di avere in mano la chiave della vita. Si crede sapiente e intelligente. 
· È convinto di poter governare corpo e spirito, ignora però che la vita del corpo e dello spirito è Dio. 
· Senza Dio, lui altro non fa che lavorare per la morte. Allunga la vita di un giorno. 
· Dopo anni e anni debella una malattia e nel frattempo ne sono sorti altri diecimila che lui non governa e non possiede. 
· Se è difficile governare le malattie, impossibile è governare la morte. 
· La si può ritardare di qualche giorno, ma essa viene con inesorabile puntualità. Viene, falcia, porta via. 
· Le sue modalità sono inimmaginabili. Oggi con delle leggi speciali si vorrebbe ostacolare questa carneficina. 
· La morte non obbedisce alle leggi dell’uomo. L’uomo le prepara una legge e lei inventa altre mille vie per impossessarsi di noi. 
· L’uomo scopre i rimedi per una malattia e lei di malattie ne inventa un altro milione. 
· L’uomo decide che per una via essa non possa più venire e lei si costruisce diecimila autostrade per afferrarci e portarci nell’eternità. 
· La nostra vita è in Dio, nella sua verità, volontà, sapienza, intelligenza, obbedienza alla sua Legge, al suo Vangelo, alla sua Parola.
· Se non siamo immersi in Dio, lavoriamo per la vanità, il nulla. Lavoriamo per l’effimero più effimero. 
· Lavoriamo per la vita mentre siamo divorati dalla morte. 
· Lavoriamo per sanare da una malattia, mentre diecimila nuove sono già pronte per entrare e prendere possesso del corpo e dello spirito. 
· Con divina chiarezza il Vangelo oggi fa luce sulla nostra vita e ci rivela che tutto è dalla fede in Cristo Gesù. 
· Fede nella sua Persona e nella sua onnipotenza, fede nella sua Signoria e nella sua misericordia che vuole e si fa vita per noi tutti. 
· La nostra vita è Lui. Vita nel tempo e vita nell’eternità. 
· Lui è più che una medicina, più che un trapianto, più che una risurrezione, più che qualsiasi altro ritrovato della scienza. 
· Lui è la vita immortale e l’eternità che si fa vita nel tempo per noi.
· Chi governa deve sempre possedere lungimiranza, sapienza, intelligenza, grande discernimento, spirito di verità verso ogni parola ascoltata.
· Chi ha la responsabilità dell’ultima firma, prima di apporla deve essere certo che si tratti del buon grande bene dei suoi sudditi. 
· È questa una responsabilità oggettiva che investe tutti coloro che ricoprono cariche pubbliche ed anche private.
· Questa regola vale anche per gli amministratori della giustizia. Nessuno viene escluso, in nessun campo sia religioso che civile. 
· Quando la responsabilità passa dalla loro firma, essi devono essere certi della verità oggettiva. Il soggettivismo deve essere escluso. 
· La sudditanza psicologica, le svariate forme di influenza, le richieste per amicizia, devono cedere il posto alla verità storica.
· Tutti, quando la storia passa davanti alla nostra coscienza, siamo obbligati ad assumerci ogni responsabilità dinanzi a Dio e agli uomini.
· Ognuno è responsabile dinanzi alla storia di ogni suo atto, gesto, decisione, firma, convalida, sigillo apposto su un documento.
· Lo sfacelo morale odierno è nella mancata assunzione di responsabilità di quanti stanno al vertice, ma anche nelle posizioni intermedie.
· Un re onesto non deve negare di essersi lasciato influenzare da un amico ritenuto sincero e leale, mentre era solo coltivatore di superbia.
· Se un re agisce con somma leggerezza, presa coscienza, lo deve confessare. Lui è stato ingannato perché si è lasciato ingannare.
· Questo mai deve accadere in un uomo di governo anche di un regno modestissimo, il più piccolo della terra.
· Veramente vi sono falsi ragionamenti di nature perverse che sviano l’incontaminata buona fede dei governanti.
· Ma è proprio della saggezza di un re conoscere quando un ragionamento è falso e quando è vero.
· È della sua intelligenza sapere quanto proviene da un cuore puro e quanto invece scaturisce da un cuore e una natura perversa.
· Un uomo di governo deve sempre sottoporre a durissima prova coloro che vuole innalzare in alto in dignità e in responsabilità.
· È chiamato ad indagare sui loro interessi personali, modi di agire e di relazionarsi, condotta quotidiana di vita, reazioni.
· Un re non può camminare ad occhi chiusi. Né può delegare gli affari del regno ad altri e lui disinteressarsene completamente. 
· Lui è il re e lui ha il posto di Dio nel governo degli uomini. Questa sua missione mai potrà delegarla ad altri. 
[bookmark: _Toc373525085][bookmark: _Toc373525936]20 Agosto  2013
· L’inferno non è verità inventata dalla Chiesa. Le verità inventate sono tutte le filosofie e le ideologie degli uomini.  
· Sono tutti quei teoremi e modelli di società che stanno uccidendo l’uomo nella sua più vera essenza. 
· Sono tutte quelle leggi di progresso che in nome di una presunta libertà, stanno ghigliottinando ogni verità oggettiva in seno all’umanità. 
· Invenzione è il pensiero dell’uomo che pretende sostituire il pensiero di Dio. Queste sì che sono false invenzioni per la rovina dell’uomo.
· Cosa è l’inferno? È la suprema attestazione della verità dell’uomo. 
· Chi è l’uomo creato da Dio? È persona il cui futuro è stato posto interamente nelle sue mani. 
· Può dirigere se stesso verso l’obbedienza e verso la disobbedienza, verso l’acqua e verso il fuoco, verso l’amore e verso l’odio.
· Se cammina nell’amore raccoglie un frutto di vita eterna. Se invece cammina nell’odio produce un frutto di morte oggi e nell’eternità. 
· Una volta che si sceglie un modello antropologico si deve anche mangiare il frutto da esso prodotto. 
· Non si può seminare un campo con spine e cardi e poi pretendere di raccogliere del buon grano. 
· È tutto qui l’inganno, la menzogna umana oggi. 
· Si scelgono modelli antropologici di non più obbedienza alla Legge Santa di Dio, e poi si pretende raccogliere frutti di vita.
· Poi  si piange quando il nostro modello antropologico sa generare solo morte.
· Chi sceglie il modello antropologico della dissoluzione della vera famiglia non deve poi lamentarsi dei frutti che esso produce. 
· Se uno beve veleno e muore non può lamentarsi di essere morto. Deve accettarne tutte le conseguenze.
· Deve anche accettare di rimanere offeso nel corpo e nello spirito per tutti i giorni della sua vita. 
· Noi tutti oggi stiamo costruendo modelli antropologici di pura falsità e menzogna, di negazione della verità costitutiva dell’uomo.
· Quali frutti possiamo sperare che nasceranno? Solo di morte, mai di vita.
· La rovina dell’uomo non è fuori dell’uomo, è nell’uomo. Sono i suoi pensieri, le sue idee, antropologie, filosofie, psicologie, ideologie.
· Conquista l’uomo chi ne conquista il pensiero. Un tempo la schiavitù era fisica, mentre la libertà era dello spirito, dell’anima, del cuore.
· Spesso il corpo era nella schiavitù, lo spirito invece respirava una grande libertà. Era inconquistabile, inafferrabile, indomabile.
· Oggi invece assistiamo al capovolgimento della realtà antropologica dell’uomo. Il suo corpo è libero. La sua anima invece è resa schiava. 
· Tutte le moderne tecnologie della comunicazione di massa altro non sono che sofisticati strumenti di schiavitù del pensiero dell’uomo.
· Questa schiavitù di pensiero può giungere fino al terrorismo, alla stragismo, al genocidio, alla soppressione del nemico, alla catastrofe. 
· Un tempo vi era la guerra per la conquista dei territori. Oggi il territorio da occupare è la mente dell’uomo, il suo pensiero, le sue idee.
· Si devono costruire persone robot, telecomandate, teleguidate, manovrate secondo la volontà del signore della storia di maggiore influenza. 
· La peste dei nostri giorni è la trasformazione dei pensieri, lo spostamento dalla verità nell’assoluta falsità, nell’errore, nell’eresia. 
· Si vuole poi giustificare ad ogni pensiero non santo, non vero, non giusto, non secondo natura, dichiarandolo un diritto della persona, 
· Ognuno si sta costruendo un ammasso di pensieri falsi ai quali poi attribuisce il titolo di diritto, di un dovuto, di una cosa che spetta. 
· Non si può costruire una civiltà sul diritto di ogni pensiero. Nessuno potrà mai dichiarare un diritto, un dovuto, un suo pensiero. 
· Se ognuno dichiara diritto, necessariamente dovuto, ogni suo pensiero, è la fine della società. Essa collassa. Scoppia. Implode. Esplode. 
· Come si fa a risanare un’economia nazionale, aziendale, famigliare, regionale, comunale, provinciale se ogni pensiero diviene diritto?
· Come si fa ad uscire dalla crisi se non si pone un limite ai pensieri dichiarati un diritto inalienabile, non negoziabile, eseguibile sempre?
· Sarebbe sufficiente vivere un solo principio della giustizia distributiva per dare nuova vita, nuovo impulso, alla nostra società malata.
· Ma chi ha il diritto ad entrare nella giustizia distributiva? Se stabiliamo che è il nostro pensiero, mai nessuna tassa sarà sufficiente.
· Se stabiliamo che la giustizia distributiva debba offrire il meglio del meglio in ogni campo, in ogni settore della vita, niente più basta.
· Se invece poniamo un limiti alle nostre esigenze e richieste anche legittime in nome della giustizia distributiva, allora tutto cambia.
· Urge dare ai pensieri la verità della giustizia distributiva. Finché un solo uomo dichiarerà diritto il suo pensiero, non c’è salvezza. 
· Qui non si parla dello sciupio del denaro pubblico. Lo sciupio cade sotto un altro capitolo della morale. Lo sciupio è vero furto.  
· Qui si parla dell’uso perfetto della giustizia distributiva. Se abbiamo uno da distribuire non si può distribuire come se vi fosse un due. 
· Noi abbiamo uno e vorremmo che ci venissero distribuite le cose come se fosse un milione, un miliardo, un trilione, un numero senza fine.
· Abbiamo una goccia d’acqua e tutti pensiamo di trovarci dinanzi ad un oceano da distribuire. Ognuno non sopporta alcun limite.
· Ora è proprio della giustizia distribuiva il limite. Essa è finita non infinita, limitata non illimitata, circoscritta non aperta.
· Se la persona non si appropria della verità del pensiero, finché la falsità governa la mente, non vi potranno esserci soluzioni.
· La soluzione dell’uomo è la verità dei suoi pensieri. Oggi il pensiero è falso, quale soluzione di verità potrà mai nascere dalla falsità?
· Ogni diritto falso, poiché fondato su un pensiero falso, falsifica ogni rapporto tra gli uomini e crea ogni disordine sociale e spirituale.
· Il Vangelo è la sola via possibile per dare verità ai pensieri. Chi distrugge il Vangelo, distrugge la vera umanità, la vera civiltà. 
[bookmark: _Toc373525086][bookmark: _Toc373525937]21 Agosto  2013
· La festa nel suo significato più puro, santo, vero a questo serve: a ricordare la misericordia di Dio in favore dei suoi amici.
· Non si tratta però di una misericordia teologica, filosofica, ascetica, di pensiero e neanche di purissima rivelazione.
· Si tratta sempre di una misericordia storica, manifestata qui ed ora, in un preciso contesto storico.
· Tutte le nostre feste sono manifestazione storica della misericordia, dell’amore, della bontà del nostro Dio.
· Sono celebrazioni, le feste, che devono immettere l’uomo nello stesso contesto storico dell’evento dal quale la festa ha avuto origine.
· Celebrando la festa si rinnova la fede nella misericordia di Dio, divenendo  anche oggi, in questo preciso momento, un evento storico. 
· La festa senza la storia non può esistere. Tutte le nostre feste sono celebrazione di un evento storico.
· Nella liturgia cristiana cattolica tutte le feste sono attualizzazione nel sacramento di quell’evento che viene celebrato.
· Oggi nella festa si entra in quell’evento, si diviene attori di quella storia, la si vive come presente, attuale, proprio di oggi.
· Questo è il grande significato della festa in seno alla vera fede. 
· Vi è una grandissima differenza tra la festa pagana e quella cristiana, tra le feste del mondo e quelle secondo la fede.
· Nelle feste del mondo è lo stordimento dell’uomo. È la vanità scelta come momento di stordimento e spesso anche di vera disumanizzazione.
· Nelle feste secondo la fede ci si immerge nella grande misericordia di Dio che è liberazione, giustificazione, creazione di una nuova vita.
· Questa verità va affermata con forte determinazione e chiarezza, specie ai nostri giorni in cui la festa è solo stordimento dello spirito.
· Specie  oggi in cui tutto si fa per l’uccisione del corpo, donando ogni licenza di immoralità ai nostri sensi.
· Ogni giorno di festa deve insegnare ad ogni uomo quanto potente è la grazia di Dio, quanto grande la sua misericordia. 
· La festa deve anche insegnare ad ogni uomo che lui è chiamato a mettere nella storia la sua misericordia, il suo amore, la sua grazia.
· Deve mettere nella storia il suo ministero, il suo ruolo, se vuole rendere efficace la misericordia del Signore.
· La salvezza è il frutto di due misericordie, sempre: della misericordia di Dio e dell’uomo, di tutta la misericordia di Dio e dell’uomo. 
· Questo sposalizio è necessario, vitale, essenziale, se si vuole raccogliere i frutti della divina ed eterna misericordia.
· Questo sposalizio perfetto avviene sulla croce. Qui Cristo celebra lo sposalizio tra la misericordia dell’uomo e la misericordia di Dio.
· Sulla croce tutta la misericordia di Gesù che va fino alla morte di croce si sposa con la misericordia del Padre. È la salvezza dell’umanità.
· Oggi è proprio questa la nostra stoltezza. Vogliamo solo i frutti della misericordia di Dio senza lo sposalizio con la nostra misericordia.
· Questo sposalizio si può celebrare solo sull’altare della croce.
· Dove si abolisce la croce come vero altare per la celebrazione delle nozze di queste due misericordie, li si rimane nella morte.
· Dove la misericordia di Dio non si sposa con la misericordia dell’uomo, mai si potrà concepire alcuna salvezza stabile, duratura, vera. 
· Dove avviene lo sposalizio e subito dopo è sciolto o con la separazione o addirittura con il divorzio, mai vi sarà salvezza vera. 
· È grande il mistero della misericordia di Dio che sempre deve sposarsi con la misericordia dell’uomo per produrre frutti di vita. 
· Molti sono coloro che parlano dal loro cuore di pietra, bronzo, fango, acciaio. Ognuno invece dovrebbe parlare dal suo cuore di carne. 
· Il prete dovrebbe parlare sempre dal cuore di Cristo, anche il fedele laico dovrebbe parlare sempre dal cuore di Cristo. 
· Il politico dovrebbe parlare dal più grande bene oggettivo per tutti i suoi governati, dal grande amore per il suo popolo. 
· Il giudice dalla più alta giustizia, dalla verità che dovrebbe essere la sua passione, il suo stesso cuore, la sua vita, il suo vero culto. 
· Non dovrebbe neanche parlare dalla legge, se questa è iniqua, immorale, contro la dignità della persona umana. 
· Il giudice è per eccellenza il difensore della più alta moralità, non solo della pura, mera legalità. La legalità immorale non salva l’uomo. 
· Lui dovrebbe sempre essere il garante ultimo della verità dell’uomo nella società civile, di quella verità che è la base del trono di Dio. 
· Non c’è riforma vera della giustizia se chi l’amministra possiede come ultimo criterio di giudizio un cuore di pietra, di fango spirituale. 
· Il funzionario dovrebbe parlare dal rispetto dell’uomo e dal suo più grande bene. 
· L’imprenditore dovrebbe parlare dal desiderio di servire i suoi operai allo stesso modo che Cristo ha servito e serve noi. 
· Il sindacalista da una visione globale del momento storico in cui versa l’economia, mai dall’arroccamento su principi soggettivi di bene. 
· Questo cuore solo Cristo lo può donare e solo la Chiesa una, santa, cattolica lo impianta e lo cura. 
· Volere abolire  la Chiesa è condannare l’uomo al cuore di pietra. Quando il cuore è di pietra si costruisce una umanità disumana. 
· Oggi è un gran parlare di tutti contro tutti. Da da quale cuore si parla? Non dal cuore di carne, che ama, che cerca soluzioni di amore. 
· Non dal cuore di carne che ama il perdono, la misericordia, la compassione, la verità, la giustizia, la misericordia, la pietà.
· Si parla da un cuore di pietra, fango, acciaio, ghisa, chiuso nel suo odio, egoismo, vendetta, volontà di annientamento dell’altro. 
· Si parla da un cuore di pietra stolto ed insipiente che non solo non sa trovare una giusta soluzione ai problemi, neanche lo desidera.
· Rivela il cuore di pietra il trinceramento nelle proprie posizioni, l’arroccamento nel proprio guscio, la chiusura nel proprio odio. 
· Non potrebbe essere diversamente. Il cuore di carne solo uno lo dona Cristo per opera del suo Santo Spirito. Noi Cristo non lo conosciamo. 
· Senza di Lui, siamo senza vera sapienza, intelligenza, lungimiranza, capacità di vedere il bene e di attuarlo. Siamo ciechi. 
· Offrire un pranzo a chi è già sazio, è opera vana. Non serve né per la terra e né per il cielo. È cosa persa, infruttuosa. 
· Produce solo gloria umana, terrena, compiacenza tra gli uomini. Dio se ne sta lontano da questi pranzi. Non li gusta. Lui non è invitato. 
· Invece si deve invitare a questi pranzi solo Cristo Gesù, l’affamato e l’assetato perenne. Gesù è sempre affamato e sempre assetato. 
· Lui sì che ha bisogno di essere invitato. Se si invita Lui, Lui a sua volta ci inviterà alla sua cena. Questa però non sarà sulla terra. 
· Sarà nel Cielo, nell’eternità, nel suo Paradiso. Sarà una cena che mai finirà e noi la gusteremo per l’eternità e sarà la nostra beatitudine. 
· Ma noi Cristo non lo invitiamo, perché non lo vediamo, diciamo. Eppure Lui è ben visibile. È inconfondibile. 
· Oggi viene a noi, nella nostra terra, vestito da profugo, esule, naufrago, persona che fugge dalla guerra, dall’odio dai suoi fratelli.
· Fugge dalla fame, dalla sua miseria, dalla sua estrema povertà, fugge dalla morte che si abbatte su di lui in molti modi. 
· Noi facciamo cene luculliane sperperando il denaro pubblico e poi ci lamentiamo che Cristo viene a levarci il nostro pane. 
· Non solo facciamo questo. Prendiamo Cristo e lo sfruttiamo nelle nostre terre. Lo costringiamo ad un duro lavoro per un salario di fame. 
· Lo condanniamo a vivere in luoghi che anche gli animali detestano, dai quali anche topi, ragni e lucertole fuggono.
· E poi ci chiamiamo società civile, superiore, cristiana. Un cristiano che non conosce Cristo fa pensare. È un cristiano per lo meno strano. 
· Noi Cristo lo adoriamo nell’Eucaristia e lo disprezziamo nella vita. Lo celebriamo nelle Chiese e lo sfruttiamo nei nostri campi.
· Abbiamo uno strano modo di adorare, servire, amare, ascoltare Gesù. Sarebbe giusto chiedersi: qual è il Cristo che ni accoglie in Paradiso?
· È questa una domanda sciocca. La moderna teologia insegna che il Paradiso è per tutti. E Cristo può vivere nell’inferno della nostra terra. 
[bookmark: _Toc373525087][bookmark: _Toc373525938]22 Agosto  2013
· L’uomo per ritornare ad essere vero uomo ha bisogno dell’uomo. L’uomo però può essere vero o falso. Il falso uomo rende falso l’uomo. 
· Il vero uomo rende vero l’uomo. Ma chi è il vero uomo e chi è il falso uomo? 
· Il vero uomo è colui che cammina nella verità e nell’amore del vero Dio. 
· Il falso uomo è colui invece che cammina nella falsità degli idoli o dei falsi dèi, da lui adorati come veri dèi. 
· Chi vive con il vero Dio, lo adora, lo serve, obbedisce alla sua voce, osserva la sua Parola, fa l’uomo vero, lo aiuta perché diventi vero. 
· Chi lavora con i falsi dèi, essendo essi privi della verità più pura e più santa, mai potrà aiutare l’uomo nel suo cammino verso la verità. 
· ne ritarderanno il compimento, oppure lo impediranno del tutto. 
· Più si cresce nella verità e nella carità del vero Dio e più si incide con forza e potenza nella vera umanizzazione dell’uomo. 
· Meno si cresce nella verità e nella carità e meno si incide. 
· Se poi si adora il vero Dio solo a parole, ma non nella verità e nella carità, mai nessun uomo vero uscirà da questa adorazione. 
· Falsa è l’adorazione e falso rimane l’uomo curato da essa. 
· Oggi in molti adoratori del vero Dio l’adorazione è falsa, menzognera, bugiarda, ipocrita, l’uomo che esce da essa è anche esso falso.
· È uomo senza verità nella sua mente e senza carità nel suo cuore. Non ne possiede, mai ne potrà possedere perché la sua adorazione è falsa. 
· Il suo cammino con il suo vero Dio è solo purissima apparenza. 
· La preghiera è il completamento dell’armatura cristiana fatta di verità, giustizia, annunzio, fede, desiderio di dare salvezza, Parola.
· Ogni armamento del soldato di Cristo a nulla serve se non viene reso efficace con ogni sorta di preghiere e suppliche nello Spirito. 
· La preghiera è come l’olio nel motore a combustione. 
· Uno può possedere della benzina ad alta potenzialità, pistoni super tecnologici, ma senza olio, tutto è un rottame.
· Albero motore perfetto, monoblocco in lega speciale, ogni altro elemento aggiornato all’ultimo ritrovato della scienza senza olio è nulla.
· Se non si possiede un olio dalla viscosità perfetta, capace di lubrificare senza alcuna interruzione tutto il meccanismo, tutto si inceppa. 
· Senza olio, il motore si grippa. La potente macchina diviene una carcassa. La supertecnologia è meno che paglia da fieno. 
· Un carro trainato da buoi è più potente e veloce. Questa è la sorte di coloro che vivono senza preghiera costante.
· Cristiani grippati, inceppati, bloccati siamo in molti. Siamo in molti coloro che non crediamo o crediamo poco nella preghiera. 
· Siamo tutti coloro che ancora non abbiamo compreso quanto sia necessaria la preghiera nella nostra vita. 
· Mente, cuore, volontà, sentimenti, desideri, pensieri, tutta la struttura o il motore spirituale della nostra vita è grippato. 
· Abbiamo considerato la preghiera un accessorio inutile della nostra esistenza ed i risultati sono sotto i nostri occhi. 
· Non funzioniamo più. Il nostro meccanismo motorio spirituale è divenuto inservibile. Siamo una carcassa inutile. 
· Manchiamo di fluidità, scioltezza, procediamo a spinta, quando dovremmo essere noi a trascinare il mondo intero a Cristo Signore.
· Viviamo una condizione spirituale miserevole, perché ancora non abbiamo voluto comprendere che tutto è dalla preghiera.
· Se la grazia diviene il potente olio che lubrifica e rende libero il nostro ingranaggio spirituale, senza preghiera siamo senza speranza.
· La grazie è necessaria, indispensabile perché la nostra vita spirituale possa muoversi e scorrere con scioltezza e potenza grande. 
· Senza preghiera, siamo senza grazia. Avvertiamo che siamo grippati, ma nulla facciamo per rimetterci in movimento.
[bookmark: _Toc373525088][bookmark: _Toc373525939]23 Agosto  2013
· L’obbedienza è la vera via della vita. In essa si riversa su di noi tutta la benedizione di Dio, che è vera pienezza di ogni bene. 
· Essa è però rinuncia, rinnegamento, abnegazione del proprio pensiero, anche del più santo, più vero, più giusto, più moderno e scientifico. 
· Essa è abbandono della propria mente e del proprio cuore per camminare secondo la mente e il cuore del Padre, rivelato a noi in Cristo.
· Uno potrebbe subito obiettare: così non cadiamo nel più buio oscurantismo, nel più rozzo basso Medioevo della nostra vita? 
· Può un uomo rinunciare alla sua mente, al suo cuore, alla sua fantasia, immaginazione, scienza, dottrina, verità in nome dell’obbedienza?
· Se l’obbedienza fosse una relazione orizzontale, allora veramente cadremmo nella perdita della nostra vera umanità.
· L’obbedienza non è però un rapporto paritario, di pura sottomissione ad una persona in tutto uguale a noi. 
· Essa è sottomissione piena solo a Dio, al Signore, al Creatore dell’uomo, che quasi sempre non agisce in modo diretto, ma indiretto.
· Dio si serve dell’uomo per parlare all’uomo, per manifestarsi, per chiedere che si obbedisca alla sua volontà. 
· L’obbedienza è sempre a Dio. Chi chiede l’obbedienza deve sempre chiederla nel nome di Dio. 
· Chi la dona, la dona sempre a Dio, perché nel suo nome essa è stata chiesta. 
· Chi sono i genitori? Coloro che hanno il posto di Dio in seno alla famiglia. 
· Chi sono i responsabili della comunità civile? Quelli che hanno il posto di Dio in seno all’umana società. 
· Chi sono i responsabili delle comunità ecclesiali e religiose? Coloro che esercitano l’autorità nel nome di Cristo.
· La esercitano sotto la potente luce dello Spirito Santo e la divina carità del Padre nostro celeste.
· La preghiera del cristiano deve essere costante, diuturna, senza interruzione, elevata con cuore umile, confidente, nello Spirito Santo.
· Deve essere fatta per la mediazione di Gesù, con il cuore della Vergine Maria, in una comunità che fa della comunione la sua potente forza.
· Con questa preghiera la grazia di Dio scende dentro noi più che olio fluido dalla perfetta viscosità e ci mette in movimento vero e santo.
· Urge credere nella preghiera, ma soprattutto occorre che i momenti comunitari di preghiera non vengano sciupati, persi.
· Spesso invece la nostra preghiera comunitaria e personale si smarrisce in distrazioni, chiacchiere, pettegolezzi, mille parole inutili. 
· Si  giunge in Chiesa quando si vuole. Si esce a piacimento. Si disturba a volontà. Spesso si viene anche malvestiti, non vestiti, svestiti.
· Veniamo per abitudine, per tradizioni umane, per mille altri interessi, ma non per il Signore, per metterci un attimo alla sua presenza. 
· Che siamo oggi assai distratti e disattenti nella preghiera lo attesta quell’uso barbaro che si fa del cellulare. 
· Sarebbe opportuno neanche portarlo in Chiesa. Sarebbe giusto tagliare per qualche minuto con il mondo.
· Dobbiamo pensare solo a dedicare tutto il tempo trascorso in Chiesa alla lubrificazione della nostra anima e del nostro spirito. 
· Le nostre usanze attestano la scarsa fede che riponiamo nella preghiera. Rivelano il poco rispetto che abbiamo verso il Signore. 
· Non si può disturbare la preghiera con suoni invadenti, che allontanano dalla giusta e santa modalità di relazionarci con il nostro Dio.
· È anche peccato condannare alla distrazione dalla nostra insensata e mortificante superficialità  quanti stanno vicino a noi
· Il cristiano è chiamato ad essere un grande missionario del Vangelo della pace. 
· Il cristiano sa però che il suo corpo è fragile, il suo cuore debole, il suo spirito non sempre pronto, il suo coraggio non è forte. 
· Gli occorre franchezza, determinazione, volontà forte, somma prudenza, ogni altra virtù. 
· Anche per svolgere bene il suo ministero gli occorre una grazia celeste particolare, altrimenti le porte dei cuori rimangono chiuse.
· Chi gli darà tutte queste grazie? Solo Dio. Dio le dona in una comunione di preghiera di tutta la Chiesa che chiede per il suo apostolo. 
· Nella sua grande umiltà, il cristiano chiede alla comunità di pregare per la sua missione. Senza preghiera il nulla.
[bookmark: _Toc373525089][bookmark: _Toc373525940]24 Agosto  2013
· Il problema vero dell’obbedienza non risiede nel comando, nell’obbligo imposto, nella parola data, alla quale si chiede sottomissione.
· Il problema da risolvere è uno solo: chi comanda deve essere sempre certo che ciò che viene da lui chiesto è purissima volontà del Signore. 
· Quando vi è questa certezza assoluta da parte di colui che chiede, allora il Signore sempre suscita l’obbedienza in chi la deve dare. 
· In altre parole: l’obbedienza data è sempre il più grande frutto della verità  dell’obbedienza chiesta. 
· Se è vera l’obbedienza chiesta, se essa è vera volontà di Dio sulla persona, sempre il Signore aiuta l’atto di sottomissione. 
· Se invece l’obbedienza chiesta è falsa, l’altro perennemente si ribellerà, perché non vede Dio dietro colui che comanda l’obbedienza.
· La questione dell’obbedienza si risolve sempre in chi comanda, mai in chi obbedisce. 
· Chi comanda deve sempre chiedersi: ciò che io sto per chiedere è volontà di Dio o volontà mia? Pensiero di Dio o pensiero mio? 
· Quanto io comando, voglio, esigo dagli altri, parte da me oppure parte da Dio, da Cristo Gesù, dallo Spirito Santo? 
· Se chi comanda non è perennemente collegato a Dio, l’obbedienza che lui chiede è un atto arbitrario. 
· Chi obbedisce sente odore di umanità nel comando e si ribella, non esegue, non ascolta, perché non vede Dio nella norma data. 
· È giusto allora che ci chiediamo noi, che esigiamo l’obbedienza: quanto nella mia vita è da Dio e quanto da me stesso? 
· Quanto è dalla tradizione e quanto dallo Spirito Santo? Quanto andrebbe abrogato e quanto innovato? 
· Sono domande alle quali urge dare risposta immediata, se si vuole che l’altro vi presti la sua obbedienza, doni il suo assenso. 
· Imporre all’altro una nostra volontà è purissima idolatria.
· Gesù non distrugge le convenzioni umane, usi, costumi, modi di essere e di operare. Neanche li modifica, rettifica, aggiorna. 
· Li ricolma invece di purissima verità, di finalità soprannaturale. Dona loro vero contenuto di salvezza eterna. 
· Noi invece pensiamo che si debba dare alle nostre cose una perenne novità, senza però alcun verità, senza finalità soprannaturale.
· Le nostre cose sono prive di vero contenuto di salvezza.  Non sono per noi strumento di carità, misericordia, compassione. 
· Siamo creatori di novità artificiali che lasciano il cuore del suo buio fatto di egoismo e di concupiscenza. 
· Gesù vuole un cuore umile che sia pieno esclusivamente di Dio. Quando Dio è in un cuore, non si ha più bisogno di nulla. 
· Si ha Dio che è il nostro tutto. Si ha Lui che è la nostra unica ricchezza vera, santa, eterna, che mai verrà meno. 
· Un cuore sazio non ha bisogno di nulla. Ora solo Dio può saziare la nostra sete di eternità, verità, infinito amore. 
· Senza di Lui, qualsiasi cosa si faccia, il cuore è sempre vuoto e niente mai lo potrà ricolmare. 
· Poiché Dio abita solo nel cuore degli umili, l’umiltà si rivela per tutti virtù essenziale, fondamentale. 
· È la regina delle virtù, senza la quale, nessun’altra virtù regnerà mai nel nostro cuore, mai guiderà la nostra vita.
· L’umile sa che è Dio il Signore di ogni vita. Sa che il Signore di ogni vita può assegnare posti più alti di quello che è toccato a lui. 
· Sapendo questo, adora il Signore anche nelle sue più piccole manifestazioni. Non disonora il Signore, non lo disprezza.
· Non occupa posti nella vita che non sono stati assegnati a lui da Dio, perché voluti per altri. 
· Dio va rispettato anche in queste sue quotidiane disposizioni, che sono vera rivelazione della sua Signoria. 
· Desiderare un posto e chiederlo a Dio nella preghiera è ben diverso che fare di tutto per poterlo occupare. 
· Se il Signore quel posto non lo ha creato per noi, se lo occupiamo, siamo incapaci di poter assolvere al ministero ad esso connesso.
· Ognuno salva il mondo dal suo posto. Il suo posto è quello che Dio gli ha assegnato. 
· Da posti scelti da noi con arroganza, superbia, prepotenza, arrivismo, scontri all’ultimo sangue, calunnie, non nasce vera vita. 
· Da posti strappati con menzogne, falsità, inganni, false attestazioni, dichiarazioni inique, mai potremo dare salvezza. 
· È un posto non voluto per noi da Dio e se Lui non ci benedice, nessuna salvezza potrà mai essere da noi operata. 
· Anche il proprio posto va però vissuto perennemente nell’umiltà. Non siamo noi che operiamo, è sempre il Signore che opera tutto in tutti. 
· È sempre la sua grazia il germe che feconda di salvezza e di redenzione il nostro ministero. 
[bookmark: _Toc373525090][bookmark: _Toc373525941]25 Agosto  2013
· Gesù propone a tutti un modello antropologico di amore, benevolenza, misericordia, pietà, compassione, aiuto.
· Propone un modello di sostegno verso coloro che sono fragili, deboli, poveri, miseri, soli, abbandonati, diseredati, carcerati, umiliati.
· Noi proponiamo invece un modello antropologico egoistico e falsamente e tristemente umanitario. 
· Qual è il risultato? Chi seguirà questo modello di vera umanità, da Lui sarà accolto nella sua casa eterna. 
· Chi non lo seguirà, perché non crede, non vuole, segue altri modelli antropologici, non avrà parte nella sua eredità eterna. 
· Il modello antropologico odierno è altamente infernale, diabolico. Ognuno vuole vivere il suo presente come gli pare. 
· Vuole però che gli altri gli procurino un futuro  di bene, anzi di sommo bene. Il futuro è il frutto del nostro presente. 
· I teorizzatori di tale infernale modello di vita, gli ideologi di questo sistema di civiltà, sono grandi falsi profeti della nostra storia
· Sono i veri distruttori della nostra umanità.  Sono coloro che stanno riducendo l’uomo in polvere del suolo prima della sua morte fisica.
· Quanto avviene nella storia è sempre manifestazione del “giudizio di amore e di correzione”  di Dio sulle nazioni e su ogni singolo uomo. 
· Oggi il Signore sta rivelando al mondo questo suo giudizio d’amore e di correzione. Gli sta dicendo che senza di Lui non c’è vera speranza. 
· Gli sta dicendo che senza Cristo Signore, senza il Vangelo, senza la sua potente grazia, le tenebre avvolgono sono e saranno il suo pane. 
· Con lo stesso giudizio di amore e di correzione Dio sta gridando anche alla sua Chiesa di smetterla di parlare in modo inadeguato, non vero.
· Le sta dicendo che la sua predicazione è infruttuosa, vana, inutile. È vana e inutile perché è solo indicazione di qualche norma morale. 
· È vana ed inutile perché è solo desiderio di pace, benessere, misericordia, compassione, pietà, speranza. Desiderio inutile, senza frutto. 
· La sua predicazione è inutile, vuota, vana, senza frutto, perché molti non rivelano più l’albero che produce questi frutti: Gesù Signore.
· Gesù è il solo albero della vita trasportato dal cielo nel deserto della terra. Altri alberi di vita non esistono, non sono stati dati. 
· Non è però un albero presso il quale ognuno può recarsi a suo piacimento, cogliere i suoi frutti e poi sparire, dileguarsi, scomparire.  
· Gesù è un albero speciale. Dona i suoi frutti se si diviene con Lui rami di questo vero albero di speranza, tralci di questa vite di pace.
· Si diviene suoi rami e suoi tralci, accogliendo la sua Parola, il suo Vangelo e trasformandolo in nostra vita, nostra storia, nostra carne. 
· Dovremmo imitare la predicazione di Gesù: “Se non vi convertite, perirete allo stesso modo. Senza di me non potete fare nulla”. 
· Nulla è senza di Lui. Tutto è in Lui, per Lui, con Lui, da Lui. Niente è senza il Vangelo. Tutto è dal Vangelo, nel Vangelo, per il Vangelo. 
· Dio sta gridando ai suoi ministri di finirla con liturgie e preghiera artificiali, con il dire che il Signore è misericordia, pietà, bontà. 
· Dio è tutto per noi, ma nei cardini e nel quadro di una alleanza di vita e di benedizione stipulata con Lui nel sangue di Cristo Signore. 
· Dobbiamo tutti smetterla di predicare vanamente al popolo promesse di grazia e di miracoli senza l’accoglienza di Cristo Gesù.
· È Cristo la grazia del Padre ed è in Lui che il Padre ha racchiuso il dono della pace, verità, vita, sana moralità, giustizia, salvezza.
· Se noi gridiamo che tutto è senza di Cristo, fuori di Lui, noi inganniamo il mondo, perché li diciamo la più spietata menzogna e falsità.
· È tutto da Cristo, in Cristo, con Cristo, per Cristo. A Cristo ci si converte, convertendoci alla sua Parola, al suo Vangelo.
· A Cristo ci si converte, accogliendo di essere suoi discepoli nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
· Senza Chiesa una, santa cattolica, apostolica, non c’è vera salvezza, salvezza autentica, perché non c’è altrove la pienezza di Cristo Gesù.
· Gli Apostoli non sono stati mandati nel mondo per gridare principi non negoziabili. Sono stati inviati per predicare il Vangelo, battezzare.
· Sono stati mandati per invitare ogni uomo alla cena del Vangelo e dell’Eucaristia. In questa cena è racchiusa la nostra vera speranza. 
· Dio giudica con il suo santo giudizio tutti i discepoli di Gesù. Sta rivelando l’inutilità di ogni loro presenza nella storia senza Vangelo.
· Essi esistono per essere Vangelo vivente di Cristo Gesù. Allo stesso modo che Cristo è Vangelo vivente del Padre, nello Spirito Santo.
· Un giorno il Signore mi giudicò con il suo giudizio di amore. Mi mostrò la vanità del mio essere prete, l’inutilità delle mie parole. 
· Da quel giorno, risalente ormai a 34 anni or sono, ogni giorno mi lascio giudicare da Lui per essere prete secondo il cuore di Cristo. 
· Ancora non sono riuscito ad esserlo, so però che la mia salvezza non è dalla falsità di una fede senza Vangelo, ma dalla sua purezza.
· È qual è la purezza della fede? Essere piantata in ogni parola del Vangelo secondo la verità della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
· So però che la salvezza del mondo è dalla mia verità di essere prete secondo il cuore di Cristo Gesù nella sua santa Chiesa.
· So che la salvezza delle genti è dalla verità di ogni discepolo di Gesù che vive secondo il suo cuore, lasciandosi muovere dal suo Spirito. 
· So che nessuna salvezza da me potrà mai sorgere se ogni giorno non mi converto e non divento Vangelo vivente di Cristo Gesù.
[bookmark: _Toc373525091][bookmark: _Toc373525942]26 Agosto  2013
· La non misericordia è il frutto del peccato dell’uomo. 
· Chi vuole essere misericordioso verso tutti, deve liberarsi da ogni peccato, vizio, disobbedienza alla Legge del Signore. 
· Il peccato chiude l’uomo in se stesso, nel carcere d’oro della sua solitudine infernale e diabolica. 
· Lo spinge ad essere spietato verso i suoi simili. Lo priva di ogni commiserazione. 
· Lo riempie di odio e di invidia verso i suoi fratelli, che vede e considera come persone che vengono per privarlo dei suoi beni.
· Il peccato chiude l’intelligenza dell’uomo alla verità, priva il cuore della sua capacità di amare.
· Il peccato toglie alla volontà la spinta naturale verso il bene più grande, frena il corpo nei suoi slanci di pietà e di misericordia.
· Il peccato rende stanco l’uomo nel fare il bene, mentre lo rende agile nel compiere il male. Il peccato è il vero nostro unico male. 
· Ora il peccato non lo toglie dal cuore una legge, anche se ottima. Esso è tolto solo da Cristo Gesù, per opera dello Spirito Santo.
· Nessuna legge umana può abolire il peccato. Esso si abolisce nella conversione e nella fede al Vangelo.
· Nessuno potrà costruire una società di rispetto dell’altro con una legge che dona a tutti licenza di peccare.
· Se per legge viene consentito di peccare, poi non ci si può lamentare e chiedere una legge che stabilisca che il peccato non bruci.
· Questa è somma stoltezza. È la stoltezza che è proprio il frutto del peccato, della trasgressione, dell’abbandono della legge del Signore.
· Oggi il peccato non è solo del ricco, è anche del povero. Un cuore che è nel peccato è senza Dio. 
· È questa la grande povertà del mondo contemporaneo. Senza Dio non c’è più speranza di vita per alcuno. 
· Quando si è nel peccato si è senza la luce dell’intelligenza e della sapienza. Siamo senza vere soluzioni. 
· Basterebbe un nulla oggi per risolvere i problemi di questa crisi che sta conducendo al disastro molte persone. 
· Il peccato rende tutti ciechi, perché non vi è più la luce di Dio che governa mente e cuore. 
· Ognuno, dal suo peccato, è imprigionato nel suo carcere e non riesce ad entrare in dialogo, in comunione, in armonia con l’altro. 
· Sarebbe sufficiente recarsi dal vero profeta del Dio vivente, chiedere intelligenza e sapienza e la soluzione sarebbe trovata all’sitante. 
· Invece il peccato ci rende tutti egoisti e tutti incarcerati nel proprio pensiero di morte. Siamo tutti privi di intelligenza e vera saggezza. 
· Siamo senza colui che può togliere, che toglie il peccato dal cuore. Quale futuro di bene possiamo sperare? Nessuno. 
· Solo infiniti bisticci, parole vane, tattiche sofisticate di annientamento dell’avversario, dialogo tra sordi, frasi dette e negate.
· Ma tutte queste cose altro non sono che il frutto del peccato. Si possono eliminare, se si toglie il peccato dal cuore.
[bookmark: _Toc373525092][bookmark: _Toc373525943]27 Agosto  2013
· L’eresia non è falsità, errore, menzogna. Essa è parzialità nella verità totale. Diviene falsità quando è scelta come verità assoluta.
· Il nostro tempo con diabolica, fine, sottile filosofia, con parole che sembrano purissima luce eterna, semina nei cuori eresie perniciose.
· Solo quando esse producono i loro effetti di morte, si percepisce la loro gravità.
· Una di esse afferma: “Dio è misericordioso e abbraccia tutti con il suo amore, la sua carità che non conosce limiti”. 
· Chi oserebbe dire che questa è la più pericolosa delle eresie che navigano oggi nella mente di molti cristiani? 
· Dio è misericordioso perché attua il bene all’uomo sempre secondo la sua Parola. In questa sua attuazione, Dio è più che fedele. 
· È fedelissimo. Mai ha tralasciato una sola Parola. Ora la Parola del nostro Dio dice: 
· “Se vuoi ricevere la mia misericordia, sii misericordioso, aiuta chi è più povero di te. 
· Dagli una speranza nel tempo ed io te ne darò una per il tempo e un’altra per l’eternità”. 
· Il ricco cattivo vive senza misericordia. Nell’inferno vorrebbe trovare misericordia. 
· Per lui nessuna misericordia, perché non ha usato alcuna compassione. Tutto il Vangelo è questa legge divina di vita. 
· Chi vuole da Dio perdono, misericordia, pietà, compassione, deve ricolmare di questi doni i suoi fratelli, nessuno escluso. 
· quando crediamo al Vangelo. 
· Nella conversione a lui tutto cambia della nostra vita. Niente più è come prima. 
· Che siamo veramente convertiti a Cristo Signore lo attesta il nostro impegno nel lavoro che da noi viene svolto con giustizia e verità.
· L’ozio, lo sciupio del tempo, il vagabondaggio, la schiavitù oggi dei giochi virtuali sono cose tutte antiumane.
· Per diritto divino, ogni uomo, chiunque esso sia, qualsiasi posto occupi nella società, deve mangiare il pane con il sudore di sua fronte.
· Ognuno è obbligato per legge divina a lavorare, a crearsi un lavoro, inventarselo, trovarselo, chiederlo, costruirselo.
· Nessuno per legge divina di giustizia è obbligato a creare posti di lavoro per gli altri. È invece obbligato dalla carità.
· La carità esige che noi mettiamo in campo tutte le nostre ricchezze materiali e spirituali, carismi e doni, per aiutare i fratelli.
· La carità però non è un diritto. È un dono. Nessuno può fare della carità un diritto. Questa principio vale anche per lo Stato.
· Lo Stato deve, con le sue leggi, mettere ogni uomo nella condizione di potersi trovare un lavoro ed anche di crearlo per i suoi fratelli.
· Deve vigilare a che nessuna ingiustizia regni tra chi dona lavoro e chi lo esercita, ma anche tra chi lo esercita e chi lo dona.
· Lo Stato necessita di operai per la sua fabbrica statale. Esso è obbligato ad assumere tanti operai secondo il suo giusto fabbisogno. 
· Se lo Stato assume operai per clientelismo politico o altre ragioni che non siano le sue necessità di servizio, si pone nell’ingiustizia.
· Adopera il denaro pubblico per fini che vanno al di là della giustizia per cui esso viene imposto per tassa.
· Lo Stato è obbligato alla più stretta giustizia nell’uso del denaro non suo. Altrimenti incorre nell’ingiustizia e nell’immoralità.
· Uno Stato immorale è sempre sul baratro delle più gravi ingiustizie. Oggi è l’immoralità dello Stato la causa dell’eccessiva tassazione.
· Se l’immoralità persiste, nessuna tassazione sarà sufficiente. L’immoralità è un buco nero che divora e ingoia ogni cosa.
· L’immoralità non dice mai basta. Essa è come un paniere. Più acqua vi si mette e più scompare. 
· Quanto detto per lo Stato, vale per ogni famiglia, ente, fabbrica, ogni singola persona. L’immoralità è il fallimento di ogni cosa. 
· Il rapporto di giustizia vale per chi dona e per chi riceve. Non è solo per chi dona. È anche per chi riceve.
· L’assenteismo, il boicottaggio, lo scarso impegno, il mancato aggiornamento, la noncuranza, la superficialità, non sono del cristiano.
· Perdite di tempo, occuparsi di cose personali durante il lavoro, continua chiacchiera, assenza di puntualità, non sono del cristiano.
· Il cristiano sa che il lavoro è la pena quotidiana da scontare per i suoi peccati.
· Sa che esso è necessario per essere gradito a Dio, e svolge il suo lavoro con amore, impegno, serietà, dedizione, consegna ad esso.
· Il lavoro è la vera prova del nostro essere discepoli di Gesù. Un vero discepolo lo si vede nella professionalità e serietà del suo lavoro.
· Chi invece non è vero discepolo di Gesù, svolge il suo lavoro spesso con la sola presenza fisica, manca cuore, mente, volontà, amore.
· Quanto detto per la lavoro vale anche per lo studio. Un vero cristiano studia con passione, zelo, impegno, non perde tempo.
· Studia con grande speranza, perché sa che il futuro di molti suoi fratelli dipende dal suo impegno di oggi per crescere nella conoscenza.
· La carità di domani è il frutto del sacrificio di oggi. Nessuna vera carità domani senza vero sacrificio, vero impegno oggi.
· L’ignoranza colpevole è nemica della carità. È nemica del vero discepolo di Cristo Signore, perché è rinuncia alla propria umanizzazione.
· Lo studio deve essere considerato da tutti un vero lavoro. Come vero lavoro dovrà essere vissuto. È il lavoro che apre le porte della vita.
· Nessuno potrà dirsi cristiano, vero discepolo di Gesù, se vive male il rapporto con il lavoro. Il lavoro è la sua verità umana e cristiana.
· È nel lavoro che l’uomo si dona a Dio e ai fratelli e vive l’opera più alta non solo della giustizia, ma anche della carità. 
[bookmark: _Toc373525093][bookmark: _Toc373525944]28 Agosto  2013
· Gesù è persona divina. Abita nel seno del Padre. Si è fatto vero uomo, rimanendo sempre vero e purissimo Dio. 
· La verità di Dio in Lui è la sua stessa carne e così dicasi della sua carità. Lui, nel suo corpo, è la verità, la carità, la vita, la via. 
· È il pane della vita. È il Buon Pastore. È la luce del mondo. Lui è tutto questo nella sua carne.
· Chi viene a contatto con Lui non può non ricevere nuova vita, non può non ricolmarsi di verità e carità.
· Non può non essere sanato anche nel suo corpo, oltre che nella sua anima e nel suo spirito. 
· In Cristo vi è il sommo della perfezione nella comunione tra Dio e l’uomo. 
· Questa somma comunione ha un solo nome: unione ipostatica. 
· In noi questa somma comunione dovrebbe avere un altro nome: unione spirituale, ma anche unione corporale.
· In Lui, con Lui, per Lui siamo un solo corpo, una sola vita, una sola missione, una sola operazione, una sola salvezza.
· Quando salviamo i nostri fratelli? Quando diventiamo in Cristo un solo corpo nella sua verità e carità.
· Non nella verità soltanto e neanche nella sola carità. Ma nella verità e nella carità. 
· Un solo nostro pensiero falso può giungere a rendere falsa l’intera umanità.
· Una sola idea falsa può rovinare la moralità di tutta una generazione. Gesù mai ebbe un solo pensiero falso nella sua mente. 
· Mai ebbe un calo di amore nel suo cuore. Lui  quotidianamente cresceva in età, sapienza e grazia. 
· Cresceva armonioso nel corpo, nell’anima, nello spirito. Se non cresciamo come lui, è la fine del vero uomo. 
· Non vi sarà nessuno che lo potrà fare vero. Il vero uomo fa l’uomo vero.
· Dio è il Signore del Cielo e della terra, degli uomini e delle cose, di tutto ciò che esiste. Tutto è stato fatto da Lui e per Lui. 
· Egli però ha partecipato la sua Signoria all’uomo, lo ha costituito amministratore della sua grazia, verità, saggezza, della stessa vita. 
· Tutto ha messo nelle sue mani, perché lo coltivasse, lo facesse crescere, moltiplicare, perfezionare, guidandolo verso la piena verità.
· L’uomo non è stato fatto e poi abbandonato a se stesso. È stato fatto da Dio, per lasciarsi fare ogni giorno da Lui. 
· La vita dell’uomo non è fuori di Dio, è in Dio ed è da Dio sempre. 
· Se per un istante si separa dal suo Dio, non attinge la vita in Lui, vita eterna dalla quale ogni essere riceve vita, l’uomo è nella morte. 
· Non può più essere l’amministratore della vita di Dio sulla terra. Non può perché non la possiede. 
· Come potrebbe amministrare la vita se lui stesso è nella morte?
· Dio ha anche predisposto, nella sua eterna e divina saggezza, che alcuni uomini avessero un posto di più alta responsabilità.
· Li ha posto a capo di altri uomini, per realizzare una più perfetta comunione, unità, compartecipazione alla vita della stessa comunità. 
· Questi uomini devono far sì che quanti sono sotto il loro governo raggiungano insieme e non isolatamente la pienezza della vita.
· Questi uomini devono impedire che nessuno soffra perché altri hanno arbitrariamente sottratto vita alla sua vita. 
[bookmark: _Toc373525094][bookmark: _Toc373525945]29 Agosto  2013
· L’uomo non è stato chiamato a realizzarsi da solo. 
· La sua vocazione è di crescere insieme agli altri, partecipare alla vita degli altri, donando vita e ricevendola. 
· Questa comunione naturale e anche soprannaturale, di beni della terra e del cielo, necessita di un governo altamente specializzato.
· Per mezzo di essi tutti possono realizzare perfettamente se stessi, senza che alcuno abbia a soffrire per colpa dei suoi fratelli. 
· Il peccato dell’uomo spinge sempre all’egoismo, mai alla comunione. 
· Chi governa invece deve lavorare per la creazione di una comunione perfetta. 
· Per questo è necessario che prima di tutto sia lui senza peccato, che sia lui uomo di vera comunione, condivisione.
· È necessario che sia lui uomo dalla grande carità, benevolenza, misericordia, compassione, pietà, amore vero e sincero.
· Se chi governa è un uomo di parte, uno schierato, ideologizzato, senza Dio, senza verità piena, la sua azione sarà di disastro.
· Se è colmo di odio, pregiudizi, superbia, avarizia, se è anche il primo egoista nella comunità, la comunione mai potrà essere realizzata. 
· Manca lo strumento. È venuto meno colui che è stato posto da Dio a quest’ufficio. 
· Amministrare la verità nella carità è il ministero di chi governa. 
· Amministrare odio, falsità, egoismi, interessi di parte, stoltezza, insipienza, arroganza, ottusità, stravaganza, non edifica la città. 
· Amministrare illusione, ingiustizia, leggi immorali, di certo non costruisce la comunione. 
· Questa si può fondare solo sulla verità e sulla carità prima di tutto di chi è stato posto da Dio come amministratore del suoi doni divini. 
· Oggi assistiamo ad una vera guerra di odio, ignoranza, ingiustizia, arroganza, stoltezza, insipienza, egoismo, partigianeria.
· Siamo condannati a subire schieramenti ideologizzati, insensati, falsificati dalla totale assenza della verità e della carità. 
· Non si può governare un popolo respirando odio, vendetta, desiderio di annientamento, volontà finalizzata al male. 
· Non si può dirigere una nazione creando illusione e fondando la linea di azione sulla falsità dei diritti e dei doveri. 
· Chi governa deve essere lui stesso verità divina in mezzo alla sua comunità. 
· Deve essere Lui talmente saggio e intelligente da poter sempre separare bene e male, vero e falso, giusto ed ingiusto. 
· Non è sufficiente gridare che la giustizia è uguale per tutti. Quale giustizia? Quella vera di Dio o quella ingiusta degli uomini? 
· La giustizia che si fa l’uomo per sua convenienza oppure la giustizia di Dio che è fondata sulla sua eterna verità e santità?
·  Una giustizia ingiusta può essere legge dell’uomo? 
· Una legalità immorale, falsa, perché lesiva della verità dell’uomo, potrà mai acquisire diritto di giustizia?
[bookmark: _Toc373525095][bookmark: _Toc373525946]30 Agosto  2013
· Salomone è stato scelto dal Signore come re del suo popolo. Deve governare la comunità dei figli i Israele in nome del suo Dio. 
· Ma lui è un giovane ancora inesperto. Come potrebbe governare in nome di Dio, se non possiede le qualità stesse di Dio? 
· Quali sono queste qualità necessarie che gli consentiranno di agire sempre nel nome del Signore? Solo due: sapienza e verità. 
· La verità è a fondamento di ogni giustizia. La  sapienza illumina l’uomo perché sempre veda la verità divina ed anche storica.
· Sapienza e verità sono purissimo dono di Dio, elargito non una volta per sempre, ma da attingere in Dio attimo dopo attimo.
· In ogni momento del suo governo finalizzato alla realizzazione della perfetta comunione tra gli uomini la sapienza va attinta in Dio.
· Salomone sa che nulla è più necessario della sapienza e la chiede al Signore, assieme ad un cuore umile, puro, giusto, retto.
· “Concedi al tuo servo un cuore docile, perché sappia rendere giustizia al tuo popolo e sappia distinguere il bene dal male.
· Infatti chi può governare questo tuo popolo così numeroso?” (1Re 3,4-15). 
· Il cuore docile serve per accogliere ogni sapienza, saggezza, verità che Dio necessariamente dovrà versare in esso. 
· La nostra società si professa laica, atea, miscredente, antireligiosa, chiusa ermeticamente al soprannaturale, al divino. 
· Si è dichiarata emancipata da Dio. Quale comunione possiamo creare tra gli uomini? Nessuna. 
· Manca il principio della comunione che è la saggezza eterna che conduce alla verità. 
· Amos è profeta del Dio vivente, inviato nel cuore del regno per denunciare la dissolutezza e l’immoralità dei governanti.
· Sempre dissolutezza e immoralità sono le cause di estrema povertà nel popolo, perché giustificatrici di ogni ingiustizia sociale. 
· La ricchezza dei pochi era costruita sulla povertà dei molti, i quali venivano sfruttati senza alcun timor di Dio. 
· Senza timor di Dio un uomo va alla deriva, si perde, consuma i suoi giorni nella vanità peccaminosa.
· Li consuma e li sciupa in quel lusso ozioso che è creatore di un male immenso.
· Amos grida ai governanti del tempo che vi è un giudizio rigoroso sulle loro azioni.
· Annuncia che presto il Signore interverrà e li spazzerà via come pula al vento. 
· Il profeta è mandato da Dio per dire a quanti governano il suo popolo che è sempre Lui il Signore. 
· Può intervenire in ogni momento per annientarli. Lui viene, li spazza come cosa immonda, togliendoli via dalla sua casa e dalla sua terra. 
· Nessuno può pensare di poter fare ciò che vuole. 
· Ma anche il popolo sarà eliminato se non cerca nei Comandamenti la via della sua unica e sola giustizia. 
· Chi è nella divina volontà rimane sempre nella vera vita. 
[bookmark: _Toc373525096][bookmark: _Toc373525947]31 Agosto  2013
· Gesù è l’uomo politico per eccellenza. Anzi, possiamo affermare che è il solo vero uomo politico. 
· Lui costruisce la società degli uomini, facendo l’uomo nuovo, vero, giusto, santo, capace di amare sempre, servire sempre.
· Capace di consumarsi per amore sempre, senza risparmiarsi in nulla, dare alla sua vita la vera dimensione soprannaturale.
· La vita viene da Dio e sempre deve essere orientata verso Dio. Essa è in Dio che trova verità, giustizia, armonia, perfetta realizzazione. 
· Gesù è il vero politico che costruisce la società universale, senza Stati, senza confini, senza eserciti, senza armi, senza riserve auree.
· Costruisce la società senza carceri, senza nessuna struttura umana, senza case, senza templi, senza sinagoghe. 
· La sua è la società del cuore nuovo dell’uomo, che diviene la casa per ogni altro uomo.
· L’uomo è casa per l’altro uomo di amore, verità, giustizia, santità, aiuto, sostegno, accoglienza. 
· È il cuore dell’uomo la Chiesa e il Tempio di Dio nel quale devono coabitare Dio e i fratelli. 
· È dal cuore del discepolo di Gesù che il Padre celeste vuole oggi redimere e salvare. 
· Molti hanno preso idee da Gesù, non hanno preso però il suo cuore. Senza il suo cuore, le sue idee non reggono. 
· È il suo cuore il solo contenitore e realizzatore delle sue idee. Chi prende le idee di Gesù necessariamente deve prendere anche il cuore. 
· Il nostro cuore è un paniere, esso può anche attingere l’acqua, ma non la trattiene, non la porta, non disseta, non rinfranca altri cuori. 
· Altra differenza:  ogni altro politico è fatto dal consenso della gente, da idolatria e adulazione, da servilismo acritico e insensato.
· È fatto anche da persone che spesso sono obbligate a vendersi la coscienza per avere un qualche favore di ritorno. 
· I politici del mondo sono dal mondo. Il mondo li crea e il mondo li distrugge. 
· Gesù invece è il politico che fa la gente con il suo sangue e la nutre con la sua carne. 
· Non siamo noi che facciamo Lui. È Lui che perennemente fa noi, sempre che vogliamo lasciarci fare da Lui. 
· Gesù non è fatto dal consenso, perché Lui non chiede il consenso per essere. 
· Lui fa un’offerta di vita eterna. Anzi è lui stesso l’offerta di vita eterna. 
· Chi vuole la vita eterna che lui offre, deve accogliere Lui, divenire con Lui un solo cuore e un solo pensiero. 
· Svuotarsi della propria mente e assumere quella di Cristo, togliersi il cuore e cucire al suo posto quello di Gesù Signore. 
· La politica di Gesù crea l’uomo nuovo, creatore a sua volte di cose nuove per i suoi fratelli.
· Quando un cuore si esalta, perde il controllo della sua vita. 
· La superbia sempre si lascia guidare dalla stoltezza.  La stoltezza è la madre di tutti i guai, tutti i malanni, tutti i disastri.
· Nella superbia non c’è più posto per il Signore nella vita di un uomo. 
· Se non c’è posto per il Signore, non c’è spazio neanche per i suoi doni soprannaturali, cioè sapienza, saggezza, intelligenza, lungimiranza.
· Nella superbia vengono persi dominio di sé, conoscenza dei propri limiti, sano e retto discernimento su ogni azione da compiere.
· La superbia rende totalmente ciechi nello spirito. Quanto si compie mai potrà riuscire. Il cieco spirituale non vede neanche se stesso. 
· Il cieco spirituale ignora quanto lo sovrasta, non sa calcolare il reale perso della storia che è dinanzi a sé. È semplicemente cieco. 
· Un uomo che perde il lume della retta intelligenza, proprio perché superbo, gonfio di sé, crede di poter esercitare qualsiasi mansione.  
· Un uomo di guerra e un uomo di governo non sono la stessa cosa. Uno può essere un valente stratega militare, ma un pessimo uomo di governo.
· Nella superbia, nell’orgoglio, poiché si è privi della sana saggezza, uno pensa che ogni cosa si equivalga. Nulla si equivale nella storia. 
· Questo vale per ogni campo in cui l’uomo è chiamato ad operare. Vale sia per i mestieri sia per la scienza e la tecnica e ogni altra cosa. 
· Un valente professore non necessariamente è un valente uomo di governo. Quasi mai lo è, perché cambiano i parametri della sua azione. 
· La scienza ha delle regole fisse, la politica delle regole mobili. Non sono la stessa cosa. 
· La scienza lavora con principi certi. La politica con principi sempre incerti e l’incertezza per di più non è mai quantificabile.
· Qual è la stoltezza dell’uomo superbo dei nostri giorni? Vuole lavorare con principi certi nell’incertezza perenne della vita. 
· L’incertezza non del domani, ma dello stesso oggi, ci obbliga a cambiare stile di vita, consuetudini, abitudini, gli stessi vizi.
· L’unica nostra certezza è Dio, la sua grazia, la sua provvidenza, il suo amore, la sua verità, la sua potente misericordia.
· Ma la moderna società ha detto che Dio non gli serve. Ha detto che della certezza soprannaturale non sa cosa farsene.
· Eppure essa è la sola certezza che può governare tutte le nostre incertezze. Dio è l’unico punto stabile nella nostra instabilità perenne. 
· In un deserto, dove tutto è instabile, perché è il niente che governa, solo Dio è il solo punto di stabilità e la sua onnipotente provvidenza. 
· Dio ci lascia nell’assoluta instabilità, perenne incertezza, perché sempre ci ricordiamo che solo in Lui e per  Lui è la nostra stabilità.
· È da questa assoluta incertezza che il figlio minore si ricorda della stupenda certezza che regnava nella casa del padre.
· Abbandona la sua quotidiana incertezza per lasciarsi avvolgere dalla certezza e si dirige verso casa. Finisce la sua ansia per il domani. 













[bookmark: _Toc373525097][bookmark: _Toc373525948]Settembre 2013
[bookmark: _Toc373525098][bookmark: _Toc373525949]

1 Settembre 2013
· Possiamo definire il Vangelo la “Carta Costituzionale della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica”. 
· Il Magistero possiamo raffigurarlo come “La Suprema Corte o Corte Costituzionale”.
· Esso è chiamato a vegliare perché nessun elemento estraneo venga ad inserirsi nella comprensione e nell’interpretazione dei Sacri Testi. 
· La Tradizione la possiamo identificare come la dottrina già acquisita, dottrina vera, sicura, anche dottrina definita, dogma universale.
· Essendo il Vangelo la nostra Carta Costituzionale, è giusto che sia sempre esso a verificare la verità di ogni nostro percorso missionario. 
· La missione della Chiesa sempre da questa Carta deve essere verificata, se si vuole ottenere i frutti che necessariamente dovranno maturare.
· Ma quando possiamo portare molti frutti, quando la nostra missione è fatta secondo le sue regole e non secondo le nostre? 
· Le sue regole sono quelle che lui stesso ha dettato nello Spirito Santo per noi. 
· Non certo quelle che noi vogliamo farci e ci facciamo di giorno in giorno. 
· Gli statuti divini sono eterni, perché non sono forme di missione, bensì sono la sua stessa natura, la sua essenza, la sua verità. 
· Le forme di una cosa possono anche modificarsi, la natura mai. Se cambia la natura, non siamo più nella missione evangelizzatrice.
· Se il missionario vuole produrre frutti, si deve lasciare potare dal Padre, restando perennemente tralcio dell’unica vera vite che è Gesù. 
· È cosa santa che modalità e forme della missione cambino, si modifichino, siano attinenti ai momenti dell’uomo sulla nostra terra. 
· Ciò che però mai deve cambiare della missione è la sua verità. 
· Ora la verità della missione è una sola: il missionario e Cristo Gesù devono essere una sola vite vera, non due viti separate e distinte.
· Se Cristo e il missionario saranno due cose e non una sola cosa, mai nessun frutto maturerà dalla missione. 
· È compito di ogni discepolo di Gesù difendere e confermare il Vangelo. Si conferma il Vangelo attestando la sua verità. 
· Questa attestazione avviene con i segni di carità e di amore che sempre devono accompagnare l’opera dei missionari del Vangelo. 
· Il Vangelo non solo va confermato. Va anche difeso nella sua verità. Esso non è parola di uomini. È vera Parola di Dio. 
· L’origine divina della Parola va sempre dichiarata. Il Vangelo va sempre separato e disgiunto da tutte le parole umane. 
· Tutte le Lettere di Paolo altro non sono che una difesa del Vangelo di nostro Signore Gesù Cristo. 
· È Lui incaricato della difesa del Vangelo e lo fa con molta dottrina, molta sapienza ed intelligenza, ma anche con molta determinazione. 
· Tutto lui fa per il Vangelo. Nulla tralascia quando è in pericolo il Vangelo. 
· Paolo fa tutto per la difesa del Vangelo. È pronto anche a versare il sangue per conservare integro e puro il Vangelo di Cristo Gesù. 
· Quanto stoltezza invece in noi, ai quali nulla interessa del Vangelo. Anzi siamo proprio noi detrattori del Vangelo, i negatori di esso.
[bookmark: _Toc373525099][bookmark: _Toc373525950]2 Settembre 2013
· La salvezza dell’uomo nel corpo e nell’anima, si compie attraverso vie arcane, impossibili da programmare a partire dal nostro cuore.
· Essa avviene se quando giunge il nostro momento di entrare nella scena della storia, vi entriamo con grande saggezza e intelligenza.
· Se noi non entriamo nella storia, o ritardiamo di svolgere bene il nostro ruolo, è la fine di ogni salvezza. 
· L’altro muore consumato dalla sua lebbra sia del corpo che dell’anima. 
· Noi sempre leggiamo la storia con occhi profani, spesso occhi di peccato, male, odio, rancore, vendetta, volontà di non fare il bene.
· Sempre la storia di bene e di salvezza di un uomo passa dal nostro cuore. 
· Noi entriamo nella storia con prontezza di amore e l’altro riceve la guarigione del corpo, ottiene la salvezza dell’anima e dello spirito.
· La storia scorre come un veloce film dinanzi ai nostri occhi e noi stiamo dietro le quinte a sollazzarci con futili giochi di peccato.
· Abbiamo un ruolo da assolvere in questo film, ma rimaniamo ai margini, incantati e quasi ipnotizzati dalla nostra insensibilità spirituale. 
· Abbiamo occhi e non vediamo, bocca e non parliamo, cuore e non amiamo. 
· Ed intanto, per la nostra grave colpa di omissione, la storia si inabissa nella sua lebbra infinita. 
· La fede non è realtà perfetta, compiuta, statica, pienamente se stessa fin dagli inizi. 
· È in tutto simile ad un organismo vivente. Ha bisogno di costante crescita. Può essere anche rapita, lacerata, distrutta, annientata. 
· Bisogna che l’uomo la difenda con ogni mezzo. Questa difesa richiede una dura battaglia. 
· Il nemico più aspro, che mai si arrende, è la stanchezza spirituale e fisica. 
· Quando essa prende lo spirito e lo stesso corpo, è la fine della fede. Ci si siede e non si riprende più il cammino. 
· La fede richiede una duplice lotta: per conservarla noi nel cuore e per farla crescere ogni giorno di più.
· L’uomo di fede deve anche lottare per poter seminare la parola nei cuori, altrimenti mai potrà germogliare in essi. 
· La fede nasce dalla fede. Chi è di fede perfetta dona fede perfetta.
· Chi è di fede malata, sofferente, falsa, ereticale, morta genererà secondo la natura di essa. 
· Nessuno si faccia illusione: è dalla propria fede che la fede nasce. Ognuno poi genera secondo la natura della propria fede. 
· Per questo urge che ogni discepolo di Gesù diventi di fede forte, vera, santa per generare fede vera, forte, viva in molti cuori. 
[bookmark: _Toc373525100][bookmark: _Toc373525951]3 Settembre 2013
· Abacuc è un profeta tormentato. Vede dell’uomo cattiveria, oppressione, ingiustizia, violenza, morte, distruzione, uccisione del giusto. 
· Non vede però il Signore. Lo pensa assente, distratto, disattento, noncurante di quanto avviene sulla nostra terra. 
· Addirittura lo accusa di essere uno spettatore che assiste all’ingiustizia. 
· Il Signore gli risponde che non vi è alcun bisogno che Lui intervenga. Fede ed empietà producono ognuna il suo particolare frutto. 
· Chi è nella sua Legge, chi osserva i Comandamenti, chi ascolta la sua Parola, chi rimane nella fede vivrà in eterno. 
· Chi è malvagio, chi si pone fuori dei Comandamenti perisce, viene eliminato dal suo stesso peccato, i suoi vizi lo distruggeranno. 
· Il fedele adoratore di Dio deve rimanere saldo nella fede, cioè nella più pura osservanza dei Comandamenti. 
· È la Parola del Signore ascoltata e osservata la sua corazza, il suo scudo, la sua potente difesa. 
· Chi si pone fuori della Parola è  già uno sconfitto, uno la cui casa è già da considerarsi crollata, rovinata, anche se appare splendida. 
· La pace è in crisi, non oggi, ma sempre. Dai giorni di Caino sempre la relazione tra gli uomini è in crisi, forte crisi, crisi insanabile.
· Dinanzi alla crisi della pace, sempre l’uomo risponde in modo non vero: o con le armi che devastano, distruggono, uccidono. 
· Oppure appellandosi a Dio, chiedendo a Lui che intervenga e guidi la mano dei belligeranti perché la smettano di giocare alla morte. 
· Queste due modalità sono errate l’una e l’altra, perché la pace dell’umanità è Cristo e solo in Lui Dio ha posto la pace dell’umanità.
· Chi è in Lui e per Lui è nella pace, anche sulla croce. Chi non è in Lui e per Lui, mai potrà trovare pace, perché privo della sua sorgente.
· La pace vera, duratura, stabile nasce dalla conversione a Gesù Signore, dal nostro rientro nel suo Vangelo, da una vita secondo lo Spirito. 
· Ecco cosa chiede Dio al suo popolo attraverso il profeta Gioele: “Or dunque – oracolo del Signore –, ritornate a me con tutto il cuore…
· Con digiuni, con pianti e lamenti. Laceratevi il cuore e non le vesti, ritornate al Signore, vostro Dio, perché egli è misericordioso…
· E pietoso, lento all’ira, di grande amore, pronto a ravvedersi riguardo al male. Chi sa che non cambi e si ravveda…
· E lasci dietro a sé una benedizione? Suonate il corno in Sion, proclamate un solenne digiuno, convocate una riunione sacra.
· Radunate il popolo, indite un’assemblea solenne, chiamate i vecchi, riunite i fanciulli, i bambini lattanti; esca lo sposo dalla sua camera…
· E la sposa dal suo talamo. Tra il vestibolo e l’altare piangano i sacerdoti, ministri del Signore, e dicano…
· “Perdona, Signore, al tuo popolo e non esporre la tua eredità al ludibrio e alla derisione delle genti”  (Cfr. Gl 1,1-2,27).
· Quando la pace è in crisi, il cristiano è obbligato a dare una risposta secondo verità, che è una sola: la sua conversione a Cristo Gesù.
· Deve lui convertirsi a Cristo, fare di Cristo la sua vita, vivere e morire per Lui, facendo del Vangelo la sua unica e sola Legge. 
· Un propagatore dell’aborto, del divorzio, dell’eutanasia, della distruzione della famiglia secondo natura, è persona di guerra contro Dio.
· Chi è in guerra contro Dio, chi sta già distruggendo l’umanità di Dio, potrà mai chiedere al Signore pace, se è proprio lui causa di guerra?
· Chi distrugge Cristo nei cuori e nelle menti – e Cristo è la nostra pace – come può presentarsi a Dio per chiedere pace?
· È necessario che prima ci si converta, si chieda a Dio che faccia prima noi strumenti di vera pace e poi si può pregare per gli altri.
· Dare al mondo soluzioni senza Vangelo, senza divina verità, senza ritornare noi nel Vangelo e nella verità, è illusione, falsa speranza. 
· Cristo non dona la sua pace fuori di sé. Dona se stesso ai cuori come vera pace. La pace di Cristo è la sua croce, la sua morte per la pace.
· Solo chi sa morire oggi e sempre la stessa morte di Cristo, in Cristo, con Cristo, per Cristo, può divenire strumento di pace.
· Il nostro digiuno è la carità di Cristo che alimenta di vera vita ogni nostro fratello. È la privazione di vizi e peccati causa di guerra. 
· Il nostro digiuno è la nostra perenne conversione a Cristo e al Vangelo, la sola fonte della pace, perché creazione in noi del cuore nuovo.
· Gesù lo dice con chiarezza divina, eterna, infallibile: Se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo. È profezia che mai tramonta. 
· È ministero del teologo illuminare ogni coscienza, nessuna esclusa, con la divina verità. La via della pace è nella conversione a Cristo.
· La conversione a Cristo è nella fede al suo Vangelo, a tutto il Vangelo, ad ogni singola sua parola. Il Vangelo di Gesù è la nostra pace. 
· Anche il teologo deve pregare e digiunare, fare penitenza e convertirsi lui per primo al Vangelo, perché ogni altro si converta. 
· Dalla retta, pura, vera conversione a Cristo del teologo ogni altro si potrà convertire e la pace governerà i cuori e le menti.
· Signore, converti i nostri cuori a Gesù Signore. Illumina le nostre menti con la purissima luce del Vangelo e saremo nella pace. 
[bookmark: _Toc373525101][bookmark: _Toc373525952]4 Settembre 2013
· La pace è il dono della vera vita che Dio fa ad un uomo che accoglie Lui come unica e sola verità della sua vita. 
· Lo accoglie in tutta la sua verità divina che trasforma in verità del suo cuore, della sua volontà, della sua mente, del suo stesso corpo. 
· Il Dio accolto, il Dio che diviene vita di colui che lo ha accolto: è questa la vera pace dell’uomo. 
· Gesù ha accolto tutto il Padre in tutta la sua volontà di amore e di verità, di grazia e di santità, facendone la sua unica e sola volontà. 
· Lui era in pace anche sulla croce, mentre tutto il mondo accanto alla croce era in guerra di pensieri, sentimenti, desideri, volontà.
· Il cuore di Gesù è nella pace. Il cuore degli uomini è nella guerra. Il cuore di Gesù riposa nella volontà del Padre. 
· Il cuore degli uomini invece è governato dall’odio, dall’invidia, dalla superbia di Satana. 
· Il cuore è di colui che lo governa. Se il nostro cuore è governato dalla volontà di Dio, esso è sempre nella pace. 
· Può avere qualche momento di angoscia o di turbamento, ma subito nella preghiera ritrova la sua giusta collocazione nel cuore del Padre. 
· Il nostro cuore è spesso governato da stoltezza, insipienza, malvagità, cattiveria, odio, rancore, invidia, superbia, stupidità.
· È governato da ogni altra radice perversa e malsana che è in esso. Con questo cuore mai si potrà parlare di pace. 
· Il cuore impuro di peccato non può conoscere la pace. In esso non può abitare il Signore con la sua divina ed eterna volontà. 
· Solo nella volontà di Dio è la nostra pace. Solo nel suo amore il nostro cuore riposa nella pace. 
· Gesù manda i suoi discepoli nel mondo con il dono della pace nel cuore e sulle labbra. Sono essi però il dono di pace per il mondo. 
· Sono essi e la parola del Vangelo che annunziano, donano, offrono ad ogni coscienza e ad ogni cuore. 
· Se l’uomo o la città non accoglie il dono che essi fanno della loro persona, il missionario è invitato da Gesù a lasciare casa e città.
· La pace e il missionario di Gesù non sono come la brocca e l’acqua o come l’otre e il vino. 
· Si riempie l’otre di vino e la brocca di acqua, si versa vino ed acqua, si riportano indietro brocca e otre. Questo mai potrà avvenire. 
· Discepolo e pace sono una cosa sola, una sola essenza, una sola verità, una sola grazia, un solo dono divino. 
· Chi vuole la pace deve volere il missionario di Cristo Gesù. 
· Chi vuole il missionario di Cristo Gesù deve volere il Vangelo di Dio che esso porta nel suo cuore. 
· Se il Vangelo non è accolto, neanche il missionario è accolto e la pace non potrà essere donata. 
· Questa unità di pace, missionario, Vangelo è vera essenza della missione evangelizzatrice. 
· L’adesione al Vangelo del missionario è l’unica e sola via della pace.
· Un missionario non può predicare la pace e non donare il Vangelo, cui necessariamente si deve aderire per entrare in possesso della pace.
· Se lo fa, tradisce la sua missione, inganna i suoi ascoltatori, non assolve al mandato per cui è stato inviato nel mondo da Gesù. 
· Il missionario del Vangelo mai deve agire motu proprio, mai per suo desiderio personale. 
· Lui ha accolto Cristo come unica e sola verità della sua vita, non per un giorno, ma per tutti i giorni del tempo della sua missione. 
· La sua vita è di Cristo, i suoi pensieri devono essere di Cristo, la sua volontà, volontà di Cristo, il suo grido, grido di Cristo.
· Anche i suoi propositi, propositi di Cristo, le sue aspirazioni, aspirazioni di Cristo. 
· Ogni suo sentimento deve essere sentimento di Cristo Signore, verità eterna, divina, incarnata del Padre sulla nostra terra. 
· Tutto è dal missionario. Se il missionario per un solo istante si sostituisce a Cristo, non è più un dono di pace per il mondo.
· Non è più dono di pace,  perché non dona più Cristo ai cuori e alle coscienze. 
· Dovremmo riflettere noi, missionari di Cristo Gesù, per verificare se ancora siamo una cosa sola con Cristo, oppure siamo già due realtà. 
· Se siamo due cose, non siamo datori della vera pace. Perché la pace è Cristo Gesù. 
[bookmark: _Toc373525102][bookmark: _Toc373525953]5 Settembre 2013
· L’uomo deve sempre parlare dal cuore libero, pieno della divina verità, illuminato dallo Spirito Santo, confortato dalla grazia celeste.
· Deve parlare fortificato perennemente dalla preghiera e sostenuto da una santa celebrazione dei sacramenti della salvezza. 
· Mai deve parlare da un cuore nel quale regna il fango dell’odio, della concupiscenza, dell’invidia, della superbia, della stoltezza.
· Mai deve parlare dal male dell’orgoglio, della cupidigia, della falsa fede, dell’assenza di una qualsiasi carità e amore verso gli altri.
· Il cuore puro, santo, onesto, pieno di carità attraversa la storia illuminandola di Dio. 
· Il cuore empio e perverso, malvagio e cattivo cammina tra gli uomini ottenebrandoli e creando altro fango.
· Questo fango va ad alimentare quello già esistente e che insudicia la quotidiana fatica del vivere insieme.
· Gesù è l’uomo dal cuore umile e mite, pieno di Spirito Santo, portatore di una luce eterna nella nostra storia. 
· È l’uomo dalla compassione verso tutti, senza escludere nessuno dalla bontà e misericordia del Padre.
· Gesù è il vero Dio che dal suo cuore umano rivela tutte le ricchezze di pietà e di compassione del cuore divino. 
· Egli mostra ad ogni quanto grande è il cuore del Padre, ma glielo mostra attraverso il suo cuore di vero e perfetto uomo. 
· Vedendo Lui ogni uomo può conoscere Dio. Chi non vede Lui, mai potrà sapere chi è il suo Signore e Creatore in pienezza di verità e carità. 
· Per togliere la sporcizia da un abito insudiciato occorre acqua limpida e un potente detersivo. 
· Chi è privo di questi due elementi, mai potrà rendere pulito, lindo, candido ciò che è infangato, macchiato, insudiciato. 
· Dio, il Creatore dell’Universo, ha avuto bisogno anche Lui di questi due elementi per la purificazione dell’umanità. 
· Il Suo Figlio Unigenito si è fatto carne e ha trasformato sulla croce la carne in sangue e acque. 
· Ha consegnato questi due elementi al Padre suo perché lavasse il peccato e ridesse alla sua creazione la veste candida della santità.
· Anche lo Spirito Santo ha bisogno della nostra carne, trasformata in acque e sangue, per lavare l’umanità. 
· Per lavare, scaldare, raddrizzare lo Spirito Santo ha bisogno del sangue, della carne, delle mani, dei piedi, di tutto il corpo dell’uomo.
· È il corpo dell’uomo lo strumento della redenzione dell’uomo. Se noi non diamo il nostro corpo, lo Spirito mai potrà redimere il mondo. 
· Non può perché gli mancano i due elementi necessari per poter lavare, santificare, raddrizzare la nostra umanità. 
· È non vera quella religione che non offre il proprio corpo allo Spirito Santo per la salvezza dei fratelli. 
· Il corpo si offre tenendolo lontano da ogni peccato, vizio, imperfezione, trasgressione della Parola. 
· Non una sola parte del corpo, ma tutto il corpo lo si deve portare nella più alta santità. 
· Dove il corpo rimane nel vizio e procede secondo la mentalità del mondo, lì mai lo si potrà considerare strumento di redenzione. 
· Cristo Gesù ha guarito, purificato, santificato la sua Chiesa lavandola con il suo sangue, detergendola con l’acqua purissima del suo amore.
· Questa sua regola vale per ogni suo discepolo. San Paolo così insegna questa sublime verità.
· Nessuno speri di redimere, lasciando che il suo corpo si anneghi nei vizi, specie dell’impurità e della perdita di ogni regola morale. 
· La sana moralità è l’inizio della salvezza. Senza il corpo santo del cristiano, lo Spirito di Dio non potrà operare redenzione. 
[bookmark: _Toc373525103][bookmark: _Toc373525954]6 Settembre 2013
· La vita è il dono di Dio all’uomo. Questo dono va messo a frutto. Esso deve fruttificare la nostra vita eterna, cioè l’eternità beata.
· Se questo frutto non viene prodotto, per noi ci sarà la perdizione eterna. È il fallimento dell’esistenza. 
· Il Salmo con una stupenda immagine definisce il fallimento dell’uomo come arco allentato. Con esso mai si potrà colpire il bersaglio.
· La vita dell’uomo va messa a frutto. Con essa egli deve fruttificare il suo Paradiso.
· Perché questa avvenga gli offre costantemente ogni altro dono di grazia e di verità.
· Con i doni divini l’uomo può tenere l’arco della sua vita sempre ben calibrato e colpire così il bersaglio dell’eternità. 
· Purtroppo oggi tutti questi doni di grazia sono vilipesi, disprezzati, distrutti, rinnegati. 
· Basta osservare la profanità che avvolge oggi tutto il nostro tempo, per comprendere quanto sia vilipeso anche il giorno del Signore.
· La domenica santa che ha come sua finalità arricchirci di ogni grazia per poter portare a compimento il fine della nostra vita. 
· Noi siamo andati ben oltre il servo malvagio e pigro. Lui almeno ha conservato intatto il suo talento. Lo ha posto sotto una pietra. 
· Un talento ha ricevuto, un talento ha ridato. Per questa malvagità e pigrizia fu gettato nelle tenebre, dove è pianto e stridore di denti. 
· Noi il talento non lo stiamo conservando intatto, lo stiamo distruggendo, lo stiamo rendendo irriconoscibile. 
· Lo stiamo trasformando nella sua essenza naturale. Stiamo donando alla nostra vita un significato che va ben oltre la sua verità naturale.
· Dinanzi a tanta contraffazione cosa dovrà dire di noi il nostro Creatore? Non potrà certo lodarci, esaltarci, accoglierci nel suo Paradiso.
· Per noi dovrà creare un inferno speciale, unico. Abbiamo disprezzato il suo corpo, vilipeso il suo sangue, dichiarato inutile la grazia. 
· Abbiamo persino trasformato, alterato la verità naturale del nostro corpo. Abbiamo dato significati di falsità alla sua intera creazione. 
· Il servo pigro appare un santo se messo in paragone con noi. Noi cristiani abbiamo una particolare responsabilità dinanzi al mondo intero. 
· Siamo noi stati costituiti luce delle nazioni, sale dei pagani, verità di quanti non credono.
· Dinanzi a tanto sfacelo cristiano quale uomo potrà abbracciare la nostra fede? È questa la grande responsabilità che pesa su di noi. 
· La misericordia del Signore verso i misericordiosi è alta. Lui ricompensa grandemente coloro che fanno del bene ai suoi missionari. 
· La sua ricompensa è oltre ogni limite. È veramente una misura scossa e traboccante. Dovremmo noi credere nella ricompensa divina. 
· Se la nostra carità è grande, anche la carità di Dio è grande. Se invece essa è assente, anche la carità di Dio verso si noi è assente. 
· Siamo noi che diamo a Dio la misura della nostra carità. Questa donna offre al Signore una misura alta di carità. 
· Il profeta è un vero mediatore tra Dio e l’uomo. Non è però mediatore neutro, indifferente, come cembalo che suona o bronzo che tintinna. 
· È un mediatore appassionato di carità, verità, vita. È un mediatore con un cuore che vibra e che sa che Dio non può fare cose a metà. 
· Se così fosse non lo potrebbe più servire. Chi crederebbe in un Dio che prima dona e subito dopo toglie? 
· I cuori vanno ben formati alla libertà interiore, alla non dipendenza dalle cose e dalle persone. 
· Siamo ancora ben lontani da questa formazione. Essa sarà l’opera costante dello Spirito Santo. 
· Il vero profeta è la persona nelle cui mani sta tutto Dio e tutto l’uomo. Dona tutto l’uomo a Dio e dona tutto Dio all’uomo. 
· A Dio dona l’infinita povertà dell’uomo. All’uomo dona la ricchezza divina ed eterna del suo Dio. 
· Senza il vero profeta questo scambio non avviene e l’uomo rimane nella sua povertà.
[bookmark: _Toc373525104][bookmark: _Toc373525955]7 Settembre 2013
· Gesù salva il suo popolo dai suoi peccati, invitando ogni uomo ad abbandonare le tenebre dalle quali è avvolto.
· Deve anche lasciare la poca luce di ieri per immergersi nella pienezza della sua verità e grazia. 
· La luce di ieri è poca. Assai poca. Essa non salva, anche perché la grazia di ieri è poca, molto poca. 
· Occorre la pienezza della grazia di oggi, che è dono di vita divina, eterna, vera, totale. 
· La divisione che Gesù profetizza è la stessa operata da Dio il giorno della creazione: “Dio disse: «Sia la luce!». 
· E la luce fu. Dio vide che la luce era cosa buona e Dio separò la luce dalle tenebre. 
· Dio chiamò la luce giorno, mentre chiamò le tenebre notte. E fu sera e fu mattina: giorno primo (Gn 1,3-5). 
· Come avvenne allora, così avviene con Gesù. Lui separa tenebre e luce con taglio netto. 
· Lui è la luce vera che illumina ogni uomo. Gli altri non sono luce, al massino potranno essere semplici indicatori della vera luce. 
· La separazione di Gesù è tra chi cammina nelle tenebre e chi segue la luce. Tra chi ha deciso di vedere e chi decide di rimanere cieco.
· La scelta di essere ciechi o di farsi ridare la vita è di ogni singola persona.
· Essa non è più né per nascita e né per decisione tribale o familiare.
· La divisione può prendere ogni uomo, nella stessa casa, famiglia, città, nazione, popolo, tribù. 
· Anche nella stessa Chiesa, che è la comunità dei vedenti, di coloro che hanno riacquistato la vista, può regnare questa divisione. 
· Uno può scegliere di ritornare nella sua cecità e si compie la profezia di Gesù. 
· Luce e tenebre sono in contrasto nella casa del Signore. Questa separazione nel tempo sarà separazione eterna. 
· Anche nell’eternità vi sarà la luce di Dio che illuminerà quanti hanno scelto di camminare oggi nella luce del Signore.
· Le tenebre dell’inferno saranno per quanti invece hanno preferito le tenebre del mondo, oggi, nella nostra storia. 
· Abolire questa divisione è tradire, rinnegare, annullare la profezia di Cristo Gesù. 
· Tutta la Parola di Gesù è profezia che infallibilmente si compie nel tempo e nell’eternità. 
· La pace è generata dal cuore dell’uomo divenuto cuore di Cristo Gesù, trapiantato in lui dallo Spirito Santo. 
· Gesù è la perfezione assoluta nell’incarnazione in mezzo a noi della verità e della carità del Padre. 
· È il perfetto compimento di tutta la volontà di Dio sulla nostra terra. Di Lui mai ci si deve scandalizzare. 
· Qualsiasi cosa Lui faccia o lasci che gli venga fatta, è sempre la purissima volontà di Dio che si realizza in Lui. 
· Ci si scandalizza quando si pensa che sia per volontà umana, per sua decisione che le cose avvengono. 
· Nulla in Cristo è dalla sua volontà, perché tutto è dalla volontà del padre suo. 
· Più volte Gesù invita i suoi ascoltatori a non scandalizzarsi di Lui. Sovente invece per molti è stato motivo di scandalo. 
· Questo attesta una cosa sola: chi si scandalizza di Lui non conosce la volontà di Dio sopra di Lui. 
· Si giudica Cristo non a partire da Dio, ma dal proprio cuore.
· Quando il proprio cuore diviene unico metro di valutazione della vita dei fratelli, è allora che nasce lo scaldalo. 
· Non si riesce a vedere oltre la propria mente e i propri pensieri. 
· Mente e pensieri assurgono a verità assoluta, oltre la quale nessun’altra volontà esiste e nessun’altra verità. 
· Questo avviene quando il cuore è montato dalla superbia, dalla gelosia, dall’invidia, da ogni altro vizio. 
· Avviene anche quando la presunzione di conoscere persone e cose avvolge il nostro cuore e lo inquina di falsità. 
· È triste un cuore nel quale regna il peccato ed grande la tristezza che esso sprigiona attorno a sé. 
· Sarebbe sufficiente un grido di aiuto al Signore, una umile invocazione di grazia e di guarigione, e la pace regnerebbe nella mente. 
· Succede invece che il cuore non solo si scandalizza, per di più neanche crede alle parole proferite da Gesù. 
· A volte sono necessarie della cadute profonde, è necessario scendere fin nell’inferno della propria vita.
· Solo dopo queste cadute ci si apre al mistero della verità che è fuori di noi, ma che con ostinazione non vogliamo accogliere in noi. 
· Il nostro cuore è troppo superbo e troppo pieno di sé per aprirsi al mistero di Gesù dal quale è il nostro vero mistero. 
· Con divina sapienza Gesù permette che giungiamo fin nelle fiamme dell’inferno e solo dopo ci tira su. 
· Prima diviene impossibile a causa dell’ostinazione che ci sovrasta e ci consuma. Eppure sarebbe sufficiente un atto di umiltà e di ascolto!
[bookmark: _Toc373525105][bookmark: _Toc373525956]8 Settembre 2013
· Il diritto di proprietà, il diritto di Stato, di Nazione, di Regno finisce dinanzi alla fame dell’uomo. 
· Il diritto privato comincia quando finisce la fame. Fame e diritti privati si escludono a vicenda. La terra non è di un uomo, è dell’uomo. 
· Chi usa la terra, la deve sempre usare secondo la volontà di Dio, del nostro Creatore e Signore. 
· Anche il diritto ai propri soldi, alle proprie ricchezze finisce dinanzi alla fame dei fratelli. 
· Non per legge umana, bensì per legge divina. Sarebbe sufficiente vivere questa legge divina e la terra si trasformerebbe in un paradiso. 
· Il diritto alla proprietà privata è di origine divina, vale per ogni uomo, in ogni tempo, sempre, in ogni luogo.
· Anch’esso è però condizionato dalla legge divina universale che regola tutti i diritti particolari degli uomini, anch’essi divini. 
· Il diritto della legge divina universale vuole che ogni fame venga eliminata attingendo al diritto particolare.
· La fame, non altre cose. Il diritto universale prevede questo e ne detta anche le norme concrete, pratiche che tutti dovranno osservare. 
· La Sacra Scrittura è piena di queste norme del diritto universale che regola l’uso del diritto particolare. 
· Il diritto particolare pertanto non è assoluto. Esso è condizionato. Non dall’uomo, ma dallo stesso Creatore e Signore. 
· Ogni ideologia che assolutezza il diritto privato, abolendo il suo uso condizionato stabilito e voluto da Dio, è in grande errore.
· Ma anche ogni ideologia, sia laica che religiosa, che dovesse predicare l’abolizione di diritto privato, è falsità e aberrazione disumana. 
· Gesù illumina il mondo del peccato. In esso è facile entrare, più facile di quanto non si pensi. 
· Difficile invece è venirne fuori, a causa degli effetti deleteri che il male produce in chi lo compie. 
· Il peccato infatti è tenebra del cuore e della mente. 
· Esso oscura l’intelligenza, rende debole la volontà, infiacchisce il cuore, toglie ogni vigore all’anima, intorpidisce lo spirito. 
· Quando poi si convive con esso, con esso si diviene una sola natura. Si è natura di tenebre e non di luce. 
· Si pensa da persona di tenebre e si crede che le tenebre siano la nostra luce. Chi cade nel peccato non può venirne fuori da se stesso. 
· Il peccato giustifica ogni nostro comportamento. Lo rende impermeabile ad ogni luce di verità. Lo costituisce refrattario alla grazia. 
· Ci si libera dal peccato per una potente azione della grazia del Signore. Questa azione è il frutto di Cristo sulla croce. 
· Oggi il mondo del peccato si è chiuso nel suo carcere e non vi è alcuna possibilità che si possano liberare quanti ne sono prigionieri. 
· Neanche una bomba nucleare riuscirà a squarciare i suoi robusti bastioni e le sue altissime mura di protezione. 
· Il peccato ormai è stato dichiarato libertà, progresso, civiltà, verità dell’uomo. Il male è stato innalzato al posto di Dio. 
· È il male oggi il nostro Dio. È al male che tutta la vita va sacrificata. Il male sta chiedendo l’olocausto di ogni umana esistenza.
· E noi con disinvoltura filosofica, teologica, antropologica, psicologica, sociale gliela stiamo offrendo sul suo altare. 
· Urge che Dio intervenga con la sua potente grazia, che Lui nuovamente non scende dal cielo con la sua potente luce.
· Solo Lui è capace di squarciare ogni tenebra. Se Lui non interviene,  non vi sarà salvezza per l’uomo.
· Ormai anche le nostre liturgie sono convivenza e connivenza con il peccato. 
· Celebriamo la Santa Messa con le tenebre nel cuore e ci accostiamo all’Eucaristia con il male dentro l’anima. 
· Urge questa potentissima grazia del Signore che faccia vera luce sulle nostre fitte tenebre. 
· Non si può mescolare peccato e grazia, luce e tenebre, verità e falsità, giustizia e ingiustizia, menzogna e onestà del cuore. 
· Anche la nostra azione ecclesiale di risveglio delle coscienza è vana a motivo della nostra omertà, sul silenzio che operiamo su Cristo. 
· È come se ci vergognassimo di dire che solo Lui è la luce vera e solo Lui la nostra vita vera. 
· O luce e vita si attingono in Lui, o è la morte della nostra anima, del nostro cuore, della nostra mente, del nostro pensiero. 
· Che il nostro pensiero sia morto lo attesta il fatto che esso è incapace di verità, sapienza, di vera luce. 
· Un pensiero morto non può generare vita. Se il cristiano si vergogna di Cristo, di certo non ama l’uomo. 
· Non lo ama perché gli nasconde la sorgente della sua verità e della sua luce. 
· Ma il cristiano è divenuto in Cristo il vero, unico, solo amante dell’uomo.
[bookmark: _Toc373525106][bookmark: _Toc373525957]9 Settembre 2013
· La vera religione è un rapporto di purissima obbedienza all’unico Signore di ogni uomo.
· La voce di Dio oggi risuona attraverso la sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
· In essa ogni suo figlio, ripieno di Spirito Santo, è chiamato ad essere parola di verità, giustizia, purissima carità, misericordia.
· Quando si abolisce questa relazione di ascolto, la religione che si vive non è più strumento di santificazione.
· Questa relazione viene abolita quando l’uomo si rifiuta di camminare umilmente con il suo Dio, a motivo del suo cuore non mite e non umile.
· Oppure quando la voce storica di Dio, cioè quella dei figli della Chiesa, è divenuta voce di Satana, voce di male, peccato, odio, vizio.
· È divenuta trasgressione dei Comandamenti, negazione della verità del Vangelo. 
· Questa religione è di perversione e oscuramento dell’unico vero Dio nella storia dell’umanità.
· Bellissime e stupende cattedrali, antiche e robuste basiliche, moderne chiese e luoghi di culto, non sono la vera religione
· Ogni altro edificio, costruito con arte raffinata e con forme simboliche, sono un frutto della religione, ma non sono la religione. 
· Gesù non è nato in uno di questi edifici. Ha scelto una grotta. Né Lui è stato sepolto in uno di questi templi dalla più alta sacralità. 
· Lui terminò i suoi giorni su una croce e direttamente fu portato in un sepolcro scavato in una roccia. 
· Lui non conobbe né il lusso e né le pompe di questa terra, cose tutte delle quali l’uomo religioso di oggi sembra essere divenuto schiavo.
· Senza il vero Cristo nel cuore, mai vi potrà regnare desiderio di vera pace nella mente. Senza il vero Cristo, si è senza la vera pace. 
· Chi non accoglie Cristo nel cuore, manca della verità della pace. Costruire una pace senza la verità della pace, è l’inganno degli uomini. 
· Quale speranza di edificare la vera religione nei cuori possiamo noi creare, se siamo i primi a negare la verità della Parola di Dio? 
· Quale nuova umanità possiamo costruire, se addirittura oggi si giustifica anche il peccato in nome di una misericordia del Signore?
· Noi affermiamo che Dio accoglie tutti nel suo regno eterno, senza alcuna necessità di conversione e senza fede nel Vangelo
· Senza il nostro ritorno con vero pentimento nella casa della verità e della giustizia divina, vi potrà essere vera salvezza?
· Finché non crederemo nella verità di ogni Parola del Signore, mai si potrà costruire sulla terra la vera religione. 
· Innalzeremo tutte quelle false religioni artificiali dalle quali nessuna salvezza scaturirà mai per il mondo. 
· Via unica e sola per costruire sulla terra la vera religione è la nostra conversione; è la fede al Vangelo, a tutto il Vangelo.
· È l’obbedienza alla voce di Dio che sempre risuona nel nostro mondo attraverso il grido dei veri profeti. 
· Finché crederemo che invano il Signore minacci il nostro fallimento nel tempo e nell’eternità, saremo sempre costruttori di religione falsa.
· Dare vita ad una religione di menzognera che non dona salvezza, anzi crea distruzioni, morte fisica e spirituale dell’intera umanità. 
[bookmark: _Toc373525107][bookmark: _Toc373525958]10 Settembre 2013
· Al presbitero necessità un’esperienza, vissuta e interpretata con la potente luce della verità evangelica, nella preghiera ininterrotta.
· Con la preghiera incessante chiede allo Spirito del Signore ogni sapienza e intelligenza per poter leggere bene nel proprio cuore.
· Camminando sotto la potente luce dello Spirito del Signore, il presbitero potrà essere incisivo nell’indicare alle anime la giusta via.
· Potrà condure i suoi fratelli  nella verità e nella giustizia,  nella carità e nella fede, nella vera speranza la loro vita.
· Deve scendere nel proprio cuore, sorretto dallo Spirito Santo, per scoprire in esso la più piccola volontà di Dio.
· Senza la vera conoscenza della volontà d Dio, manifestata anche attraverso gli eventi della storia, mai potrà formarsi una vera esperienza.
· Chi non conosce il proprio cuore, mai conoscerà il cuore di Dio, mai il cuore dei suoi fratelli. 
· Chi è Cristo Gesù? È il vero uomo che conosce gli abissi del proprio cuore. 
· Sa che potrebbe tradirlo, ingannarlo, mentirgli nella prova. Venire meno quando si tratta di scegliere la morte al posto della vita. 
· Sa che il suo cuore umano è sempre esposto al tradimento, al rinnegamento, alla superbia, menzogna, inganno. 
· Il cuore dell’uomo è trappola di morte. Gesù sa che bisogna ogni giorno blindarlo, renderlo irresistibile contro ogni potenza infernale. 
· Come fare per corazzare il proprio cuore perché non venga meno nel momento in cui si ha bisogno di tutta la sua forza?
· Gesù ci insegna la via. Si ritira nell’Orto degli Ulivi, prega fino a sudare sangue, chiede al Padre un cuore forte, risoluto, energico.
· Chiede un cuore deciso, senza alcun tentennamento, pronto per affrontare la morte, per stare sulla croce. 
· Chiede un cuore non di pietra, non di carne, ma di spirito.
· La tentazione conosce la fragilità del nostro cuore, la debolezza di ogni suo proposito, l’inconsistenza di ogni buon progetto. 
· Essa sa che un cuore debole è facilmente conquistabile ed il cuore è sempre debole quando non è immerso in Dio. 
· Gesù, sapendo questo, subito si reca dal Padre, immerge il suo cuore nel cuore del Padre, lo rende capace di affrontare ogni tentazione.
· Con questo cuore si lascia incatenare, subisce il processo.
· Con questo cuore è condannato, fustigato, flagellato, schernito, insultato, sputato, deriso, crocifisso, abbeverato di aceto e fiele. 
· Ma lui resiste, non cade, non vacilla, va fino in fondo, offre la sua vita al Padre, muore sulla croce da vero Figlio di Dio. 
· Ecco a cosa serve la preghiera: a divinizzare il nostro cuore. A renderlo invincibile nell’ora della prova e della tentazione. 
· Senza preghiera siamo esposti ad ogni caduta. Noi preghiamo per mille grazie, ma non chiediamo la divinizzazione del nostro cuore. 
· Perdiamo semplicemente tempo. Senza un cuore divinizzato, siamo in balia della tentazione che ci passa al setaccio.
· Siamo preda del male che ci vaglia come si vaglia il grano, ci scuote come l’uragano spoglia gli alberi.
· I desideri che distruggono la comunità sono quelli nascosti nel cuore, ma che si manifestano attraverso i frutti velenosi da essi prodotti. 
· Vale proprio la pena che di questi desideri ne conosciamo alcuni, almeno quelli più comuni, che albergano in ogni cuore e in ogni mente. 
· Il desiderio di essere stimati, considerati, elevati, riconosciuti, apprezzati, sopravvalutati.
· Il desiderio di essere  dichiarati insostituibili, occupare i primi posti in seno alla comunità nella quale si vive. 
· Il desiderio di essere pensati come necessari, indispensabili, unici, senza alcun confronto con altri. 
· Il desiderio di avere il primo posto nel cuore dell’amico, dell’amica, di colui o colei con cui si svolge lo stesso lavoro.
· Il desiderio di governare la vita dei fratelli, pensando noi stessi come unico metro per la valutazione e il discernimento.
· Il desiderio di avere sempre l’ultima parola, l’ultima decisione, l’ultimo discernimento, l’ultima volontà per il governo della storia. 
· Il desiderio di apparire sempre, mettersi sempre in mostra, primeggiare sempre, come se uno fosse il centro di tutto. 
· Il desiderio di essere presi in considerazione anche attraverso la via della commiserazione e della pietà. 
· Il desiderio di avere una qualche attenzione fingendo, mentendo, ingannando. 
· Il desiderio di imporre sempre la propria presenza, anche attraverso la via della falsa umiltà, falsa carità, falsa fede.
· Il desiderio di eliminare ogni rivale, anche ricorrendo alla delazione, alla falsa testimonianza, ad ogni invenzione e immaginazione. 
· Il desiderio di distruggere l’avversario facendo uso della denigrazione e della svalutazione delle sue capacità reali capacità.  
· Il desiderio di innalzare se stessi al di sopra di tutti, ricorrendo ad ogni tecnica, compresa quella dell’ironia e della farsa. 
· Il desiderio di porre al centro del mondo la propria persona, ricorrendo anche alla calunnia, peccato gravissimo che uccide i fratelli. 
· Il desiderio di farsi belli agli occhi di chi governa, evitando per questo di essere sempre veri nelle parole e nelle valutazioni. 
· Il desiderio di essere sempre in vetrina, quando la più elementare ragionevolezza vorrebbe che si spegnessero i riflettori sopra di noi.
· Chi si lascia governare da questi desideri, sappia che spesso anche il corpo ne viene contagiato.
· Esso assume le vesti di brillante attore nella recita di malattie immaginarie e di sensazioni fisiche inesistenti.
· Questi sono i desideri più comuni, tralascio quelli più sofisticati, spesso invisibili agli occhi degli uomini.
· Sono invisibili ai nostri occhi, ma ben visibili agli occhi che vedono ogni cosa secondo lo Spirito Santo del Signore. 
· Questi desideri sono il frutto dell’invidia, gelosia, superbia, concupiscenza, che militano nella nostra carne. 
· Chi è posseduto da questi desideri non lavora per il regno di Dio, ma per quello di se stesso e del principe di questo mondo.
[bookmark: _Toc373525108][bookmark: _Toc373525959]11 Settembre 2013
· Dio, Creatore e Signore di tutte le cose, ha costituito non un uomo, ma l’uomo, non alcuni, ma tutti, amministratori della sua creazione.
· Tutto è stato consegnato, posto nelle nostre mani, per conservarlo e farlo crescere nella sua più pura verità.  
· Anche i doni divini, quali grazia, salvezza, redenzione, santificazione, lo stesso Dio Padre, in Cristo, si è posto nelle nostre mani.
· Il Vangelo è stato consegnato tutto a noi per dare ad esso vita nella storia. 
· È grande la responsabilità dell’uomo. Nessun dono di Dio dovrà andare sciupato.
· Per essere buoni amministratori dei doni ricevuti, è necessario che tutti siano prima di tutto amministratori saggi della propria vita. 
· Ma come si amministra saggiamente la propria vita? 
· Conservandola nella Parola del Signore, ricolmandola di Vangelo, dissetandola di grazia, nutrendola di divina verità. 
· Nessuno speri di poter amministrare saggiamente ciò che è fuori di lui, se non amministra saggiamente tutta la sua vita.
· Lo deve amministrare in ogni sua più piccola manifestazione, per tutti i giorni della sua permanenza sulla nostra terra. 
· Questa amministrazione personale mai potrà avvenire nell’empietà, nella stoltezza, nell’idolatria, nella vana religione.
· Mai potrà verificarsi con una fede che zoppica, con un cuore superbo, con una mente senza alcuna luce divina. 
· Può amministrare la creazione di Dio e Dio stesso nei suoi infiniti doni, solo colui che con il suo Dio diviene una cosa sola.  
· Nessun uomo senza vera conversione a Dio, senza una purissima comunione con Cristo, nello Spirito, potrà mai amministrare il bene divino. 
· È Dio il bene da amministrare ed è solo con Lui, per mezzo di Lui, in Lui, che è possibile assolvere a questa altissima responsabilità. 
· Ma Dio, il Padre celeste, ha costituito Cristo Gesù unico e solo amministratore dei suoi beni divini ed eterni. 
· Chi non è in Cristo, non può svolgere secondo verità questo suo ministero, lo svolgerà o parzialmente o in una perfetta e completa falsità. 
· Cristo Gesù ha costituito lo Spirito Santo amministratore della sua vita in ogni cuore. 
· Chi è privo dello Spirito di Dio, non possedendo Cristo, neanche  si possiede. La sua amministrazione mai potrà essere secondo verità. 
· Falso è il suo cuore e la sua mente e falsa e bugiarda è la sua amministrazione. 
· Anche per la pace vale questo principio di retta e sana amministrazione. Chi non accoglie Cristo nel cuore, manca della verità della pace. 
· I moderni Social-Network possiedono una scienza e un’arta così diabolica da trasformare ogni parola santa in parola di falsità e di errore. 
· È giusto che venga data una parola teologica chiara su coscienza, giudizio, pentimento, perdono, misericordia di Dio. 
· Prima però soffermiamoci per un istante sul giudizio dell’eternità, che è eterno, inappellabile, sommamente giusto da parte del nostro Dio. 
· Il giudizio dell’anima, quando è nell’eternità, è un giudizio eterno, senza ritorno. Si è salvi o dannati per sempre. 
· Per sempre con Dio o per sempre senza di Lui. Per sempre nelle tenebre o per sempre nella luce. 
· Per sempre nella gioia e per sempre nella tristezza. Per sempre nella vita o per sempre nella morte eterna, che non conosce fine. 
· Questa verità, è essenza non della fede cristiana, ma dell’uomo, di ogni uomo.
· Dio non parla a coloro che credono, ma ad ogni uomo, perché accolga questa verità che si abbatterà sopra di Lui, che creda o che non creda.
·  Anche le ragioni della sua non fede ogni uomo dovrà fornire a Dio il giorno del giudizio eterno.
· Questa verità oggi sta scomparendo dal cuore e dalla mente, non dell’uomo che non crede, ma dello stesso uomo di fede. 
· Mancando di questa fede, l’uomo vive senza verità, vive senza la sua verità antropologica finale.
· È questa verità che deve dare la verità antropologica a tutta la sua terrena esistenza. È questa la più tremenda povertà del nostro tempo. 
· Posta questa verità antropologica nel cuore e nella mente, urge precisare la relazione esistente tra coscienza, peccato, perdono.
· La coscienza non scrive il bene e il male, chi scrive il bene e il male è Dio, solo Lui, nessun’altro possiede questa facoltà.
· Letto il bene in essa scritto, la coscienza è obbligata a seguirlo. Letto il male, essa è anche obbligata ad evitarlo.
· Se legge il male e lo compie, essa è colpevole del male operato, deve rendere conto a Dio oggi e nell’ultimo giorno.
· Dio non solo giudica nell’ultimo giorno, ogni giorno, ogni ora Lui giudica le azioni degli uomini e a suo tempo interviene.
· Perché il Signore perdoni le trasgressioni della coscienza, secondo coscienza, è necessario il pentimento e la richiesta di perdono.
· Assieme al pentimento e alla richiesta di perdono è anche necessaria la ferma volontà di non compiere più il male.
· La coscienza va formata alla più pura conoscenza della volontà di Dio. 
· Un uomo che rifiuta la luce del Vangelo che gli viene offerta, anche di questo rifiuto dovrà rendere conto a Dio.
· Dio gli aveva offerto la sua luce piena e lui l’ha rifiutata. Perché? Quali sono i motivi storici, psicologici, personali?
· Chi è preposto ad illuminare la coscienza ed è omissivo nel suo ministero, dovrà rendere conto a Dio del male causato dalla sua omissione. 
· Se non tutti hanno la luce del Vangelo, tutti hanno la luce della propria coscienza. Per Gesù è la coscienza la prima luce del bene. 
· Tutto quanto volete che gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a loro: questa infatti è la Legge e i Profeti (Mt 7,12). 
· Nessuno pertanto dica che Dio perdona la coscienza. Dio perdona il peccato, non la coscienza. Dio perdona il male dietro pentimento. 
· Chi non si pente del male fatto, rifiuta la grazia della conversione, si chiude al dono della luce, è refrattario alla misericordia di Dio. 
· L’inferno e il paradiso non sono per i cristiani. Sono per ogni uomo. Ognuno sceglie con le sue opere il luogo della sua eternità. 
[bookmark: _Toc373525109][bookmark: _Toc373525960]12 Settembre 2013
· Chi è la vergine Maria? È non una Mamma, non la Mamma, ma la “mia Mamma”, che ogni giorno dona la vita per me.
· La dona ai piedi della croce in una offerta eterna al Padre dei cieli.
· È cosa veramente santa pensare la Vergine Maria presso la croce, nel momento del suo sacrificio, del suo dono per me. 
· Ella ai piedi della croce ha offerto Cristo al Padre e nel sacrificio di Cristo ha offerto anche il suo, facendogli dono della sua vita.
· Noi durante la Messa preghiamo: “Affinché il mio e vostro sacrificio sia gradito a Dio Padre Onnipotente”.
· È alla croce, sul Golgota, che questo avvenne in modo mirabile, perfetto, pieno: quello di Cristo e di Maria un solo sacrificio.
· Ma vi è di più. Presso la croce la Vergine Maria raggiunge il sommo del suo sì al Padre, a Cristo Gesù, allo Spirito Santo.
· A Nazaret Dio le aveva chiesto di divenire Madre del Figlio dell’Altissimo, Madre di Dio. È l’onore più grande. È una gloria unica.
· Dio la innalza al di sopra di ogni altra creatura. La rende unica al mondo. La sola. Solo Lei Madre del Figlio di Dio, Madre di Dio.
· Alla croce le chiede di essere Madre dei peccatori, Madre dei rinnegatori e degli uccisori di Dio, dei fratelli, Madre degli infedeli.
· Madre dei disonesti, degli avari, dei concupiscenti, dei malandrini, degli ingiusti, Madre semplicemente di ogni uomo.
· Madre di salvezza, redenzione, intercessione, cura, preoccupazione, misericordia, protezione, difesa, custodia.
· Madre che ogni giorno dovrà lavorare per condurre quest’uomo preda del male e suo prigioniero nella luce di Cristo.
· È una maternità scomodo, difficile, di sudore, dolore. Partorire Cristo al mondo è stato facile. Doloroso è partorire quest’uomo al cielo.
· È quel dolore del parto che si compie anche per Lei: “Nel dolore darai al cielo ii tuoi figli, nell’indicibile sofferenza”. 
· “Moltiplicherò i tuoi dolori e le tue gravidanze, con dolore partorirai figli”. Questa profezia è la vita perenne della Vergine Maria.
· Chi vuole partorire figli a Dio, alla luce eterna, sa ora cosa fare. Unire la sua sofferenza, il suo dolore a quello della Vergine Maria. 
· Ogni figlio di uomo si può partorire come vero figlio di Dio solo nell’indicibile sofferenza della Vergine Maria. 
· Con Lei siamo chiamati a divenire un solo sacrificio, una sola offerta, un solo martirio, un solo dono di vita.
· Senza parto doloroso non si generano figli a Dio. Senza unire il nostro dolore a quello della Vergine, si rimane solo figli di uomo.
· È questo il ministero perenne che Gesù ha voluto per la Madre sua: partorire figli a Dio fino alla consumazione dei secoli.
· Ora sappiamo perché nella storia della Chiesa è sempre Lei che interviene per generare e partorire al Signore i suoi molti figli traviati. 
· Questa verità deve essere da noi meditata, pensata. Su di essa urge riflettere. Questa verità deve divenire nostra stessa vita.
· Maria è mia Madre. Anche me ha partorito come vero figlio di Dio nel suo indicibile dolore, mi partorisce come presbitero ogni giorno.
· Comprendiamo ora cosa è la vera evangelizzazione: è autentica missione materna da svolgere sul modello della Vergine Maria. 
· È generare e partorire ogni giorno figli al Signore nella grande e indicibile sofferenza del corpo e dello spirito.
· La bellezza del Vangelo è la sua totale assenza di norme particolari, puntuali, per l’esercizio della fede, della speranza, della carità. 
· Questa assenza nasce dalla divina saggezza che sa che l’uomo è persona sempre storica e che la storia sempre muta e si trasforma.
· Una norma che vale per oggi, di certo non potrà valere per domani e così il Vangelo rischierebbe di divenire vecchio, non più attuale. 
· Mentre il Vangelo è sempre attuale, sempre di oggi, è come se oggi fosse stato scritto dallo Spirito Santo e oggi consegnato all’uomo.
· Chi dona allora le forme storiche al Vangelo? La coscienza governata dallo Spirito Santo, il cuore ricolmo della carità di Cristo Gesù.
· È antievangelico dettare una norma storica valida per tutti, quando essa è frutto della coscienza, del cuore, dello Spirito Santo.
· Poiché il cuore e la coscienza sono personali, personale è lo Spirito del Signore e la carità di Cristo, personale sarà la forma storica.
· Il saggio illuminatore della coscienza cosa dovrà fare allora? Ricordare in pienezza di verità e di carità la Parola del Vangelo.
· Una volta che la Parola di Gesù è stata posta nel cuore, nella coscienza, nella volontà, nei sentimenti dell’uomo, finisce il suo compito.
· Inizia il compito dell’uomo e dello Spirito Santo. Essi insieme dovranno trovare la forma storica possibile per l’attuazione della Parola. 
· Le risorse dello Spirito sono infinite. Quelle dettate agli altri dal nostro cuore o dalla nostra mente, spesso non sono praticabili. 
· Non sono il frutto dello Spirito Santo in noi e mancano della carità che Cristo ha posto nel nostro cuore per dare piena attuazione.
· Anche la carità è personale. Essa non è comunitaria. Non è neanche delegabile. Nulla è più personale della forma storica della carità. 
· Lo Spirito Santo è Sapienza eterna e increata e dona alla nostra carità forme storiche sempre nuove, moderne, attuali, sante.
· Il predicatore del Vangelo, ad ogni livello, deve porre molta attenzione a che non si sostituisca allo Spirito Santo, alla divina Sapienza. 
· Il predicatore del Vangelo, se è nello Spirito Santo, deve vivere lui per primo le forme attuali della carità, ma sono le sue forme.
· Sono le sue forme particolari, mai universali, perché mai una forma potrà essere assolutizzata, dichiarata universale, perché particolare. 
· La carità di Pietro non è la carità di Paolo. La carità di Paolo non è la carità di Giovanni. Tutte però sono la carità di Gesù Signore.
· È vitale per la Chiesa che viva questo principio di verità e di carità, altrimenti i danni saranno sempre infiniti. 
· Si rischia di dare il particolare come universale e ciò che è di un cuore ad un altro cuore. È il disastro caritativo.
· Nessuno potrà mai dare il proprio cuore ad un altro e nessuno potrà dare le sue forme storiche della carità ad altri.
· Queste sono solo il frutto del cuore, della coscienza, dello Spirito Santo nella coscienza e di Cristo nel cuore. 
· Solo Cristo e lo Spirito mi potranno dettare la forma storica della mia carità. Il predicatore mi deve dire però la Parola nella sua purezza.
· Anche lui si deve astenere dal suggerirmi le forme storiche, perché esse non appartengono al suo mandato. 
· Ogni forma storica è ministero di Cristo, dello Spirito, della coscienza, del cuore, della volontà, della conversione e della fede.
· Beati i misericordiosi perché otterranno misericordia. Date e vi sarà dato. Una misura scossa e traboccante vi sarà versata nel grembo.  
· Chi non ama il fratello che vede, non può amare Dio che non vede. Chi mi riconoscerà davanti agli uomini, da me sarà riconosciuto. 
· È questa la bellezza del Vangelo. Ogni uomo è personalmente responsabile dell’amministrazione della divina carità versata in lui. 
· Chi è chiamato a predicare il Vangelo,  lo deve predicare dal cuore di Cristo, non dal proprio. Il proprio cuore è un abisso di inganno. 
· Cuore di Cristo e del predicatore del Vangelo devono essere un solo cuore. Se sono due cuori, al Vangelo sempre si daranno forme umane. 
· Lo deve predicare dalla sapienza dello Spirito Santo, non dalla propria. Lo deve predicare dalla verità di Dio Padre, non dalla propria.
· La propria sapienza è stoltezza, insipienza. La propria verità è falsità, menzogna, perpetrate ai danni dei fratelli da evangelizzare. 
· È verità: “Fra le giunture delle pietre si conficca un piuolo, tra la compra e la vendita si insinua il peccato” (Sir 27,2).
· È verità: “Fra la lettura, la comprensione, l’annunzio del Vangelo si insinua il pensiero dell’uomo, la sua menzogna, la sua fantasia”.  
· Predicare il Vangelo è missione che esige la rinuncia alla nostra mente e al nostro cuore, perché si parli con mente e con cuore di Gesù. 
· Esige la rinuncia ad ogni umana sapienza ed intelligenza, perché solo sapienza e intelligenza dello Spirito Santo ci governi.
· Non sono i segni esterni che danno verità al Vangelo. È invece il cuore e la mente di Cristo che vive nel predicatore della Buona Novella. 
· Non sono le frasi ad effetto e neanche quelle studiate dalla grande teologia che rinnovano il mondo. Il mondo si rinnova dalla croce.
· È dalla croce che si effonde lo Spirito Santo, che sempre il predicatore deve dare al mondo per la sua conversione e salvezza.
· Il predicatore deve perennemente essere inchiodato sulla sua croce di amore, pazienza, saggezza, misericordia, pietà, compassione. 
· La croce del predicatore del Vangelo è la sua fedeltà al ministero che svolge con spirito di sacrificio, abnegazione, rinuncia infinita. 
· La croce è preghiera ininterrotta al Signore per attingere ogni forza perché mai ci si stanchi di rimanere inchiodati sulla propria croce.
· La croce è l’amore che deve essere riversato nel cuore degli evangelizzati, anche quando essi insultano, disprezzano, annientano. 
· La croce è il desiderio di manifestare sempre Cristo, il Signore Crocifisso, sapendo che è dal suo cuore che il Vangelo si annunzia. 
· La tentazione più grande per il predicatore del Vangelo è il pensiero di abbandonare il proprio luogo di annunzio per recarsi altrove. 
· Fuggire, andare via, abbandonare a motivo della mille difficoltà, recarsi altrove: è questa la più dura e persistente delle tentazioni.
· Contro questa tentazione uno è il rimedio: il rifugio nel cuore della Vergine Maria. Lei rimase fedele fin sotto la croce. Mai abbandonò. 
· Rifugiandosi e nascondendosi nel cuore della Madre sua Celeste il predicatore del Vangelo è sicuro di vincere ogni tentazione.
· Rimane e continua a predicare il Vangelo sempre dalla sua croce di missione. Il suo Vangelo è credibile, perché dato dalla croce. 
[bookmark: _Toc373525110][bookmark: _Toc373525961]13 Settembre 2013
· Oggi l’uomo manca della verità della sua stessa vita. Di essa possiede una conoscenza totalmente falsa. 
· Falso è il pensiero sulla sua origine. Falso è anche il pensiero sulla sua conclusione. 
· Di conseguenza falso è anche il modo di realizzarla sulla nostra terra. L’uomo cammina nella storia da vero cieco spirituale. 
· Gli manca quella luce della sapienza che dona verità al cuore, alla mente, ai desideri, alla volontà. 
· Già nell’Antico Testamento l’uomo è visto carente di questa sapienza divina. Ne è privo non per natura, ma per volontà.  
· È Cristo Gesù la sapienza divina, eterna, incarnata, fattasi storia che si dona a noi come luce purissima. 
· Non solo come luce creata, ma anche increata, perché ci dona la sorgente eterna di ogni sapienza e verità che è lo Spirito Santo.
· Oggi Cristo Gesù ci dona la luce vera della nostra vita con la Parola. 
· Ma la Parola, se non è interiorizzata, fatta carne in noi dallo Spirito Santo, rimane lettera, solo lettera. 
· È lo Spirito Santo il solo che la può incidere nel nostro cuore, mettendo in esso però il cuore di Gesù Signore. 
· La vita ci è stata donata perché per suo mezzo, ogni uomo veda fuori di sé la bellezza divina che è dentro di sé. 
· La nostra vita è come uno specchio: essa è vera se in ogni istante riflette la bellezza del Signore che l’ha creata.
· Se riflette anche la bellezza di Cristo Gesù che l’ha redenta, dello Spirito Santo che giorno dopo giorno la santifica e la eleva. 
· Quando la nostra vita non riflette più il suo Signore, essa è falsa, non vera, non buona. 
· È una vita della quale siamo divenuti noi suoi proprietari, suoi creatori, suoi redentori, suoi santificatori. 
· Ma poiché noi non siamo né creatori, né redentori, né santificatori, la nostra vita viene data in pasto alla falsità e alla menzogna. 
· Daremo verità alla nostra vita se la inseriremo nella verità del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo. 
· Fuori di questa verità la nostra vita non potrà mai essere vera, perché è senza la sorgente, la fonte della sua verità. 
· La verità di Dio è verità della sua grazia, della sua Parola, del suo culto, del suo amore, della sua speranza. 
· Se tutte queste verità sono lontano da noi, come possiamo sperare di dare verità alla nostra vita? 
· La falsità del culto, dei sacramenti, della grazia, della Parola, delle relazioni umane, fa sì che la immergiamo in una falsità eterna. 
· È più che urgente ritornare nuovamente alle sorgenti della nostra verità. Lo esige la nostra vera salvezza.
· Chi salva l’uomo non è il Vangelo. Chi salva l’uomo è l’uomo che vive di Vangelo, nel Vangelo, per il Vangelo.
· Non è l’uomo evangelico che vive fuori di Cristo, lontano da Lui, senza di Lui. È l’uomo evangelico che vive in Cristo, con Lui, per Lui.
· Ma quando un uomo evangelico vive veramente in Cristo, con Lui, per Lui? Quando vive nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
· Un uomo è veramente evangelico quando è veramente corpo di Cristo. È Corpo di Cristo se è vera Chiesa di Gesù Signore.
· È vera Chiesa quando vive di vera comunione gerarchica con i Pastori di essa e comunione carismatica e ministeriale con tutti i fratelli.
· Fuori di queste coordinate ben definite, perenni, l’uomo rimane nel suo peccato, perché l’uomo evangelico non esiste.
· Il vero uomo evangelico non è colui che dona il Vangelo, la Pura Parola di Cristo Signore. È colui che dona la Parola e lo Spirito Santo. 
· Parola integra del Vangelo, compresa nella sua più pura verità, e Spirito Santo, sono della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
· Oggi vi è una eresia latente, nascosta, invisibile, nessuno riesce a metterla in luce, addirittura la si nasconde ancora di più. 
· Molti tra coloro che dicono di predicare il Vangelo neanche pensano che il loro ministero non è quello di formare ad un’alta moralità. 
· È invece quello di formare altri uomini evangelici, cioè persone ecclesiali, che scelgono la Chiesa come unica loro casa in cui abitare. 
· Senza la vera adesione alla Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, mai vi potrà essere vera salvezza, perché essere Chiesa è la salvezza.
· Essere Chiesa significa essere corpo di Cristo, nuovo popolo di Dio, figli della vera luce, tutti fratelli animati dalla stessa carità. 
· La carità è Dio. L’uomo veramente evangelico dona sempre Dio, il vero Dio ad ogni altro uomo, perché diventi il suo principio di vita. 
· Non dona però un Dio straniero. Dona il Dio di Gesù Cristo. Gli dona Cristo e lo Spirito Santo. Gli dona la Chiesa come sua vera Madre. 
· Non è facile entrare e vivere in questa visione vera della salvezza. Oggi il cristiano ha abolito la Chiesa, è vero orfano di Madre. 
· Essendo senza Madre è senza la sorgente vera della sua vita. Quale vita potrà mai dare ai suoi fratelli? Nessuna. Non ne possiede. 
· La vera evangelizzazione inizia allora dall’aggregazione alla vera Chiesa. Inizia dal fare veri discepoli di Gesù, veri uomini evangelici. 
· Se non facciamo veri uomini evangelici, la nostra opera missionaria è nulla, vana. Lavoriamo per l’inganno dell’uomo.
· Quando si lavora per ingannare gli uomini, si compie vera opera diabolica. Chi inganna i suoi fratelli mai potrà essere uomo evangelico. 
[bookmark: _Toc373525111][bookmark: _Toc373525962]14 Settembre 2013
· L’opera di Dio si compie attraverso la comunione di molteplici relazioni. 
· Ogni uomo mette il suo dono di grazia e Dio, attraverso questa comunione, realizza il suo disegno di amore per i suoi figli. 
· Mosè è mediatore di verità e di grazia. Lo deve essere sempre, senza alcuna interruzione. Lui non si può stancare, mai potrà venire meno. 
· Aronne e Cur che sono accanto a Mosè mettono a sua disposizione il loro aiuto. Fanno sì che non si stanchi. 
· Aiutare l’altro a che non venga mai meno nella sua missione, è vera, profonda, reale comunione. 
· Giosuè combatte, non con le sue forze, ma con la grazia di Dio che Mosè fa scendere sopra di Lui, attraverso il suo bastone alzato.
· Se noi tutti comprendessimo la grande efficacia della comunione, di certo daremmo alla nostra vita una dimensione celeste.
· Le daremmo la dimensione della più verità. Invece spesso le diamo una dimensione di peccato. 
· Con esso che è invidia, gelosia, superbia, stupidità, stanchiamo i mediatori della grazia e della verità e la salvezza non si compie. 
· Il peccato non è solo secondo la fede, è anche secondo la coscienza. L’una e l’altra sono vere sorgenti di moralità, giustizia, verità. 
· Fede e coscienza mai però dovranno essere viste in contrapposizione, dissidio, disaccordo, bensì sempre  in comunione e in armonia.
· La coscienza non è solo dalla propria razionalità, intelligenza, sapienza, capacità di discernimento. È una luce naturale assai povera. 
· La coscienza, per essere vera, autentica, deve essere sempre dalla luce soprannaturale di Dio, dalla sua rivelazione, dalla sua Parola. 
· La coscienza illuminata dalla sola intelligenza e sapienza naturali è paragonabile ad un foresta vergine che viene illuminata da un cerino.
· Con un cerino si vede solo dinanzi al proprio naso. Mai si potrà vedere un centimetro oltre. La luce è poca, scarsa, quasi nulla. 
· La coscienza illuminata dalla luce soprannaturale, dalla Parola di Dio, è simile alla stessa foresta, ma illuminata da un solo splendente. 
· È stato chiesto: Se una persona non ha fede né la cerca ma commette quello che per la Chiesa è un peccato, sarà perdonato dal Dio cristiano?
· Si risponde: Non esiste il Dio cristiano. Esiste il Dio di ogni uomo, il solo ed unico Dio, che è uno e trino. Non vi sono altri veri Dèi.
· L’unico vero e solo Dio è uno nella sua natura, trino nelle persone. È questa l’essenza del vero ed unico Dio. Altri non esistono.
· Questo unico e solo Dio ha creato l’uomo perché sia eternamente da Lui, dalla sua verità, dalla sua luce, dalla sua volontà.
· Questa è la verità costitutiva non dell’uomo cristiano, ma di ogni uomo, di ogni tempo, razza, nazione, lingua, cultura, estrazione.
· Non è l’uomo che cerca Dio, lo cerca anche a modo suo. È invece Dio che cerca l’uomo, lo va a trovare, lo chiama, lo invita, per salvarlo. 
· La salvezza non è una sovrastruttura alla nostra umanità. È invece ridare ad essa la sua piena verità, anzi più che la sua verità d’origine.
· La salvezza è riportare l’uomo nella volontà di Dio, rendendolo partecipe della natura divina, donandogli una nuova altissima dignità. 
· Rifiutare la fede non è come rifiutare una cesta di frutta in un deserto arido e senz’acqua. È rifiutare la propria originaria verità. 
· È ratificare la falsità della propria natura, la sua incompiutezza, imperfezione. È anche ratificare la sua malvagità e cattiveria. 
· Non è pertanto questione di peccato, come fosse un atto giuridico, atto esterno all’uomo, che non intacca la sua natura. 
· Rifiutare la fede è tagliarsi fuori della verità del proprio essere e di conseguenza del proprio operare. Si rimane nella falsità. 
· Questo tagliarsi fuori della verità, questo rimanere nella falsità, è peccato? È perdonato da Dio? C’è salvezza eterna perché senza verità?
· La risposta viene non da Dio, ma dalla propria coscienza. Non ricerca della fede e rifiuto della fede non sono la stessa cosa.
· Non ricerca della fede volontaria e non ricerca della fede perché mai si è venuti a conoscenza del Vangelo non sono la stessa cosa. 
· Rifiuto volontario della fede e combattimento contro la fede non sono la stessa cosa, la stessa responsabilità. 
· Ma poi che cosa è il perdono? Non è un atto giuridico semplicemente. È il ritorno dell’uomo nella sua verità d’origine.
· Se un uomo rifiuta la fede, necessariamente rifiuterà anche il perdono, il suo ritorno nella verità d’origine. Cosa è allora il perdono?
· Richiediamoci: Se una persona non ha fede né la cerca ma commette quello che per la Chiesa è un peccato, sarà perdonato dal Dio cristiano?
· Il quesito è mal posto. Si ignora la verità plenaria contenuta nella parole. Il peccato è dalla coscienza e il perdono è nel pentimento. 
· Il Dio cristiano è l’unico e solo vero Dio, il Giudice dei vivi e dei morti, il Giudice della storia nella storia, oggi e nell’eternità. 
· Purtroppo è questo oggi il mondo della sapienza umana. Essa presume di conoscere ogni cosa, mentre in realtà dietro le parole il nulla. 
[bookmark: _Toc373525112][bookmark: _Toc373525963]15 Settembre 2013
· Dare a Cesare ciò che è di Cesare e a Dio ciò che è Dio non è riferibile in alcun modo alla natura prettamente spirituale del regno di Dio. 
· Il regno di Dio non è del mondo, secondo le leggi del mondo; è nel mondo, secondo la Legge di Cristo, Legge del Padre, nello Spirito Santo.
· È regno di Dio chiunque accoglie Cristo nel suo cuore, diviene con Lui un solo corpo, vive in Lui e per Lui secondo la sua Parola. 
· Ma dove vive il regno di Dio? Nel mondo come vero lievito, perché ogni altro uomo, che non è regno di Dio, lo possa divenire. 
· Il regno di Dio è universale non particolare, sopra nazionale non nazionale, spirituale non spiritualista, concreto non ideale.
· Il regno di Dio è sulla terra e nel cielo, è visibile e invisibile, è umano ed anche divino, è nel tempo ed oltre i confini della storia. 
· La Chiesa però va ben oltre la Chiesa nella sua istituzione visibile, perché è regno di Dio anche ogni uomo che cerca la verità.
· Gesù è il testimone della verità e chi cerca la verità in qualche modo gli appartiene, è suo regno, anche se ancora non lo conosce.
· La Chiesa non è povera e pastorale o istituzionale e temporalistica. La Chiesa è realtà teandrica, vive di grazia e di verità.
· Vive anche di peccato, vizio, trasgressione, omissione, concupiscenza. La Chiesa è convertita e sempre da convertire.
· La Chiesa è santa ma sempre da santificare. È povera ma tentata dalle cose di questo mondo. Anche i santi sono sotto perenne tentazione. 
· La Chiesa deve essere insieme povera, pastorale, istituzionale, temporalistica, nel senso vero della parola: appartiene anche al tempo.
· Essa non è fatta solo di anime, solo di spirito, solo di pensiero. Essa è fatta di corpi da nutrire, cui  trovare anche una casa.
· È fatta di lavoro quotidiano. Anche le fabbriche dal cristiano sono trasformare in Chiesa. Essa assume la realtà temporale tutta.
· La Chiesa non è il Vaticano. Non è la Curia Romana. Non sono le grandi basiliche o i grandi templi della cristianità.
· La Chiesa è ogni singolo uomo che crede e vive in Cristo Gesù. La Chiesa è il disoccupato, l’esodato, il senza pane, il senza tetto. 
· La Chiesa è il mondo della grande solidarietà, della comunione, della condivisione, dell’accoglienza, della rinuncia, del sacrificio.
· La Chiesa è il tribolato, il perseguitato, lo schiavizzato, il lacerato, il carcerato, l’umiliato dalla sapienza superba  e orgogliosa. 
· Essendo la Chiesa fatta si singole persone, ogni persona che è Chiesa è chiamata a trascendersi sempre, sempre elevarsi.
· La Chiesa è anche istituzione e sempre deve rimanere istituzione. È Apostolica e sempre deve rimanere apostolica. 
· L’Apostolicità si vive nella comunione, mai nella solitudine. La comunione nella fede e nella carità è obbligo di tutti.
· La Chiesa è dei poveri, dei ricchi, dei sani, degli ammalati, dei grandi industriali, dei grandi sapienti di questo mondo, di tutti.
· Tutti però devono spendere la loro vita mossi dalla grande carità. Ma la carità non è il pauperismo, la rinuncia a ciò che si ha.
· La carità è spendere la propria vita, anche le proprio sostanze, a servizio degli altri, nelle forme più sapienti e più sante.
· La pastorale non è gridare desideri, velleità, non è neanche proclamare una certa visione dell’uomo, della storia, della società.
· La pastorale è prendere un uomo che vive secondo la carne per farne uno che vive secondo lo Spirito del Signore.
· Per fare questo occorrono anni e anni di duro e intenso lavoro. Per fare un solo uomo nuovo, non basta tutto il proprio sangue. 
· Dio è eterno ed anche l’uomo è immortale. La morte fisica, o separazione dell’anima dal corpo, dura solo sino alla fine della storia.
· Poi avverrà la risurrezione, che è gloria per quanti hanno cercato e servito la carità, l’amore, il bene, la giustizia, la pace, la carità. 
· È invece di ignominia, tenebre, buio eterno per quanti invece hanno servito il male, l’ingiustizia, la falsità, l’inganno, la menzogna.
· La nostra specie mai scomparirà, essa è immortale. I beati loderanno Dio in eterno per la sua grande misericordia, pietà, compassione. 
· I dannati, i reprobi lo canteranno per la sua giustizia. Essi riconosceranno che la loro pena è giusta a motivo della loro malvagità.
· Dire che la nostra specie scomparirà e che nessuno penserà a Dio, è grande falsità, inganno, menzogna, errore, non conoscenza. 
· Dio poi non è dal pensiero dell’uomo. Non è un frutto della sua immaginazione o del suo desiderio. Dio non è una nostra invenzione.
· Il vero Dio, il Dio uno e trino, il Dio che ha fatto il cielo e la terra, è eterno, immortale, esistente per se stesso. Egli è colui che è.
· Se per un assurdo di pensiero – il che è assolutamente falso,  è contro la verità naturale e soprannaturale – l’uomo non esistesse più… 
· Prima della creazione Dio era nella sua eternità, dopo l’ipotetica  scomparsa della creazione, Dio rimarrebbe in eterno Dio.
· Pensare alla morte di Dio perché l’uomo muore, cioè ritorna al nulla, sono l’una e l’altra cosa pura fantasia, immaginazione, delirio.  
· Il quesito: morto l’uomo, Dio sarà morto insieme a tutti gli uomini? È logica insana, insipiente perché carente della verità eterna di Dio. 
· Sarebbe così se fosse stato l’uomo a costruirsi il suo Dio. Invece è verità: è Dio che ha “costruito” l’uomo, per creazione. 
· Noi prima non esistevano. Dio è dall’eternità. Ci ha creati nel tempo. Dio è rimasto nella sua eternità. È il trascendente, l’immortale. 
· L’uomo però è stato creato da Dio a sua immagine. È ad immagine della sua immortalità. La morte non toglie la vita.
· La morte trasforma la vita. Prima della risurrezione l’anima vive nell’eterna. Con la risurrezione anima e corpo si riuniscono.
· Il Signore chiama il corpo dall’uomo dal nulla della polvere del suolo e glielo dona trasformato in spirito all’anima. Si ricompone l’uomo. 
· Questa non è solo fede. È storia. Cristo Gesù è il Risorto, il Vivente, l’Immortale, il Vincitore della morte. Cristo è persona storica.
· La nostra fede non è idea, filosofia. Essa è evento, fatto, storia, vita. È vita dalla vita di Dio, è storia dalla storia di Cristo Gesù. 
· Se diciamo che Dio muore perché muore l’uomo non conosciamo nulla, ma veramente nulla né del vero Dio e né dell’uomo. 
· Camminiamo da perfetti ciechi. Pensiamo di conoscere tutto lo scibile. Invece possediamo solo nozioni senza alcuna verità.
· È questa oggi la tristezza della scienza, della filosofia, di ogni altra dottrina senza la fede: è una scienza cieca, senza verità.
· Questa scienza cieca non solo ignora la verità di Dio, non conosce neanche la verità della nostra umanità. 
· Questa scienza parla dell’uomo, ma non sa chi è un uomo. Parla di Dio, ma non sa chi è il vero Dio. Parla, ma non sa. Dice, ma non conosce. 
· È triste questa scienza che si crede sapiente, mentre in verità è solo misera e povera stoltezza, non scienza, non conoscenza, non verità.
[bookmark: _Toc373525113][bookmark: _Toc373525964]16 Settembre 2013
· La mente dell’uomo oggi, ma non solo da oggi, ha preso il posto del suo Creatore, si è eletta quale unico Dio e Signore dell’intero creato. 
· Quale Dio universale del creato, decide ciò che è bene e ciò che è male, definisce il giusto e l’ingiusto, determina la verità e la falsità.
· La mente, quale Dio assoluto dell’uomo, ha stabilito che ogni altra cosa fosse momentanea, effimera, passeggera.
· Così il vero assoluto eterno viene dichiarato inutile, l’inutilità viene elevata a cosa necessaria, vitale, essenziale, vera legge.
· Essendo la mente cieca, altro non può insegnare che cecità. La mente cieca, proprio perché cieca, non sa che ogni sua creatura è inganno. 
· Ogni creatura della mente non può essere che momentanea, passeggera, fugace. Essendo essa vana, genera inconsistente, evanescente vanità.
· Ogni giorno facciamo esperienza di ideologie dichiarate come assolute che vengono proclamate nulle dalla storia.
· Assistiamo a sistemi di pensiero ieri dichiarati infallibili che finiscono nella pattumiera. Anche modelli di progresso vanno al macero.
· Ogni modello di pensiero, cui era stato attribuito il dogma della verità assoluta per l’uomo, ha fatto la sua misera fine. È caduto.
· Ad ogni prodotto della mente, di ogni tempo, si può applicare la profezia dell’Apocalisse sulla grande Babilonia corrotta w corruttrice. 
· «È caduta, è caduta Babilonia la grande, ed è diventata covo di demòni, rifugio di ogni spirito impuro, rifugio di ogni uccello impuro…
· E rifugio di ogni bestia impura e orrenda. Perché tutte le nazioni hanno bevuto del vino della sua sfrenata prostituzione…
· i re della terra si sono prostituiti con essa e i mercanti della terra si sono arricchiti del suo lusso sfrenato» (Ap 18,2-3). 
· Alla mente e ad ogni suo prodotto si deve sempre applicare l’altra grande profezia di Geremia e l’altra delle Lamentazioni. 
· Quale ingiustizia trovarono in me i vostri padri, per allontanarsi da me? Essi seguirono ciò ch'è vano, diventarono loro stessi vanità.
· Tutto ciò che la m ente propone come pro dotto eccellente, è vanità, opera ridicola. Non ha alcuna consistenza (Ger 2, 5; cfr. Ger 10, 15). 
· I tuoi profeti hanno avuto per te visioni di cose vane e insulse…
· Non hanno svelato le tue iniquità per cambiare la tua sorte; ma ti han vaticinato lusinghe, vanità e illusioni (Lam 2, 14).
· Chi sono oggi i falsi profeti della nostra storia? Tutti quelli che hanno dichiarato la mente loro Dio e dichiarato verità il suo frutto.  
· Altra cosa ignobile è questa: poiché non vi è una sola mente, ma ognuno ne possiede umana, la guerra delle mente è infinita.
· Ognuna cerca di sopprimere l’altra, negare l’altra, gridare più dell’altra. Ognuna si fa la sua testa di falsa profezia per gridare meglio. 
· Noi invece gridiamo, proclamiamo, senza paura di essere smentiti, che assoluto è solo Dio, la sua verità eterna a noi comunicata, rivelata.
· Essendo Lui il solo assoluto eterno, non solamente storico, ha dato a tutta la sua creazione l’impronta della sua verità eterna.
· Essendo l’uomo ad immagine e somiglianza della verità eterna e assoluta di Dio, egli vive se respira questa verità eterna ed assoluta. 
· Se non la respira, muore, diviene anche lui vanità se si lascia abbeverare con le vanità prodotte dalla sua mente stolta ed insipiente. 
· Se la mente respira la verità di Dio, assoluta ed eterna, produce anch’essa verità di vita per ogni uomo, dona luce alle altre menti. 
· Se invece si distacca dalla divina ed eterna verità, dona frutti di morte all’intera umanità. Dona distruzione e devastazione. 
· Dire che Dio e la sua verità sono assoluti, non significa che noi comprendiamo in modo assoluto Dio e la sua verità.
· Dio e la sua verità sono sempre da comprendere. Ogni giorno aggiungiamo verità a verità, sapienza a sapienza, luce a luce. 
· Abbiamo però una certezza assoluta: dal Dio assoluto, dalla sua verità eterna siamo noi, la nostra mente, la nostra vita, la nostra storia. 
· Dal Dio assoluto e dalla sua carità eterna è il nostro presente, la nostra eternità, il nostro futuro prima e dopo la nostra morte fisica. 
· La Scrittura, il Libro della verità di Dio, lo afferma con chiarezza: gli uomini non si dividono in credenti e in non credenti. 
· Essa li divide in sapienti e insipienti, pii ed empi, stolti e saggi, operatori di giustizia e verità e operatori di iniquità e falsità. 
· Nel suo orgoglio il malvagio disprezza il Signore: 	«Dio non ne chiede conto, non esiste!»; questo è tutto il suo pensiero (Sal 9,25).
· La mente è naturalmente orientata verso la verità eterna, come a suo oggetto primario, non secondario. Essa viene dalla verità eterna. 
· Davvero vani per natura tutti gli uomini che vivevano nell’ignoranza di Dio e dai beni visibili non furono capaci di riconoscere colui che è
· Né, esaminandone le opere, riconobbero l’artefice. Ma o il fuoco o il vento o l’aria veloce, la volta stellata 
· l’acqua impetuosa o le luci del cielo essi considerarono come dèi, reggitori del mondo. Se, affascinati dalla loro bellezza,
· Li hanno presi per dèi, pensino quanto è superiore il loro sovrano, perché li ha creati colui che è principio e autore della bellezza.
· Se sono colpiti da stupore per la loro potenza ed energia, pensino da ciò quanto è più potente colui che li ha formati.
· Difatti dalla grandezza e bellezza delle creature per analogia si contempla il loro autore (Sap 13,1-5). 
· Se non si orienta naturalmente verso la verità trascendente, invisibile, è segno che qualcosa in essa si è inceppata.
· Stoltamente, insipientemente, solo andando contro la sua stessa natura la mente può affermare che non esista alcun “assoluto”.  
· Se poi un uomo è non credente, come fa a credere che non esista alcun assoluto? È contro la sua stessa razionalità insipiente.
· È il concetto di fede che fa difetto. La fede per il cattolico non è una idea inventata, immaginata, oltre la sua sana, dotta razionalità. 
· La fede è una verità, è la verità, che lo stesso Autore di essa, anzi la stessa Verità eterna è venuto, si è mostrato, gli ha rivelato.
· Non solamente gliel’ha rivelata e comunicata, gliel’ha anche attestata, provata, dimostrata storicamente, visibilmente, tangibilmente. 
· La responsabilità della Chiesa e del credente oggi è grande. Anche lui è chiamato ad operare come il suo Dio e Signore. 
· Anche lui non solo deve parlare della verità eterna. Gliela deve attestare, dimostrare, provare, visibilmente, tangibilmente, storicamente. 
· Se il cristiano non prova la verità che annunzia, il suo discorso è vano, il suo dire inutile. La fede va sempre accompagnata dai segni. 
· Il più grande dei segni, cui è legata la conversione e la fede in Cristo Gesù, è la carità del cristiano che dona la vita per la salvezza.
· Se il non cristiano non giunge alla vera fede, di chi è la responsabilità del credente che non ha annunziato Dio secondo le modalità di Dio?
· Oppure è di colui che è rimasto incredulo, ostinandosi nella sua incredulità, stoltezza, empietà, rinuncia ad ogni sana intelligenza?
· Il peccato del non credente inizia quando il credente ha espletato la sua missione secondo le giuste, vere regole di essa.
· Quando la mente vede la verità storica, la osserva e la rifiuta per un atto della sua volontà, del suo cuore, questo rifiuto è colpevole.
· La gravità della colpa non siamo noi a doverla stabilire. L’unico giudice è il Signore. Ogni giudizio è a Lui che spetta. È suo. 
· Se invece il credente in Cristo, non ha svolto la sua missione secondo le giuste e sante regole, tutto ricade sulla capacità della mente.
· La mente è obbligata naturalmente ad orientare se stessa verso la verità, da qualsivoglia parte essa venga o provenga.
· Se la mente si rifiuta essa è colpevole di mancato svolgimento della sua missione. Quanto essa è responsabile?
· Ancora una volta solo il Signore lo può stabilire. A noi è chiesto di astenerci da ogni giudizio. In questo Dio va sommamente rispettato. 
· L’errore può essere colpevole, non colpevole, vincibile, non vincibile, lieve, grave, dannoso, non dannoso, semplice, complesso. 
· La classificazione dell’errore è molteplice. Il peccato invece è il rifiuto cosciente, volitivo, per scelta di fragilità o per ostinazione. 
· Ma qui entriamo nel vastissimo mondo della scienza morale, che esula dalla brevi risposte da offrire ad interessanti quesiti. 
[bookmark: _Toc373525114][bookmark: _Toc373525965]17 Settembre 2013
· Quando si parla del Dio di Abramo, Isacco, Giacobbe urge distinguere tra promessa, alleanza unilaterale, alleanza bilaterale.
· La promessa è una parola proferita da Dio, fatta a volte anche con giuramento, che si compie sempre.  
· Esempio di promessa: «Giuro per me stesso, oracolo del Signore: perché tu hai fatto questo e non hai risparmiato tuo figlio…
· Il tuo unigenito, io ti colmerò di benedizioni e renderò molto numerosa la tua discendenza, come le stelle del cielo 
· e come la sabbia che è sul lido del mare; la tua discendenza si impadronirà delle città dei nemici. 
· Si diranno benedette nella tua discendenza tutte le nazioni della terra, perché tu hai obbedito alla mia voce» (Gen 22,16-18). 
· L’alleanza unilaterale è un impegno solenne preso però solo dal Signore che Dio ha sempre realizzato nella storia del suo popolo.
· Esempio di alleanza unilaterale: “Quando, tramontato il sole, si era fatto buio fitto, ecco un braciere fumante…
· E una fiaccola ardente passare in mezzo agli animali divisi. In quel giorno il Signore concluse quest’alleanza con Abram…
· «Alla tua discendenza io do questa terra, dal fiume d’Egitto al grande fiume, il fiume Eufrate (Gen 15,17-18). 
· L’alleanza bilaterale invece è quella in cui Dio e l’uomo si impegna. Questa alleanza è sempre condizionata alla fedeltà dell’uomo.
· Alleanza bilaterale è quella stipulata al Sinai. Questa alleanza è sempre condizionata alla fedeltà dell’uomo ai Comandamenti. 
· Ecco le parole di questa alleanza: “Ora, se darete ascolto alla mia voce e custodirete la mia alleanza, voi sarete per me una proprietà… 
· particolare tra tutti i popoli; mia infatti è tutta la terra! Voi sarete per me un regno di sacerdoti e una nazione santa (Es 19,5-6). 
· E ancora: “Se tu obbedirai fedelmente alla voce del Signore, tuo Dio, preoccupandoti di mettere in pratica…
· Tutti i suoi comandi che io ti prescrivo, il Signore, tuo Dio, ti metterà al di sopra di tutte le nazioni della terra…
· Ma se non obbedirai alla voce del Signore, tuo Dio, se non cercherai di eseguire tutti i suoi comandi e tutte le sue leggi…
· che oggi io ti prescrivo, verranno su di te e ti colpiranno tutte queste maledizioni….
· Il Signore solleverà contro di te da lontano, dalle estremità della terra, una nazione che si slancia a volo come l’aquila: 
· una nazione della quale non capirai la lingua, una nazione dall’aspetto feroce, 
· che non avrà riguardo per il vecchio né avrà compassione del fanciullo (Cfr. Dt 28,1-69). 
· Di certo non è onestà intellettuale parlare del Dio dell’Antico Testamento confondendo ogni cosa, ignorando la realtà storica dei fatti. 
· Dire che Dio non ha mantenute le sue promesse, è accusarlo di infedeltà alla sua parola. Dio sempre ha mantenuto ogni sua parola.
· La diaspora del popolo del Signore lungo il corso della storia è proprio il frutto della fedeltà di Dio e dell’infedeltà dell’uomo.
· L’alleanza sinaitica è condizionata. Dio protegge il suo popolo nella terra, se il suo popolo ascolta solo la sua voce.
· Ma anche il Nuovo Testamento è alleanza condizionata. Dio è misericordioso se l’uomo è misericordioso, è pietoso se l’uomo è pietoso. 
· Dio perdona se l’uomo perdona. Dio non può riversare la sua misericordia su uno spietato di cuore, gli dona la grazia della conversione. 
· L’inferno eterno non è forse il frutto dell’alleanza non mantenuta, sia alleanza di natura, di creazione, che alleanza di Vangelo? 
· Non è facile parlare secondo verità del nostro Dio. Si parla spesso per sentito dire. È però un sentito dire falso e bugiardo.
· La storia sacra ci attesta, ci rivela, ci manifesta, ci insegna, fatti alla mano, che il Signore è sempre fedele ad ogni sua Parola.
· La Parola di Dio è di vita e di morte, di perdono e di condanna, di Paradiso e di inferno, di benedizione e di maledizione.
· Oggi purtroppo si è tolta alla Parola di Dio la morte, la condanna, l’inferno, la maledizione. Siamo divenuti tutti eretici.
· Tutte le promesse di Dio in Cristo sono «sì». Per questo attraverso di lui sale a Dio il nostro «Amen» per la sua gloria (2Cor 1,20). 
· Chi legge la Sacra Scrittura deve confessare, attestare, dall’alto della sua onestà libera e scevra da condizionamenti, che Dio dice e fa. 
· Affermazione: “Gesù si era posto il fine di portare l’amore per gli altri allo stesso livello d’intensità dell’amore per sé”. 
· Domanda: “Fino a che punto la predicazione di Gesù e della Chiesa fondata dai suoi discepoli ha realizzato questo obiettivo?”. 
· L’affermazione è inesatta. Gesù non è un filantropo. Gesù è venuto per riportare l’uomo nella sua verità di origine.
· Anzi, in una verità più grande, infinitamente più grande di quella ricevuta al momento della sua creazione che è ad immagine di Dio.
· Gesù è venuto per togliere il peccato del mondo, eliminarlo, abbatterlo, distruggerlo. È venuto per dare all’uomo lo Spirito Santo. 
· Lo Spirito Santo ricrea, rigenera, eleva, toglie dal petto dell’uomo il cuore di pietra e al suo posto mette un cuore di carne.
· Cristo Gesù è venuto per riportare l’uomo nella sua dimensione di trascendenza, soprannaturale, di vera natura spirituale. 
· Tutto questo grande mistero di nuova nascita e di autentica risurrezione dell’uomo alla vita di Dio, è affidato all’uomo.
· Se l’uomo, ogni giorni si lascia illuminare dalla luce dello Spirito Santo e sostenere dalla grazia divina, realizza la sua nuova natura.
· Dimorante nello Spirito di Dio e nella sua grazia, l’uomo produce frutti spirituali, di verità e giustizia, santità e carità. 
· Se invece abbandona lo Spirito del Signore e tralascia la grazia del suo Dio, in questo caso l’uomo ritornerà alle sue opere di morte.
· In ogni cristiano può trionfare l’uomo spirituale e l’uomo carnale, l’uomo secondo lo Spirito e l’uomo secondo la carne.
· Sempre il vecchio uomo va alla conquista del nuovo per abbatterlo, distruggerlo, annientarlo. La carne vuole regnare in ogni uomo. 
· Le tentazioni di Gesù non sono contro l’amore. La caduta dall’amore è una conseguenza della nostra caduta dalla verità.
· Tutte le tentazioni di Gesù sono perché Lui cada dalla verità, si distacchi cioè dalla sua relazione fondamentale con il Padre.
· La tentazione vuole che Gesù si prenda la sua vita nelle sue mani e le dia una relazione di perfetta autonomia da Dio.
· La tentazione di Gesù è solo di superbia. Invece Gesù è rimasto sempre nella più grande umiltà e mitezza di cuore e ha vinto il maligno.
· La Chiesa ha realizzato la volontà di Gesù? Essa è chiamata a realizzarla ogni giorno, sempre, in ogni suo figlio.
· Molti figli della Chiesa vivono la loro nuova dimensione soprannaturale, molti altri si lasciano tentare dalla falsità di Satana.
· Molti camminano con Dio, molti altri con il diavolo. Ma sarà sempre così. La Chiesa non è una comunità di santi e di perfetti.
· La Chiesa è una comunità di viandanti nella verità e nella grazia. Ma anche una comunità dove ogni cosa è affidata alla volontà dell’uomo.
· Santi e peccatori, buon grano e zizzania, pesci buoni e pesci cattivi saranno nello stesso campo, nella stessa rete.
· L’impegno della Chiesa è quello di ogni suo figlio che con tutte le sue forze deve tendere a divenire persona cristica, persona evangelica.
· La Chiesa è fatta di grandi santi e di potenti peccatori. In essa vive l’umanità più eccelsa, ma anche più degradata.
· Ma dovunque vi è l’uomo, vi è la bontà e la malvagità, la giustizia e l’ingiustizia, la santità e il peccato, il vizio e la virtù. 
· Nella Chiesa ogni persona si riveste di altissima responsabilità personale. Tutto è anche dalla volontà del Signore.
· Il Vangelo non può essere imposto ad alcuno. Lo si propone. Lo si offre. Chi vuole avanza di verità in verità e di grazia in grazia. 
· Chi non vuole muore nel suo peccato.  La Chiesa però rimane per sempre Madre che dona la grazia e la verità ai suoi figli.
· La Chiesa non insegna come si ama l’uomo. Insegna come si ama Dio ed è in questo amore che è possibile amare secondo verità ogni uomo.
· Per questo Cristo Gesù è venuto: per riportarci nell’amore del Padre, nella sua vita, dalla quale si riceve vita vera per darla agli altri. 
· Gesù non è un filosofo, un filantropo, un antropologo, un umanista. Lui viene per ristabilire nell’uomo la dimensione trascendente.
· Stabilita la vera dimensione trascendente e verticale, la dimensione immanente e orizzontale trova la sua perfetta verità e perfezione. 
· Gesù è venuto ad insegnarci che i fratelli si amano sempre dalla volontà del Padre, mai dalla propria, mai dal proprio cuore.
· Satana questo voleva da Gesù: che amasse l’uomo dalla sua volontà e non invece dalla volontà del Padre. È questa la tentazione. 
· Avendo noi abolito la volontà del Padre nella nostra vita, siam tutti perennemente nella tentazione, sotto tentazione. Non c’è vero amore. 
[bookmark: _Toc373525115][bookmark: _Toc373525966]18 Settembre 2013
· Affermazione: Le altre religioni monoteiste, l'ebraica e l'Islam, prevedono un solo Dio, il mistero della Trinità gli è del tutto estraneo.
· Affermazione: Il cristianesimo è dunque un monoteismo alquanto particolare.
· Domanda: Come si spiega per una religione che ha come radice il Dio biblico, che non ha alcun Figlio Unigenito… 
· e non può essere né nominato né tantomeno raffigurato, come del resto Allah?
· Si risponde: Dio non ha rivelato la sua verità in un solo colpo, in una sola volta. La rivelazione è un processo lungo, di duemila anni.
· Dal Dio tra i tanti dèi, al Dio unico. Dal Dio Onnipotente all’unico Signore Onnipotente. È stato un cammino di secoli. 
· Dall’unico Signore Onnipotente all’unico Creatore del Cielo e della Terra, di tutto ciò che esiste, delle cose visibili e invisibili.
· Dal Dio uno, che dichiara vanità gli dèi dei popoli, perché frutto della loro mente,  al Dio uno nella natura, trino nelle persone.
· Questo lungo processo di rivelazione si è compiuto in quasi due mila anni di cammino di Dio con la sua creatura.
· Viene Cristo Gesù e dona perfezione, completezza, pienezza alla verità di Dio, dell’unico vero Dio e Signore del Cielo e della terra.
· Da sempre, in eterno, Dio è Padre, Figlio e Spirito Santo. Non sono però tre Dei separati, distinti, distanti, in contrapposizione. 
· Padre, Figlio e Spirito Santo sono una sola sostanza divina, una sola essenza eterna. Il Padre è Principio eterno senza principio.
· Il Figlio è generato dal Padre nell’oggi dell’eternità senza tempo. Lo Spirito Santo procede dal Padre e dal Figlio dall’eternità. 
· È chiaro che questo è un linguaggio tecnico. Non facilmente comprensibile. Difficilmente accettabile.
· Questa è però la verità non del Dio cristiano, ma dell’unico solo vero Dio. L’unico solo vero Dio è Padre, Figlio e Spirito Santo.
· È questa la natura, l’essenza, le persone in Dio. Non esiste un Dio unico solamente. Esiste Dio uno e trino solamente.
· Il Dio di Abramo è questo Dio unità e trinità. Non è il cristiano che ha aggiunto qualcosa. È il discepolo di Abramo che manca di qualcosa.
· È il discepolo di Abramo che ha interrotto il suo cammino nella vera rivelazione. Ma sempre è stato così. 
· Sempre il discepolo di Abramo ha avuto difficoltà ad aprirsi al nuovo che Dio gli rivelava di volta in volta.
· La morte in croce di Gesù Signore è tutta da questa chiusura alla novità del suo Dio.  Ma anche noi cristiani siamo così.
· Anche noi abbiamo paura di aprirci al nuovo dello Spirito Santo, che sempre ci vuole offrire la verità in tutta la sua pienezza di novità. 
· Con Cristo Gesù la verità di Dio e dell’uomo ci è stata donata in tutta la sua pienezza. Ora si tratta solo di comprenderla e di viverla.
· La natura dell’uomo è questa e non un’altra. Ma che forse noi conosciamo tutto il mistero che è racchiuso nel nostro corpo?
· Conosciamo forse tutto il mistero nascosto nelle cose che sono a portata di mano? Ogni giorno non scopriamo qualcosa di nuovo?
· L’autore di queste domande è capace con tutta la sua intelligenza a definire la verità di un pomodoro solo osservandolo con gli occhi?
· Come può pensare l’autore di poter parlare di Dio, se Dio lui neanche lo vede? Se non si accosta a Cristo Gesù e non lo ama?
· Dio non è conosciuto per intelligenza, sapienza, raziocinio, ragionamento, filosofica. Dio è conosciuto per esperienza, per vita.
· Dio vive con me ed io lo conosco. Dio vive in me ed io apprendo la sua verità. Agisce in me e per me ed io so qual è la sua forza.
· Dio mi parla, mi si rivela ed io lo conosco, imparo ogni giorno a conoscerlo. Ma sempre camminando umilmente con Lui.  
· Vale quanto detto per il pomodoro. Non si può conoscere Dio solo con il lume della razionalità, dell’intelletto, della mente.
· Lo si conosce perché lo si vede, lo si ascolta, si fa esperienza di Lui, lo si tocca, lo si gusta, lo si ama, ci si innamora di Lui. 
· Lo si conosce nella sua infinita ed eterna verità, perché Lui ha deciso di farsi conoscere. Si è manifestato in tutto il suo splendore.
· Il Dio dei cristiani non è una invenzione dell’uomo.  Il nostro Dio, che è il solo ed unico vero Dio, così si è rivelato e manifestato.
· San Paolo manifesta un grande desiderio: che ogni cristiano, ogni discepolo, viva con il cuore di Cristo Gesù, cuore mite ed umile.
· Cuore di carità e misericordia, trafitto dall’amore, cuore dal quale scaturisce perennemente lo Spirito Santo per la salvezza dell’umanità. 
· San Paolo può desiderare questo, perché in lui già vive tutto Cristo. È Cristo la sua vita. 
· Lui lo afferma con assoluta certezza: “Sono stato crocifisso con Cristo, e non vivo più io, ma Cristo vive in me. 
· Questa vita, che io vivo nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me” (Gal 2,19-20). 
· Ogni cristiano dovrebbe gridare al mondo intero la stessa certezza di Paolo. È Cristo che vive in me, sempre. 
· Cristo Gesù per Paolo non è una filosofia, una verità solo trascendente, una pura rivelazione fatta da Dio. 
· Gesù Signore non ha solo vissuto nel Cielo una vita nascosta, impossibile da conoscere. 
· La vita di Cristo è perfetta visibilità. Lui l’ha vissuta nella nostra carne, nella nostra storia, in mezzo alla gente, nel suo popolo.
· Questa vita è stata anche issata, perché tutti la potessero, la possano contemplare. 
· Il Crocifisso oggi è dappertutto. Tutti lo vedono, lo contemplano, lo osservano. 
· Ignorare, rinnegare, allontanare il Crocifisso dalla propria vista, chiedere per legge che non venga esposto in luoghi pubblici…
· Esiliarlo, riporlo in qualche cassapanca, in soffitta, sotterrarlo, per stoltezza e insipienza mentale lo si può anche fare. 
· Ma Lui resta l’unico perenne, solo modello valido per chi vuole costruire la vera società degli uomini. È Lui, solo Lui la verità dell’uomo.
· Senza il Crocifisso l’uomo è senza la sua vera umanità. Gli manca la sua identità più profonda.
·  È privo dello specchio con il quale verificare la più alta sua essenza. È scardinato dal proprio cuore e della propria mente. 
· Senza il Crocifisso, l’uomo si immerge in un fango di peccato, scandalo, vizio, disonestà, insipienza, stoltezza, vera demenza.
· Il Crocifisso è la verità più vera, eternamente vera della nostra esistenza terrena. Dal Crocifisso è il nostro presente, il nostro futuro. 
· Tutto è da Lui, perché solo da Lui sgorga per noi l’acqua della vita, che ci rigenera e ci ricompone in ogni nostra frattura spirituale.
· Cristiano, Cristo è salito al Cielo, ma ha lascito te come crocifisso vivente in questo mondo in mezzo ai tuoi fratelli. 
· Ti ha lasciato perché tu sii per loro redenzione, salvezza, giustificazione, rigenerazione, creazione di una nuova vita. 
· Tu mai potrai essere relegato in una soffitta, nascosto in una cassapanca, allontanato dalla città degli uomini.  
· Tu sei nella storia, cammini in mezzo agli uomini, vivi con loro, lavori, agisci, ti relazioni con loro. 
· Loro possono abolire il Crocifisso di metallo, legno, pietra, ma mai si può abolire te che sei il Crocifisso vivente. 
· Cristiano, è questa la tua vocazione. Non ve ne sono altre per te. Vivila come l’ha vissuta il tuo Maestro e Signore. 
· Consegnati ad essa con la profondità dell’amore di Gesù. Sali e resta anche tu ogni giorno sulla croce.
· Dal tuo costato aperto, morto sul legno, sgorgherà la sorgente della vera salvezza per il mondo intero.
[bookmark: _Toc373525116][bookmark: _Toc373525967]19 Settembre 2013
· Da sempre, dai giorni dell’uomo nel giardino dell’Eden, sulla terra: il pensiero di Satana vuole scalzare il pensiero di Dio. 
· Il combattimento è condotto direttamente da Satana e da ogni uomo che ha assimilato e fatto sua propria mente il pensiero diabolico. 
· E così tutti i suoi satelliti giorno dopo giorno dichiarano guerra al pensiero di Dio, lo fanno però con modalità sempre nuove.
· Lo fanno con armamenti sempre aggiornati, con sotterfugi e inganni quasi invisibili, assoldando al loro esercito persone insospettate. 
· A volte anche Papi, Vescovi, Sacerdoti, Teologi, Filosofi, sono divenuti agenti segreti di Satana per la distruzione del pensiero di Dio. 
· La storia attesta questa verità ed è ben giusto porla sul candelabro affinché nessuno si lasci ingannare dalle apparenze.
· Gesù d’altronde lo dice con estrema chiarezza. Sempre il falso profeta viene a noi vestito da tenero, mite agnellino.
· Chi ha paura di un innocuo agnellino? Nessuno. Eppure esso spesso è dentro un lupo rapace che viene per la nostra rovina eterna. 
· Viene per strapparci il pensiero di Dio dal cuore. E così l’uomo cade nelle fitte tenebre del male e della sua rovina eterna. 
· La verità rivelata è semplice, elementare, non complessa, lineare, facile. 
· L’uomo è stato posto da Dio sulla terra per rivelare attraverso le sue opere tutta la divina ed eterna carità, verso ogni suo fratello. 
· Se vive di carità, sarà accolto nella carità eterna del suo Dio al momento della sua morte. 
· Se non avrà vissuto di carità, dalla carità eterna sarà respinto, non accolto, non riconosciuto. 
· Dalla carità sulla terra alla carità eterna nel Paradiso. Dall’egoismo sulla terra all’egoismo eterno nell’inferno, tra i tormenti. 
· Questa è la verità della salvezza per ogni uomo. Questa verità da Gesù è stata trasformata in una stupenda parabola.
· Vengono i falsi profeti, arrivano le moderne prefiche, e cosa cantano sulla tomba dell’egoismo dell’uomo? 
· Che non vi è inferno né dannazione. Che tutti saremo un giorno in Paradiso. Che il racconto di Gesù deve essere bene interpretato. 
· Che la sofferenza dopo la morte è momentanea, non eterna. Che alla fine Dio accoglierà tutti nella sua divina, intramontabile carità. 
· Che Dio è padre buono, misericordioso, perdona sempre, sempre apre le porte del suo regno a tutti, nessuno escluso. 
· Questi falsi profeti, oggi e anche ieri sono anche molti interpreti, ritenuti illuminati, della Parola del Signore. 
· Questi falsi profeti non parlano dal cuore di Dio, ma dalla profondità e dall’abisso della menzogna che è nel loro cuore. 
· Parlano per la rovina dei loro fratelli. Ognuno però è responsabile di ciò che fa. 
· Chi crede nella falsa profezia ha la sua specifica colpa. Non ha nessuna giustificazione. Non ne può avere. 
· È eternamente colpevole di avere abbandonato la verità per consegnarsi alla falsità. 
· La Chiesa deve essere vera maestra di carità dalla croce. Non però dalla croce degli altri. 
· È facile essere maestri dalla croce dei nostri fratelli, invitandoli alla rassegnazione, al perdono, alla misericordia, alla pietà. 
· È insegnamento efficace quando si vive la carità di Cristo mentre i chiodi forano le mani e i piedi e il costato è squarciato dalla lancia. 
· È lezione di vero amore quando si tace, non si risponde mentre tutti deridono e insultano. 
· È scuola di grande pietà quando nell’indicibile dolore si alza lo sguardo verso il Cielo per incontrarsi con lo sguardo di Dio.
· Si incontro lo sguardo per domandare pietà e perdono per tutti coloro che lo stanno crocifiggendo o nel corpo o nello spirito. 
· Questa scuola d’amore la Chiesa deve vivere. Queste scuole d’amore costruire nel mondo, nelle città degli uomini, fin nei loro villaggi.
· La Chiesa è grande se in una società di odio insegna sempre il perdono in ogni ambito e luogo del vivere sociale, civile, politico. 
· Dona tristezza al cuore vedere che il cuore di un cristiano è pieno d’odio, rancore, desiderio di distruzione dell’altro.
· Dona amarezza constatare nel discepolo di Gesù volontà di rivincita, concupiscenza di vittoria sul proprio avversario. 
· Il cristiano è il crocifisso per amore, che dalla sua croce rivela tutta la profondità dell’amore di Cristo ad ogni suo fratello. 
· Dona grande dolore ascoltare che ci si professa discepoli del Crocifisso e poi si odia l’amore e la carità, mentre si ama l’odio, l’egoismo.
· Il cristiano ogni giorno deve rappresentare al vivo il Crocifisso e di certo non lo rappresenta con l’odio nel cuore e nella mente.
· Non rivela Cristo Crocifisso chi vive il male verso l’altro nei desideri e nella volontà, nei pensieri e nelle opere. Cristiano, pensaci.
[bookmark: _Toc373525117][bookmark: _Toc373525968]20 Settembre 2013
· San Paolo è un assetato di Cristo Gesù. Più si disseta di Lui e più ha sete di Lui. 
· Egli vive con un solo desiderio del cuore: raggiungere la perfetta conformazione al suo Cristo, non solo nello spirito, ma anche nel corpo. 
· Vuole che soltanto Cristo viva in lui. La sua vita raggiungerà la pienezza della verità quando sarà trasformata tutta in vita di Cristo. 
· Una volta che Cristo è formato in Paolo, vivere o morire, restare o partire non ha più alcun significato per lui. 
· Se muore è con Cristo. Se vive è in Cristo. Nel martirio è con Cristo, fuori del martirio è per Cristo. 
· Qualsiasi forma si dia alla sua vita, la sostanza resta invariata: essa è sempre una vita cristica. 
· La vita di Paolo la possiamo paragonare a dell’acqua, messa in vari recipienti, ognuno dei quali possiede una sua forma particolare, unica. 
· Qualsiasi sia la forma assunta dall’acqua, la sua sostanza mai cambia, mai si modifica, mai si perde. È così dicasi per la vita di Paolo. 
· Questo dovrebbe essere il desiderio vivo di ogni discepolo di Gesù: assumere, trasformarsi in sostanza, in essenza cristica.
· Se questo avviene sempre si mostrerà Cristo, in ogni circostanza e della vita. 
· È in questa trasformazione cristica che si compie la nostra evangelizzazione.
· L’evangelizzazione altro non dovrà essere  se non il mostrare Cristo al vivo attraverso la nostra quotidiana esistenza. 
· Purtroppo spesso mostriamo al vivo la parte peggiore di noi.  
· Chi è Gesù? È la Persona che va amata prima di ogni altra persona. 
· È la Persona nel cui amore e nella cui verità sarà possibile amare ogni altra persona secondo perfetta carità e verità. 
· Ma cosa significa amare Cristo Signore e in Lui amare ogni altra persona? 
· Significa accogliere la sua Parola, solo la sua Parola, come unica nostra luce per illuminare tutte le relazioni esistenti sulla nostra terra.
· La Parola deve illuminare le relazioni con noi stessi, con gli altri, con le cose, con l’intero universo, con la stessa eternità. 
· L’uomo però ogni giorno ascolta mille altre parole, apprende mille altre filosofie, viene a conosce di mille altri sistemi di pensiero.
· L’uomo è posto in condizione di indottrinarsi di mille altre idee che vengono annunciate come verità assoluta.
· Gesù lo dice con chiarezza: solo la mia Parola va scelta, solo il mio Vangelo va ascoltato,  solo la mia verità va vissuta. 
· Non esistono altre parole, altri vangeli, altre verità che donano vita nel tempo e nell’eternità.
· Ogni parola, Vangelo, verità dell’uomo devono ricevere il sigillo di vera luce dolo da Cristo Gesù e dalla sua Parola. 
· Se Cristo non sigilla un pensiero della mente, questo pensiero è falso. Lo si deve rinnegare. Abbandonare. Rigettare. 
· Non è un cibo buono per noi. È avvelenato. Contraffatto. È pestifero, letale, generatori di guai eterni.
· Per seguire la Parola di Gesù, ogni uomo è chiamato a rinnegare se stesso, perdendo la sua stessa vita, consegnandola al martirio. 
· La vita è nella Parola. Se si deve rinunciare anche al proprio corpo per rimanere nella vita, questa scelta va fatta, deve essere fatta. 
· Altrimenti si conserva il corpo nella morte, per la morte. Invece il corpo deve essere tolto dalla vita per rimanere eternamente in vita. 
· La scelta del martirio è vera scelta di vita. Vera scelta di testimonianza per Cristo Gesù. 
· Martirio è rinunciare anche ad un amico, perché non è più possibile percorrere la stessa via di verità e di giustizia. 
· È questo il martirio quotidiano che mai finisce, perché ogni giorno si deve scegliere Cristo. 
[bookmark: _Toc373525118][bookmark: _Toc373525969]21 Settembre 2013
· La fede è luce divina potentissima di verità, luce che dona luce ad ogni altra luce proveniente dalla mente umana.
· È luce che illumina tutte le relazioni che sono la stessa vita dell’uomo sulla terra ed anche nell’eternità, dopo la sua morte. 
· Dio Padre, Cristo Gesù, la parentela, gli estranei, le cose della terra, le realtà eterne e divine, tutto deve essere illuminato dalla fede.
· Altrimenti si rischia o di vivere in totale falsità, oppure guidati da una tenue luce incapace di diradare da noi ogni tenebra.
· La fede è la sola vera luce che ci aiuta a dare verità piena alla nostra vita. 
· Senza la fede, la luce della mente è così poca, scarsa, quasi invisibile, da non permetterci in alcun modo di camminare di luce in luce.
· La fece ci dice che non possiamo vivere in una pace cosmica, senza contrasti, separazioni, allontanamento gli uni dagli altri. 
· Ogni uomo cammina o nella luce o nelle tenebre, o in una luce piena o in un luce tenue, molto tenue.
· Chi percorre sentieri di tenebre mai potrà incontrarsi con chi avanza su sentieri di luce.
· Chi percorre strade appena illuminate dalla mente mai potrà fare un percorso di comunione con chi cammina spedito su sentieri di luce piena.
· Chi sceglie di camminare nel Vangelo di Gesù, lasciandoci guidare dalla sua Parola di verità si separerà da chi cammina nelle tenebre. 
· Chi sceglie di lasciarsi alimentare dalla sua grazia, sotto la potente assistenza dello Spirito Santo, si separa da chi è nella falsità. 
· Molti decidono di percorrere vie di menzogna e di falsità, di inganno e di malizia, vie di tenebre e non di luce. 
· Questa separazione avviene nella stessa casa, tra gli stessi famigliari, tra marito e moglie, tra figli e figli, e tra genitori e figli. 
· La scelta della via su cui avanzare verso l’eternità è personale. Ognuno sceglie per se stesso.
· Nessuno può scegliere per un altro. Ognuno scegliendo per se stesso può aiutare l’altro a scegliere. 
· Sempre però la scelta è della singola persona, della sua decisione e volontà. 
· Quando San Paolo parla di Cristo, della fede, delle verità della salvezza, usa un’espressione che merita di essere compresa: “Mio Vangelo”. 
· Esiste forse un Vangelo di Paolo, un altro di Dio, di Cristo Signore, di altri apostoli? Il Vangelo è uno o sono molti? 
· Uno è il Vangelo. La comprensione di esso però non è la stessa per tutti. 
· Ognuno vive, secondo una sua personale comprensione, il mistero della salvezza.
· Questa comprensione va dalla più pura conoscenza giungendo fino all’eresia, all’errore, alla falsità su Cristo e sulle verità della fede. 
· La storia testimonia che l’unico corpo di Cristo è diviso, vi sono moltissime confessioni e tutte nascono dal Vangelo. 
· Ma anche all’interno della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica vi sono miriadi di correnti teologiche, di spiritualità e dottrine.
· Alcune di queste correnti sono più vere, altre meno vere, tante altre ereticali, se non addirittura false. 
· Come facciamo a sapere se il nostro Vangelo è vero oppure falso? 
· La via è una: il confronto con le autorità costituite da Cristo Signore a vegliare sulla purezza della nostra fede e del nostro Vangelo. 
[bookmark: _Toc373525119][bookmark: _Toc373525970]22 Settembre 2013
· Vi è una legge divina, scritta in ogni pagina di storia, da tutti ignorata, vilipesa, calpestata, dimenticata, cancellata.
· Questa legge attesta che non vi è morte santa per coloro che hanno preso, prendono ingiustamente la spada. 
· Questa legge oggi Gesù la rivela a Pietro, perché sia lui a rivelarla, scriverla, gridarla ad ogni uomo. 
· Questa legge è divinamente infallibile. Ad essa nessuno si può sottrarre. 
· Dio non tollera che nella sua creazione regnino impuniti violenza, sopraffazione, ingiustizia, i mille soprusi dell’uomo contro l’uomo.
· Dio sempre vigila contro tutta quella delinquenza che si abbatte sui fratelli e toglie loro il respiro, la pace, la serenità.
· Il nostro Dio sa asciugare ogni lacrima ingiusta versata sulla nostra terra. 
· L’asciuga a suo tempo con modalità che solo la sua divina ed eterna sapienza conosce. 
· All’uomo crocifisso dai suoi fratelli il Signore chiede però una cosa sola: continuare ad amare, restare nella giustizia.
· Chiede di praticare sempre la carità, amare i suoi nemici, pregare per i suoi persecutori, vivere solo di perfetta carità, sempre.
· Chiede di imitare il Figlio suo che è stato crocifisso, rimanendo però sempre nell’amore più grande verso tutti.
· Chiede di vivere la sua passione in un silenzio di amore e di salvezza.
· Il cristiano neanche deve chiedere al Signore che asciughi le sue lacrime. 
· Sapendo che di certo le asciugherà, dovrà invece chiedere che abbia pietà, perdono, misericordia, cancelli ogni peccato. 
· Il nostro Cristo questo chiede ad ogni suo discepolo, in modo che venendo, il Signore non agisca nell’impeto della sua ira.
· Agisca invece nella sua grande compassione per l’uomo peccatore. Questa visione di fede sempre ci deve caratterizzare. 
· Noi siamo discepoli del Crocifisso e il Crocifisso non chiese al Padre che asciugasse le sue lacrime. 
· Gli chiese invece perdono per i suoi carnefici, li ha anche scusati, dicendogli che non sapevano quello che facevano. 
· È come se la sua crocifissione fosse stata un momento di loro grande stoltezza ed insipienza. La priva della loro malvagità e crudeltà.
· Chi parla deve porre ogni attenzione a che la sua parola venga saggiamente compresa, non alterata, non trasformata. 
· Di ogni alterazione o trasformazione è sempre responsabile chi parla, perché non ha posto la più grande prudenza e accortezza. 
· Gesù sa che vi è dinanzi a Lui un popolo “barbaro”, incapace di trasformare i suoi segni in vera Parola di salvezza.
· Sapendo questo, con amorevolezza, compassione, pietà aiuta i suoi discepoli abbassandosi al livello della loro struttura mentale e di fede. 
· Questa regola di saggia prudenza oggi deve essere centuplicata. Vi è un esercito di avvoltoi e di iene pronto ad ogni strumentalizzazione.
· La semplicità non è evangelica. Neanche lasciare libero sfogo al proprio cuore è evangelico. A nessuno è consentito essere ingenuo, naïf.
· Gesù chiede ai suoi discepoli di essere semplici come le colombe, ma prudenti come i serpenti. La mangusta è sempre in agguato. 
· La semplicità da sola non basta. Neanche la purezza del cuore basta da sola. Sempre vi si deve aggiungere la somma prudenza e accortezza. 
· Ci sono cose che vanno dette in pubblico e cose che devono essere riferite in privato. Non tutti possono ascoltare tutto. 
· Non ogni bocca può gustare qualsiasi pasto. E così non ogni orecchio può ascoltare ogni insegnamento. Pubblico e privato vanno distinti. 
· Il Vangelo impone queste regole. Esso non va detto senza regole, modalità. Regole e modalità sono essenza del Vangelo.
· Già è difficile parlare ad una sola persona. Diviene impossibile parlare a due. Parlare ad una piazza deve essere vera impresa divina. 
· Satana è così potente da rompere ogni ceppo di legalità, ogni ordinamento giuridico, ogni forza militare.
· È tanto forte da spezzare ogni altro dispositivo di difesa e di offesa inventato dall’uomo senza. È lui che crea questi sistemi.
· Lui si è fatto nostro signore e governatore. Ad uno insegna come crearli e all’altro come annientarli, superarli, renderli innocui e vani. 
· Nessuno vuole comprendere, che quando si è senza Dio nel cuore e nell’anima, si è già preda del principe di questo mondo.
· Nessuno si vuole convincere che, senza Dio, si è sotto la sua regia di male e di peccato. 
· Ad un uomo suggerisce come costruire una torre finanziaria, politica, sempre sua, non di Dio. Ad un altro come ridurla in macerie. 
· Ormai la nostra sapienza è a suo completo servizio, uno l’orienta verso sinistra e l’altro verso destra, uno verso nord, l’altro verso sud. 
· Poi li spinge l’uno contro l’altro in modo che si fracassino, senza che rimanga di essi neanche un ossicino. 
· Questa è la strategia di Satana. Questo il suo quotidiano lavoro. L’uomo però pensa di essere autonomo da ogni forza esterna a lui.
· Ignora che la sola vera autonomia è quella vissuta per intero nella verità del suo Dio.
· Il Vangelo lo afferma con grande energia, forza, fermezza divina. Non ci sono ceppi umani per incatenare l’uomo che è in balia di Satana. 
· L’unica forza è quella di Cristo Gesù. Solo Lui ci può liberare dalla potenza distruttrice delle sue tenebre infernali. 
· Lui può ma noi non vogliamo. Lui può, ma noi ci allontaniamo da Lui. Anche questa è astuzia di Satana. 
· Ci fa credere che lui è dove non è, perché noi non lo vediamo dove lui è. 
· Ci fa pensare che lui sia nel nostro corpo, mentre in realtà ha già divorato la nostra mente. 
· L’ha talmente rosicchiata, da ridurla in polvere finissima. Senza mente, noi siamo convinti dell’esatto contrario. 
· Satana sa che solo Cristo Gesù lo conosce e solo Lui lo può scacciare dalla nostra terra. 
· Ma per scacciarlo da noi, Satana chiede la distruzione della nostra stessa civiltà, così come lui l’ha suggerita, pensata, creata per noi. 
· Per non andarsene, chiede questo sacrificio. Gesù libero, è pronto a sacrificare a Satana la sua civiltà. Realmente gliela sacrifica. 
· Lascia che Satana distrugga la società di mercato della nostra terra. 
· Noi, abitanti della terra, non siamo disposti a sacrificare la nostra civiltà di mercato e chiedono a Cristo si ritirarsi, allontanarsi. 
· Per noi un indemoniato non fa testo, purché sia efficiente la nostra civiltà così come Satana l’ha pensata per noi. 
· L’indemoniato è uno. I posseduti sono tutti. È questa la vera astuzia di Satana: farci credere che lui è in uno solo, mentre è in tutti. 
· Solo chi è nella luce di Cristo Gesù e nella sua potente grazia sa dove si nasconde Satana. Lo vede e sa come evitarlo. 
[bookmark: _Toc373525120][bookmark: _Toc373525971]23 Settembre 2013
· La verità di una religione non si stabilisce sulla sola relazione con Dio. È la relazione con gli uomini che ne determina la sua verità. 
· Una religione tanto più è vera quanto più rivela nella vita dei suoi seguaci l’essenza del Dio e Signore che professa di adorare. 
· Ma anche tanto più è vera per quanta più verità possiede del Dio che adora. 
· Se possiede la pienezza della verità di Dio, ma di questa verità ne incarna poca, poca è anche la verità della religione professata. 
· Se possiede poca verità di Dio, anche se dovesse incarnare tutto quanto possiede, sarebbe sempre una religione poco vera e poco esatta. 
· Al tempo di Gesù la religione professata da farisei e scribi era doppiamente poco vera e poca esatta. 
· Da essi era stata sostituita la verità del loro Dio con i pensieri dell’uomo.
· Con ostinazione si erano trincerati nella poca verità di Dio da essi posseduta. 
· Non vollero in alcun modo aprirsi alla pienezza della verità e della grazia che Gesù offriva loro. 
· La religione professata da scribi e farisei è poco vera, perché in essa la relazione con gli uomini è poco vera, anzi totalmente falsata. 
· L’amore di Dio è universale, per tutti. Esso è di salvezza del peccatore, non del santo. 
· Ogni peccatore è atteso da Dio per essere accolto, nella conversione e nel pentimento, nella sua casa. 
· Farisei e scribi anziché accogliere il peccatore, lo escludevano, lo allontanavano, dichiarandolo un escluso dalla misericordia di Dio. 
· Tutta la verità di Dio deve essere nel comportamento del suo adoratore.
· Altrimenti la religione professata o  falsa nella sua origine, che è umana e non divina, o è falsa nella sua realizzazione.
· La vera fede necessariamente deve rivestirsi di valenza trinitaria ed ecclesiale. 
· Come sono necessari Padre, Figlio e Spirito Santo per entrare nel processo della retta fede, così è necessaria anche la Chiesa. 
· Senza il Dio Trinità mai si sarà persone di vera fede, così è per coloro che si distaccano dalla Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. 
· Non solo per entrare in possesso della vera fede, ma anche per rimanere ancorati nella più sana ortodossia della nostra professione.
· Quando parliamo di Chiesa, essa non è solo la Gerarchia: Papa, Vescovi, Sacerdoti, Diaconi.
· Chiesa sono anche Religiosi, Religiose, ogni consacrato e consacrata che rimangono nella loro laicità. 
· Chiesa sono i profeti, i dottori, gli evangelisti, i maestri, gli studiosi della sacra dottrina.  
· Chiesa è tutto il mondo dei santi e delle sante. Chiesa è tutto il popolo di Dio, organizzato, strutturato e non. 
· Ora tutti questi corpi speciali, eletti, particolari, ministeriali e non, carismatici e non, hanno tutti un solo obbligo: la comunione.
· La comunione deve essere discendente, ascendente, orizzontale a qualsiasi livello, o corpo ecclesiale si appartenga. 
· La comunione è obbligatoria per tutti, nessuno escluso, perché ognuno è in quanto corpo di Cristo, mai senza il corpo di Cristo. 
· Oggi quando si parla di comunione, quasi tutti pensano alla comunione gerarchia dal basso verso l’alto.
· Fedele Sacerdote, Sacerdote Vescovo, Vescovo Papa. Questa è solo una parte della comunione. 
· La comunione è anche Papa Vescovo, Vescovo Sacerdote, Sacerdote Fedele. 
· Il Papa è dalla comunione con i profeti, i dottori, i maestri, gli evangelisti. Così è per il Vescovo, il Sacerdote, ogni Fedele Laico. 
· Anche il Vescovo è dalla comunione con gli altri Vescovi, il Sacerdote con gli altri Sacerdoti, il Fedele Laico con gli altri Fedeli Laici.
· Siamo tutti dalla comunione con tutti. Se un solo membro del popolo di Dio esce dalla comunione, questa uscita impoverisce tutti. 
·  Siamo tutti privati di un dono di grazia e verità di cui solo esso era portatore e nessun altro. 
· La comunione è la vita della Chiesa. Dalla vita della Chiesa è quella del mondo. 
· Senza umiltà la comunione mai si potrà vivere. Si è tagliati fuori del circuito della verità e della grazia.
[bookmark: _Toc373525121][bookmark: _Toc373525972]24 Settembre 2013
· La fede è quel legame della mente e del cuore che ci unisce a Dio e fa sì che Dio stesso si doni come vita all’uomo.
· Vita del suo corpo, della sua anima, del suo spirito; vita della sua mente e del suo cuore; vita della sua volontà e di ogni sentimento. 
· Questo legame va sempre alimentato. Se si spezza, Dio si perde, non è una qualche sua verità o dono di grazia che si allontana da noi. 
· Perso Dio, l’uomo si sprofonda nella sua umanità povera, misera, peccatrice, concupiscente, superba, arrogante, invidiosa.
· Diviene umanità incapace di amare, pensare, volere, decidere, proiettarsi verso un futuro ricco di vera speranza, vera santità e socialità. 
· Senza Dio tutto si perde. Anche la terra si allontana da noi. Non ci obbedisce più. 
· L’intero creato si fa ostile, ci tratta da nemici, perché in realtà noi siamo nemici di Dio.
· Chi è nemico di Dio è trattato dal creato come suo nemico. 
· La fede è la vera via della buona vita sulla nostra terra. Chi vuole un mondo migliore, una terra amica, un universo a suo servizio…
· … una cosa sola è obbligato a fare: acquisire una vera fede ed ogni giorno radicarsi sempre di più in essa. 
· Se questo non avviene, noi siamo recisi dall’albero della vita. Ci nutriamo solo dell’albero di morte.
· La fede è più che un respiratore di ossigeno per un ammalato i cui polmoni non riescono più ad alimentare naturalmente il suo sangue. 
· Senza ossigeno si muore. Senza Dio non ci sono segni di vera vita nel nostro cuore, nella nostra anima, nel nostro spirito. 
· La fede però non sono le molteplici credenze religiose cui l’uomo si sottomette ogni giorno.
· Quando parliamo di fede intendiamo una cosa sola: accoglienza della Parola di Dio, rivelata in Cristo Gesù, compresa nello Spirito Santo.
· Compresa anche secondo la verità e la sana dottrina che la Chiesa una, santa, cattolica, ci insegna ogni giorno. 
· Solo questa è fede. Ogni altra cosa è credenza religiosa, ma non è fede.  
· La Chiesa vive, se in essa ogni persona è vista sempre in pienezza di fede e di verità. 
· Chi è l’altro? A questa domanda si deve rispondere con luce, sapienza, saggezza, intelligenza, conoscenza sempre perfetta. 
· L’ignoranza dell’altro è ignoranza di se stessi. Se un Presbitero non sa chi è un fedele laico ignora la verità del suo stesso ministero. 
· La stessa regola vale per il Vescovo in relazione ai Presbiteri e per il Papa in relazione ai Vescovi. 
· Un Vescovo che non conosce la verità di un solo suo Presbitero rischia di fallire nel suo ministero. Gli manca una cellula vitale. 
· Così anche il Papa, se non conosce la verità di un Vescovo, rischia di rallentare, vivere non perfettamente il suo ministero petrino. 
· Questo vale per ogni figlio della Chiesa. Tutti siamo obbligati a conoscere tutti. 
· Tutti abbiamo bisogno di tutti, perché tutti siamo dal carisma e dal ministero di tutti. È questa la legge della comunione nella Chiesa.
· La comunione non è artificiale, cioè creata dagli uomini. Essa è struttura soprannaturale del nostro essere Chiesa di Cristo Gesù. 
· Comunione con Dio e in Dio comunione con gli uomini.  Comunione da Dio e per Lui comunione da tutti gli altri uomini. 
· Come nel corpo umano ogni cellula è dalla comunione e per la comunione con tutte le altre cellule, non modo artificiale, ma naturale.
· Questa legge vale anche per la comunione ecclesiale. Siamo tutti da tutti.
· Ognuno per la sua parte, la sua responsabilità, il suo ministero, il suo carisma, ogni altro dono di grazia e di sapienza. 
· Questa struttura soprannaturale della nostra vita deve essere visibile, non solo immaginata, pensata, studiata, definita. 
· Storicamente, in ogni relazione essa deve mostrarsi visibilmente comunione. . 
· La Chiesa è corpo visibile di Cristo, non solo corpo invisibile e la comunione appartiene anche alla sua visibilità. 
· Essendo necessaria la sua visibilità, ognuno è obbligato a porla nella storia, sempre, non alcune volte, non con alcune persone.
· Sempre è sempre. Verso tutti è verso tutti, visibilmente è visibilmente. 
· La si deve toccare con le mani, gustare con gli occhi, odorare con il nostro spirito, gustare con la nostra grande sensibilità. 
[bookmark: _Toc373525122][bookmark: _Toc373525973]25 Settembre 2013
· Prima di conoscere gli altri, è giusto che ognuno si conosca nella sua verità dinanzi a Dio. Tutto è dalla nostra verità. 
· Spesso però noi non ci conosciamo né nella nostra natura, né nella nostra scienza, né nel nostro ministero sia naturale che soprannaturale. 
· Ignoriamo cosa Dio ha fatto in noi, per noi. Cosa vuole fare attraverso di noi negli altri. 
· Senza la vera scienza di sé, dono dello Spirito, siamo dei ciechi in una notte oscura in un oceano tempestoso, su una zattera alla deriva. 
· La vera conoscenza di sé va ogni giorno chiesta allo Spirito. È Lui il solo che ci conosce. È per Lui solamente che ci possiamo conoscere. 
· Senza una perfetta quotidiana comunione con Lui, siamo nella storia eterni belligeranti, dei guerrafondai, persone che ambiscono essere.
· Si ambisce essere, mai però si potrà essere ciò che si ambisce, perché lo Spirito di Dio non ci ha creato per quelle cose. 
· Tutti i mali della nostra società sono dalla non conoscenza della nostra personale verità. 
· Non conoscendo noi stessi, non conosciamo neanche gli altri. Viviamo in una guerra di ignoranza. 
· Non conosciamo noi stessi perché non conosciamo Dio ed allora parliamo dal profondo dell’abisso del nostro cuore che è totale falsità. 
· Nell’umiltà ci si pone dinanzi allo Spirito e si chiede a Lui luce, scienza, conoscenza, sapienza, intelligenza, padronanza di noi stessi. 
· Governare la propria ambizione è l’opera più difficile per un uomo. Chi si governa, governa il mondo. Chi non si governa, lo distrugge.
· A parole tutti si è dotti, sapienti, risolutori di ogni problemi, capaci di tracciare vie di pace, giustizia, solidarietà, accoglienza. 
· Tutti si dichiarano solerti indicatori di ottime modalità al fine di dare speranza a quanti sono afflitti, miseri, affamati, disoccupati.
· Sempre a parole non vi è alcuna difficoltà per consolare i diseredati e quanti sono privi dei beni primari indispensabili alla vita. 
· Tutti sono però come i farisei del tempo di Gesù. Impongono pesi sulle spalle degli altri, ma essi non toccano neanche con un dito. 
· Dicono e non fanno, propongono e non realizzano, elaborano a parola e poi negano nei fatti. 
· Tutti a parola sono bravi, nei fatti invece sono tutti latitanti, nascosti, assenti, molto distanti e lontani dalla realtà. 
· La bellezza di Gesù invece è grande, divinamente e umanamente. 
· Dice e fa, vuole ed opera, desidera e realizza, comanda, ma prima mostra come si fanno le cose. 
· Indica delle soluzioni ai suoi discepoli, ma anche le mostra possibili, realizzabili. 
· Lui le indica, ma anche le compie, in modo da lasciare a tutti un esempio storico di come sia possibile realizzare l’impossibile.
· Mostra come dare corpo concreto ad ogni desiderio giusto e santo, suscitato nel cuore dallo Spirito del Signore. 
· La sua è la sola via santa. È la via vera, percorribile da ogni altro uomo. Altre vie sono fallaci e ingannatrici. 
· La via di Gesù si compone di molti elementi. Ognuno è necessario perché il miracolo dell’amore si compia.
· Il cuore che ama vede la necessità dell’altro. Se un cuore non ama, non vede nessuna necessità. È cieco. 
· Al cieco la storia passa sempre sulla sua pelle, mai entra in essa. 
· Assieme al cuore che ama si deve aggiungere un cuore che ha fede. 
· La fede è nel Dio Onnipotente che non nega alcuna cosa ai suoi amici. 
· Alla fede si deve aggiungere la vera amicizia con Dio e si è veri amici quando si fa la sua volontà. 
· Ma neanche l’amicizia è risolutrice. Ad essa si devono aggiungere tutte le risorse dell’uomo, anche se piccole, scarse, quasi inesistenti. 
· Anche queste sono necessarie, indispensabili. Poi urge una preghiera elevata al Signore con la certezza di essere già stati esauditi. 
· Questa preghiera non è di richiesta, bensì di benedizione e ringraziamento. 
· Infine occorrono ancora una volta le risorse umane per dare completezza alla soluzione. 
· Non si risolvono i problemi con la recita di una qualche preghiera. Occorre che tutte queste vie vengano poste in essere. 
· Pregare per paura e pregare per amore non è la stessa cosa. Di certo non prega con amore chi possiede qualcosa e non la dona. 
· Si possono indicare soluzioni da una fede, un amore, un’amicizia con Dio, una preghiera di benedizione a chi queste cose non possiede?
· Prima si costruiscono queste cose nel cuore e poi sarà possibile risolvere ogni cosa. Un santo crea altri santi. Questo il suo compito.
· Ma per creare altri santi, deve imitare in tutto Cristo Gesù, il Santo di Dio che crea i Santi versando lo Spirito Santo dalla croce. 
[bookmark: _Toc373525123][bookmark: _Toc373525974]26 Settembre 2013
· Per conoscere la volontà di Dio sulle cose da fare, sempre in ordine alla salvezza anche del corpo, anticamente si consultava il Signore. 
· L’uomo cerca salvezza non solo eterna, ma anche storica. La vera salvezza solo Dio la può donare. Essa viene dalla sua Parola. 
· Ad Israele era però vietato in modo assoluto abbandonare il Signore per consultare chi Dio non è, ma vuole prenderne il posto.
· Quando sarai entrato nella terra che il Signore, tuo Dio, sta per darti, non imparerai a commettere gli abomini di quelle nazioni. 
· Non si trovi in mezzo a te chi fa passare per il fuoco il suo figlio o la sua figlia, né chi esercita la divinazione o il sortilegio… 
· il presagio o la magia, né chi faccia incantesimi, né chi consulti i negromanti o gli indovini, né chi interroghi i morti… 
· Perché chiunque fa queste cose è in abominio al Signore. 
· A causa di questi abomini, il Signore, tuo Dio, sta per scacciare quelle nazioni davanti a te. 
· Tu sarai irreprensibile verso il Signore, tuo Dio, perché le nazioni, di cui tu vai ad occupare il paese….
· Ascoltano gli indovini e gli incantatori, ma quanto a te, non così ti ha permesso il Signore, tuo Dio (Dt 18,9-14). 
· Questo comando era valido per ieri ed è valido per oggi. Oggi siamo invasi da persone che vogliono prendere il posto a Dio.
· Da persone che offrono all’uomo affranto, ammalato, sofferente, povero, misero, il loro responso, quasi sempre dietro lauto compenso…
· E anche se fatto in modo gratuito è sempre cosa non gradita al Signore, perché grave offesa alla sua Maestà e Signoria. 
· Solo Lui è il Signore dell’uomo. Nessun altro è il Signore. Chi vuole un responso da parte di Dio, deve consultare i suoi sacerdoti. 
· Sono essi che Dio ha costituito per indicare ad ogni uomo la via della vera salvezza, storica e metastorica, per il tempo e per l’eternità. 
· Il Signore nostro Dio non conosce però una sola via per manifestare al suo popolo il suo volere. Si serve di tante vie. 
· Anche la donna è scelta da Dio e costituita vero strumento di consultazione, vera via per comunicare la sua Parola. 
· Nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, alla donna è preclusa una sola via: quella dell’ordine sacro: diaconato e sacerdozio. 
· Nessun’altra vie le è preclusa. Ella può essere strumento di vera salvezza, in ogni campo. 
· Ogni dono di grazia le può essere donato e secondo il dono ricevuto può espletare il suo ministero di strumento di Dio e della Chiesa. 
· È il Signore che elargisce i suoi carismi. La Chiesa non dona carismi. La vera salvezza è sempre dal carisma, non dall’incarico. 
· Vivere tutto il proprio carisma appartiene alla libertà dei figli di Dio. Il carisma però va vissuto in comunione, a beneficio dei fratelli.
· La falsa testimonianza è vera piaga. I danni che produce e genera sono incalcolabili. 
· Essa uccide, elimina, radia dalla storia, spesse volte crea mostri, infangando il nome di persone innocenti. 
· Oggi in modo particolare vi è una leggerezza nella falsa testimonianza che spaventa a causa della sua capillarità. 
· Ogni giorno dobbiamo riempire pagine e pagine di giornali, riviste, quotidiani, settimanali, mensili, testate di radio e televisioni.
· Ad essi vanno aggiunti tutti gli altri strumenti della comunicazione attraverso i social-network, che sono senza numero.
· Si comprenderà bene che di sola verità questi mezzi mai potrebbero vivere. 
· Ecco allora che la notizia va colorata, amplificata, interpretata, manomessa, alterata, trasformata, modificata in parte o in tutto.
· Viene privata dei suoi elementi di verità, corredata di particolari che esistono solo nella mente di chi la scrive.
· A tutto questo si aggiunge la diabolica arte del sospetto, del dubbio, dell’indeterminatezza, e siamo già nella falsa testimonianza. 
· Se ad essa aggiungiamo anche la calunnia, la mormorazione, il pettegolezzo, la parola vana, tutti i pensieri del cuore…
· … che con abilità trasformiamo in realtà, si comprende bene come sia veramente difficile rispettare l’altro nel suo buon nome. 
· Ora il buon nome di una persona è un diritto inalienabile. Nessuno può infangare un altro. 
· Il nome dell’altro è santo e tale deve rimanere per tutti i giorni della sua vita. 
· In una società che coltiva la falsa testimonianza più che il grano di cui sfamarsi, vi sono per un uomo possibilità di uscirne illeso? 
· Nessuna. L’unica via è quella di agire sempre nella più alta e somma prudenza, facendo ogni cosa secondo la verità di Dio. 
· Ma questa modalità di agire serve solo per essere giusti e irreprensibili davanti a Dio, mai davanti agli uomini.
· La storia attesta che gli uomini sanno trasformare la verità in falsità, l’odio in amore, il peccato in virtù e la virtù in peccato. 
· All’uomo è chiesta una cosa sola: rimanere integro e puro dinanzi al suo Dio. 
· Poi sarà Lui a rendergli giustizia. Mai nessun uomo potrà pretendere giustizia dagli uomini. 
· Se questi non hanno il timor di Dio nel loro cuore, mai vi potrà essere l’amministrazione della vera giustizia. 
· Il cuore senza Dio è anche un cuore senza l’uomo. Un cuore senza Dio è insensibile alla santità del nome del fratello. 
· Pensa di poterlo infangare a suo gusto e piacimento, secondo le sue voglie malvagie e spietate. 
[bookmark: _Toc373525124][bookmark: _Toc373525975]27 Settembre 2013
· Cristo Gesù è la persona più innocente, anzi è innocentissima. 
· Mai ha commesso una sola ingiustizia, neanche nel segreto del cuore né contro l’uomo e né contro Dio. Ha osservato tutta la Legge. 
· Ha vissuto secondo la retta e sana tradizione religiosa del tempo. Non vi è in Lui nessun male di cui lo si possa accusare. 
· Gli viene chiesto di rivelare, sotto giuramento, la sua verità. Obbligato dalla parola del sommo sacerdote, non può sottrarsi e si rivela. 
· Viene accusato di essere un bestemmiatore e per questo dichiarato reo di morte.
· Ecco cosa sa fare il cuore nel quale non regna il timore del Signore: 
· Trasforma la più alta verità mai proferita nella storia in una bestemmia e sul fondamento di questa trasformazione condanna Gesù a morte. 
· Cristo è condannato non per quello che ha fatto, ma per ciò che è. 
· Sono passati due mila anni ed ancora il cuore senza timor di Dio così agisce. 
· Condanna e uccide le persone, fa stragi di innocenti, non perché si è fatto il male, ma perché si è, per la verità che si porta nel cuore. 
· Si uccide un uomo per il suo essere, la sua verità. Questa è la nostra storia odierna. Si fa stragi di persone solo perché cristiane.
· Questo succede quando la disumanità è dichiarata religione, credenza, addirittura volontà di Dio. 
· Già un pensatore latino dei tempi antichi così scriveva di questa religione: “Tantum potuit religio suadere malorum”.
· Ogni sacrificio umano, o sopra un rogo o sotto le macerie provocate dalla dinamite, è sempre un abominio per il vero Dio. 
· Ogni uccisione del fratello è sempre peccato gravissimo contro il Dio che si dice di adorare. È la negazione della sua Signoria. 
· Una religione che uccide, tortura, fa stragi, non è religione, è solo superstizione ed empietà. È cosa abominevole. 
· Questa religione non è servizio a Dio, perché non è servizio all’uomo. È solo servizio al principe di questo mondo.
· Servire la ricchezza è pura idolatria. L’idolatria genera solo morte. 
· Tolto Dio dal nostro cuore, non vi è per noi alcuna possibilità di dare vita né al corpo, né all’anima, né allo spirito. 
· Essendo noi morti alla sorgente di ogni vita che è il Signore, altro non possiamo generare che morte. 
· Apparentemente creiamo ricchezza, in realtà costruiamo cimiteri. 
· È questo il vero male del mondo: ogni ciminiera a servizio dell’idolatria del denaro diviene un cimitero di morte, un vero camposanto. 
· La storia sempre dona testimonianza e statuto di verità ad ogni parola che è uscita dalla bocca di Dio. 
· Altra cosa è amministrare la ricchezza. Questa si amministra secondo verità divina se viene adoperata per il più grande bene dell’uomo.
· Va amministrata fuori di ogni profitto che non sia quello necessario per continuare con dignità la propria fabbrica e industria.
· Così facendo il servizio all’uomo risulterà sempre ottimale, perfetto, senza alcuna lacuna. 
· Questa amministrazione è benedetta dal Signore. L’idolatria mai potrà ricevere la benedizione di Dio ed è il fallimento. 
· Tutto il denaro dell’idolatria della ricchezza se lo gode il nulla. Dal peccato è venuto e al nulla viene consegnato. 
· Non solo i doni materiali possono cadere nella tentazione dell’idolatria, ma anche quelli spirituali. 
· Questi beni spirituali vengono sottratti all’idolatria della superbia e dell’invidia solo se posti a servizio della carità. 
· Essi non sono a servizio della propria gloria, esaltazione, superbia. Sono per creare salvezza. O regna la carità o imperversa l’idolatria. 
· Anche i beni della terra sono per creare salvezza sia fisica che spirituale. 
· Come i beni spirituali vengono da Dio, così anche quelli materiali e sempre secondo la volontà di Dio vanno usati. 
· Il loro unico fine è la carità, l’amore, la compassione, la misericordia. 
· Ma per usare i beni sia spirituali che materiali per creare vera salvezza dell’uomo, occorre un cuore nuovo.
· Occorre che viva in noi il cuore di Cristo Gesù. Gridare contro i beni della terra, ma non dare il cuore di Cristo, è sciupare il fiato.
· La Chiesa per questo esiste: non per sciupare il fiato, ma per dare, creare in ogni uomo il cuore di Cristo Gesù.
· Dato, creato il cuore di Cristo Gesù nell’uomo, per opera dello Spirito Santo, anche il proprio corpo viene usato per creare salvezza.
· Oggi invece non solo il corpo del non cristiano, ma soprattutto quello del cristiano, è usato per il peccato, il male, il disordine. 
· Il cristiano deve agire, parlare, operare dal cuore nuovo di Cristo Gesù.  Solo con esso muore ogni idolatria, nasce la vera carità. 
· La Chiesa non deve parlare agli uomini pensano che siano cristiani. Deve mettere ogni impegno a creare i cristiani, a farli. 
· Ma solo chi è con il cuore di Cristo può fare un altro cuore di Cristo. Chi vive con il cuore di Satana, farà cuori di Satana. 
· Tutti siamo chiamati a prendere coscienza di questa verità: urge oggi fare i cristiani, fare  cristiani che vivono con il cuore di Cristo.
[bookmark: _Toc373525125][bookmark: _Toc373525976]28 Settembre 2013
· È compito del teologo fare luce partendo dai principi saldi della verità rivelata, che è infallibile, eterna, divina, immutabile, perenne.
· Un principio di questa verità eterna ci dice che dall’ingiustizia mai potrà scaturire la giustizia, il bene, la prosperità, la benedizione di Dio.  
· Un altro principio, sempre della verità rivelata, vuole che ci si arrenda alla malvagità del prepotente, lasciandogli tunica e mantello.
· Un terzo principio chiede ad ognuno di vigilare su ogni sua parola, azione, decisione.  Il frutto è universale, non particolare.
· Spieghiamo il concetto: il frutto del male operato dal singolo per il singolo, non si ferma al singolo, investe tutta la società.
· Un quarto principio vuole che il male sia fermato alla radice. Spetta ad ogni responsabilità intermedia vigilare.
· La responsabilità suprema deve porre ogni attenzione affinché non vengano introdotte nel suo campo radici pestifere e velenose.
· Un quinto principio sempre della verità rivelata insegna che è impossibile fermare il male alla sua foce. La devastazione è grande. 
· Leggendo la storia attuale alla luce della verità rivelata, infallibile, dobbiamo concludere che tutti questi principi sono stati violati. 
· Essendo stati ignorati i principi, ora si vorrebbe agire sulle conseguenze. È somma stoltezza. È pura insipienza. 
· Urge chiudere la diga a monte. Ogni sbarramento a valle è inutile. È fatica vana. L’impeto del fiume è inarrestabile.
· Anche perché vi sono coloro che con arte diabolica continuamente riaprono la diga della trasgressione e della violazione dei principi. 
· Molti sono i responsabili dello sfacelo che ogni giorno la storia ci sbatte in faccia. A cominciare dalla teologia che più non insegna. 
· Poiché la teologia non è più profezia, essa non serve all’umanità. È una chiacchiera dannosa come la stolta odierna filosofia. 
· Responsabili sono tutte le persone intermedie che avrebbero potuto fermare la spirale del male e non lo hanno fatto, preferendo giocare. 
· Responsabili sono tutte le persone che si vendono la coscienza ad una ideologia, ad una idea, ad una proposta, ad un diktat.
· Responsabili sono tutti i cristiani che vedendo lo scempio del male che imperversa non chiedono al loro Signore la conversione dei cuori.
· Responsabile sono anch’io, quando per negligenza o timore degli uomini, ometto di fare della buona teologia. 
· Nell’attuale situazione politica non c’è alcuna persona che possa dire: io non sono responsabile. Tu sei responsabile.
· Sei responsabile di tutte le parole vane che dici e della mancata sapienza a causa della quale ti lasci lavare la coscienza.
· È pura ipocrisia, menzogna, falsa testimonianza dire che solo l’altro è responsabile. Anch’io sono responsabile e chiedo perdono.
· Signore, abbi pietà di me, non sono stato un tuo buon ministro nell’amministrare la tua verità. Ho mancato e sono responsabile.
· Ti prometto, Signore, che da oggi non mancherò più. Almeno questo è il mio proposito. Griderò al mondo che solo tu sei il Signore.
· Solo tu sei la luce, alla cui luce tutti dobbiamo camminare, se vogliamo evitare gli sfaceli che la storia sempre ci offre.
· Solo tu sei il Dio della verità, della giustizia, dell’amore, della pace. Ma solo chi è in te, nella tua verità, gode di questi tuoi beni. 
· Signore, aiutami a gridare ad ogni uomo che solo tu sei la sua prosperità, il suo benessere, il suo presente, il suo futuro.
· Il bene di ogni uomo è il tuo amore, la grazia di Gesù Signore, nella comunione di verità, giustizia, sapienza dello Spirito Santo. 
· Signore, solo tu sei il Signore. Nessun altro è il Signore. Ogni altro signore è solo idolo muto, vanità, superstizione.
· La storia, senza di te non ha futuro di salvezza. L’uomo ha rinnegato te ed è questa la causa di tutti i suoi mali. È verità eterna. 
· Oggi sono molti coloro che vivono con la non verità nel cuore, dalla quale la nostra vita viene trascinata in una spirale di grande falsità.
· Questa spirale diviene sempre più nera e tetra, fino ad immergerci nell’abisso della perdizione eterna. 
· Questa non verità è il frutto del non vero Dio che si adora. Si è recisi dalla sorgente della verità, che non è da noi, ma sempre da Lui.
· Un falso Dio infallibilmente produce un falso uomo, una falsa umanità. Dal falso uomo e dalla falsa umanità nasce la falsa civiltà. 
· In una falsa civiltà vi potrà essere qualcosa di vero? 
· Politica, economia, finanza, scienza, svago, sport, tutto rischia di essere avvolto dalla falsità a motivo del falso Dio che viene adorato. 
· Questa verità, annunciata dalle Scritture Sacre, è mirabilmente confermata dalla storia quotidiana.
· “Celebrando riti di iniziazione infanticidi o misteri occulti o banchetti orgiastici secondo strane usanze…
· Non conservano puri né la vita né il matrimonio, ma uno uccide l’altro a tradimento o l’affligge con l’adulterio. 
· Tutto vi è mescolato: sangue e omicidio, furto e inganno, corruzione, slealtà, tumulto, spergiuro, sconcerto dei buoni…
· Dimenticanza dei favori, corruzione di anime, perversione sessuale, disordini nei matrimoni, adulterio e impudicizia. 
· L’adorazione del falso Dio “è principio, causa e culmine di ogni male”. 
· L’adoratore del falso Dio “va fuori di sé nelle orge o profetizza cose false o vive da iniquo o spergiura con facilità” (Cfr. Sap 14,1-28). 
· Anche quello cristiano oggi da molti è stato trasformato in un falso Dio, perché lo si è spogliato della sua verità. 
· È un Dio che è nel cielo e non sulla terra, che è misericordioso e non più giusto. 
· È un Dio fortemente ridotto, perché senza la sua Parola nella globalità e totalità di essa. 
· Abbiamo briciole della sua verità, ma non la completezza. Siamo senza il vero Cristo. Anche di Lui abbiamo una immagine vaga. 
· Non conosciamo la sua verità e ignoriamo quella dello Spirito Santo. 
· Dalla falsità del nostro Dio, nasce anche la falsità del nostro insegnamento, delle nostre odierne teologie, delle nostre quotidiane omelie.
·  Da un Dio falso nasce la falsità di tutta la parola annunciata. 
· Dalla falsità della nostra adorazione del vero Dio nasce tutto quel mondo di divisione, separazione, guerra, odio.
· Nasce ogni contrasto, sopraffazione, delinquenza, criminalità, antiche e nuove forme di uccisione degli uomini. 
· Dinanzi a questo nuovo diluvio universale di distruzione dell’umanità, cosa pensa il falso adoratore di Dio? 
· Pensa che sia sufficiente votare una legge e queste cose non accadranno più. 
· È come se per legge si decidesse che la natura non fosse  più natura o che delle pietre producessero dei buoni frutti. 
· La pietra è pietra, non è albero. La natura agirà sempre secondo le sue leggi.
[bookmark: _Toc373525126][bookmark: _Toc373525977]29 Settembre 2013
· I mezzi cristiani, i cristiani a pezzi, i cristiani che si fanno da sé e che pensano di sposare ogni idea, sono lo scandalo del mondo. 
· Cristo è tutto intero. O lo si rende presente nella totalità e globalità del suo mistero, o non lo si rende presente affatto.
· Un mezzo Cristo, un Cristo a pezzi, un Cristo che ognuno si fa da sé, un Cristo che non è il pensiero di Dio, non è il Cristo di Dio. 
· Urge convincersi che nessun cristiano potrà mai farsi da sé, perennemente lui dovrà lasciarsi fare dallo Spirito Santo.
· Ma lo Spirito Santo opera attraverso le mani della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Sono queste oggi e sempre le sue mani.
· Ma oggi l’uomo non vuole la Chiesa, la rinnega, la rigetta, la ripudia come vera mano dello Spirito Santo per fare il cristiano vero. 
· Così facendo, ci si preclude ogni via verso il conseguimento della propria verità cristiana. Si rimane cristiani non cristiani. 
· Altra contraddizione storica è questa: la Chiesa è madre che deve generare sempre dei cristiani e darli a Dio come suoi veri figli. 
· Cosa succede ai nostri giorni? La Chiesa sta partorendo degli aborti, dei cristiani che iniziano, ma non giungono a perfezione. 
· Non giungono a perfezione perché molti figli della Chiesa hanno smesso di credere nel vero Cristo e senza di Lui non si generano figli a Dio.
· Oggi è una madre assai strana la Chiesa. Da una parte è dal grembo sterile, avvizzito, malato. Non genera più figli a Dio. 
· Dall’altra, quei pochi che riesce a concepire, già fin dal momento del parto, sono abbandonati a loro stessi, perché non nutriti di verità. 
· Anziché dare loro il latte solido della verità, della Parola, del Vangelo, si dona un latte fatto di polvere di parole umane, della terra. 
· Non partorendo e non allevando più cristiani, al momento in cui sulla scena della storia urge un cristiano, non se ne trova alcuno. 
· È questa oggi la tristezza del mondo, della storia: occorrerebbe in molti luoghi la presenza attiva e responsabile di qualche cristiano. 
· Lo cerchi, ma non lo trovi. Lo desideri ma non esiste. Se non esiste il cristiano neanche possono esserci soluzione cristiane. 
· Vi sono soluzioni pagane, da persone colme di idolatria e di ogni vizio che essa scatena nella nostra natura umana. 
· La responsabilità è della Chiesa e dei suoi ministri. Si sono dedicati a costruire aborti. Hanno concepito ma non condotto a perfezione.
· La responsabilità è anche dell’uomo, se per sua negligenza, volontà, mancato impegno, non si è lasciato fare cristiano dalla Chiesa.
· Il mondo non può vivere senza veri cristiani. Ha bisogno di luce e solo il vero cristiano è luce del mondo e sale della terra. 
· Il grande, denso buio che avvolge in questi giorni il mondo della politica, è il segno evidente che in esso non vi è alcun  vero cristiano.
· Il vero cristiano crea pace non guerra. Respira amore non odio. Proferisce parola di sapienza non di stoltezza. Mai dice parole vane. 
· Il vero cristiano è riconciliazione mai scontro. Cerca il bene degli altri rinuncia alla sua stessa vita. Si lascia crocifiggere, tacendo. 
· Il vero cristiano ama l’uomo così tanto da morire per il suo vero bene. L’egoismo non è mai cristiano, così pure la ricerca di sé.
· Chi però deve fare il vero cristiano è la Chiesa. Sono i suoi ministri. Se costoro pensano ad altro, chi farà mai i veri cristiani?
· È il solo motivo per cui la Chiesa esiste: per fare veri cristiani, veri discepoli di Gesù. Altri motivi non esistono perché lei esista. 
· Dimenticavo: sto parlando della Chiesa di Cristo Gesù. Altre chiese possono esistere a loro piacimento. Ma non sono di Cristo Gesù. 
· Signore, manda dall’alto il tuo Santo Spirito, perché scuota la tua Chiesa e la rende feconda di innumerevoli veri tuoi figli. 
· Senza i veri tuoi figli, il mondo è tetro, buio, angosciante, tumultuoso, in perenne guerra di odio e di rivalità, di egoismo e falsità. 
· In questo mondo senza veri cristiani si respira la falsità come aria e la menzogna si mangia come il pane, dichiarando tutto pura verità. 
· Giusto non è colui che osserva pedissequamente la Legge che è stata data ieri da Dio e neanche quella di ieri data dagli uomini. 
· L’osservanza pedissequa della Legge ci fa osservanti, ma non giusti. Ci fa osservanti di una norma, ma non della verità dell’amore. 
· I farisei del tempo di Gesù erano osservanti ma non giusti, erano nella legge ma non nella carità. La loro legge era priva del vero amore. 
· L’amore è universale, non particolare. È per tutti non per uno solo. L’amore è oltre ogni legge, perché l’amore è legge a se stesso. 
· Quando la legge non è illuminata dall’amore universale è somma ingiustizia, somma stoltezza, somma insipienza.
· Inoltre la Legge del Signore è complessa, molteplice, fatta di mille precetti, dati in tempi differenti, in contesti assai distanti da noi.
· L’ultimo precetto illumina quelli di prima con una luce più radiosa, divina, eterna. 
· Giusto è chi sa armonizzare tutti i precetti della Legge secondo sapienza e intelligenza nello Spirito Santo. 
· È sempre la sapienza divina che deve interpretare la Legge, mai la sapienza umana. Questa è pura stoltezza e insipienza.
· La Sapienza divina è infinitamente oltre la Legge, perché è Legge a se stessa. Anzi è la vera Madre di ogni vera legge. 
· Basta tutta la Sapienza divina per compiere la volontà attuale di Dio. Nient’affatto. Occorre una rivelazione immediata del Signore.
· Altrimenti possiamo fare un bene, ma non il bene che Dio chiede a noi in questo momento particolare della sua storia. 
· Oggi l’uomo è privo di vera sapienza divina. Quale giustizia potrà mai compiere nella storia? Nessuna. 
· Gli manca il principio di azione soprannaturale, eterno, celeste. In più si è dichiarato ateo, emancipato, senza più alcun Dio e Signore. 
· Quale vera salvezza potrà produrre nella storia? Nessuna. 
· Gli manca la voce attuale del suo Dio e Signore che gli manifesti qual è la sua attuale volontà in ogni momento e circostanza. 
· L’uomo di oggi è un misero cieco, non giusto perché non sapiente, non operatore di salvezza perché carente della luce attuale di Dio.
· Questa luce soprannaturale, attuale, divina, eterna sempre dovrà discendere per lui dall’alto, da Dio.
· Chi dovrebbe dare questa sapienza divina e questa luce soprannaturale oggi, alla Chiesa e al mondo sono i profeti del Dio vivente. 
· Ma costoro sono messi al bando dagli stessi uomini di Chiesa che avrebbero bisogno essi per primi di questa potente luce.
· Occorrerebbe ad essi per porre la loro vita nell’attualità della volontà di Dio, per liberarla dal vecchiume di una religione senza Dio.  
· Tutti oggi si rivolgono al miracolistico, al sensazionale, all’immaginario, al segno senza alcuna profezia vera, autentica, divina. 
· Abbiamo parole che non sono la divina Parola, segni che non sono i segni divini, miracoli che non sono i miracoli divini. 
· Poiché carenti di vera profezia, l’umanità verrà diffamata, lapidata, uccisa, dilaniata, soffocata, schiavizzata dalla legge dell’uomo. 
· Non vi è dinanzi ad essa neanche giusto che pensa come poterla aiutare in questo particolare frangente della sua vita.
· La salvezza dell’uomo è il frutto della Legge, della Sapienza, della Parola attuale della profezia. Altre vie non se ne conoscono.
· I pagani un tempo andavano a consultare i loro oracoli per avere una risposta di luce. Era tenebra, ma veniva considerata luce. 
· I cristiani, oggi, quale vero profeta consultano per conoscere la vera via da percorrere in ogni momento della loro terrena esistenza?
· Il teologo legge la storia, ne coglie verità e falsità, indica quali sono le vere problematiche da risolvere. Poi deve mandare al profeta.
· Non lo dimentichiamo mai: la Chiesa è fatta di Apostoli, Maestri, Evangelisti, Dottori, Teologi, Profeti. Ognuno con un ruolo definito.
· La verità attuale è il frutto della comunione di tutti questi ministeri. Un solo ministero non possiede alcuna forza di salvezza. 
[bookmark: _Toc373525127][bookmark: _Toc373525978]30 Settembre 2013
· La legge del falso adoratore è il peccato e peccato sempre produrrà. 
· Non può il falso adoratore produrre pace, gioia, misericordia, compassione, verità, giustizia, santità, amore, luce. 
· Possono cambiare tutte le leggi dell’umanità, ma il falso adoratore di Dio rimarrà sempre falso e produrrà sempre falsità. 
· Se vogliamo produrre frutti buoni, dalla falsa adorazione dobbiamo convertirci alla vera. 
· Ci convertiamo alla vera, se ci convertiremo alla Parola dell’unico vero Dio e Signore, non a delle frasi di Scrittura.
· Neanche a qualche brano di Vangelo, a delle Parabole e o dei momenti della vita di Cristo Gesù. 
· Siamo convertiti al vero Dio quando abiteremo in tutta la parola del Vangelo, della Scrittura, quando saremo in tutta la verità della fede. 
· La verità della nostra fede ci dice che il nostro Dio è fedele ad ogni sua Parola. 
· Quanto dice, Lui lo attua, non domani, ma oggi, durante la nostra vita terrena, lo attua anche domani nella sua eternità. 
· Poiché non crediamo più nella fedeltà di Dio alla sua Parola, tutti siamo falsi adoratori di un Dio creato da noi.
· Non siamo adoratori del Dio così come Lui si è rivelato, manifestato, fatto conoscere. 
· Poiché lo adoriamo falsamente, falso è il nostro presente, il nostro futuro, falsa sarà anche la nostra eternità.
· Dio è il giudice, nella storia, di ogni nostra azione sia di bene che di male, di verità che di falsità, di giustizia che ingiustizia. 
· Salomone era stato avvisato dal Signore: se mi abbandonerai, ti strapperò il regno. Lo lacererò. 
· Per fragilità, stoltezza, demenza senile, Salomone divenne idolatra, abbandonò il Signore, non lo servì con cuore fedele. 
· Il Signore viene e gli strappa il regno, lo lacera: «Poiché ti sei comportato così e non hai osservato la mia alleanza…
· Né le leggi che ti avevo dato, ti strapperò via il regno e lo consegnerò a un tuo servo. 
· Tuttavia non lo farò durante la tua vita, per amore di Davide, tuo padre; lo strapperò dalla mano di tuo figlio. 
· Ma non gli strapperò tutto il regno; una tribù la darò a tuo figlio….
· Per amore di Davide, mio servo, e per amore di Gerusalemme, che ho scelto» (1Re 11,1-13).
· Se il cristiano credesse veramente nel suo Dio, farebbe attenzione e non lascerebbe uscire dalla sua bocca neanche una sola parola vana. 
· Anche di essa oggi e sempre dovrà rendere conto al suo Signore. Dio verrà per giudicarlo anche durante la sua vita terrena. 
· Noi invece viviamo tutti in una mortificante dimensione orizzontale, in un immanentismo pestifero, in una relazione di falsa antropologia. 
· Di ogni opera, pensiero, desiderio, azione, decisione siamo responsabili dinanzi a Dio nel tempo e nell’eternità. 
· Possiamo anche non credere, ma il nostro Dio è fedele ad ogni sua Parola. La sua fedeltà non dipende dalla nostra fede. 
· Alla fede in Lui tutti siamo obbligati per legge di natura, come per legge di natura siamo dalla luce e non dalle tenebre. 
· La donna è stata creata da Dio come aiuto corrispondente all’uomo. Persona dinanzi alla quale egli sempre deve trovare la sua verità. 
· La verità dell’uomo è dalla verità della donna. Così come anche la verità della donna è dalla verità dell’uomo. 
· Se un uomo non trova la sua verità dalla donna con la quale è divenuto una sola carne, egli rimane senza lo specchio vivente.
· Senza lo specchio non si conosce, non conosce Dio, non conosce neanche la realtà creata secondo verità. 
· È come un navigante senza bussola e senza stelle, in una notte tetra, in un oceano in tempesta. 
· Questa è la condizione dell’uomo quando la donna non è più vera immagine della sua verità, vero specchio di fede, speranza, carità.
· Tutto questo spiega le ragioni profonde per cui Satana tenta Eva e non Adamo. È Eva la verità di Adamo. 
· Se Eva perde la sua verità, sarà facile anche per Adamo perderla. Finora Eva si era presentata ad Adamo sempre con la verità divina. 
· Si presenta con falsità diabolica. Non si accorge del suo cambiamento e si lascia tentare dalla sua nuova “verità”, che è falsità assoluta. 
· Avrebbe dovuto Adamo non cedere alla falsità di Eva. Lui però si lascia tentare e cade. 
· Avrebbe dovuto non ascoltare, ma ascolta. Sarebbe dovuto rimanere nel precetto ascoltato direttamente da Dio.
· Sposta invece lui l’asse dell’ascolto: da Dio alla sua donna. Da questo spostamento di asse, nasce la rovina dell’umanità. 
· La stessa cosa notiamo in un’altra coppia: Abramo e Sara. Anche Abramo ascolta Dio. 
· La parola divina è misteriosa, arcana, lunga nel suo compimento. Questa parola supera tutte le leggi del tempo, della storia, della vita. 
· Promette, ma contro ogni possibile pensiero della mente e ogni desiderio del cuore. 
· Anche Sara si sostituisce alla verità della divina parola e suggerisce ad Abramo una via umana. per avere un figlio gli dona la sua schiava.
·  Abramo da Agar genera il figlio, che non è il figlio della promessa, bensì della trasformazione della promessa. 
· Se la donna non diviene perfetta immagine della verità divina, l’uomo difficilmente si salva. 
· Quando la donna perde la sua verità eterna, è allora che l’umanità va in pezzi. 
· Oggi la donna ha perso questa sua verità eterna ed è il fallimento della società. 
· Oggi nella Chiesa si discute quale ruolo assegnare alla donna. 
· La donna non ha bisogno di ruoli umani, della terra, dati ad essa dagli uomini e neanche dagli uomini di Dio. 
· La donna ha un ruolo divino. Deve essere, anche nella Chiesa, la verità eterna della creazione e della redenzione. 
· La verità divina del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo che attraverso la sua vita illumina l’intero universo maschile. 
· Lo so. Pensare potrebbe sembrare cosa da persona folle,  che ha smarrito mente e intelligenza. Anzi da teologo folle. Potrebbe… 
· Oggi anche per la donna si vogliono verità umane, costruite ad hoc per farla sentire importante. Ma dove? 
· Non certo nella verità di Dio. Solo nella falsità di questo mondo. La donna ha un carisma di verità che non ha l’eguale nella creazione. 
· Se la donna conoscesse e vivesse questa sua divina verità, nel mondo vi sarebbe un sussulto di nuova creazione. 












[bookmark: _Toc373525128][bookmark: _Toc373525979]Ottobre 2013
[bookmark: _Toc373525129][bookmark: _Toc373525980]

1 Ottobre 2013
· I sentimenti che ogni cristiano deve avere sono quelli avuti da Cristo Gesù. 
· Ognuno è chiamato in Lui a fare della sua vita un sacrificio al Signore per la conversione dei cuori, la salvezza della anime.
· Quando si hanno sentimenti diversi, differenti da quelli di Cristo Gesù, è necessario chiedere con preghiera ininterrotta.
· Si chiede di essere illuminati, rafforzati, presi per mano e portati presso la croce di Gesù per contemplare la sua verità e il suo amore.
· Si chiede a Gesù che ci faccia entrare nel suo cuore per sprofondarci in esso.
· partiamo dal cuore crocifisso di Gesù per entrare nella nostra vocazione cristiana, o si è condannati ad una mortificante superficialità.
· Tolto Cristo dagli occhi, ben presto lo si toglierà anche dal cuore. 
· Se Cristo non è nel nostro cuore e noi nel suo, vana è la nostra religione e superflua la nostra fede. 
· Della verità di Cristo ne abbiamo fatto una cosa effimera, senza incidenza nella vita. È come se la sua croce non ci appartenesse più. 
· È questo il rischio di ogni modernità evangelica: saltare Cristo e la sua croce per rifugiarsi in una verità astratta, immaginaria.
· Cristo e la sua croce non possono essere saltati. Sono essi la verità della nostra fede, la verità della nostra vita. 
· Oggi il nostro mondo cristiano cerca in ogni modo di saltare Cristo e la sua croce. 
· Si vorrebbe solo un Dio glorioso, un Cristo trionfante, senza i segni specifici della sua verità. 
· Stiamo ritornando per qualche verso ai tempi di Pietro e degli Apostoli che vedevano in Gesù il Messia glorioso.
· Essi si si spaventavano dinanzi al Messia Servo Sofferente del Signore. 
· Anche noi stiamo ignorando che è proprio dalla croce che si giunge alla gloria.
· Non vogliamo convincerci che è dalla morte offerta in sacrificio di salvezza che possiamo godere la gioia celeste.
· I saltatori di Cristo oggi sono un esercito infinito. 
· Chi per un verso e chi per un altro, tutti lo stanno mettendo ai margini della fede, della storia, della vita. 
· Con diabolica prepotenza si sta insistendo su Dio e sulla sua misericordia, ignorando che Cristo è il Dono di Dio.
· Non si ha più fede nella misericordia divina come frutto della croce di Cristo.
· Non si crede più che la misericordia di Dio si vive in Cristo, con Cristo, per Cristo
· Non si crede più che alla misericordia di Cristo necessariamente si deve aggiungere la crocifissione, il martirio di ogni suo discepolo. 
· Saltare Cristo è saltare sia la verità di Dio che la verità della sua misericordia.
· L’una e l’altra verità sono dono di Gesù ai cuori.
· L’una e l’altra verità sono dono del sacrificio del cristiano divenuto un solo sacrificio con quello di Cristo.
· Oggi anche nella Chiesa regnano i grandi saltatori di Cristo, che sono i saltatori della sua mediazione universale di Cristo.
· In questa mediazione necessariamente noi ci dobbiamo inserire per ottenere da Dio la salvezza dei fratelli. 
· Saltare Cristo e la sua mediazione è appellarsi alla sola misericordia di Dio. 
· Ma questa è donata proprio in ottemperanza all’osservanza della legge del riscatto. 
· Noi in Cristo, “paghiamo” il prezzo del riscatto con l’offerta a Lui del sacrificio del nostro corpo e Dio ci dona l’anima da noi chiesta. 
· Saltare Cristo è saltare la salvezza. Saltare Cristo è escludersi da ogni vera salvezza e vera redenzione. 
· Gesù è fine, sapientemente fine. Lui vive in una comunità fatta di regole, ritualità, prescrizioni, tradizione umane e divine. 
· Lui è chiamato ad osservarle tutte, senza tralasciarne alcuna. Lui rispetta il suo mondo religioso, mai si è posto contro di esso. 
· Sempre Gesù metteva in campo tutta la sapienza, intelligenza, saggezza dello Spirito Santo e tentazioni e prove venivano tutte superate. 
· Gesù non è un contestatore. È un sapiente architetto che sa ben costruire un mondo nuovo senza minimamente distruggere quello vecchio. 
· Messo il germe della vera novità di Dio, sarà il tempo a seppellire ciò che è vecchio per far crescere e sviluppare solo ciò che è nuovo. 
· Chi non possiede questa scienza dello Spirito Santo rompe ciò che è vecchio, distrugge ciò in qualche modo dona vita,.
· Non crea alcun’altra forma di vita, dal momento che altre forme di vita richiedono anni e anni per imporsi e divenire legge della storia.
· Il Libro del Levitico prescriveva che fosse il sacerdote a dichiarare una persona affetta dal terribile male della lebbra.
· Era sempre il sacerdote incaricato di constatare l’avvenuta guarigione, in modo che si potesse nuovamente inserire nella comunità. 
· Gesù rispetta il ministero del sacerdote. Gli manda dieci lebbrosi perché da lui riconosciuti guariti e reintegrati in seno alla comunità.
· Non fa questo per riverenza. Lo fa per purissima obbedienza. Lo fa anche per rispetto alla comunità.
· Essa ha il diritto di conoscere con somma certezza, senza alcun equivoco, chi è lebbroso e chi è purificato.
· Deve sapere chi può ritornare nel suo seno e chi deve restarne fuori. 
· L’amore è rispetto, obbedienza, vero servizio all’uomo, lungimiranza nel fare ogni cosa per creare pace e serenità in seno al popolo di Dio.
· Oggi è proprio l’amore che manca alla nostra comunità sia religiosa che civile. 
· Manca quell’amore che rispetta l’altro nel suo ministero, funzione, responsabilità, servizio, carica, carisma, ufficio. 
· Senza quest’amore non c’è mai costruzione della comunità. Si è un mondo di soli, un mondo di tutti contro tutti. 
· A leggere certi messaggi dei social network tutti sono sapienti, tutti saggi, tutti hanno la ricetta in mano, tutti però contro tutti. 
· Se fosse questione di ricetta, sarebbe sufficiente un poco di sapienza e si potrebbe scegliere quella migliore, più efficace, più sana. 
· Non è questione di ricetta, è invece vera questione di amore. Non sappiamo più amarci nel nostro ruolo. 
· Non riusciamo più a rispettarci nei nostri uffici. Siamo cellule impazzite, alveare agitato. L’agitazione dell’alveare dura un istante. 
· La nostra agitazione è perenne, senza tregua. Ci sono poi gli agitatori di mestiere che ne trovano sempre una per riattizzare la lite.
· Gesù non attizza mai liti, mai crea guerre, sempre stempera i toni, sempre trova una via di sapienza.
· Sempre è guidato da quella somma prudenza che lo fa ritirare da certi luoghi dove l’atmosfera sta divenendo pesante per Lui. 
· Fa tutto questo perché Lui è tutto ricolmo di Spirito Santo, che è Luce, Sapienza, Intelligenza eterna. 
· È Guida Infallibile, Ottimo Difensore dalla conoscenza perfetta della verità visibile e invisibile di ogni uomo. 
· È lo Spirito al timone della vita di Gesù e per questo lui sempre si rivela inappuntabile in ogni sua parola, azione, dialogo, risposta. 
· Senza lo Spirito Santo dentro di noi, diviene difficile, anzi impossibile, poterci governare. 
· Siamo cellule impazzite, disarmonizzate, assolutizzate, divinizzate. Siamo impastati di odio, falsità, menzogna.  
· Siamo le sole cellule che possiedono la soluzione per ogni questione che la storia invece attesta non risolvibile.
· E questo motivo della Provvidenza divina che abbiamo espulso da essa. 
· Il vero problema da risolvere non è umano. È divino. La soluzione di ogni crisi non è sulla terra, è nel Cielo, è in Dio. 
· La nostra divinizzazione è purissima idolatria e per gli idolatri non c’è verità, neanche umana.
· L’idolatra è per costituzione ontologia, fisica falso nel corpo e nello spirito, nei pensieri e nelle idee. 
· La crisi celeste che investe la nostra società inevitabilmente è crisi della terra, crisi storica.
[bookmark: _Toc373525130][bookmark: _Toc373525981]2 Ottobre 2013
· Spesso il cuore dell’uomo, turbolento e peccatore, superbo e arrogante, si chiude e si arrocca nella sua misera condizione spirituale.
· Quando questo accade, ed accade sovente, più di quanto non si pensi, neanche i più grandi portenti del Signore riescono a smuoverlo. 
· Esso troverà sempre una ragione, un motivo per rinsaldarsi e consolidarsi nella sua falsità e menzogna. 
· L’insensibilità spirituale è frutto più velenoso del peccato e del vizio. 
· Essa, addormentando, uccidendo, estirpando la coscienza dal nostro intimo, ci rende ciechi dinanzi alla stupenda luce di Dio.
· La perdita della coscienza morale è il male del nostro tempo. 
· Esso è distruttore dello spirito più che un cancro per il corpo e più che l’Aids per le nostre difese immunitarie. 
· È una vera peste che annienta le cellule del nostro cuore e tutto diviene giusto, vero, buono, ottimo, anche le atrocità più mostruose. 
· Chi perde la coscienza morale soffoca la verità nell’ingiustizia e dichiara la sapienza stoltezza, pura fantasia.
· Senza la coscienza morale il cuore è incapace di vedere la realtà così come essa è, legalizzata in ogni sua nefandezza e meschinità.
· Nell’insensibilità della coscienza la volontà si ostina a rendere innocui gli inviati che il Signore manda per risvegliarci alla verità.
· Distrutta e derisa la via della nostra salvezza, non vi è più alcuna possibilità di redenzione. 
· Siamo prigionieri della nostra falsità, immoralità, vizio, peccato, cattiveria e malvagità. 
· Tutto questo avviene nonostante l’abbondanza di grazia e di benevolenza da parte del nostro Dio.
· Avviene perché il nostro cuore è diventato impermeabile alla sua luce, refrattario alla sua grazia.
· Il nostro cuore è divenuto repellente ad suo invito alla conversione e alla fede nella sua Parola.
· La condizione spirituale di chi perde la sensibilità della coscienza può essere senza ritorno. Si è ormai incamminati verso la perdizione. 
· Dinanzi a persone senza coscienza morale, La via da percorrere è di offrire ogni giorno al Signore la nostra vita per la loro salvezza. 
· L’opera dei santi in questo consiste: nel vedere il peccato di ostinazione dei loro fratelli ed offrire a Dio la loro vita per la salvezza. 
· Una vita per una vita. Una vita fisica per un vita spirituale. Il sacrificio del corpo per avere in cambio la salvezza di un’anima. 
· È in questa offerta che il Signore potrà salvare un cuore divenuto insensibile. 
· La grazia necessaria è immensa e per questo occorre che qualcuno, unitamente a Cristo Signore, la produca.
· La faccia anche fruttificare, in modo che possa essere donata a Dio per coloro per i quali noi chiediamo la conversione e la salvezza. 
· Gesù è venuto sulla nostra terra per dare la vita in riscatto per molti. 
· Ora il riscatto proprio in questo consiste: nel pagare noi la vita del fratello caduto in mano dei briganti e dei ladroni. 
· Quando un’anima cade nelle mani dei ladroni dello spirito e nei briganti della salvezza il fratello deve offrire la vita per il suo riscatto. 
· Il riscatto non è però la sola vita di Gesù Signore. Alla sua vita si deve aggiungere la nostra. 
· La sua e la nostra sono la grazia della redenzione e della salvezza dei fratelli, caduti in così grande miseria spirituale.
· Nell’aria si avvertono rigurgiti più che di perfetto pelagianesimo. Più che di camuffato semi- pelagianesimo. Più che di ogni altra eresia. 
· Vi è la piena abolizione di Cristo Gesù. È come se Gesù Signore fosse stato cancellato dal cuore e dalla mente. Di Lui non si parla più.
· Ma cosa sono esattamente queste due eresie o errori circa la comprensione, la presentazione, la vita secondo la vera antropologia?
· Queste due eresie essenzialmente distruggono Cristo Gesù, il mistero della sua grazia, la necessità dell’effusione dello Spirito Santo. 
· Per Pelagio non c’è trasmissione della colpa di Adamo nei suoi frutti di morte negli uomini. La colpa, il peccato è solo suo.
· Tutti i suoi figli vengono creati, procreati senza peccato. Nessun condizionamento da parte del peccato sulle generazioni future dell’umanità. 
· È come se l’uomo nascesse puro, buono, santo, senza alcuna eredità spirituale da parte del peccato di Adamo,  ma solo la morte fisica.  
· Per Pelagio non vi è alcuna contaminazione. Per il semi pelagianesimo l’umanità pur essendo macchiata, può collaborare con la grazia. 
· Oggi in qualche modo si sono superate queste due antiche eresie. Il problema della grazia e di Cristo Gesù neanche più si pone. 
· Questo avviene non fuori della comunità dei discepoli del Signore. Sono proprio essi che stanno scalzando Cristo Gesù dalle fondamenta.
· Chi è Cristo Gesù? È la verità storica, visibile, sulla terra, tra gli uomini di Dio. Non è una verità di pensiero, perché verità di carne.
· È la verità. nella quale ogni altra verità  diviene vera. È la verità che fa vera ogni altra verità. Senza Cristo non c’è verità vera.
· Cristo Gesù è la verità antropologia e divina, nella quale ogni uomo è chiamato a  ricevere la sua verità antropologica e divina.
· Gesù è Colui dal cui fianco aperto, sempre aperto, insanguinato sulla croce, sgorga lo Spirito Santo e la grazia della vera salvezza.  
· La grazia e lo Spirito, necessari all’uomo per essere veri cristiani sulla nostra terra, si attingono perennemente dal cuore di Cristo. 
· Ma chi è il vero cristiano? Esattamente è il vero uomo. Colui che è chiamato a fare vere tutte le cose nella sua verità acquisita. 
· Cristo è la sorgente perenne della verità. Lo zampillo per sempre della grazia. Il suo cuore è quello stupendo corso d’acqua dai sette fiumi.
· Se mettiamo da parte Cristo, mettiamo da parte anche la grazia e lo Spirito Santo.
· Mettiamo da parte la possibilità per l’uomo di poter raggiungere la sua Verità.
· Messo da parte Cristo, si pone in un fianco lo Spirito Santo. L’uomo annaspa nella sua falsità, schiavitù, tremenda e terrificante povertà 
· Questa legge non l’ha stabilita l’uomo. L’ha voluta Dio. È il Padre celeste che ha costituito Gesù, Mediatore Universale tra Lui e l’uomo.
· Se togliamo Cristo, se quando parliamo lo poniamo in un cantuccio, ci vergogniamo di Lui,  lo nascondiamo, chi ci darà la nostra verità? 
· La verità dell’uomo è dalla verità di Cristo, la sua grazia è dalla grazia di Cristo, il suo futuro eterno è dal presente eterno di Cristo.
· Cristo è la verità del presente e del futuro dell’uomo. Senza Cristo l’uomo è senza la sua verità nel tempo e nell’eternità.
· Cristiano, in Cristo, con Cristo, per Cristo, la verità del presente e del futuro eterno dell’uomo è dalla tua verità e grazia. 
· Alta è la tua responsabilità. Se tu la luce dell’umanità, la sua verità, la sua vita. Sei tutto questo se sei una cosa sola con Cristo. 
· Cristiano, chiunque tu sia, ricordarlo: le eresie sempre ritornano nella storia, esse sanno ben camuffarsi, nascondersi, mimetizzarsi.
· Pelagianesimo e semi – pelagianesimo oggi si stanno camuffando e mimetizzando nella convinzione dei cristiani che il cristiano è superfluo. 
· Farsi o non farsi cristiani oggi non ha più alcuna importanza. Importante è creare un futuro terreno di bene per tutti.
· Pelagio gioisce dalla tomba, si rallegra. È riuscito a farci abbracciare la sua eresia facendocela vivere nel cuore in modo silenzioso. 
· Gesù sei finito veramente male. Ti hanno crocifisso ieri. Ti crocifiggono oggi. Ti hanno ripudiato ieri, ti ripudiano oggi. 
· Ti hanno venduto ieri, ti vendono oggi. Ti hanno rinnegato ieri, ti rinnegano oggi. Molti tuoi discepoli non amano più la tua croce.
· La vogliono abolire, cancellare, distruggere, sotterrare. Eppure tu altro non hai fatto che gridare beati tutti i crocifissi di questo mondo.
· Una grazia ti chiedo: fammi tuo vero discepolo, veri cristiano, vero prete, dalla croce, sulla croce, non fuori di essa, non senza di essa.
[bookmark: _Toc373525131][bookmark: _Toc373525982]3 Ottobre 2013
· Il cristiano deve possedere un solo desiderio: conoscere Cristo Gesù, non però di una conoscenza superficiale, epidermica, episodica. 
· Lui deve volere entrare negli abissi del cuore di Cristo Gesù, perché solo in questo abisso è possibile conoscere il Signore. 
· Neanche deve volere una conoscenza puramente fondata sull’intelligenza, sulla mente, la razionalità, la scienza. 
· Il cristiano non può essere solo uno studioso delle grandi summe del Medioevo e neanche un contemplatore della scienza degli altri. 
· Gli altri a lui devono interessare poco, non sono la giusta via per approdare negli abissi infiniti del cuore del suo Salvatore e Redentore. 
· A volte gli altri rimangono a mezz’aria, neanche si poggiano sulla pelle di Gesù Signore, figuriamo poi ad entrare nel suo cuore.
· Il cristiano deve volere una conoscenza che sia immedesimazione, vera trasformazione del suo cuore nel cuore di Cristo.
· Anche la sua mente deve posarsi nella mente di Cristo, i suoi pensieri nei pensieri di Cristo, la sua volontà nella volontà di Cristo.
· E ancora. il suo corpo nel corpo di Cristo, la sua anima nell’anima di Cristo, dei suoi desideri nei desideri di Cristo Gesù.
· I suoi interessi devono essere esclusivamente interessi del Dio Incarnato, Crocifisso, Risorto per la nostra giustificazione e salvezza. 
· Il cristiano deve volere ripresentare, raffigurare, mostrare Cristo al vivo. 
· La conoscenza per il cristiano solamente in questo deve consistere: nell’essere Lui vera realizzazione di Cristo nella storia. 
· La sua conoscenza è solo per immedesimazione, non fantastica, ma reale, non momentanea ma perenne, non superficiale ma profonda.
· La sua conoscenza di Cristo non può abbracciare solo una parte, deve essere nella sua totalità di corpo, anima, spirito. 
· Oggi si vive di mortificante superficialità. Il cristiano che è tale se è perennemente da Cristo, in Cristo, per Cristo, non conosce Cristo. 
· Cristo da cuori e menti è sfrattato. È barattato, venduto, bandito, consegnato alla profanità e mondanità del pensiero senza pensiero. 
· Oggi è l’epoca, l’era religiosa dei grandi saltatori di Cristo. Si pensa che nel rapporto con Dio Egli ormai sia diventato inutile. 
· Addirittura non si riconosce più la vera identità del Dio dei Cattolici, che non è il Dio inventato da essi, bensì che li ha generati.
· Il Dio dei cattolici non è dei cattolici, è il Dio vero, l’unico vero Dio, l’unico dalla verità divina, eterna, soprannaturale perfetta.
· È il Dio dalla identità non pensata, non immaginata, non creata dall’uomo. Tutti gli altri Dèi in qualche modo sono stati creati dall’uomo. 
· Il Dio dei cattolici, il Dio cattolico ha creato il cristiano, perché lo ha elevato alla dignità di divenire partecipe della stessa natura divina.
· È in questa elevazione che si compie la verità dell’uomo. Per cui il cristiano, nella sua vera essenza, è la perfezione dell’umanità.
· È la perfezione non acquisita definitamene, ricevuta nel santo battesimo, da portare a compimento e a perfezione nel corso della sua vita.
· Se il cristiano non fa la differenza tra l’umanità imperfetta e l’umanità perfetta, ha smarrito la sua verità.  È il vero dramma cristiano. 
· Ma se il cristiano non lavora per fare altri cristiani, l’umanità sprofonderà in una caduta in umanità, in una perdita della sua verità. 
· Cristiano, grande è la tua responsabilità. Se con la tua fede non generi altri cristiani, è il segno che tu sei morto a Cristo Gesù. 
· È facile trasformare il messaggio di Cristo Signore in un vago, vuoto sentimentalismo.
· In una specie di esaltazione collettiva per un amore universale senza regole e senza principi. 
· La storia attesta che gli esaltati religiosi sempre appaiono e sempre scompaiono. 
· È anche facile costruire comunità di forti emozioni, con caratteristiche estatiche che sono un vero delirio religioso. 
· La mente dell’uomo quando si imbizzarrisce è capace di qualsiasi cosa. 
· Le esaltazioni mistiche false, inventate, recitate con arte sono assai frequenti. 
· Le influenze del pensiero sul corpo sono così poderose da creare anche malattie immaginarie.
· Esse non cadono neanche sotto i potenti occhi clinici delle moderne, sofisticate analisi mediche.
· Questo mondo religioso, fatto di sentimentalismo, vaghezza nell’amore, persistente e incontrollata emozionalità, deliri estatici a comando…
· Fatto di governo dell’immaginazione sul corpo, non appartengono al Vangelo, al Messaggio, alla Buona Novella, alla Fede in Cristo Gesù. 
· Questa è fatta di scrupolosa osservanza dei comandamenti e dei più piccoli precetti della carità. 
· La fede in Gesù diviene vera quando si abbandona il mondo immaginario dei desideri e dei sentimenti, delle velleità e delle immaginazioni.
· Si fa autentica quando ci si distacca dalle false estasi e dai deliri, e ci si immerge nelle profondità della storia. 
· La fede in Cristo Gesù è sana quando dal cielo da noi costruito ci si cala nel quotidiano di questo mondo e lo si vive con solenne impegno.
· È autentica quando la si incarna in un lavoro ininterrotto dettato dalla più stretta osservanza ad ogni nostro obbligo.
· La nostra religione è vera se essa è santificazione di ogni relazione con Dio e con i fratelli, con il creato, con le cose delle terra.
· È vera quando sa vivere nella verità del Vangelo ogni evento, buono, meno buono, cattivo, di gioia, di croce, anche di morte. 
· Una sola relazione vissuta in modo errato e siamo fuori della vera fede. Siamo nell’esaltazione, nella falsa mistica, nell’errore. 
· San Paolo vide che la comunità che vive in Corinto era caduta in una esaltazione pericolosa. 
· Tutti erano esaltati, conquistati dal loro carisma. Mancava in questa comunità la quotidianità concreta. 
· Neanche l’eucaristia veniva celebrata secondo la profondità dell’amore racchiuso in essa. 
· Risolve questa crisi di vero delirio mistico, carismatico, dettando loro la legge della più perfetta carità.
· Se parlassi le lingue degli uomini e degli angeli, ma non avessi la carità, sarei come bronzo che rimbomba o come cimbalo che strepita. 
· E se avessi il dono della profezia, se conoscessi tutti i misteri e avessi tutta la conoscenza…
· Se possedessi tanta fede da trasportare le montagne, ma non avessi la carità, non sarei nulla. 
· E se anche dessi in cibo tutti i miei beni e consegnassi il mio corpo per averne vanto, ma non avessi la carità, a nulla mi servirebbe. 
· La carità è magnanima, benevola è la carità; non è invidiosa, non si vanta, non si gonfia d’orgoglio, non manca di rispetto…
· Non cerca il proprio interesse, non si adira, non tiene conto del male ricevuto, non gode dell’ingiustizia ma si rallegra della verità. 
· Tutto scusa, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta. La carità non avrà mai fine. 
· Le profezie scompariranno, il dono delle lingue cesserà e la conoscenza svanirà. 
· Infatti, in modo imperfetto noi conosciamo e in modo imperfetto profetizziamo. 
· Ma quando verrà ciò che è perfetto, quello che è imperfetto scomparirà. 
· Quand’ero bambino, parlavo da bambino, pensavo da bambino, ragionavo da bambino. 
· Divenuto uomo, ho eliminato ciò che è da bambino. 
· Adesso noi vediamo in modo confuso, come in uno specchio; allora invece vedremo faccia a faccia. 
· Adesso conosco in modo imperfetto, ma allora conoscerò perfettamente, come anch’io sono conosciuto. 
· Ora dunque rimangono queste tre cose: la fede, la speranza e la carità. Ma la più grande di tutte è la carità! (1Cor 13,1-13).
· I pericoli e le tentazioni per costruire un falso cristianesimo sono tanti. 
· Gesù oggi ci insegna come vincerli: vivendo anche i più piccoli precetti della Legge di Dio. 
· Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno compimento. 
· In verità io vi dico: finché non siano passati il cielo e la terra…
· Non passerà un solo iota o un solo trattino della Legge, senza che tutto sia avvenuto. 
· Chi trasgredirà uno solo di questi minimi precetti e insegnerà agli altri a fare altrettanto, sarà considerato minimo nel regno dei cieli. 
· Chi invece li osserverà e li insegnerà, sarà considerato grande nel regno dei cieli (Mt 5,17-19).  
· Conosciamo ora la vera religione. A noi il compito di non trasformarla in un vago sentimentalismo o in un delirio religioso. 
[bookmark: _Toc373525132][bookmark: _Toc373525983]4 Ottobre 2013
· È ministero affidato da Dio al teologo leggere la storia e condurre ogni evento che in essa si compie nella verità della fede.
· La verità della fede non è una verità di ragione, come la metafisica e altre scienze, e neanche empirica, sempre mutevole.
· La verità della fede è per manifestazione che l’Autore dell’uomo e dell’intero universo ha fatto di Sé e dell’uomo all’uomo.
· È una verità che trova il suo fondamento nello stesso Autore dell’uomo. 
· L’autore dice all’uomo la sua composizione fisica, metafisica, materiale, spirituale. Comprende passato, presente, futuro, tempo, eternità. 
· Precisata cosa è la verità della fede – verità infallibile, intramontabile, sempre vera, sempre efficace – leggiamo con essa i recenti fati.
· Vi è un fatto di cronaca che viene riferito a Gesù. Pilato ha ucciso in Gerusalemme alcuni Galilei. La risposta di Gesù è immediata.
· Credete che quei Galilei fossero più peccatori di tutti i Galilei, per aver subìto tale sorte? 
· No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo. 
· quelle diciotto persone, sulle quali crollò la torre di Sìloe e le uccise.
· Credete che fossero più colpevoli di tutti gli abitanti di Gerusalemme? 
· No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo» (Lc 13,1-5). 
· Oggi mi sono chiesto: se Gesù fosse con noi e gli avessero comunicato quella immane ecatombe di vittime annegate, cosa avrebbe risposto?
· Avrebbe risposto allo stesso modo. Avrebbe invitato ognuno a mettersi la mano sul cuore e pensare seriamente ad una profonda conversione. 
· Avrebbe chiesto ad ognuno di esaminare la propria coscienza e di darsi lui la risposta, se vuole morire o vuole vivere. 
· La nostra civiltà è una civiltà nella quale il peccato regna sovrano. Ora il peccato produce sempre morte. 
· Il peccato è stoltezza, insipienza, superbia, avarizia, odio, invidia, concupiscenza, idolatria, superstizione, falsa conoscenza di Dio. 
· Questo peccato che è dentro il cuore di ognuno genera menzogna, falsità, inganno, guerra, contrapposizione, inimicizie, estrema povertà.
· Produce genocidi, infanticidi, femminicidi, omicidi, matricidi, parricidi, stragi, olocausti infiniti, rivoluzioni, morti e sempre morti. 
· Gesù è di una verità intramontabile, incontrovertibile, indiscutibile, divinamente, umanamente, storicamente vera. Si compie sempre. 
· noi ci convertiamo, abbracciamo la sua verità, ci lasciamo muovere dalla sua grazia, oppure non ci sarà vita per noi.
· Il peccato uccide non chi lo commette, uccide l’uomo, distrugge il creato, rovina la natura umana nella sua unità.
· Il peccato non rimane nel luogo in cui lo si commette. Esso supera i confini nazionali. Possiede un passaporto internazionale. 
· Il peccato di uno genera frutti di morte in tutta l’umanità. Il mio genera la morte nell’altro. Quello dell’altro in me.
· ci convertiamo, entriamo nella nostra verità, che è da Cristo Gesù, oppure siamo condannati a piangere morti, sempre più morti. 
· Non vi sono leggi umane che possano contrastare la potenza distruttrice del peccato. Non ci sono blocchi, neanche navali.
· Le conseguenze del peccato si annullano togliendo il peccato dal nostro cuore, dalla nostra mente, dal nostro corpo.
· Nessuno si scandalizzi, si stracci le vesti. Solo uno toglie il peccato del mondo: Cristo Gesù, il Dio fattosi carne per farci veri in Lui. 
· Tutti gli altri possono solo piangere inutilmente sulle sue sciagure. Possono anche gridare alla scandalo o alla vergogna.
· Si possono anche lamentare contro le rivoluzioni di questo mondo che provocano fughe di massa, esodi più che biblici.
· Senza Cristo non possono togliere il peccato e sempre sono chiamati a piangere. Nulla possono. Il peccato è struttura potente invincibile. 
· Invece se ci convertiamo, ci immergiamo nella verità e nella grazia di Cristo Gesù, si aprono per noi le porte della vera speranza.
· Nella conversione a Cristo, anche noi diveniamo persone che tolgono il peccato del mondo. Solo però nella vera conversione.
· Il peccato è forza potente che milita nelle nostre membra. Solo uno la può vincere: Gesù Signore e chi è con Lui una cosa sola.
· La pratica di una religione sentimentale non aiuta la vera soluzione dei problemi. La soluzione nasce dalla più pura verità della fede. 
· Questo il teologo vede e questo deve annunziare. Se non lo annunzia è responsabile dinanzi a Dio di tutte le conseguenze del peccato.
· È responsabile perché non ha fatto luce divina, di purissima verità, nella storia tormentata che ogni giorno viene vissuta.
· Io piango queste vittime. Non le piango però come le piange il mondo, con polemiche, alterchi, scarico di responsabilità, accuse.
· Le piango da uomo di fede in Cristo Gesù. Le piango piangendo sulle mie omissione di prete teologo e dico al Signore che abbia pietà di me. 
· La legge di Dio trasgredita non può essere risanata se non attraverso il nostro perfetto rientro in essa. 
· Non sarà mai possibile risanare la legge rimanendo noi fuori di essa o ai suoi margini. 
· Si ritorna in essa, e la legge ricomincia ad essere per noi vera fonte di vita, perenne sorgente di pace. 
· Poiché è l’osservanza della legge la vera via per la costruzione della socialità tra gli uomini, urge anche un impegno comunitario. 
· L’impegno personale da solo non basta. È tutta la comunità che deve decidere, stabilire di rientrare. 
· La forza della vera socialità non è il singolo. È tutta la comunità che decide e si impegna a rientrare nella legge santa del suo Dio.
· La volontà di rientrare comunitariamente nella legge del Signore, nel suo Vangelo, per noi cristiani, avviene di domenica in domenica.
· Essa si compie nella celebrazione dell’Eucaristia, che è vera stipulazione con Dio in Cristo Gesù. 
· Ma qui si riscontra il totale fallimento, essendo ormai l’Eucaristia considerata da tutti, una preghiera imposta dalla Chiesa.
· Essa non è più una santa convocazione per stipulare con il nostro Dio l’alleanza nel sangue di Gesù Signore. 
· La stessa modalità di partecipare alla Santa Messa rivela il nostro spietato egoismo, anziché mostrare la forza della vera comunione.
· Il dolore che il risanamento provoca è necessario come espiazione, purificazione, della trasgressione perpetrata. 
· È l’errore dei nostri giorni pensare di risanare la nostra socialità rimanendo nella trasgressione della legge. 
· O si rientra nella legge di Dio, o non c’è possibilità di alcun risanamento sociale.
[bookmark: _Toc373525133][bookmark: _Toc373525984]5 Ottobre 2013
· La conoscenza del cristiano è per perfetta comunione alle sofferenze di Cristo per conoscere poi tutta la gloria della risurrezione. 
· Ma anche in questo caso la comunione non è intellettiva, scientifica.
· Non è il sapere quante frustate, quanti chiodi, quanti sputi, quanti insulti, quante parole oscene, quanto disprezzo Gesù ha dovuto subire. 
· Questa conoscenza è pura vanità, non serve all’anima che vuole elevarsi verso Cristo Signore. 
· La comunione vera, che è conoscenza e scienza vera delle sofferenze di Cristo, è per assunzione di tutto il dolore di Gesù.
· Lo si assume nel proprio corpo, nella propria anima, nel proprio spirito. 
· Si entra in comunione divenendo una sola sofferenza, una sola croce, un solo martirio con Gesù Signore.
· Il cristiano e Cristo Gesù sono un solo corpo, ma anche un solo mistero di redenzione e di salvezza. 
· Il corpo di Cristo è crocifisso. Il corpo del cristiano non può non essere crocifisso. 
· Uno solo è il corpo, non due. Una sola deve essere la croce, non due. 
· E neanche Gesù può essere lasciato sulla croce e il cristiano trascorrere la vita nei piaceri e nelle effimere gioie di questo mondo.
· Sarebbe questa una contraddizione. Anzi una negazione del mistero che avvolge il corpo di Gesù Signore. 
· Quanto vale per la sofferenza vale anche per la Parola di Gesù. Non vi potrà mai essere una parola diversa tra Cristo Signore il cristiano.
· Anche perché la Parola del discepolo ha un solo nome: Cristo Gesù. 
· Il discepolo deve predicare Cristo, non l’uomo. Deve predicare Cristo se vuole predicare l’uomo. 
· Se non predica Cristo, mai potrà predicare l’uomo. Gli manca la verità dell’uomo, perché non possiede la verità di Cristo. 
· Predicando Cristo si dona all’uomo il solo unico principio della sua verità. 
· Sulla misericordia di Dio e dell’uomo è giusto che si abbaia una luce sicura, certa. 
· È questa la verità centrale della nostra fede e su di essa errori, falsità, eresie, approssimazioni non sono consentiti. 
· Prima verità: Non c’è nessuna misericordia fuori dell’osservanza dei Comandamenti. 
· L’osservanza della Legge del Signore è il fondamento solido per ogni misericordia. 
· Seconda verità: Non c’è amore vero verso l’uomo se non vi è amore vero verso Dio. 
· L’amore vero verso l’uomo rivela l’amore vero verso il nostro Dio. Questo amore vero è racchiuso nella Legge dell’Alleanza. 
· Terza verità: La trasgressione di un solo comandamento della Legge si rende trasgressori di tutta la Legge. 
· Un solo comandamento non osservato, ci rende ingiusti dinanzi a Dio. 
· Nell’ingiustizia non c’è vero amore. Urge rientrare nella giustizia perfetta dell’osservanza di tutta la Legge. 
· Un uomo non può essere calunniatore degli innocenti e poi farsi corifeo delle opere di misericordia corporali. 
· L’altro va amato nella verità del suo corpo, del suo spirito, della sua missione, di tutto il suo essere. 
· L’uomo è unità indissolubile. Non si può amare un uomo e odiarne un altro. Si ama l’uomo, non un uomo. 
[bookmark: _Toc373525134][bookmark: _Toc373525985]6 Ottobre 2013
· La Parola di Cristo è infallibilmente vera. Essa si compie in un momento della storia che noi neanche riusciamo ad immaginare. 
· Se riuscissimo ad immaginare il tempo e il luogo del suo avverarsi, potremmo anche evitare di giungere in quel luogo e in quel tempo. 
· Invece è come se la stessa storia e lo stesso tempo ci conducessero verso di essi. La storia non la decidiamo noi. 
· Vi è in essa l’imponderabile divino che non appartiene alla nostra volontà, alla nostra intelligenza, alla nostra sapienza. 
· Questo imponderabile divino nessuno lo vuole considerare, nessuno lo prende sul serio. 
· Tutti ormai ci sentiamo padroni, governatori, signori della storia. Essa invece obbedisce ad un solo Padrone, Signore, Governatore. 
· Essa è nella mani di Dio, del solo ed unico Dio, del Dio uno e trino, che è il suo potente creatore. 
· Questo non significa che noi siamo condannati ad un destino cieco. Né tanto meno che siamo marionette o burattini nella mani del Signore. 
· Significa invece che noi possiamo dare alla storia verità e falsità, salvezza e perdizione, luce e tenebra, bene e male.
· Possiamo portare in essa giustizia e ingiustizia, prosperità e miseria, vita e morte. Diamo vita se rimaniamo nella Parola del Signore. 
· Concepiamo morte se ci distacchiamo dalla Parola e camminiamo secondo i desideri del nostro cuore. 
· La storia ce la offre il Signore, ogni storia è un suo dono. Spetta a noi salvarla o perderla, redimerla o dannarla. 
· Spetta a noi rimanere nella Parola, oppure uscire da essa. Ma la storia non è governabile da nessuno. 
· Nessuno si illuda. Vi è sempre l’imponderabile divino che sfugge sia alla nostra intelligenza che al nostro cuore. 
· Dio sempre si riserva l’ultima parla sulla storia. Questa è sua. Gli appartiene per diritto eterno. Nessuno gliela potrà mai rapire. 
· Nella sua grande umiltà l’uomo si prostra dinanzi al suo Dio e chiede che sia lui a guidare i suoi passi sulla via della pace. 
· Il pensiero dell’uomo, non conoscendo le cose, pone sempre fantasia e immaginazione a servizio della sua mente.
· Questa quasi sempre è creatrice di una realtà, anziché perfetta lettrice di quanto avviene nella storia. 
· È questo il vero male dell’uomo: l’invenzione, l’alterazione, la trasformazione, l’interpretazione della realtà senza verità storica.
· Questa interpretazione è fatta a proprio gusto e orientamento religioso, filosofico, scientifico, politico, economico.
· L’uomo ignora spesso che la storia non è solo frutto di immanenza, ma anche di trascendenza. Dio non può uscire dalla storia. È il Signore. 
· È proprio la trascendenza a dare significato all’immanenza. L’alterazione della verità storica è il vero dramma dell’umanità. 
· La trasformazione del dato oggettivo diviene calunnia, falsa testimonianza, mormorazione, pettegolezzo, giudizio temerario. 
· Per causa di una falsa lettura della storia si può condannare una persona a morte. Le si può togliere la pace per sempre. 
· Molto di più. La si può anche avviare sulla strada della perdizione eterna. Basta un niente. Basta una sola parola del Vangelo trasformata. 
· Oggi tra realtà oggettiva e mente dell’uomo vi è perfetta ignoranza. La realtà oggettiva è una cosa e la mente tutt’altra cosa. 
· Questa semplice constatazione ci fa ben comprendere il degrado umano nel quale l’uomo è chiamato a vivere. 
· Non si sa leggere più la verità oggettiva del proprio corpo, figuriamo ad essere capaci di leggere la realtà oggettiva del proprio spirito.
· Della propria anima, di Dio e del mondo della trascendenza vi è poi ignoranza assoluta, cecità totale, alterazione subdola e perniciosa. 
· L’uomo è divenuto oggi terribilmente povero. È povero di verità oggettiva. Ha annullato finanche la realtà oggettiva del giudizio di Dio. 
· Quale speranza possiamo avere per una rinascita della nostra umanità, se siamo incapaci di oggettività? 
· Ormai la mente è creatrice della realtà, della verità, della giustizia, della stessa umanità. Crea però falsità mostruose, orrende. 
· Questa è la vera crisi dell’uomo moderno. È una crisi dalla quale non c’è soluzione. 
· È una crisi in cui la volontà assurge a creatrice della realtà. È reale ciò che si pensa e si vuole. Oggi è verità  buona anche il peccato. 
· Saltata la realtà oggettiva, storica, si dona all’immaginazione, alla fantasia, ai desideri la facoltà di desiderare, creare, inventare.
· Si dona forza ad ogni velleità di pensarsi una storia anch’essa irreale, surreale, inesistente, impossibile. Velleitaria appunto.
· Oggi, se si vuole salvare la società del futuro, si deve educare ogni uomo alla realtà.
· La realtà è povertà, miseria, sofferenza, privazione, malattia, assenza di ogni cosa, morte. Anche la morte va accetta, anzi preparata. 
· La realtà ha un solo nome: duro, difficile, quotidiano lavoro per procurarsi un tozzo di pane. 
· La realtà è ancora più difficile di ieri: oggi si deve sudare non solo per avere un tozzo di pane. 
· Si deve sudare per avere un lavoro. Dopo aver sudato per trovarlo, per crearselo, da esso si ricava solo un tozzo di pane, nient’altro. 
· Questa è la dura realtà alla quale siamo chiamati ad educarci. Se manchiamo in questa educazione è la nostra fine. 
· Ma noi vogliano educarci alla povertà, alla sofferenza, alla malattia, alla morte, alla croce? Gesù non fu educato dal Padre alla croce? 
· Questa crisi avrebbe potuto educarci a riportare cuore, mente, corpo, anima, spirito nella verità della nostra umanità. 
· Noi non ci stiamo lasciando educare. Nessuno vuole rinunziare a qualcosa. Nessuno è disposto a dare una svolta alla sua vita.
· O ci lasciamo educare da Dio attraverso la storia, o non ci sarà futuro di bene per alcuno. Il futuro è nella nostra vera educazione. 
[bookmark: _Toc373525135][bookmark: _Toc373525986]7 Ottobre 2013
· Con le sue acquisizioni scientifiche e tecnologiche l’uomo potrebbe oggi trasformare il mondo in un paradiso terrestre. 
· Invece la storia ci scaraventa dinanzi agli occhi stragi, morti, lutti, guerre, infinite povertà, popoli in fuga dalla loro terra, liti perenni, contrasti.
· Ci mostra dissensi, divisioni, armamenti sofisticati, missili, bombe capaci di distruggere il mondo, ogni altro strumento di devastazione. 
· L’uomo è un giocattolo impazzito. Un meccanismo ingovernabile. Uno strumento non manovrabile. 
· È una struttura dai calcoli totalmente sbagliati, pronta in ogni istante per implodere o per collassare. Manca di stabilità. 
· È un fiume senz’argini. Una roccia friabile, che si sgretola alla prima pioggia. È un generatore di morte e non di vita.
· Ma è questo l’uomo? Sì, è proprio questo.  Non perché così è stato fatto, ma perché così vuole farsi ogni giorno. 
· Dio ha creato l’uomo in tutto simile ad uno dei tanti giocattoli elettrici che oggi si trovano in ogni negozio. 
· Questi giocattoli per funzionare hanno bisogno di una pila, che doni energia al loro meccanismo. 
· La pila si esaurisce. Occorre che venga ricaricata oppure sostituita. La pila per il funzionamento dell’uomo si scarica ogni secondo. 
· Essa però non si trova nei mercati della terra.  Non è un prodotto che l’uomo si può costruire. La pila dell’uomo è Dio. 
· L’uomo vive se è perennemente alimentato da questa pila divina che è il suo Creatore e Signore. 
· Se non si alimenta di Dio, è un giocattolo spento, rotto, morto, inservibile per il bene, pronto sempre però a fare il male. 
· È un giocattolo che trasforma la sua funzione. Anziché produrre bene sa produrre solo male, male sempre più sofisticato e intenso. 
· È una carcassa che può essere solo rottamata e fusa nel fuoco eterno dell’inferno.
· Gesù ci rivela che pila divina nell’uomo è solo Lui, nessun altro. Nel cielo, sulla terra, sotto terra, non esiste altra pila. 
· L’uomo non ricomincia a funzionare come giocattolo divino se è collegato con Dio. Dio attualmente non è più pila per l’uomo. 
· Ha affidato, ha dato questo ministero a Cristo Gesù. È Lui oggi e sempre, per ogni uomo, la pila della vera vita. 
· Pila di conoscenza, sapienza, intelligenza, verità, giustizia, santità, vero governo per l’uomo di se stesso. 
· Chi non viene alimentato da questa pila di grazia e di vita eterna, rimane sì giocattolo di Dio, ma fracassato, rotto, impazzito.
· È un giocattolo tendente al male e non al bene, alla morte e non alla vita, alla distruzione e non alla costruzione. 
· Non vi sono eccezioni, deroghe, alternative, sostituzioni. Non si possono giustificare ignoranza, non fede, ateismo, empietà, idolatria. 
· Senza pila il giocattolo non funziona per il bene. È caricato di un’altra pila, quella diabolica, del principe di questo mondo. 
· Ma questa pila diabolica è solo per il male non per il bene. È una pila di egoismo non di carità. Di individualismo non di comunione. 
· È una pila di distruzione non di edificazione. Di accaparramento della ricchezza non di condivisione e di solidarietà. 
· È una pila che allontana da Dio, dalla fonte della vita eterna. Non è un pila che avvicina a Dio e alla sua eterna e divina verità.
· Cristo Gesù non è sostituibile da nessuna creatura. Neanche il Padre celeste lo potrà mai sostituire, cambiare, modificare, trasformare. 
· È Lui la nostra pila eterna. Se Lui è in noi, funzioniamo, agiamo, lavoriamo, ci relazioniamo con i fratelli secondo giustizia e verità. 
· Se Lui non è in noi, anche in questo caso ci relazioniamo con i fratelli, ma secondo malvagità e malignità, perversità e cattiveria. 
· Senza Cristo agiamo sempre da giocattoli senza pila. Siamo rotti. Funzioniamo male. Agiamo male. Ci comportiamo male.
· Cristo è la vita che fa vivere la nostra vita. La sapienza che dona luce alla nostra sapienza. 
· L’Intelligenza che corrobora la nostra mente e le dona verità. È la fortezza che orienta i nostri passi sulla via del più grande bene. 
· È la scienza nella quale la nostra scienza diviene operatrice di bene. 
· È la via, la sola via, la Parola, la sola Parola, che rivela e svela tutta la gloria del Padre suo. 
· Se Cristo viene eclissato dal mondo, il mondo precipita in un baratro di non senso, non verità, non luce, non giustizia, non amore. 
· Cristo non discende più dal Cielo. Non viene più partorito dal grembo verginale della Madre sua. 
· Cristo scaturisce e viene alla luce dal cuore di ogni suo discepolo. 
· Se il cristiano ha fatto Cristo sua vera pila di vita eterna, dal suo seno sgorga Cristo e diviene pila di vera vita per ogni altro uomo. 
· Senza Cristo l’uomo non è solo un giocattolo rotto. È rotto e cattivo. È malvagio e crudele. È uno spietato uccisore dei suoi fratelli.
· È un distruttore dell’intera creazione. Senza Cristo lui sa solo trasformare il giardino della terra in un deserto cocente.
· L’uomo è il niente, Dio è il tutto. L’uomo è l’aquila, Dio è l’aria. L’uomo è una megattera, Dio è il vasto ed infinito oceano. 
· L’uomo è albero, Dio è il grande fiume. L’uomo nulla può, Dio è l’onnipotenza creatrice, salvatrice, redentrice, esauditrice. 
· Senz’aria l’aquila è spenta. Senza acqua la megattera è un ammasso di grasso in putrefazione. Senza acqua l’albero è un legno marcio. 
· Senza Dio mai vi potrà esservi l’uomo. Dio è per l’uomo più che l’aria, più che l’acqua, più che il grande oceano, più che il pane.
· Dio è più che il suo stesso sangue. L’uomo è da Dio e vive in Lui, con Lui, per Lui. Dio è la vera vita dell’uomo.
· Possiamo anche non credere, ma la verità di Dio non è dalla nostra fede. Lui è per se stesso, in se stesso, da se stesso. 
· Lui è Colui che è, sempre, eternamente sempre. Dio è per noi più che acqua, aria, sangue, oceano, fiume, pane, cibo.
· È tutto questo non perché qualcuno ha deciso di crearsi un Dio nel quale rifugiarsi nei momenti di bisogno.
· L’uomo è in se stesso continua scoperta della sua sostanziale, essenziale, naturale, spirituale, soprannaturale povertà, nullità, vanità.  
· Non è l’uomo che ha creato Dio, che lo crea. È Dio che ha creato l’uomo, che lo crea, lo rinnova, lo salva, lo giustifica, lo eleva.
· È Dio che rende l’uomo veramente uomo. Senza Dio l’uomo è poco uomo, falsamente uomo, terribilmente non uomo. 
· La più grande stoltezza dell’uomo è quella di pensare che sia stato lui a crearsi un Dio. 
· Da che mondo è mondo l’uomo ha sempre cercato di dissociarsi, distaccarsi, allontanarsi dal suo Dio e Signore. 
· Ha sempre messo ogni energia per la non obbedienza, la non osservanza della sua legge, il non ascolto della sua parola. 
· L’uomo sempre abbandona il vero Dio, per crearsi degli idoli. Cosa è l’idolo se non un dio creato dall’uomo? 
· Ma può l’uomo crearsi un dio? Può l’inferiore creare ciò che è infinitamente superiore a se stesso? 
· A questo giunge l’uomo quando perde il senno, la mente, la razionalità, l’intelligenza, la sapienza. 
· Arriva a questo solo quando abbandona e lascia il vero Dio, il solo Signore che lo ha creato e lo conserva in vita.
· Siamo da Dio per natura. Dobbiamo esserlo per volontà. 
· Se non lo siamo per volontà, Lui non può essere il nostro Salvatore, il nostro Redentore, il nostro Datore della vera vita. 
· Come si è con Dio per volontà? Accogliendo la divina volontà che Lui ci manifesta di volta in volta. 
· Se non si è da Dio per volontà, la nostra vita è perennemente esposta alla morte. 
· Se invece siamo da Lui per volontà, per accoglienza della sua voce, noi entriamo in un vero processo di vita eterna. 
[bookmark: _Toc373525136][bookmark: _Toc373525987]8 Ottobre 2013
· La storia sempre si ripete perché il peccato dell’uomo si ripete. 
· Cambiamo le sue strutture e necessariamente cambiano anche le modalità in cui la storia ci offre il conto da pagare.
· Il conto della storia sono  guerre, scissioni, separazioni, lotte intestine, dissesti finanziari, bancherotte fraudolente.
· Sono racket, pizzo, imbrogli, intrighi, uccisioni, deportazioni, genocidi, distruzioni di regni e di civiltà, inquinamento della natura.
· Sono popoli in fuga alla ricerca di un pezzo di terra amica, sovente solo sospirata, mai però raggiunta. . 
· Dietro ogni conto amaro che la storia ci presenta, vi è sempre il peccato dell’uomo.
· Il peccato oggi si presenta come totale perdita di sapienza, intelligenza, saggezza, capacità di discernimento del bene e del male. 
· Ma tutto questo è anche il frutto di un altro peccato più latente e nascosto che è quello di molti discepoli del Gesù.
· Costoro possiedono la chiave della scienza e della verità e la tengono nascosta sotto la pietra, per paura, vergogna, insensibilità.
· La tengono nascosta per non conoscenza di Cristo, depravazione mentale, oscuramento della luce divina nei loro cuori. 
· Le motivazioni sono tante, la verità che la storia ci rivela è però una: questi cristiani non sono più discepoli veri.
· Non sono veri perché si sono allontanati dalla verità del loro Maestro, dalla missione che il Redentore ha loro affidato. 
· L’uomo oggi è abbandonato a se stesso. È senza la luce e senza la grazia di Gesù Signore. 
· Ai nostri tempi vi è nell’umanità un forte rigurgito di pelagianesimo. 
· Moltissimi credono che la natura da sola possa elevarsi al bene, alla verità, alla sapienza, alla giustizia, alla sana e vera moralità. 
· Questa eresia dei secoli scorsi sta prepotentemente riprendendo spazi nelle menti. 
· Diciamolo fin da subito: senza Cristo l’uomo non può fare nulla di bene. Né in poco e né in molto. 
· Il bene dell’uomo è sempre un frutto dello Spirito Santo che agisce nel nostro cuore. Lo Spirito del Signore è il frutto di Cristo Gesù.
· Quando lo Spirito si ritira da un uomo, quando Dio ripiega dalla coscienza, dal cuore, dalla mente perché l’uomo lo rigetta, lo rifiuta…
· anche perché non lo invoca, lo avversa, pensa che la sua sola razionalità basti, è in questo istante che avviene la catastrofe. 
· Decisioni semplicissime che potrebbero risolvere tutti i problemi dell’uomo sulla terra divengono complicate, difficili, impossibili. 
· Anziché alleggerire la storia, la si rende pesante. Senza lo Spirito del Signore gli uomini non si comprendono, non sanno dialogare.
· Senza di Lui non si amano, si odiano, si avversano, si combattono, diventano nemici, si dividono.  
· Anziché operare per il bene, lavorano per il male. Si prendono decisioni non di pace ma di guerra, non di giustizia ma di ingiustizia.
· Senza di Lui si cammina non nella vita ma nella morte, non nella fratellanza ma nell’inimicizia e nella profonda avversione.
· Con la grazia di Dio tutto diviene semplice. Senza di essa tutto è complicato, difficile, impossibile.
· Tutto è una continua guerra di parole, sentimenti, proclami, decisioni folli, incostanza, minacce, ritorsioni. 
· È un perenne inquinamento del nostro vivere sociale, religioso, politico. Chi deve ricolmare il mondo di grazia e di verità è il cristiano. 
· Solo lui possiede questi doni divini. Il cristiano però non è come un secchio ad un pozzo. 
· Scende nell’acqua, si ricolma, ritorna in superficie, dona l’acqua attinta agli assetati. Se così fosse, sarebbe facile essere cristiani. 
· Il cristiano deve essere lui stesso pozzo, acqua, secchio, carrucola, mano che tira il secchio, cuore che dona l’acqua a tutti gli assetati.
· È il cristiano il solo generatore, in Cristo e nello Spirito, dell’acqua della vita. 
· Se la Chiesa non fa i cristiani, per il mondo non ci sarà più speranza. 
· Molti parlano di Giuda ma senza alcuna verità, perché desiderosi, bramosi si sostituire la Parola di Dio con il loro pensiero.
· In questa breve riflessione non è mio scopo presentare la figura di Giuda. 
· Desidero semplicemente manifestare un momento della sua vita che rivela il punto del non ritorno. Leggiamo nel Vangelo secondo Matteo:
· Allora Giuda – colui che lo tradì –, vedendo che Gesù era stato condannato, preso dal rimorso…
· Riportò le trenta monete d’argento ai capi dei sacerdoti e agli anziani, dicendo: «Ho peccato, perché ho tradito sangue innocente». 
· Ma quelli dissero: «A noi che importa? Pensaci tu!». Egli allora, gettate le monete d’argento nel tempio, si allontanò e andò a impiccarsi.
· In tutta la Scrittura Santa non si trova alcuna frase più triste di questa: “A noi che importa? Pensaci tu!”. 
· Questa frase è più che un omicidio, più che una strage, più che un diluvio universale, più che una torre di babele.
· È più che la distruzione di Sodoma e Gomorra, più che la devastazione dell’esercito del faraone in mezzo ai flutti del Mar Rosso.
· È più che lo stesso crollo di Gerico. Tutte queste cose sono un nulla dinanzi alla gravità di questa risposta.
· Vi è un uomo, Giuda, che ha tradito Gesù. Lo ha consegnato nelle mani dei suoi nemici. 
· Prima di consegnarlo non ha minimamente pesato il suo gesto. Questa è vera arte e scienza del diavolo. 
· Prima di peccare ci oscura la mente perché noi pecchiamo. Dopo che abbiamo peccato ce la apre perché noi ci disperiamo.
· Ce la apre perché commettiamo peccati ancora più gravi, che possono arrivare fino alla disperazione della salute e al suicidio. 
· Dopo aver peccato, Giuda vede la gravità della sua colpa. Avverte la pesantezza del suo gesto. 
· Vorrebbe in qualche modo rimediare. Si reca però dalle persone sbagliate. 
· Va dai sommi sacerdoti, persone incaricate da Dio, poste da Lui, proprio a servizio della salvezza dei peccatori.
· Cosa fanno queste persone? Semplicemente abbandonano Giuda al suo destino. Non gli offrono alcuna via di salvezza. 
· Non gli danno nessun aiuto. Neanche riescono a consigliarlo per il suo più grande bene. 
· Giuda in questo momento si trova dinanzi non a dei nemici, non a degli avversari, non è delle persone cattive e malvage.
· Si trova dinanzi alla più nefasta insensibilità. Noi abbiamo raggiunto il nostro scopo. La nostra relazione con te è finita. 
· Vattene per la tua strada. Noi non ci conosciamo. Non ci siamo mai conosciuti. Tu non sai chi siamo noi. Noi non sappiamo chi sei tu. 
· Di te a noi non interessa nulla. Ti abbiamo pagato. Finisce il nostro contratto. Hai tradito sangue innocente? Sono affari tuoi, non nostri.
· Questo è l’uomo. Questa tristezza di morte. Questa nefandezza di inconoscibilità. 
· È sempre così. Il peccato crea solitudine anche tra gli stessi peccatori. 
· La concordia dei peccatori è solo nel peccato, nella malvagità, nella cattiveria. 
· Finita la complicità unanime nel peccato, non c’è più conoscenza. Si è perfetti estranei. 
· Ognuno viene lasciato dall’altro in balia del suo peccato, della sua disperazione, della sua morte. 
· Questa è la vera tristezza del mondo, la piaga inguaribile che genera il peccato.
· Giuda, a motivo del suo triste e folle, insipiente e stolto gesto, ormai appartiene completamente al male. 
· Quando si è posseduti dal male, non si viene spinti da esso verso il bene, ma verso un male ancora più grande. È la storia quotidiana. 
· Chi si rende schiavo del male, chi non lo domina, diviene prigioniero di un male più grande, invincibile. 
· Quando si cade in un peccato si è poi capaci di commettere ogni altro peccato. 
· Se Giuda si fosse recato dalla Madre di Gesù o da Gesù, ai piedi della croce, e avesse chiesto perdono, di certo lo avrebbe ottenuto. 
· Ma chi è prigioniero, schiavo del diavolo, dal diavolo mai verrà condotto a Cristo Signore.
· Chi è schiavo del diavolo sempre verrà spinto verso la disperazione, che si consumerà in peccati più orrendi e più tristi. 
· Giuda si suicida. Altri commettono stragi, provocano guerre, creano distruzioni. 
· Ma è sempre chi è schiavo nella mente e nel cuore di Satana, che fa queste cose. 
· Nessuno oggi lo vuole comprendere: una volta che il peccato entra nel cuore, nessuno sa quando esso potrà finire. 
· Nessuno sa se finirà. Iniziare è facile. Basta un niente. Finire è impossibile quasi sempre. 
[bookmark: _Toc373525137][bookmark: _Toc373525988]9 Ottobre 2013
· Essere cristiani arrabbiati, scontrosi, irascibili, guerrafondai, litigiosi, che trascorrono i loro giorni nella fornicazione…
· Cristiani che vivono di impurità, dissolutezza, idolatria, stregonerie, inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni…
· Che si lasciano governare da invidie, ubriachezze, orge e cose, di certo non è questa la nostra vocazione.  
· Noi siamo stati rigenerati, rinnovati, santificati, elevati all’altissima dignità di essere partecipi della natura divina.
· Dio non ci ha dato questa altissima dignità per trascorrere la nostra vita nella cattiveria del cuore e nella totale stoltezza della mente. 
· Ben diversa è la nostra vocazione. Il cristiano è il creatore di una storia nuova. 
· San Paolo oggi ci dice che la nostra amabilità deve essere nota a tutti. Ma cosa è in sé l’amabilità? 
· Essa è la totale trasformazione della nostra vita, nel corpo, nell’anima, nello spirito, in una bellezza divina capace di attrarre a sé.
· Capace di conquistare a sé e quindi alla bellezza soprannaturale, della quale la nostra è solo una pallida immagine, ogni altro uomo. 
· San Paolo vuole che i cristiani non evangelizzino con la parola, ma con la loro vita. 
· Tutta la loro vita lui vuole che sia vera manifestazione di Dio, testimonianza e rivelazione della presenza del Signore. 
· Vedendo il cristiano, ogni uomo deve sapere chi è Cristo, chi è il Padre celeste, chi è lo Spirito Santo.
· Tutto questo avviene mostrando la sua dolcezza, la sua grande affabilità, la sua amabilità.
· L’amabilità è amore, gioia, pace, magnanimità, benevolenza, bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé. 
· È piena libertà dalle cose di questo mondo. È perdono, riconciliazione, scusa. 
· È rinuncia anche al nostro corpo per non entrare in conflitto con i fratelli. 
· È grande forza nella sofferenza, vista non come un male in sé, ma come via per una più grande nostra purificazione. 
· È considerare ogni contrasto con gli uomini  prova per una nostra crescita spirituale più alta, vivendolo nel silenzio e arrendevole. 
· La misericordia di Dio per l’uomo e dell’uomo per l’uomo è dettata dalla divina volontà, a sua volta governata dalla sua eterna sapienza.
· È giusto, santo e salutare offrire sulla misericordia tutta la verità che scaturisce dalla Parola del Signore. 
· Senza la Parola, fuori di essa, ciò che noi pensiamo sia misericordia non lo è, oppure viene vissuto in modo non santo. 
· Fin da subito diciamo che la misericordia inizia dal perdono. Non c’è misericordia senza vero perdono. 
· Aggiungiamo anche che il perdono di per sé non cancella la pena dovuta alla trasgressione fatta dei comandamenti del Signore. 
· La colpa si perdona. La pena dovuta alla trasgressione si espia. Leggiamo il primo atto della misericordia di Dio e capiremo. 
· Eva e Adamo hanno peccato, trasgredendo il comando ricevuto. Il Signore perdona il peccato, ma dona la giusta pena all’uomo e alla donna. 
· È una pena che non è donata ad Adamo e ad Eva in quanto persone singole, ma all’uno e all’altra come intera umanità.
· Loro sono i capostipiti della nostra umanità. Tutto ciò che essi hanno perso con il peccato non possono darlo ai loro discendenti. 
· È come se un uomo ricchissimo in una sola notte di follia perdesse tutto il suo vastissimo patrimonio. Ai suoi eredi lascia il nulla. 
· Può anche chiedere perdono per la follia commessa. Le conseguenze restano in eterno. I suoi figli saranno nella miseria.
· Ogni peccato produce delle conseguenze che il perdono non abolisce. Le conseguenze non entrano nella legge della misericordia. 
· Esse vanno subite come giusta pena per i nostri peccati. La pena sempre va ben oltre la persona che ha commesso la colpa. 
· Si estende all’umanità intera. Questa verità della giusta pena oggi è poco considerata ed è un grande errore. 
· Nessuno pecca per se stesso. Pecchiamo tutti per l’umanità. Un semplice gesto inconsiderato produce morte. 
· Oggi tutto il mondo piange la morte di circa 500 persone per del fuoco accesso su una barca. 
· Questa barca è però il frutto di altri molteplici peccati. Queste morti sono il risultato di una catena di peccati.
· Questa moltitudine di peccati nessuno vuole considerare nella loro origine. Possono essere anche il frutto di una mancata evangelizzazione.
· Il cristiano si vergogna di annunziare Cristo. Dimentica che è Cristo la misericordia di Dio, la sua verità, la sua grazia.
· Ignora che è Cristo la sorgente della grazia e della verità che fanno l’uomo nuovo. Senza Cristo non c’è umanità capace di misericordia. 
· Non sempre il peccato è visibile. Non sempre è attivo, per azione compiuta. Spesso è invisibile. È per omissione. 
· Al teologo il compito di annunziare la verità, di svelare dove si annida il peccato, dove si nasconde la sorgente del male. 
· A chi ascolta il dovere di eliminare ogni peccato, ogni trasgressione, ogni imprudenza, agendo sempre con mani innocenti e cuore puro. 
· Tutti i mali del mondo sono dall’esclusione di Cristo Gesù come unica e sola sorgente di verità, carità, giustizia, pace, misericordia.
· Tutti i mali del mondo nascono dal mancato annunzio che è in Cristo, per Cristo, con Cristo, che Dio si dona all’uomo.
· Non predicare Cristo è abbandonare il mondo alla sua morte spirituale e anche fisica. È lasciarlo in balia della disumanità.
· Nessuno si illuda. O si predica Cristo in pienezza di verità, o non c’è salvezza per il mondo, non c’è vera vita.
· O si predica Cristo, o non si predica affatto Dio. Per decisone eterna Lui vuole essere predicato solo in Cristo, con Cristo, per Cristo. 
· Questa decisione eterna di Dio va gridata ai quattro venti. Da questo grido è la salvezza del mondo. 
[bookmark: _Toc373525138][bookmark: _Toc373525989]10 Ottobre 2013
· È la tristezza dell’umanità: un teologo senza teologia, un maestro senza scienza, un re senza potere, un consigliere senza consigli.
· È la vergogna del mondo: un teologo dalla falsa e nefasta teologia, un maestro dall’inventata e immaginaria scienza.
· È la vergogna del suo regno un re incapace di un qualsiasi discernimento, consigliato da un cattivo, diabolico, tetro, oscuro consigliere.
· Questi consiglieri diabolici e infernali, malefici e suggeritori di calunnie e false testimonianza sanno ben camuffarsi, mimetizzarsi.  
· Dovunque vi è un potere, sia esso religioso che civile, o di altro ordine, questi consiglieri sono come le iene dove vi è un cadavere.
· Cadavere è il re. Iene sono questi consiglieri diabolici che approfittano della debolezza del re per inoculare il loro veleno di morte.  
· Quando iena e re si incontrano, si innamorano, stringono un patto di ferro, un’alleanza diabolica, è la fine del buon governo.
· Nasce l’arbitrio, il despotismo, la confusione, il mal governo. Il diritto perde il suo vigore. La legge è resa vana. Il buon senso muore. 
· Il giusto soffre. L’onesto è contrariato. L’uomo di buon senso amareggiato. Chi cerca la verità smarrito. Su chi fondare la speranza?
· Chi libererà il re dal cattivo, infernale, diabolico consigliere? Di certo nessun altro uomo lo potrà. Il matrimonio è indistruttibile. 
· Il cattivo consigliere è così abile da divenire pensiero del re, cuore del re, mente del re, riflessione e meditazione notturna del re.
· Quando questo accade, per il giusto l’unica speranza è Dio, la sua fede, la sua carità, la sua volontà di rimanere attaccato alla Parola.
· Quando questo accade, il giusto sempre si deve ricordare della risposta che il Signore diede ad Abacuc, suo profeta.
· Tu dagli occhi così puri che non puoi vedere il male e non puoi guardare l’oppressione, perché, vedendo i perfidi, taci, mentre… 
· Il malvagio ingoia chi è più giusto di lui? Tu tratti gli uomini come pesci del mare, come animali che strisciano e non hanno padrone.
· Egli li prende tutti all’amo, 	li pesca a strascico,  li raccoglie nella rete, e contento ne gode. Perciò offre sacrifici…
· Alle sue sciàbiche e brucia incenso alle sue reti, perché, grazie a loro, la sua parte è abbondante e il suo cibo succulento.
· Continuerà dunque a sguainare la spada e a massacrare le nazioni senza pietà?
· Mi metterò di sentinella, in piedi sulla fortezza, a spiare, per vedere che cosa mi dirà, che cosa risponderà ai miei lamenti.
· Il Signore rispose e mi disse: «Scrivi la visione e incidila bene sulle tavolette, perché la si legga speditamente.
· È una visione che attesta un termine, parla di una scadenza e non mentisce; se indugia, attendila, perché certo verrà e non tarderà.
· Ecco, soccombe colui che non ha l’animo retto, mentre il giusto vivrà per la sua fede». (Ab 1,13-2,4). 
· Signore, abbi pietà di noi. Non vedi? Il re è preda del cattivo e infernale consigliere. È suo succube. Suo schiavo. Il re è cieco.
· Signore, non hai pietà dei tuoi servi, non vedi la loro afflizione, non consideri le angherie, non scruti questo martirio interrotto?
· Abbi misericordia di quanti sono nell’indicibile sofferenza a causa del re cieco, guidato dalle tenebre dell’inferno.
· Abbiamo bisogno di te, Signore. Se tu non scende e non intervieni, nessuno più crederà in te. Pensano che tu non puoi nulla. 
· Credono che tu non esisti, non ci sei, non governi la storia, non reggi le sorti dell’umanità, sei assenti dalla nostra vita.  
· Dixit insipiens in corde suo non est Deus. Così dice il consigliere diabolico e infernale. Dio non esiste. Posso dire, fare ciò che voglio. 
· Ormai il re è nelle mie mani. Possiedo il governo della storia. Nessuno sa. Nessuno vede. Nessuno immagina che il potere è mio.
· Signore, abbi pietà di noi. Ascolta la mia preghiera. Vieni in aiuto di quanti siamo miseri, poveri. Abbiamo solo te.
· Se tu non vieni presto in nostro aiuto, il tuo santo nome sarà distrutto. Anche la Madre tua sarà distrutta, annientata.
· Non venire per noi. Noi possiamo anche morire. Il tuo nome non deve morire. La Madre tua non deve morire. Sei tu che devi regnare. 
· Anche la Madre tua deve regnare. Questo il nostro unico desiderio, la nostra sola volontà. La nostra vita non vale niente.
· Essa è già stata data a te e noi non ce la riprenderemo mai più. È tua. Fa di essa secondo il tuo volere. Ma il nome tuo non può morire. 
· Il nome tuo deve essere nel mondo più radioso della luce del sole, più splendente di tutta la chiarezza che regna nel tuo Paradiso.
· Anche il Santissimo nome della Madre tua deve risplendere ed illuminare ogni cuore, ogni mente, ogni pensiero, ogni desiderio.
· Vergogna del mondo oggi è il cristiano, re in Cristo ma senza la sua vittoria sul peccato, perché consigliato dalla mentalità del mondo. 
· Vergogna del mondo sono io prete quando sono re senza potere di grazia, quando mi lascio consigliare dal diavolo infernale del male. 
· Cristo Signore, abbi pietà di me! Aiutami, dammi forza! Non permettere il cattivo consigliere mi travolga nella sua falsità di perdizione. 
· Satana non è uno sprovveduto. Lui sa che solo il vero cristiano è luce del mondo e sale della terra. Qual è il suo intento? 
· Distruggere quanti più cristiani può, mostrando loro un’altra via di salvezza, un altro salvatore, un altro messia…
· Offrendo loro segni a profusione e qualche falso miracolo. Questa è una via. L’altra via, più sofisticata, è quella della compassione. 
· Togliere forze al lavoro spirituale, di formazione delle coscienze di vera evangelizzazione, per curare i corpi. 
· Le tentazioni rivolte a Gesù nel deserto, sono le stesse che ogni giorno lui fa al cristiano. Cristo, pieno di Spirito Santo, non è caduto. 
· I suoi discepoli, poveri di Spirito Santo o quasi carenti, cadono come folgore dal cielo. Gesù oggi ci avverte: non lasciatevi ingannare. 
· Non c’è una salvezza al di fuori della sua Parola. 
· Se non vi è chi che dona la Parola con intelligenza e sapienza di Spirito Santo, quale possibilità si ha per non cadere in tentazione? 
· Oggi si parla del Vangelo, ma senza il Vangelo. Si parla della Parola, ma senza la Parola. Satana ha vinto. 
· È riuscito a distruggere il cristiano. Ha spento la luce di Cristo. 
· Ora il cristiano può fare tutto ciò che vuole. Satana è a suo servizio, lo aiuta perché tutto gli riesca bene. 
· Principio operativo di Satana è sempre uno: lui mira sempre al vertice. Se cade il vertice cade tutto il regno.
· Lui mira al re, al principe, al duca, al capo dello Stato, al Presidente di ogni Ente, Istituto, Fondazione, Governo. 
· Nella Chiesa mira al Papa, ai Cardinali, ai Vescovi, ai Parroci, a tutti coloro che sono responsabili di altri.
· Nella famiglia mira al padre, poi alla madre, inizia dai più grandi e finisce a quelli più piccoli. 
· Lui mira ai governi delle Nazioni, ai magnati della finanza, a tutti coloro che in qualche modo esercitano sulla terra il potere.
· Dove vi è una persona dalla quale dipendono le altre, lui è la con una tentazione ininterrotta, continua, senza sosta.
· Se un capo di Stato cade nella sua falsità, tutto il popolo manca di garanzia e di sicurezza, manca di fiducia nelle Istituzioni.
· Mira a quanti sono preposti a fare giustizia tra un uomo e un altro uomo, tra un uomo e lo Stato. Se uno di essi cade, la fiducia crolla. 
· Mira al cristiano, perché sapendo che lui è luce del mondo, non di una sola persona, spenta la sua luce, tutto il mondo è nelle tenebre. 
· Mirò ad Eva. Questa cadde. Fece cadere Adamo. Tutto il genere umano cadde. Noi tutti sperimentiamo il frutto di questa loro caduta.
[bookmark: _Toc373525139][bookmark: _Toc373525990]11 Ottobre 2013
· Nell’Antico Testamento, conservare la purezza del cuore e del corpo era, per una giovane donna, la sua gloria, il suo onore, la sua vita. 
· È obbligo divino per la donna conservarsi incontaminata nel corpo e nello spirito, nel cuore e nell’anima per consegnarsi vergine all’uomo. 
· Non ad un qualsiasi uomo, ma all’uomo con il quale forma una sola carne, secondo la legge divina del matrimonio.
· Come Dio aveva consegnato ad Adamo Eva nella sua incontaminata integrità, così ogni donna era chiamata a consegnarsi al suo futuro sposo. 
· Questa era la legge santa di Dio allora. Questa legge oggi è stata totalmente abolita in modo arbitrario dall’uomo, non da Dio. 
· Viviamo nell’epoca della liberazione selvaggia del corpo e dello spirito, del cuore e dell’anima. 
· È come se un diluvio distruttore di ogni santa verità si fosse abbattuto sulla Chiesa e sul mondo. 
· Il cristiano deve reagire. Non può vendersi al peccato, al male, alla distruzione di ogni vero valore insito nella verità della sua umanità.
· La fede è obbedienza ad una legge perenne scritta nel nostro corpo, e non solo nel nostro spirito o nella nostra anima. 
· La legge del corpo è la sua purezza. È la sua incontaminata verginità. È il suo non appartenere a nessun altro fuori del matrimonio. 
· Anche la legge del matrimonio per i figli di Israele era stata scritta da Dio. 
· Il Libro di Tobia ci rivela che Anna non gode di nessun uomo, perché sposato fuori di questa legge. 
· Il racconto dei setti mariti uccisi la notte stessa delle nozze vuole inculcare con forza questa verità. 
· Recisa la vita dalla legge è la stessa vita che viene recisa. Tutta la Scrittura è Parola ispirata da Dio. 
· In ogni Parola della Scrittura vi è una verità che noi dobbiamo cogliere per farla diventare nostra vita. 
· Anche in esilio, nella terra della schiavitù la legge del matrimonio va osservata e non solo nella terra di Israele. 
· La legge non è per un tempo, un luogo, un territorio, un momento. Essa è per sempre. 
· Per sempre è anche la legge della formazione della sola carne: anche quando il marito o la moglie perdono il senno. 
· L’unità costituita non può essere mai sciolta. Non unisca l’uomo ciò che Dio non ha unito. 
· Non c’è unità fuori del matrimonio santamente celebrato. Non separi l’uomo ciò che Dio ha unito. 
· Costituita l’unità, la sola carne deve rimanere per sempre. Essa non è più in nostro potere. La legge di Dio è sopra la legge dell’uomo. 
· Gesù eleva i suoi apostoli alla dignità di amici. È questa una delle più alta dignità conosciute nell’Antica Scrittura. 
· L’amico è colui che conosce i segreti del cuore. È colui al quale il cuore viene manifestato per primo. 
· Dall’amico si accettano consigli e suggerimenti. L’amico è colui che è chiamato a condividere la vita. 
· L’amicizia è infatti vera condivisione di vita, partecipare a tutto ciò che in essa avviene. 
· Cristo Gesù vuole questa comunione di vita, questa condivisione tra Lui e i suoi apostoli. 
· Non due vite separate e parallele, ma una sola vita. Non due cuori, molti cuori, ognuno dei quali procede per la sua via.
· Nell’amicizia vi è un solo cuore, una sola mente, una sola volontà, un solo sentimento, una sola opera, una sola missione. 
· Gesù rivela il suo cuore all’apostolo, l’apostolo rivela il suo a Gesù. 
· Gesù manifesta al suo apostolo le sue intenzioni missionarie e di salvezza, l’apostolo le accoglie e le realizza. 
· Gesù dice e l’apostolo fa. Ma anche l’apostolo dice e Gesù fa. Una sola volontà, non due. Un solo cuore non due. 
· Una sola onnipotenza non due. Una sola missione non due. Se c’è la dualità, non c’è amicizia. 
· L’amicizia regna dove vi è unità di cuore, mente, volontà, missione, opera, salvezza, santificazione, comunione.
· Questa verità sull’amicizia oggi sta comparendo. Amico è un compagno di gioco, di divertimento, anche di peccato e di trasgressione. 
· Amico è colui che rispetta ogni nostra decisione, ogni volontà, ogni desiderio, ogni capriccio, ogni misfatto, lo rispetta e lo giustifica.
· L’amico è colui che spesso è invitato a conoscere la nostra vita, ciò che pensiamo, le stoltezze che diciamo, le bassezze che facciamo.
· L’amico è il nostro divertimento, il nostro spasso, il nostro gioco, il nostro tempo libero, la nostra strada, la nostra via, il nostro mestiere.
· L’amico non è il nostro cuore, la nostra volontà, la nostra santità, la nostra elevazione, la nostra spiritualità, la nostra ascesi. 
· Soprattutto l’amico non è colui che ci attrae verso il bene più alto. Ci trascina nel male più basso, nel degrado morale e spirituale. 
· L’amicizia è un bene altissimo. È un dono del Signore. Questa verità così viene espressa e rivelata nel Libro del Siracide. 
· Una bocca amabile moltiplica gli amici, una lingua affabile le buone relazioni. 
· Siano molti quelli che vivono in pace con te, ma tuo consigliere uno su mille.
· Se vuoi farti un amico, mettilo alla prova e non fidarti subito di lui.
· C’è infatti chi è amico quando gli fa comodo, ma non resiste nel giorno della tua sventura.
· C’è anche l’amico che si cambia in nemico e scoprirà i vostri litigi a tuo disonore.
· C’è l’amico compagno di tavola, ma non resiste nel giorno della tua sventura.
· Nella tua fortuna sarà un altro te stesso e parlerà liberamente con i tuoi servi.
· Ma se sarai umiliato, si ergerà contro di te e si nasconderà dalla tua presenza.
· Tieniti lontano dai tuoi nemici e guàrdati anche dai tuoi amici.
· Un amico fedele è rifugio sicuro: chi lo trova, trova un tesoro. Per un amico fedele non c’è prezzo, non c’è misura per il suo valore.
· Un amico fedele è medicina che dà vita: lo troveranno quelli che temono il Signore.
· Chi teme il Signore sa scegliere gli amici: come è lui, tali saranno i suoi amici (Sir 6,5-11). 
· Celebre è stata l’amicizia tra Gionata e Davide. Davide la ricorda e la canta con parole che la esaltano come il sommo del sommo dell’amore.
· Gionata è morto in battaglia. Davide ne apprende la notizia: “Una grande pena ho per te, fratello mio, Giònata!
· Tu mi eri molto caro; la tua amicizia era per me preziosa, più che amore di donna (2Sam 1,26).
· L’amicizia è risorsa e ricchezza incalcolabile. La moderna società la sta banalizzando, vanificando, annullando nella sua verità.
· Se il cristiano fosse vera amico del cristiano, nascerebbe un mondo nuovo. L’amicizia è il più alto frutto dell’amore di Gesù Signore.
[bookmark: _Toc373525140][bookmark: _Toc373525991]12 Ottobre 2013
· I danni che provoca nel corpo e nello spirito la morte dell’anima sono veramente incalcolabili. 
· Con la morte dell’anima, viene a mancare all’uomo la razionalità, il discernimento, la forza della volontà.
· il pensiero di oscura, i desideri si orientano verso il male, perché da esso sono attratti. 
· Si spegne la luce della sana razionalità e l’uomo inizia a brancolare nel buio esistenziale. 
· Tutto questo accade perché l’anima è morta alla vita divina, alla sua grazia. 
· Un’anima morta genera morte non solo nel corpo dell’uomo, ma nell’intera società. 
· Tutto viene distrutto da un’anima morta, perché essa distrugge la radice della stessa verità. 
· Distrutta la verità nella sua più pura essenza, l’uomo viene avvolto da una falsità che oscura l’intera sua esistenza. 
· Il male lo propone come bene e il bene come male. La luce come tenebra e la tenebra come luce. 
· Il peccato lo dichiara progresso e la virtù regresso e inciviltà. Questi sono i frutti del peccato. 
· Noi oggi abbiamo dichiarato inesistente il peccato. Abbiamo proclamato che tutto è bene. 
· Si legifera che non si deve fare distinzione tra bene e male. Si è tolto a Dio il potere di decidere ciò che è bene e ciò che è male. 
· L’uomo oggi si arroga questo potere divino di decidere lui ciò che è bene e ciò che è male. L’uomo si fa creatore di se stesso. 
· È bene il divorzio, l’aborto, l’eutanasia, l’adulterio, il libero amore, le unione di fatto, i matrimonio con lo stesso sesso.
· È bene fare sempre ciò che si vuole. E tutto questo lo si vuole stabilire per decreto degli uomini. 
· Avendo perso l’uso della nostra anima, all’istante abbiamo anche perso l’uso della nostra mente, intelligenza, razionalità, discernimento, sapienza, saggezza. 
· Il peccato ci sta rendendo tutti stolti di una stoltezza infinita, senza più rimedio. Solo il Signore ci può salvare da tanta insipienza. 
· Il male è talmente potente, sottile, fine, astuto, furbo, invadente, silenzioso, suadente, da conquistare qualsiasi cuore e qualsiasi mente.
· La sua forza si chiama concordia, alleanza, unità, condivisione, comunione, collaborazione, patto, lavoro d’assieme.
· Con la sola sabbia non si può costruire un muro, un bastione, un barbacane, un muro di cinta, una potente protezione, un castello.  
· Neanche con il solo cemento si può costruire un qualcosa. Nessun elemento naturale da solo è sufficiente. Non si modifica. Non cambia.
· Invece basta un poco di acqua, innocente, pura, cristallina, creata per dissetare, dare vita e all’istante il cemento diviene “ferro”.
· Al cemento e all’acqua si aggiunge la sabbia e può costruire qualsiasi muro. Se poi si unisce ad essi il ferro, si innalzano grattacieli.
· La stessa regola che troviamo in natura si applica al male. Un solo uomo malvagio possiede una forza ben miseria, piccola, quasi innocua. 
· Se al malvagio si unisce una persona stolta, insipiente, la falsità del prima diviene falsità del secondo. Abbiamo già una potenza di male. 
· Se poi alle due persone, che sono già una forza di male, si aggiunge una persona che ha autorità, che conta, allora è il disastro.
· L’ultimo dona alla malvagità dell’uno e insipienza dell’altro la sua autorità, legittima il male, gli conferisce diritto di cittadinanza.
· L’arte del male è subdola. Sempre esso va alla conquista di un’autorità. Perché sa che senza autorità rimane inefficace. 
· Se leggiamo con attenzione il Vangelo notiamo che il male va alla conquista di chi? Di quanti hanno autorità nel popolo di Dio. 
· Esso chi ha conquistato? I farisei, l’autorità di santità. Gli scribi, l’autorità di dottrina. I sommi sacerdoti, l’autorità di culto.
· I sadducei, l’autorità liberale nell’interpretazione della Scrittura. L’intero sinedrio, l’autorità del governo dell’intero popolo di Dio. 
· Nella società chi è appetibile al male: prima di tutto le autorità di pensiero: giornalisti, cineasti, maestri, professori, insegnanti. 
· Sono appetibili tutti coloro che in qualche modo esercitano un potere, sia esso politico, sindacale. Ogni fonte di potere va conquistata. 
· Nella Chiesa chi è appetibile? Il male deve conquistare religiosi, religiose, diaconi, presbiteri, vescovi, cardinali, papi.
· Se una sola di queste persone dona autorità al male, esso si diffonde a macchia d’olio. Nessuno più lo potrà fermare. Diviene inarrestabile.
· Sono testimone che sempre quando il male ha conquistato un’autorità, esso ha portato devastazioni nella vigna del Signore. 
· Basta un pensiero, una cattiva interpretazione della storia, una calunnia, una falsa testimonianza per conquistare un’autorità.
· Un’autorità poi influisce e ne conquista un’altra ed è veramente la fine del bene, è il martirio perenne, è la sofferenza indicibile.
· Quando il male conquista una mente è il segno che lo Spirito Santo non guida più questa mente. Lo Spirito Santo è luce.
· Mai le tenebre potranno penetrare nel cuore abitato dallo Spirito Santo di Dio. È conquistato dal male chi ha il cuore debole e fragile.
· Ha il cuore debole e fragile chi è privo dello Spirito di Dio. Il cuore fragile e debole conquistato diviene cuore cattivo.
· È cuore cattivo perché attraverso di esso il male si diffonde nel mondo e provoca il martirio silenzioso di molte persone.
· Signore, abbi pietà di noi. Se tu non ci liberi dal male, di quanti ti amano non resterà neanche il ricordo sulla nostra terra.
· Il male ormai è fatto legione. Cuori inconquistabili sono stati conquisti. Sono suoi prigionieri, suoi schiavi, suoi canali di altro male. 
· Signore, una grazia ti chiedo. Non permettere che il suo potere di martirio mi spaventi. Donami la forza per camminare sulla tua via.  
· Molti, Signore, sono ancora deboli, fragili, piccoli. Non permettere che il mali li spaventi con i suoi tentacoli di falsità e e inganno. 
· Vieni in loro aiuto e salvali. Infondi loro il tuo Santo Spirito. Dona loro la tua forza divina perché vincano ogni tentazione.
· Abbiamo solo te. Nessun altro. Molti si vergognano del bene. Molte gli voltano le spalle. Molti si fingono amici. 
· Signore, non permettere che il tuo nome venga distrutto nei tuoi piccoli servi che ancora ti amano e vogliono farti conoscere al mondo. 
[bookmark: _Toc373525141][bookmark: _Toc373525992]13 Ottobre 2013
· Ci si può comportare da nemici della croce di Cristo in due differenti modalità.
· La prima via per essere nemici della croce di Cristo è quella razionale, teologica, del pensiero. 
· Cristo viene saltato nella sua universale mediazione di grazia e di verità. 
· È Cristo la misericordia di Dio ed è Cristo la verità di Dio ed è in Cristo che Dio ci dona la sua grazia e verità. 
· Chi salta Cristo nella sua predicazione, teologia, soteriologia, antropologia, distrugge la sua croce, distrugge la salvezza.
· Distrugge Dio nella sua vera opera di salvezza. Si trova con un idolo vano, un parto della sua mente, una creazione della sua fantasia.
· La seconda via per distruggere la croce di Cristo è quella di scaricarsela dalla proprie spalle. 
· La si scarica quando si vive una vita di peccato, vizio, consegna alla trasgressione della Parola. 
· Quando la nostra fede in Cristo è semplicemente una parola vuota, perché non è strettamente legata all’osservanza del suo Vangelo. 
· Si crede in Cristo, nella sua mediazione, nella sua croce,  ma non si diviene con Lui una sola mediazione e una sola croce. 
· Si vive in due compartimenti separati e distinti, credendo falsamente che la croce di Cristo da sola basti per la salvezza del mondo. 
· O il cristiano si convince che è necessario che alla croce di Cristo unisca la sua croce, oppure non vi è salvezza.
· Alla croce di Cristo manca la sua, e così dicasi per la mediazione. 
· Il Padre dei Cieli, nel suo eterno disegno di salvezza, ha stabilito che la salvezza fosse perennemente operata dall’uomo in Cristo Gesù.
· Ha stabilito che sgorgasse dalla sua croce che deve divenire con la nostra una sola croce. Altre vie di salvezza non esistono. 
· Vera giustizia è guardare ogni uomo con gli occhi di Dio, di Cristo Gesù, dello Spirito Santo. 
· Vera giustizia è guardare ogni uomo con gli occhi di Gesù Crocifisso. Chi non possiede gli occhi di Gesù Crocifisso mai potrà dirsi giusto.
· Senza li occhi di Cristo Gesù guarderà gli altri con occhi sbagliati, non santi, non veri, non umani. 
· Guarderà gli altri con gli occhi della carne, del peccato, non certo con gli occhi di perdono, misericordia, pietà, compassione, carità.
· Solo il Padre può donarci gli occhi di Cristo Crocifisso e solo lo Spirito Santo potrà conservarceli in perfetta convergenza. 
· Solo Lui potrà curarci da ogni miopia o presbiopia, da ogni daltonismo e strabismo, da cataratta e mille altri mali.
· Sono i nostri occhi malati che impediscono di vedere secondo somma carità ogni fratello che è dinanzi a noi. 
· Se non abbiamo gli occhi di Cristo, perfettamente sani, con la gradazione giusta, dalla convergenza esatta…
· Rischiamo sempre di vedere male e se vediamo male, tutta la nostra mente e tutti i nostri pensieri verranno condotti a valutare male.
· Con questi occhi malati discerniamo e valutiamo, giudichiamo e pensiamo sia male tutto l’operato degli altri.
· Nella presunzione noi già non vediamo noi stessi secondo la verità della nostra anima e del nostro spirito. 
· La presunzione è sopravalutazione, esagerata considerazione di se stessi, spropositata stima del proprio cuore.
· La presunzione ci offre un giudizio non veritiero del proprio stato spirituale. 
· La presunzione è il frutto della superbia che milita nella nostra carne. 
· Ora quando è la superbia a governarci, è segno che lo Spirito del Signore non è in noi. 
· Senza lo Spirito di Dio i nostri occhi sono gravemente ammalati, infetti, pieni di cataratte. 
· Solo lo Spirito Santo li può sempre guarire, curare, modellare, aggiornare sul cuore e sulla mente di Gesù Crocifisso.
· Senza lo Spirito Santo ogni nostra valutazione degli altri è peccaminosa, ingiusta, non vera, perché non è secondo il cuore di Dio.
· L’umile invece possiede occhi di misericordia, pietà, compassione, perdono. 
· Con questi occhi guarda gli altri, ma solo perché vuole fare loro il bene, il più grande bene. 
· Guarda se stesso, ma per scorgere nel suo cuore anche i più piccoli moti di superbia, arroganza, prepotenza, giudizio.
· Guarda e osserva ogni desiderio di giustizia, sete di vendetta, al fine di espellerli per sempre. 
· L’umile nulla può avere in comune con la superbia. 
· Lui ha scelto di amare secondo il cuore di Cristo Crocifisso e questa scelta dovrà essere portata alla più alta perfezione. 
· Il superbo non sa pregare. Neanche può pregare. Cosa è infatti la preghiera se non la necessità, l’urgenza, il bisogno di Dio?
· È bisogno di Dio per il cambiamento radicale della propria natura lacerata, inquinata, pervertita dal peccato.
· Nella preghiera si presenta a Dio la nostra vita sgangherata perché la rimetta in condizioni di vivere secondo la sua divina volontà.
· Il superbo non si pensa sgangherato, rotto, contraffatto, modificato in ogni parte del suo essere. 
· Lui si sente giusto, perfetto, santo, immacolato, puro. Se prega lo fa per esibizionismo. 
· Se si confessa lo fa per narcisismo spirituale, se riceve l’eucaristia lo fa per ostentazione di sé. 
· Se si relazione con gli altri lo fa partendo dalla più alta ipocrisia.
· L’umile invece sa che la sua vita è sempre fracassata, malmessa, sempre preda della tentazione… 
· Sempre esposta al male, sempre in preda del peccato, sempre in cammino sulla strada della perdizione. 
· Per questo si presenta al suo Dio e Signore e gli chiede che la ricolmi di vigore, forza, luce, grazia, speranza, carità, amore, fede. 
· Gli chiede che la consoli con il suo perdono e la rimetta sulla via della verità e della giustizia. 
· L’umile vede se stesso secondo pienezza di verità. Verità nella perfezione raggiunta e verità nella perfezione a raggiungere. 
· Sa che in ogni istante ha bisogno di Dio per essere, vivere, opera, relazionarsi, amare, compiere il proprio ministero. 
· Sa che tutto in lui dovrà essere un dono di amore. Lo sa e chiede al suo Dio che lo ricolmi di ogni grazia e benedizione. 
· Anche rimanere nella grande umiltà è un dono da chiedere perennemente al Signore nostro Dio.
[bookmark: _Toc373525142][bookmark: _Toc373525993]14 Ottobre 2013
· noi cristiani crediamo che veramente, realmente, siamo il sale della terra, la luce del mondo che deve illuminare ogni uomo….
· Oppure la nostra missione è votata al fallimento. 
· noi crediamo che Gesù vuole che assieme a noi altri divengano in Lui, con Lui, per Lui, sale e luce dei loro fratelli…
· Oppure morti noi, il cristianesimo è spacciato. 
· Non ci sono più i continuatori di questa divina missione di redenzione e di salvezza del genere umano. 
· La grazia, la verità, sono il frutto del cristiano in Cristo.
· Se il cristiano non genera in Cristo e nello Spirito altri cristiani, viene ad esaurirsi questa divina sorgente. 
· Fare dei cristiani, ricolmi di grazia e di verità, è esigenza dell’incarnazione del Figlio di Dio e della sua opera che mai potrà morire. 
· Abolendo Cristo, si sanziona la morte del cristiano. 
· Tagliando l’albero, recidiamo ogni possibilità di avere dei buoni frutti. 
· È la nostra grande stoltezza, frutto del nostro allontanamento dalla fonte della grazia e della verità che è Gesù Signore.
· Chi è il nostro Dio? È Colui che sempre educa alla vera misericordia. 
· Qual è la prima educazione che Dio dona all’uomo perché viva sempre la più alta, perfetta, quasi divina misericordia? 
· È il dono della sua verità. Qual è la prima verità dell’uomo? Essa è semplice da annunziare.
· L’uomo non è uno schiavo della concupiscenza, un governato dall’invidia, un posseduto dalla superbia, un carcerato nella bramosia. 
· Lui è stato creato signore dal suo Dio e poiché signore è obbligato a dominare ogni fonte e radice del male, interiori o esteriori.
· Caino non domina prima di tutto la sua avidità per le cose di questo mondo. 
· Non riesce neanche a liberarsi da un frutto della terra, dono di Dio, per farne un sacrificio al suo Creatore e Benefattore. 
· A Lui offre lo scarto. Ciò che non gli serve. Quanto è da ridare alla terra perché ne faccia ottimo concime. 
· A Dio va data sempre la parte migliore di noi e delle nostre cose. Si pensi che oggi non si dona neanche ciò che è suo, cioè la domenica .
· A Lui si dona lo scarto del nostro tempo, della nostra vita, di ciò che abbiamo e possediamo. 
· Ciò che non serve a noi lo diamo a Lui. Cosa diamo a Lui che viene a noi vestito da povero, misero, piccolo, assetato, affamato? 
· Gli diamo ciò che a noi non serve. Non gli diamo la cosa più bella che possediamo. Il vestito più nuovo. Le scarpe più comode. 
· Gli diamo invece ciò che a noi non va più sia perché passato di moda, sia perché ormai logoro e non più indossabile. 
· La carità di convenienza la facciamo a Natale e poi per un anno intero ci dimentichiamo. 
· Dio invece ci chiede la parte migliore, il meglio del meglio, il perfetto del perfetto, la cosa più cara, la più costosa, più bella. 
· Dio educa ogni uomo perché si faccia custode del fratello. 
· Custodire vuol dire proteggere, salvare, curare, nutrire, aiutare, sostenere, confortare, incoraggiare, invitare al bene più grande.
· Vuol dire offrirgli la verità che lo redime, condurlo al suo Signore, dargli la vera fede, liberarlo dalla morte, da ogni disperazione.
· Vuol dire mettere una siepe attorno a lui perché gli altri non gli facciano alcun male, dopo che lui ha ucciso il proprio fratello. 
· L’educazione di Dio è ben diversa dalla nostra. 
· Vi è una sola educazione possibile: alla verità, all’amore, alla pace, al perdono, alla condivisione, al governo di sé…
· Alla non violenza dinanzi ad ogni violenza, alla vittoria dl bene sempre sopra ogni male. 
· Educare è la più grande opera di misericordia del nostro Dio e di conseguenza anche dell’uomo verso l’uomo. 
· Educare vuol dire formare l’uomo secondo la stessa visione di Dio. Noi invece educhiamo gli uomini secondo le nostre visioni. 
· Il peccatore educa al peccato. Il malvagio alla malvagità. Il violento alla violenza. Il vendicativo alla vendetta. L’empio all’empietà. 
· Lo stolto alla stoltezza. Il disonesto alla disonestà. Pochi educano al bene secondo Dio e alla verità divina. 
· L’annunzio del Vangelo è la più grande opera di misericordia. 
· Con il Vangelo si dona all’uomo la sua verità, la sua vera vita, gli si dona il tempo e l’eternità.
[bookmark: _Toc373525143][bookmark: _Toc373525994]15 Ottobre 2013
· Travisare, cambiare, modificare, trasformare, alterare, interpretare maldestramente la parola del Signore è assai facile.
· Lo si fa senza che neanche ce ne accorgiamo. La nostra mente è in tutto simile ad un alto forno. 
· Ogni metallo che in esso viene gettato, fonde, si liquefa, va in ebollizione. 
· Del metallo più puro sgorga dalla bocca del forno solo fumo incandescente. 
· Quanto la materia liquida esce da esso, le si può dare ogni forma, la si può modellare come si vuole. 
· Ogni forma essa è capace di assumere, anche di oggetti che provocano gravissimo danno a chi se ne serve. 
· Questa è la potentissima forza della nostra mente. 
· Nessuna mente è capace di conservare integra e pura la Parola di Dio. 
· Nessun cuore riesce a comprenderla secondo la sua interiore, eterna, divina verità. 
· Quando la mente e il cuore si appropriano della Parola, è la fine della verità. 
· Tutto viene trasformato in menzogna, falsità, inganno. 
· Questa trasformazione è proclamata, predicata, insegnata però come purissima verità di Dio, santissima sua volontà.
· Addirittura viene insegnata come immacolata rivelazione del nostro Dio. 
· Tutti i mali del mondo sono il frutto non della falsità in sé. Contrala falsità ci si può anche difendere. 
· Difficile è difendersi dalla falsa profezia, perché essa è sempre proclamata in nome di Dio.
· Tutti i falsari della verità divina ed umana, quanti contraffanno la storia della rivelazione e degli uomini, lo compiono in nome di Dio. 
· Tutti hanno bisogno di questa autorità suprema per ingannare, mentire, travisare, modificare, trasformare la verità in falsità.
· Tutti si appellano ad un’autorità superiore per dichiarare  falsa la verità e vera la falsità. 
· Dio dalla mente dell’uomo è costituito garante della sua falsità. Bestemmia più grande di questa non esiste. È il disonore dei disonori.
· Cosa fa sì che la mente dell’uomo non trasformi tutto ciò che in essa viene posto? 
· Uno solo può impedire che questo mai avvenga: lo Spirito Santo di Dio.  
· Con Lui nella nostra mente, la Parola rimane inalterata, pura, santa, vera. 
· Non solo rimane pura e santa, ogni giorno viene aggiornata secondo pienezza di verità, purezza, santità. 
· Perché vi dimori lo Spirito Santo nella nostra mente, mai vi deve regnare il peccato. 
· Si toglie il peccato, si lascia libero lo spazio allo Spirito Santo. 
· Questi vigila, vi mette tutta la sua luce divina perché la Parola di Dio mai subisca il più piccolo movimento di trasformazione.  
· Quando il peccato governa il nostro corpo, il vizio la nostra anima, la sporcizia spirituale la nostra mente… 
· Quando la sozzura regna in noi, lo Spirito Santo non può più abitare e per noi è la fine. 
· Anche se leggiamo la Scrittura, la leggiamo con i nostri occhi di peccato. 
· Se la interpretiamo, lo facciamo con la nostra mente piena di sozzure di male.  
· Se la annunziamo, la gridiamo dal nostro corpo ricolmo di vizi e di intemperanze. 
· Quale verità possiamo noi possedere se non possediamo lo Spirito Santo di Dio? 
· I farisei non sono governati dallo Spirito del Signore, ma dal proprio cuore. Cosa fanno? 
· Leggono tutta la vita di Cristo Gesù come un vero disastro spirituale. 
· Dio discende sulla nostra terra, parla, opera, agisce, vivere tutta la sua divina carità e questi signori di che cosa lo accusano? 
· Di agire contro la Legge di Dio. Se è Lui Dio ed agisce da Dio nel vero uomo, può mai essere accusato di agire contro la legge di Dio? 
· Se un’aquila vola nei vasti cieli, un ragno potrà mai accusarla di non osservare la legge del volo? 
· Se il ragno lo facesse, sarebbe stolto, insipiente, non sarebbe saggio. Non conosce la legge dell’aquila.
· I farisei non conoscono la legge della misericordia, della pietà, della compassione, della benevolenza. 
· Essi conoscono una sola legge: quella della condanna, del giudizio, della mormorazione, della parola vana. 
· Conoscono la legge della cattiva, errata, falsa interpretazione della Parola di Dio. 
· È una legge che uccide l’uomo non lo salva, lo abbassa non lo eleva, lo perde non lo redime. 
· È una legge contro l’uomo perché è pura falsità proclamata in nome di Dio. 
· La falsa profezia è una sciagura per l’umanità e molti sono i falsi profeti. 
[bookmark: _Toc373525144][bookmark: _Toc373525995]16 Ottobre 2013
· Gesù è accusato dai capi dei sacerdoti e dagli anziani del popolo presso Pilato. Lo accusano di essersi proclamato re dei Giudei. 
· A quei tempi era Roma che costituiva i re. A suo arbitrio e piacimento li costituiva.
· Ma anche con altrettanta disinvoltura li destituiva, quando non servivano alla causa dell’Impero. 
· Roma non aveva posto Gesù a capo dei Giudei, non lo aveva nominato re del popolo del Signore. Questo Pilato lo sapeva bene. 
· Sapeva bene anche che mai Gesù si era proclamato re, secondo la visione mondana, terrena del termine. 
· La risposta di Gesù a Pilato è chiara, nitida. Se tu, Pilato, mi poni una domanda, devi anche avere un solidi fondamento su cui poggiarla. 
· Non basta domandare. Occorre che vi sia una storia dietro che anche la giustifichi. Una storia vera, non inventata, presunta. 
· Altrimenti così come è gratuita la domanda, gratuita dovrà essere la risposta. Fonda ciò che dici. Giustifica ciò che chiedi. 
· Se vana è la domanda, vana dovrà essere la risposta. Chi domanda, chi chiede, chi interroga deve possedere un’altissima etica.
· Nessuno è obbligato a rispondere a domande tendenziose, subdole, cattive, addirittura malvage. 
· Anche nella domanda l’altro va rispettato. 
· A volte una domanda mal posta, oppure posta in modo tendenzioso, può creare nei cuori dubbi, sospetti. 
· Può insinuare nello spirito e nella mente di chi ascolta quel tarlo di falsità e di menzogna che corrompe anche il cuore più buono, santo. 
· Maestri di domande subdole, tendenziose, fatte solo per creare il sospetto, il dubbio, per mettere nei cuori il tarlo dell’incertezza…
· Sono tutti coloro che governano i dialoghi televisivi. Costoro possiedono un’arte veramente diabolica. 
· Sminuiscono l’evento storico per alcuni da proteggere, con i quali sono schierati.
· Accentuano, esagerano, moltiplicano ciò che è minimo della parte avversa, sia essa politica, economica, sociale, religiosa, sindacale.
· Questi conduttori di dialogo e di diatribe possiedono una abilità così grande, da girare il timone sempre dalla loro porte. 
· Non appena una persona cerca di riportare le cose alle verità della storia, subito interrompono, aggiungo, mettono una frase…
· Tolgono linearità al discorso in modo che l’ascoltatore venga indirizzato solo verso una parte. 
· Chi ascolta deve convincersi della tesi che porta avanti il conduttore. Tutti i dialoganti sono pedine nelle sue mani. 
· Apparentemente lui sta giocando a dama con due giocatori, apparentemente usa pedine bianche e pedine nere…
· Il giocatore è solo lui e muove ogni pedina perché occupi la casella che lui vuole che venga occupata. 
· Tutto il gioco è nelle sue mani. Questa è la potenza di una domanda. Può rovina un cuore, una mente, una persona. 
· Con una domanda si colora a proprio gusto un uomo. Lo si dipinge con tinte oscure e fosche. 
· Gesù non risponde perché sa che non c’è dialogo di verità, ma di menzogna e falsità. 
· Non si cerca la giustizia, quella vera, secondo Dio. Si cerca una giustizia sommaria. 
· Un pretesto per legittimare la sua morte. Lo si vuole cogliere in fallo in qualcuna delle sue parole. 
· Si vuole attribuire a Lui la responsabilità della sua morte. Gesù invece tace ed ognuno è posto dinanzi alla sua personale responsabilità. 
· Gesù tace e i sommi sacerdoti rivelano la loro diabolica potenza di sottomettere alla loro volontà il più potente impero di questo mondo.
· Pilato cede al loro ricatto. La falsa religione è potenza superiore ad ogni altra potenza. 
· Ieri ha piegato l’impero romano. Oggi sta piegando tutto l’occidente. La falsa religione è invincibile. 
· Quando si abbandona la vera fede, non c’è pace, non c’è verità, non c’è vera amicizia, non c’è vita dall’altra parte. 
· Anche se diventiamo pagani con i pagani, siamo pagani falsi, perché siamo pagani per paura, per tradimento, per convenienza.
· Non siamo pagani di cuore e di mente. Siamo pagani ibridi. Chi ha conosciuto il vero Dio mai potrà essere un vero pagano.  
· Il mondo se ne accorge e lo deride, lo disprezza, si fa beffe di lui. Lo vede dal cuore non pagano. Si perde Dio, non si guadagna il mondo. 
· Allora perché non restare con Dio sempre? Se guadagna Dio e la nostra onorabilità. 
· Gesù rimase “cristiano” sempre, anche sulla croce e guadagnò l’onore e il rispetto del centurione: “Costui veramente era figlio di Dio”.
· Vi è un momento nella vita della nostra fede in cui si deve scegliere la morte alla vita. La morte con Dio, anziché la vita senza Dio.
· Si sceglie la morte per rimanere sempre in vita, anziché la vita per rimanere in eterno nella morte. È una scelta personale. 
· Scegliere la morte per rimanere nella vita è la scelta dei martiri. Essi scelgono Dio nella morte per rimanere sempre nella vita.
· dell’uomo, ma anche l’uomo è la vita di Dio. 
· Come Dio dona la vita all’uomo, così l’uomo deve dare la vita a Dio. Il vero Dio dona vera vita all’uomo e lo rende vero.
· L’uomo reso vero dal vero Dio deve dare vera vita al suo Dio. Deve renderlo vero in ogni momento della sua vita con la sua vita.
· Il cristiano ogni giorno riceve la vita vera dal suo Dio vero. Ogni giorno deve dare vita vera al suo vero Dio con la sua vita vera. 
· Se il cristiano vive una vita non vera, una vita falsa, dona vita falsa anche al suo vero Dio. È questa la vera contraddizione cristiana. 
· Con la sua vita falsa dona vita falsa al suo vero Dio. Mostra un falso Dio e un Dio falso con la sua vita falsa e la sua falsa vita. 
· È responsabile dinanzi al mondo intero. Il vero Dio non è creduto per la sua vita falsa che mostra un Dio falso anziché il Dio vivo e vero. 
· È il cristiano la vita visibile del vero Dio. Se la sua vita è vera, il Dio che mostra è vero. Se è falsa, il Dio che mostra è falso. 
[bookmark: _Toc373525145][bookmark: _Toc373525996]17 Ottobre 2013
· La tentazione non viene da lontano. Viene sempre da vicino. Viene dal fratello, dalla sorella, dalla madre, dal padre, da un parente.
· Viene dall’amico, dal compagno di lavoro o di gioco, da un conoscente, da una persona incontrata a caso. Sempre chi è vicino ti tenta.
· Un solo uomo perverso è come una goccia di veleno in un oceano. Incide ben poco nei capovolgimenti e nelle rivoluzioni della storia. 
· Quando però il perverso si sposa con la perversione di molti altri, è allora che il veleno produce i suoi effetti letali.
· La perversione di uno solo non è sufficiente ad orientare la storia. Uno solo non ha forza, non può, manca dell’energia sufficiente.  
· Basta però che un altro si associ, cada nella tentazione, e già la perversione è divenuta coalizione, forza irresistibile, vincente.
· Ognuno è obbligato a non cadere in tentazione. Corrotto e corruttore subiscono la medesima condanna.
· Molti mali nella storia non sono stati i corruttori a provocarli. Sono stati invece i corrotti. Quanti si sono lasciati tentare.
· I corruttori degli uomini propongono sempre una visione atea della vita. Accusano Dio di essere la causa di tutti i mali. 
· Essi propongono una società dalla quale deve essere bandito Dio perché l’uomo viva. Dio è la morte degli uomini. Aut Deus, aut homo. 
· Questo è l’assurdo degli assurdi. La stoltezza madre di ogni stoltezza. Sempre Dio è stato il bene l’uomo. Mai da Lui è scaturito il male.
· Homo sempre a Deo. Basta conoscere anche per sommi capi la verità di Dio per convincersi, avere certezza che mai da Lui scaturisce il male.
· Il male è sempre dall’allontanamento da Lui, mai dalla vicinanza di fede e di amore con Lui. I male è privazione, rifiuto di Dio in noi. 
· È proprio questa la tentazione: la trasformazione della verità in falsità e della falsità in verità. Dio si presenta come sorgente di male. 
· L’uomo come un fiume in piena di bene. Questo fa credere la tentazione. Chi cade in essa, si incammina per una via di sicura morte. 
· Quando la tentazione attecchisce in un cuore, il male aumenta il suo volume, accresce la sua potenza di distruzione, di rovina dell’umanità.
· Nessun uomo avrebbe grande potere nel male, se non vi fosse la tentazione. Il male resterebbe isolato e non avrebbe alcuna forza. 
· La forza diabolica di un uomo sta proprio in questo: nel tentare, sedurre, fare cadere nel suo stesso male anche una sola persona.
· Quando una sola persona cade nella tentazione, poi le persone che tentano sono già due, poi quattro, poi sedici, poi trentadue…
· Poi sessantaquattro, poi centoventotto, fino a divenire un esercito senza numero. Ogni tentato diviene a sua volta un tentatore. È la fine. 
· La tentazione è la vera forza del male. Ma sono i tentati coloro che danno vigore a colui che è all’origine della tentazione e del male.
· La responsabilità del male collettivo si riversa per intero su ogni persona che si è lasciata tentare e che ha dato vigore al tentatore. 
· Come il corpo del male è uno, anche se composto di molte membra, la responsabilità non è del singolo membro, ma di tutto il corpo.
· Chiunque presta la sua vita al corpo del male, è responsabile di tutto il male compiuto dal corpo. Lui è corpo del male, strumento di esso.
· Questa regola vale anche quando si è chiamati a scegliere e a formare il corpo legislativo di governo di un popolo, una città, una regione. 
· La propria scelta rende responsabile di tutto il male che il corpo compie. Se fa il bene, siamo meritevoli di esso tutti allo stesso modo. 
· Si è responsabili in solidum, come vero corpo, sia nel bene che nel male. Nessuno può dire: io non sono responsabile.
· Chi sceglie la persona, sceglie anche le due idee. Le assume come proprie. Si è responsabili di tutti i danni che esse provocano. 
· Non c’è alcuna speranza. La mia quotidiana esperienza pastorale mi dice che non c’è alcuna speranza per l’uomo. 
· Neanche un prete può nutrire speranza che il popolo di Dio affidato alle sue cure possa cambiare perché lui lo serve, consumando la vita. 
· Se il Signore non manda lo Spirito Santo dall’alto, perché frantumi e polverizzi il cuore di pietra e al suo posto metta un cuore di carne…
· Non una volta per sempre, ma ogni giorno, ogni ora, ogni attimo, veramente non c’è speranza. 
· La carne resterà sempre carne. Il cuore di pietra sempre cuore di pietra, afferrato e carcerato dai suoi vizi sottili e invisibili.
· Vi sono alcuni vizi che si camuffano in virtù e alcuni peccati che si travestono di grande carità e benevolenza, vera squisitezza di carità.
· Questi vizi e questi peccati riescono ad infiltrarsi nei cuori dei fratelli, conducendoli alla rovina, alla perdizione, allo sfacelo spirituale.
· Questi vizi e questi peccati si si presentano come più grande luce offerta a quanti stanno in alto e in basso apparentemente per il bene.
· Invece essa è data per la rovina. È offerta per portare turbamento e scompiglio nella vigna del Signore,  per distruggere il regno di Dio. 
· Possiamo annunziare, dialogare, parlare, scrivere, discutere, chiarire, il cuore di pietra rimane di pietra. 
· L’uomo secondo la carne rimane uomo secondo la carne, schiavizzato e oppresso dalla sua concupiscenza, dai suoi vizi. 
· È lo Spirito del Signore il costruttore, il solo costruttore del regno di Dio. Quale dovrà essere allora la nostra opera? 
· Subire il martirio da parte del mondo perché possiamo produrre qualche milionesimo di grammo di Spirito Santo.
· Così che Lui possa scendere in qualche cuore e lo trasformi, lo cambi, lo faccia diventare regno di Dio. 
· È questa verità che San Paolo ci annuncia quando grida ai Colossesi che è “Dio che ci ha liberato dal potere delle tenebre… 
· E ci ha trasferito nel regno del Figlio del suo amore, per mezzo del quale abbiamo la redenzione, il perdono dei peccati”. 
· È questa la perenne opera di Dio: la liberazione dal regno delle tenebre, il trasferimento nel suo regno di verità, giustizia, pace, gioia. 
· Libera e trasferisce se il cristiano unisce il suo martirio al martirio del Figlio del suo amore. 
· Se il cristiano non partecipa con il suo quotidiano martirio, non c’è speranza. Dio libera e trasferisce per il suo quotidiano sacrificio. 
· Il cuore di pietra diviene sempre più duro e la carne sempre ci lega al potere delle tenebre con la sua concupiscenza. 
· È questa la sola ed unica legge della pastorale. Il pastore versa il suo sangue e qualche pecora a poco a poco diviene regno di Dio. 
· Nessun pastore si illuda. La pastorale è martirio quotidiano, ininterrotto, perenne, con un amore senza stanchezza sino alla fine. 
· La vera fede dona alla vita una speranza sempre nuova. 
· Più essa cresce in noi, più la speranza si purifica, si perfeziona, diviene forte, si fa capace di martirio, supera ogni difficoltà. 
· Essa dona una luce nuova ad ogni situazione in cui la nostra vita viene a trovarsi. 
· Va però ogni giorno purificata alla scuola della Parola, compresa nella sapienza e saggezza dello Spirito Santo.
· Va illuminata dalla profezia attuale del Signore. 
· Va anche insegnata, invitando ogni uomo ad aprirsi ad essa con umiltà di cuore, libertà nei pensieri, purezza nelle intenzioni. 
· Sette fratelli affrontano un atroce martirio perché sorretti dalla vera fede nel Dio dei Padri, incoraggiandosi l’un l’altro.
· Anche la madre è a servizio della loro fede. La sua fede pura conforta i suoi sette figli.
· Oggi il cristiano non sostiene più la fede dei suoi fratelli e spesso neanche possiede una fede pura, intelligente, vera. 
· Lo sbandamento della fede di uno diviene sbandamento della fede di molti. 
· Quando questo accade è come se il sole si spegnesse in un attimo. Si precipita in un buio glaciale. 
· Così è per l’umanità quando il cristiano perde la vera fede nel suo Signore Gesù Cristo. 
[bookmark: _Toc373525146][bookmark: _Toc373525997]18 Ottobre 2013
· Nell’Antica Legge si andava presso la tenda del convegno o nel tempio di Dio, si portavano degli animali puri e si offrivano al Signore.
· Questi animali venivano offerti o in olocausto, o in sacrificio per il peccato, o in sacrificio di comunione. 
· In quest’ultimo parte veniva bruciata in onore del Signore, parte era del sacerdote offerente, parte di chi offriva il sacrificio. 
· Quest’ultima parte veniva consumata condividendola con quanti non possedevano nulla. 
· Nel sacrificio di comunione si creava unità con Dio, con il Sacerdote, con il popolo del Signore, con ogni fratello.
· Nel Nuovo Testamento questi sacrifici presso il tempio del Signore sono stati aboliti. 
· Uno è il Sacrificio, uno è l’Olocausto: quello di Cristo offerto al Padre per la redenzione dell’umanità. 
· Di questo olocausto e di questo sacrificio il cristiano è chiamato ad essere parte, divenendo con Cristo un solo corpo.
· In Cristo si diviene con Lui una sola vita e di conseguenza anche un solo sacrificio, un solo olocausto offerto a Dio. 
· Anche il sacrificio di comunione è stato abolito. Non si portano animali nella casa di Dio per la loro macellazione. 
· Unico sacrificio di comunione è quello di Cristo Gesù. 
· È il sacrificio della comunione sacramentale attraverso il quale l’uomo si nutre di Dio, nutrendosi del corpo vero e reale di Cristo Gesù.
· Se fosse solo questa la comunione, sarebbe evento non santo, non vero, non perfetto. 
· La comunione non è solo con Cristo. Divenendo con Cristo un solo corpo, il cristiano è colui che si trasforma.
· È colui che diviene per opera dello Spirito Santo “sacramento di comunione” comunione vera, reale, sostanziale con ogni altro fratello. 
· Diviene sacrificio di comunione per la Chiesa e per il mondo. 
· Se non diviene sacrificio di comunione per la Chiesa e per il mondo, l’eucaristia è celebrata male.
· Ma anche gli altri sacramenti sono celebrati in modo superficiale, quasi vano, perché non vissuti secondo la loro specifica essenza.
· Ogni sacramento celebrato altro non è che la preparazione del nostro corpo per essere questo perenne sacrificio.
· Per essere questa quotidiana oblazione a Dio di tutta la nostra vita a servizio e per il bene più grande dei nostri fratelli. 
· Proprio in questo consiste il fallimento cristiano: nel non volere, nel non sapere, nel rifiutarsi di trasformare la propria vita…  
· In questo sacrificio e oblazione di purissima, reale, sostanziale, materiale, spirituale comunione. 
· Si diviene una cosa sola con Cristo e con i fratelli, con Dio e con gli uomini. 
· La comunione deve essere piena, perfetta, integra, totale. L’anima nel sacrificio di comunione veniva immolato, macellato, diviso. 
· Il cristiano nel sacrificio di comunione deve lasciarsi immolare, macellare, non solo spiritualmente, ma anche fisicamente, materialmente.
· San Paolo vede nell’aiuto concreto che le chiese gli hanno inviato un vero sacrificio, una santa oblazione gradita al Signore. 
· Egli possiede una visione soprannaturale della carità. A noi questa visione manca, sfugge. L’abbiamo persa. 
· La carità va portata nell’ordine sacramentale del sacrificio di comunione, dell’oblazione santa e gradita al Signore. 
· La carità è il pane offerto al nostro Dio, non però al Dio invisibile, ma a Cristo, al suo corpo, che realmente ha bisogno di pane. 
· In tale senso potremmo anche rileggere e interpretare in modo nuovo anche la preghiera dl “Padre nostro”:
· “Dacci oggi il nostro pane quotidiano”. Il cristiano che chiede il pane quotidiano al Padre è lo stesso che deve donarlo ai suoi fratelli.
· Lo deve spezzare e condividere spezzandolo e condividendolo con essi. Lo chiede al Padre facendosi lui strumento, sacramento per i fratelli. 
· È il mistero tutto da realizzare. È tutto sempre dinanzi ai nostri occhi, perché Cristo Gesù è dinanzi ai nostri occhi. 
· Vangelo, Parola, fede, santità e verità di Dio, di Cristo Gesù, dello Spirito Santo, della Chiesa vanno difesi, protetti, custoditi. 
· Vi sono diversi modi di difesa, di protezione, di custodia. Ogni tempo, ogni persona deve conoscerli ed attuarli. 
· Una prima modalità è senz’altro quella di non cadere nello scoraggiamento, ma rimanere sempre forti, anche dinanzi al martirio. 
· La difesa della Legge, del Vangelo, della Parola ha bisogno del nostro coraggio, della nostra fortezza, della nostra decisione.
· Richiedono, domandano l’impegno costante della nostra volontà, della nostra opera, del nostro corpo, della nostra anima, del nostro spirito.
· Nulla di noi deve essere tenuto fuori nella difesa del Vangelo. Quanto l’uomo ha e possiede deve essere messo a servizio della Parola. 
· Tutta l’intelligenza e la sapienza, perennemente attinte nello Spirito Santo, devono essere poste a servizio della difesa del Vangelo. 
· Tuttavia la prima difesa del Vangelo è viverlo noi sino alla fine, sino al martirio. È la nostra consumazione nella Parola. 
· La nostra vita sacrificata, offerta, vissuta nel Vangelo è la prima vera, grande, efficace sua difesa. La fede è dalla nostra fede. 
· Conoscere la realtà in cui si vive secondo verità piena è il primo obbligo di chi vuole difendere la legge, la Parola, la verità di Dio. 
· Sapere in quale momento storico preciso si sta vivendo e quali sono i frutti che esso sta producendo è vera via di salvezza.
· Noi non viviamo fuori della storia. Siamo profondamente immersi in essa. 
· La conoscenza della storia è la prima via per la salvezza di essa e per la nostra salvezza in essa.
· La storia è mutevole, cambia, si trasforma, assume parvenze spesso più di male che di bene. Non è statica, non è universale, non è generale.
· La storia è particolare, personale, locale, familiare, regionale, tribale. Ogni luogo e ogni persona vivono una loro speciale storia.
· La conoscenza dell’uomo che ci sta dinanzi è anche vera modalità per la difesa della Parola, per il suo annuncio, dono, predicazione.
· Non possiamo camminare da incoscienti nella storia. Non si può entrare in un campo minato pensando di essere su spiagge di pura sabbia. 
· Cosa fare per contrastare errori e mali che vengono dalla storia? Quali mezzi sono a nostra disposizione, mezzi in noi, non fuori di noi?
· I mezzi a disposizione sono essenzialmente due: lo zelo e la consegna della nostra vita al martirio, il sacrificio di essa per il Vangelo.
· Muore l’uomo perché viva la Parola. Si sacrifica l’uomo per dare valore eterno alla Parola. Si annienta perché la Parola venga esaltata. 
· Lo zelo è amore indiscusso, inalterato, sempre in crescita, forte, risoluto, invincibile, pronto ad ogni cosa, ad ogni intervento.
· Allo zelo si deve aggiungere il desiderio di essere martiri, cioè di porre a servizio della difesa della legge tutta la nostra vita.
· Lo zelo senza il martirio è nullo, si inceppa, svanisce, muore. Zelo e consegna della vita al martirio quotidiano sono la vita della fede. 
· Questa comunione tra zelo e martirio deve essere ininterrotta. Il giorno in cui si dovesse interrompere, è la fine della fede e del Vangelo.
· La difesa della verità richiede una parola giusta, santa, autentica, lettrice della storia, proferita con franchezza, detta con decisione.  
· Si può difendere la verità, se si è liberi del proprio presente e del proprio futuro. Chi cerca se stesso mai potrà difendere la fede. 
· Cerca se stesso, non Dio. Pensa a se stesso, non alla verità. Fede, verità, diplomazia, mai si potranno servire insieme. Scoppiano.
· La fede è posizione certa, risoluta, ferma. La diplomazia cerca la quadratura del cerchio. Vuole mettere insieme i contrari.
· La diplomazia vuole fare convivere insieme peccato e grazia, carnefice e martire, falsità e verità, distruttori e costruttori della fede. 
· Introdurre la diplomazia nel Vangelo è stoltezza. Come è stoltezza pensare ad una comunione senza vera conversione. 
· È stoltezza perché in uno zoo nessun custode penserebbe mettere insieme una gazzella ed un leone o un leopardo. È la morte della gazzella. 
· Purtroppo nelle comunità cristiane si pensa in modo diverso. Si crede che sia possibile creare comunione tra il malvagio e il giusto. 
· Il giusto sopporta, vive, subisce le angherie del malvagio fino al martirio fisico, ma questa non è comunione. Questo è martirio. 
[bookmark: _Toc373525147][bookmark: _Toc373525998]19 Ottobre 2013
· Non c’è missione senza il dono del Vangelo e l’invito alla conversione e alla fede in esso. 
· Si badi bene: dono del Vangelo, non dei propri pensieri, filosofie, personali teologie, mistiche.
· Dono del Vangelo non di personali ascetiche, morali, idee, immaginazioni, desideri, supposizioni. 
· Il Vangelo si dona tutto intero, senza alcuna aggiunta o sottrazione, chiedendo la fede in esso. 
· Se la Chiesa, anche in uno solo dei suoi figli non vive la sua missione, essa è responsabile della non nascita della fede nei cuori. 
· Seminata la Parola, secondo le leggi della buona semina, essa non è più responsabile verso coloro che non credono. 
· Se invece non semina e non invita alla conversione e alla fede nel Vangelo, diviene responsabile della mancata fede nei cuori. 
· Quanti ascoltano e non si aprono alla verità sono essi responsabili della mancata luce per la loro mente. 
· La fede non è di tutti per due altre ragioni: perché il Vangelo mai è stato ascoltato.
· Oppure perché il missionario lo ha predicato male, donando scandalo con i suoi peccati. 
· Della cattiva predicazione è responsabile per l’eternità. Per sua grave colpa la fede non è nata nei cuori. 
· La fede non è verità che discende unicamente dal cielo. È verità che viene anche dalla storia, dalla vita del popolo del Signore. 
· Necessariamente la fede deve fondarsi sulla storia, altrimenti non è fede. Le manca il supporto necessario, indispensabile della storia.
· La fede è in tutto come un albero: deve affondare le radici nel terreno. Senza radici nella storia, la fede è pura fantasia.
· Urge allora distinguere le religioni di fantasia, immaginazione, invenzione, supposizione, e le religioni vere.
· Sono vere quelle religioni che hanno il loro fondamento nella storia.
· La loro fede è una storia. La loro fede trasforma la storia. La loro fede dona un volto nuovo alla storia. La loro fede cambia la vita. 
· Ma è vera solo quella religione che dona il volto più nuovo alla storia, in una capacità quotidiana di rinnovamento e di ringiovanimento.
· Questa capacità è solo della religione cattolica. Solo essa è capace di rinnovarsi ogni giorno.
· Solo la religione cattolica è capace di dare un volto perennemente nuovo alla storia. 
· La ripetizione meccanica della storia non fa parte della vera religione. La ripetizione è morte. È il frutto della religione di fantasia. 
· La vera religione sa ogni giorno trasformare la storia perché essa è guidata dalla potente luce dello Spirito Santo di Dio. 
· In fondo è lo Spirito Santo del Signore il vero motore della vera religione. È lui che ogni giorno conduce il fedele a tutta la verità.
· Immettendo nella storia sempre nuova luce, il fedele si illumina di verità sempre più piena e attuale, più vera e divina.
· A causa di questa nuova e più grande illuminazione, la storia è obbligata a trasformarsi, modificarsi, cambiare nel suo intimo.
· È come se un pittore possedesse un solo colore. Molte religioni sono monocromatiche. Dipingono la storia con un solo colore.
· Una  religione monocromatica è assai povera. Manca della ricchezza della policromia, che dona verità piena ai colori.
· Invece la religione cattolica non solo possiede l’universalità di tutti i colori, nessuno escluso. 
· Ad essi dona ogni giorno vivacità più pura, più nitida, più perfetta, più innovativa.
· Tutti i colori possibili, le sfumature possibili, le vivacità possibili, donano alla storia dipinta da questa religione verità sempre nova.
· Ma tutto questo è il frutto perenne dello Spirito Santo che ogni giorno scende nella nostra storia e ravviva tutti i coloro della Parola.
· Ravviva e dona nuova consistenza e verità a tutti i suoi doni di grazia, ad ogni suo carisma. 
· Ravvivati i doni e i carismi, i ministeri e le sue modalità di esercizio e di vita, la storia necessariamente è obbligata a rinnovarsi.
· Tutto questo mai potrà avvenire in una religione monocromatica. Il colore è uno ed è sempre lo stesso, con la stessa intensità di tono.
· Esso non cambia mai, non si modifica mai, non si rinnova mai. Ciò he è stato mille anni fa deve essere anche oggi.
· Vi è una storia bloccata, incarcerata, fermata al giorno stesso della fondazione della religione che l’ha posta in essere. 
· Ogni religione che blocca la storia a ieri, è non vera. Perché la storia è dinamismo infinito, è cammino perenne di verità in verità.
· È vera invece quella religione che sa dare verità ad ogni storia, anzi essa stessa spinge la storia verso la novità assoluta.
· Questa novità è sempre creata da Dio per mezzo del suo Santo Spirito, donando alla Parola di Gesù tutta la sua verità.
· Lo Spirito è infinito e anche la verità della Parola è infinita. Per questo motivo essa ogni giorno si illumina di contenuti sempre nuovi. 
· Sono questi contenuti sempre nuovi che donano alla storia una novità sempre nuova, sempre attuale, mai di ieri, perennemente di oggi. 
· O entriamo in questo dinamismo della Parola o facciamo anche noi della nostra religione una cosa vecchia, una cosa di ieri.
· La trasformiamo da policromia in monocromia, perché le diamo la nostra forma meschina e la nostra modalità misera di comprendere la Parola. 
· Nella nostra religione anche la santità è ogni giorno nuova. La santità di ieri è nulla senza la santità di oggi.
· Così nella nostra religione ogni giorno vi è la sua nuova santità, i suoi nuovi uomini, le sue nuove vie per manifestare la vera umanità. 
· La religione cattolica è la sola vera scrittrice di un umanesimo sempre nuovo, sempre vero, sempre attuale, sempre nobile, sempre elevato. 
· Cristiano non fare della tua fede una religione di fantasia, di immaginazione, di invenzione. Vivi la tua unicità e singolarità storica. 
[bookmark: _Toc373525148][bookmark: _Toc373525999]20 Ottobre 2013
· Vi è un momento dell’umana esistenza in cui ognuno deve confessare che la sua ora è venuta. 
· È giunto il momento che io lasci questa vita. Senza alcuna paura, tentennamento, desiderio di rimanere per qualche altro giorno. 
· Quando giunge l’ora di partire, è cosa giusta e santa che si parta, si entri nell’eternità. 
· Questa libertà per accogliere la propria morte è di quanti vivono di perfetta fede dinanzi al loro Dio. 
· San Paolo è pronto per il suo ultimo viaggio, perché la sua coscienza gli attesta la perfetta rettitudine della sua vita. 
· Egli ha combattuto la buona battaglia. Ha lottato per il Vangelo. Ha portato a compimento la missione che il Signore gli ha affidato. 
· Nella missione non si è smarrito. Non si è allontanato né in poco, né in molto, dalla verità di Gesù anzi in essa e nell’amore è cresciuto. 
· La fede ricevuta l’ha conservata intatta, pura, santa. In essa è sempre aumentato, mai diminuito. 
· Ora può partire perché è giusto che ritiri il premio dovuto alla sua carità, premio che il Signore giusto giudice gli darà. 
· Quella di Paolo è perfetta libertà nell’amore di Cristo Gesù. 
· Il cristiano è soldato del regno di Dio. Ogni soldato va ben motivato. Senza ottima motivazione nessuna battaglia sarà mai vinta. 
· Si pensi per un istante alle motivazioni, oggi, delle nostre pastorali, missioni, lavoro apostolico. Per lo più o sono inesistenti o false.
· Quali risultati si potranno mai raggiungere, se le vere motivazioni sono assenti, false, menzognere, errate, umane e non divine? 
· E questo avviene per ogni motivazione, sia di ordine veritativo e di fede, che di ordine ecclesiale, ma soprattutto di ordine personale.
· Combattere, perché? Lavorare, perché? Essere missionari, perché? Essere veri cristiani, perché? Invitare qualcuno, perché? 
· Se non si danno le giuste, vere, esatte motivazioni, nessuna battaglia sarà vinta. Esse saranno tutte perse. Manca il vero combattente.
· Oggi non si combatte più. Manca lo stimolo. Soprattutto manca la verità, la fede, la speranza. Manca il principio soprannaturale.
· È il fallimento della pastorale e di ogni lavoro missionario a tutti i livelli. L’apostolato soffre di indifferenza, apatia, passività.
· Non si è neanche nel più puro mercenariato. Almeno il mercenario lavora per una paga ben consistente. Offre il suo lavoro per soldi.
· Perché offriamo il nostro lavoro? Per soldi, gloria, fama, potere, per un qualche altro interesse? Noi non offriamo alcun vero lavoro.
· Non lo offriamo per una qualche effimera motivazione umana, ma solo perché costretti, precettati, obbligati, aggiogati contro voglia.
· In questi casi non si è presenti neanche con il corpo. Il nostro corpo c’è e non c’è. È presente ed assente allo stesso tempo, nello stesso luogo.
· Non parliamo poi della presenza della nostra anima e del nostro spirito. Essi sono totalmente lontani, altrove. Non sono dov’è il corpo. 
· La forza di un capo risiede tutta nelle sue alte e grandi capacità di motivare ciò che comanda. Si comanda, ma non si motiva.
· Per il bene non ci sono quasi mai motivazioni. Oggi neanche servono, dal momento che è stato distrutto il fine soprannaturale. 
· Per il male invece le motivazioni fioccano come la neve. Cadono come la rugiada in una notte stellata. 
· Esse sono sempre abbondanti, oggi fatte anche a modo di racconto infinito, con storie sempre nuove, con personaggi sempre nuovi. 
· Sono però tutte motivazioni sciocche, stupide, insulse. Tutte però sono presentate con somma abilità, grande attrazione.
· Sono motivazioni che devono impedire di pensare. Devono solo colpire i nostri sensi, svegliare i desideri, muovere la volontà. 
· Esse riescono a mobilitare le masse. Orientare i pensieri di molte persone verso “il prodotto” materiale o spirituale che si vuole imporre.
· Esse donano la verità come falsità, la falsità come verità. La giustizia come ingiustizia e le ingiustizie come giustizia.
· Esse donano il bene come un grande male e i grandi mali come purissimo bene, bene universale, necessario, vitale.
· Esse fanno passare i propri desideri come diritti, obblighi. I diritti e gli obblighi invece passano come mentalità storica da abbattere. 
· È questa vera arte diabolica, che oggi sa usare armi sofisticatissime, armi subdole, armi dall’impatto micidiale nei cuori.
· Oggi il mondo si è altamente evoluto, specializzato in questa scienza delle motivazioni. È capace di trasformare il niente in un paradiso.
· Se un cristiano si leva e dona le motivazioni della sua verità, del suo credo, delle sue scelte di coscienza illuminata dallo Spirito Santo…
· Non il pagano, non il non credente, non l’ateo, non l’empio, non l’anticristiano, non l’idolatra, non chiunque altra persona….
· Ma lo stesso cristiano gli risponde che lui non sa soffrire, perché non vive la fede nella grande sofferenza e nel grande silenzio.
· Questo accade quando il cristiano anche lui è divenuto un servitore del male dell’empietà, dell’ingiustizia e della disonestà.
· Chi è a servizio di Cristo, della verità, del Vangelo, è obbligato a trovare, a cercare, a chiedere le motivazione della fede del fratello. 
· È obbligato perché dalla fede dell’altro è la sua stessa fede. Una è la fede, perché uno è Cristo, una la Chiesa, uno lo Spirito Santo. 
· Uno è il corpo che vive la fede. Una volta che le motivazioni sono state donate e garantite dall’autorità, tutti sono obbligati a tacere.
· Devono tacere per obbligo di servizio all’unica fede, all’unico corpo, all’unica Chiesa, all’unica autorità che vigila su di essa. 
· Invece ognuno si pensare autorità superiore, senza autorità garantita, contro di essa. È questo il vero male che oggi ci sta distruggendo.
· Contro questo male non ci sono rimedi, perché il rimedio è l’autorità posta a garanzia di tutti. Questa non garantisce ed è il caos.
· Spesso garantisce anche male ed è il pandemonio nella comunità cristiana.
· Ognuno vende la sua falsità anche con calunnie e con falsa testimonianza per annientare la purissima verità del Vangelo. 
· “A quel tempo non c’era un re in Israele; ognuno faceva quel che gli pareva meglio”.  Così finisce il Libro dei Giudici (21,25).
· Nulla è più deleterio di un’autorità senza autorità. Nulla è più nefasto di un’autorità che lascia che venga seminato il veleno nei cuori. 
[bookmark: _Toc373525149][bookmark: _Toc373526000]21 Ottobre 2013
· La Parola di Dio è portatrice nel mondo di una verità sempre da comprendere, sempre da cogliere in tutto il suo spessore eterno e divino. 
· Essa non ci dona una sola verità, ma un insieme di verità, che prese nella loro totalità ci offrono la sola, l’unica verità che ci salva. 
· Prendere una sola verità, escludendo le altre, è arte e scienza degli eretici. 
· Eretici di professione erano i sadducei. Costoro avevano della Parola di Dio una considerazione assai riduttiva. 
· Per loro avevano valore solo alcuni libri della Scrittura. Altri venivano scartati. 
· Solo alcune verità, altre venivano cancellate. Non c’era sviluppo né crescita nella verità e neanche logica o analogia. 
· La verità per loro era simile ad un duro sasso, immutabile, inamovibile, impermeabile a qualsiasi altra verità. 
· I sassi erano presi uno per uno e senza alcun collegamento, privi di ogni unità tra di loro. 
· Si prendeva una verità, la si assolutizzava, ignorando che la sua assolutizzazione e la sua non comunione con le altre.
· Gesù ribadisce la verità della risurrezione dei morti con un semplice ragionamento di logica della fede. 
· Il nostro Dio è il Dio dei vivi, non dei morti. Se è il Dio dei vivi, deve esserci necessariamente risurrezione. 
· Proviamo a chiedere ad ogni discepolo di Gesù: “Per te qual è la più grande opera di misericordia in favore del mondo intero?”. 
· Le risposte sarebbero infinite. Andrebbero da quelle più semplici a quelle più complesse. Da quelle più evidenti a quelle meno evidenti. 
· Tutti ne avrebbero una da proporre come risolutrice di tutti i mali che sono nel mondo. 
· È sufficiente studiare certe teologie moderne, meno moderne, recenti e meno recenti, per sentirne delle belle. 
· Vi sarebbero anche coloro capaci di proporre la rivoluzione sociale come grande, impegnativa opera di misericordia. 
· Si libera il povero dal potere del ricco, il debole dal potere del tiranno. La rivoluzione francese sarebbe vera opera di misericordia.
· Nessuno pensa, nessuno vuole, nessuno immagina che l’opera più grande della misericordia, la più potente… 
· Quella capace di salvare e redimere il mondo è una sola: conservare la propria vita nella nel perfetto compimento della volontà di Dio. 
· La più grande opera di misericordia è la nostra piena, quotidiana, giornaliera, attimo per attimo….
· Obbedienza ad ogni desiderio, comando, legge, statuto, regola che Dio chiede di osservare. 
· Per l’obbedienza di uno vengono salvati i molti. Per la fedeltà di uno viene redento il mondo. 
· Per il cuore puro di un solo uomo verso il suo Dio e Signore la terra viene posta in sicurezza di redenzione e di salvezza. 
· Tutte le opere di misericordia altro non sono che purissima obbedienza al Signore. 
· L’obbedienza a Dio le racchiude tutte, perché essa fa della nostra vita una perenne opera di misericordia,
· Nell’obbedienza essa è operatrice di solo bene, non solo per noi, ma per il mondo intero. 
· Si badi bene. Non sono però le nostre opere che salvano il mondo. 
· Il mondo è salvato da Dio per la nostra giustizia, la nostra fedeltà, il nostro amore per Lui. 
· Noi amiamo Lui, obbediamo a Lui, siamo fedeli a Lui. 
· Per questo amore, obbedienza, fedeltà il Signore salva il mondo, lo redime, lo incammina sulla via della verità e della giustizia. 
· Per noi il Signore salva gli altri. Per la nostra fedeltà. Questa verità va annunziata, predicata, spiegata. 
· Ogni cuore deve conoscerla. La salvezza degli altri non è dalle nostre piccole opere. 
· È invece dal nostro amore per il Signore. 
· Per il mio amore, il mio sacrificio, la mia fedeltà, la mia obbedienza, il Signore porta la sua pace sulla nostra terra. Fa pensare.
[bookmark: _Toc373525150][bookmark: _Toc373526001]22 Ottobre 2013
· Sulla croce il dialogo di Gesù è di perfetto silenzio. Silenzio cosmico, assoluto. Non parla con la bocca. Parla con il suo corpo. 
· Il suo corpo crocifisso è la parola più santa, vera, divina, eterna, universale mai proferita prima da Dio e che mai più potrà proferire. 
· Gesù lascia che sulla croce parli solo il suo corpo. Quando il corpo parla non c’è bisogno di alcun altra parola. 
· Ma come parla oggi il corpo di Gesù sulla croce?
· Prima di tutto non bevendo il vino mescolato con fiele. Questa miscuglio era una specie di droga. 
· Essa serviva per stordire in qualche modo i crocifissi. 
· Si voleva renderli in qualche modo incoscienti, così che potessero sopportare meglio il dolore. 
· Gesù non può essere stordito, drogato. Li è il Sommo Sacerdote della Nuova ed Eterna Alleanza.  
· Deve offrire al Padre suo l’olocausto di espiazione per il peccato del mondo. 
· Deve offrire anche il sacrificio della perfetta comunione tra Dio e tutti i suoi figli.
· Deve dare a Giovanni la Madre sua, deve chiedere perdono per coloro che lo stanno insultando, schernendo, disprezzando, martorizzando. 
· Cristo Gesù deve possedere la pienezza della sua coscienza, volontà, intelligenza, sapienza. 
· Deve avere l’uso perfetto della sua mente. Osserviamo per un istante ora il nostro comportamento. 
· Ci ubriachiamo, ci droghiamo, ci stordiamo, ci immergiamo nei vizi, ci consumiamo nel peccato, perdiamo l’uso della nostra coscienza. 
· Ci lasciamo consumare anche dall’odio e dalla superbia che ci acceca.
· Ci toglie il senno, ci priva dell’intelligenza, ci svuota la mente di ogni sana razionalità. 
· Così l’uomo, privo di mente e di cuore, incapace di usare intelligenza e razionalità, si abbandona ai più grandi e orrendi crimini. 
· Diviene capace di ogni delitto e misfatto. Uccide, ferisce, insulta. Crea liti, dichiara guerra. 
· Ammazza, squarta, investe, devasta, distrugge, annienta, corrompe la stessa creazione, consegnata a lui nella sua grande bontà.
· Oggi Gesù non è esempio per l’uomo. Gesù parla con il suo corpo santo. 
· Parla conservando alla sua coscienza e alla sua mente il loro pieno esercizio. 
· L’uomo di oggi parla con un corpo diviso, lacerato, perso. Parla con una mente lacerata, confusa, annebbiata, stordita. 
· Parla con una intelligenza depravata, intenta solo a pensare e a fare il male. 
· Parla con un corpo che sa dare solo morte. 
· Mentre il corpo di Cristo lacerato e tumefatto, trafitto e martoriato, sa dare solo vita, vita eterna, divina. 
· Sa dare lo Spirito Santo e con Lui ogni altro dono di grazia e di verità. 
· Oggi l’uomo ha bisogno di riprendere il dialogo con il suo corpo. 
· Deve parlare ad ogni uomo dalla santità, dalla padronanza, dall’esemplarità del suo corpo. Ma cosa succede? 
· L’uomo con arte e scienza infernale crea ogni giorno strumenti sempre più sofisticati per distruggere mente e spirito dell’uomo. 
· Per un misero profitto, per un guadagno da inferno e da perdizione eterna, inventa luoghi di completo stordimento. 
· Addirittura vi sono coloro che sono i professionisti dello stordimento messo tutto al servizio del loro peccato.
· Posto a servizio della loro concupiscenza degli occhi e della carne. 
· noi cristiani comprendiamo che tutta la vita sgorga dal nostro corpo, o la religione che pratichiamo, che serviamo è falsa. 
· Gesù è venuto per la redenzione del nostro corpo, oggi, per portarlo nella piena padronanza di sé.
· Hai mai pensato seriamente sulla condizione dell’uomo storico, non quello metafisico, teologico, non quello delle diverse antropologie? 
· L’uomo storico è stanco, vacillante, triste, sofferente, misero, ammalato. Spesso è anche perseguitato a causa del nome del Signore.  
· Chi può dare vita a questa umanità sfinita dai suoi peccati è solo il Signore. Solo il Signore può liberare l’uomo. 
· Solo Lui può dare pace nella miseria, nelle afflizioni, nelle malattie, in ogni croce. 
· Solo Lui può allontanare tutte le insidie che quotidianamente vengono all’assalto della nostra misera esistenza su questa terra. 
· Solo il Signore è risurrezione nella morte e gioia nella tristezza e sollievo nella grande sofferenza. 
· È il peccato la causa di ogni tristezza che regna in questo mondo. È la trasgressione dei Comandamenti che manda in rovina la terra. 
· Se l’uomo abolisse il peccato dal suo corpo e dalla sua anima, il mondo sarebbe inondato da una luce eterna. 
· Per abolire il peccato l’uomo si deve convertire. La conversione solo il Signore la può realizzare, la può portare a compimento.
· Questa grazia sempre si deve chiedere al Signore. Quando il cuore è convertito, esso si trasforma all’istante in uno strumento di pace. 
· Il cuore non convertito è sempre strumento di guerra, divisione, litigio, contrapposizione, violenza, intolleranza.
· Il cuore non convertito è strumento a servizio di Satana per portare guerra infinita sulla nostra terra. 
· Alla richiesta di conversione se ne deve aggiungere un’altra: che si possa camminare sulla via del Signore con coscienza retta. 
· La coscienza è retta quando agisce in conformità alla Legge del Signore, al Vangelo, alla Parola, alla mozione dello Spirito Santo.
· È retta quando non vi è alcuna discrepanza tra il Vangelo e l’azione storica concreta, particolare, attuale, singola. 
· Tutti dobbiamo tendere alla rettitudine della coscienza. Solo la coscienza retta agisce senza peccato. 
· Le altre coscienze non sono mai immuni dal male in sé. Manca in esse la perfetta conformazione dell’azione alla Legge del Signore. 
· La Chiesa in ogni suo figlio, chiunque lui sia: Papa, Cardinale, Vescovo, Sacerdote, Diacono, Cresimato, Battezzato, Religioso, Religioso… 
· Ha una sola missione da compiere: invitare ogni uomo alla conversione e alla fede nel Vangelo, aggregando il convertito alla comunità. 
· Molti figli della Chiesa non solo non lavorano per la conversione dei loro fratelli,  non solo sono essi senza alcuna conversione… 
· Non solo trascorrono loro la vita nei vizi e nei peccati, nelle ingiustizie, nei soprusi, nelle nefandezze ed ogni altra trasgressione… 
· Giudicano marcia quella parte di Chiesa, quei loro fratelli che accolgono nella comunità dei redenti un figlio di Dio che si è convertito.
· Condannano come impostore, arrampicatore, ingannatore, mentitore chi si è convertito e con serio impegno si conserva nella fedeltà. 
· Costoro insultano il Sangue di Cristo Signore. Bestemmiano contro la sua croce. Disprezzano la missione della Chiesa.
· Rinnegano se stessi come autentici mediatori di salvezza. Si annullano nella loro missione evangelizzatrice e salvatrice. 
· Attestano che mai hanno avuto esperienza di vere conversioni. Dimostrano con il loro giudizio la falsità della loro opera, del loro impegno.
· Dichiarando marcia quella parte di Chiesa che accoglie nel suo seno i convertiti dalla grazia di Dio,  distruggono tutto il Vangelo. 
· È tristezza quando i figli della conversione, redenzione, salvezza non credono in un uomo convertito, frutto della potente grazia di Dio .
· Chi disprezza la conversione di un uomo, chi lo giudica per il suo passato, compie un’opera antievangelica, satanica, diabolica, infernale. 
· Un uomo si può convertire, può cambiare vita, si può redimere, può tornare nella casa del Padre, qualunque sia stato il suo passato.
· Un uomo può lasciare il regno delle tenebre, del male, della menzogna, dell’inganno, della superstizione,  dell’idolatria, dell’empietà. 
· Quando la grazia del Signore bussa potentemente alla porta di un cuore e lo travolge, la storia cambia, muta, si trasforma, si redime. 
· È triste chiamare marcia quella parte di Chiesa di Dio che crede ancora nella grazia di Dio e che lavora per raccogliere qualche suo frutto.
· Se chi fa questo è nella Chiesa è maestro, dottore, teologo, filosofo, professore, presbitero allora il fatto è tremendamente inquietante.
· Significa che scienza, insegnamento, ministero sono deleteri per il mondo intero. Sono la negazione della missione della Chiesa.
· Questa ha una sola missione da compiere: cercare i peccatori, invitarli alla conversione, riammetterli nel suo seno. 
· Non è certo quella di denigrare, insultare, oltraggiare persone che ogni giorno soffrono e lottano per rimanere fedeli alla grazia di Dio. 
[bookmark: _Toc373525151][bookmark: _Toc373526002]23 Ottobre 2013
· L’uomo è chiamato sempre a lasciare. 
· Volente o nolente deve lasciare moglie, marito, figli, parenti, casa, salute, amici, oggi anche il lavoro divenuto insicuro per tutti. 
· Lasciare, lasciare sempre, tutto, anche il nostro corpo deve essere lasciato alla terra perché diventi terra. 
· È la nostra vocazione e Gesù ci chiede di essere sempre pronti, con la cintura ai fianchi, il bastone in mano, i sandali ai piedi. 
· La nostra ora va oltre ogni fantasia e immaginazione. Se il dopo non viene preparato, siamo perduti. 
· Il mondo cerca stabilità, sicurezza, tranquillità, permanenza, vorrebbe vivere senza alcuna inquietudine, dubbio, incertezza, insicurezza. 
· La nostra unica stabilità è nella Parola del Signore, è Dio, è Cristo Gesù, è lo Spirito Santo. 
· Chi rimane nella Parola è sempre stabile, perché Dio lo avvolge della sua stabilità divina ed eterna. 
· Cristo Gesù è stabile sulla croce, perché è ancorato in Dio, nel Padre suo.
· È crocifisso nello Spirito Santo, vero Legno eterno, divino, dalla stabilità e certezza eterna. 
· Chi non è crocifisso nella Parola, è senza futuro nel tempo e nell’eternità. 
· Il cristiano è sempre pronto a lasciare, perché Lui è crocifisso nella Parola, crocifisso in Dio, ed è questa croce la sua sola stabilità.  
· La storia sempre ci mette dinanzi a decisioni strane, stolte, insensate, di rivalsa, rivincita, rabbia, ira, demenza, pazzia, distruzione.
· Di queste decisioni se ne sono prese e se ne prenderanno sempre nella storia. Sempre l’uomo sarà nemico dell’uomo, sempre. 
· Noi, stolti e insensati ancor di più, pensiamo che con leggi umane si possano impedire queste nefandezza strane e stravaganti della storia. 
· Possiamo si possano impedire tutti gli olocausti del mondo. Pensiamo.  Poi ogni giorno la storia ce li sbatte in faccia sotto altre forme. 
· E noi cosa facciamo? Assistiamo impotenti. Gridiamo per le strade. Urliamo nei parlamenti. Facciamo le nostre belle dichiarazioni.
· Ma intanto gli olocausti continuano. Le morti si moltiplicano. Ognuno getta la colpa sull’altro e milioni e milioni di uomini soffrono. 
· Ignoriamo, non vogliamo credere, rifiutiamo di convincerci che solo il timore del Signore e una coscienza retta può impedire queste cose.
· Se il vero Dio non è nella coscienza, sempre l’uomo ucciderà l’uomo. La strage, il genocidio, la vendetta, sono il suo stesso sangue.
· È omicida il sangue dell’uomo. Il sangue omicida solo Dio lo può cambiare. Solo Lui può fare una trasfusione generale con sangue di bene. 
· Non un Dio qualsiasi. Il Dio qualsiasi è senza sangue. Il sangue per la trasfusione lo possiede solo Cristo Gesù, Redentore e Salvatore. 
· Solo Lui è il Dio con il sangue della misericordia, della bontà, della pace, della carità, dell’amore, della compassione, dell’amicizia. 
· Solo Lui è il Dio con il sangue della fratellanza universale, del rispetto di ogni uomo, della redenzione  e salvezza di ogni persona.
· Solo Cristo Gesù possiede questo sangue nuovo e solo Lui lo dona nella sua Eucaristia. Ma l’uomo oggi non lo beve più. Non lo vuole.
· Preferisce un altro sangue, quello dei suoi fratelli  e glielo sottrae in mille modi, leciti e illeciti, con garbo, astuzia, prepotenza. 
· Se analizziamo i modi attraverso cui l’uomo succhia il sangue dell’uomo, scopriamo che sono innumerevoli, neanche si possono contare. 
· Alcuni di questi modi hanno nomi strani: sciupio della cosa pubblica, immoralità, desideri oltre ogni limite, eccessiva comodità. 
· Altri nomi sono: incapacità di un qualsiasi sacrificio, assenza di ogni rinuncia, mancanza di ogni sobrietà, illegalità diffusa. 
· Anche la eccessiva tassazione, frutto di un esercito di inesperti amministratori e di furti aggravati, è togliere il sangue all’uomo. 
· Tutti siamo questo sangue. Sangue di peccato, morte, distruzione, oppressione, rivoluzione, stoltezza, insipienza, catastrofe. 
· O ritorniamo a bere il sangue della salvezza che è quello di Gesù Signore nella Santa Eucaristia, o ci nutriremo del sangue dei fratelli.
· Solo il sangue di Gesù Signore potrà liberare il mondo da questi quotidiani olocausti silenziosi, perché non toccano più le coscienze. 
· Chiesa di Dio, grida la tua verità, grida la verità del tuo Dio fattosi sangue per sanare il nostro sangue omicida.
· Se non gridi, se parli anche tu di un Dio senza sangue, il sangue dell’uomo scorrerà a fiumi, senza alcuna tregua, ma tu sei responsabile.
[bookmark: _Toc373525152][bookmark: _Toc373526003]24 Ottobre 2013
· Essere cristiani sonnecchianti, dalla luce spenta non serve al mondo. Non serve neanche alla Chiesa. 
· Spendere venti, trenta anni per accendere una candela spenta, la quale, appena accesa nuovamente si spegne, potrebbe essere deprimente. 
· Meglio rivolgersi ai pagani. Eppure la Chiesa consuma le sue migliori energie ad accendere ogni giorno candele che sempre si spengono. 
· Se ogni candela riaccesa iniziasse a brillare di luce perenne, la Chiesa potrebbe in pochi giorni illuminare il mondo di luce intensissima. 
· Queste candele vanno curate, anche per esse è necessario consumare un’intera vita. 
· Non si tratta allora di conservare l’esistente, si tratta invece di rimettere in vita l’esistente. 
· Solo una Chiesa che diventa luce è portatrice di luce alle Genti. 
· È questo il motivo per cui il lavoro di riaccendere sempre le stesse luci non è perduto dinanzi a Dio. 
· È questo il compito del pastore: dare piena salute alle pecore del suo ovile...
· In modo che le altre che vengono ad aggiungersi non siano infettate da quelle malate che sono già sotto le sue cure. 
· Il cammino dell’uomo verso la verità di se stesso è lungo, molto lungo. Esso mai si compirà. Siamo ad immagine di Dio che è l’Infinito. 
· Esso è lungo, molto lungo anche per noi che abbiamo già percorso duemila anni nel Vangelo. Ma anche Cristo Gesù è l’infinito nel limite. 
· Chi cammina nel Vangelo? Spesso si ha l’impressione che esso neanche esiste, tanto difforme è il nostro pensiero e le nostre azioni da esso.
· Camminare nel Vangelo, nella verità, nella purezza della Parola è impegno che dovrà essere sempre nuovo, sempre come se fossimo agli inizi.
· La Parola di Dio, che è purissima verità, ci rivela che ogni uomo è chiamato a divenire con il suo Signore una cosa sola.
· Una sola verità, un solo pensiero, una sola volontà, una sola carità, una sola misericordia, nella grande fedeltà dell’uomo al suo Dio. 
· Quando Dio e l’uomo divengono una cosa sola, allora Dio lavora con l’uomo, per lui, in lui, che diviene invincibile, supera ogni male.
· È questo il segreto della vittoria dell’uomo anche sul suo proprio corpo, sulla sua superbia, concupiscenza, innumerevoli vizi.
· Dio, nell’uomo, con lui e per lui, in Cristo Gesù, per opera del suo Santo Spirito, redime, salva, giustifica, eleva, santifica. 
· Questa verità va ben compresa, bene illuminata, sviluppata. È in questa verità la chiave di lettura dell’Incarnazione di Cristo Signore.  
· Noi pensiamo sempre un Dio senza l’uomo. Un Dio che fa ogni cosa da se stesso, senza alcuna collaborazione con l’uomo.
· Invece la verità biblica è ben diversa. Dio e l’uomo sono chiamati a divenire una cosa sola. È questa la logica dell’Incarnazione.
· È questa perfetta unità che si manifesta tutta l’onnipotenza del Signore nostro Dio. 
· All’interno della Beata Trinità, la verità di Dio è nella loro perfetta comunione tra le tre divine persone. 
· Così è anche nella creazione: la verità di Dio è nella perfetta comunione tra la Beata Trinità e ogni uomo.
· Se la Beata Trinità e l’uomo non divengono una cosa sola, Dio rimane senza azione storica e l’uomo senza alcuna forza divina nella sua vita.
· Senza la comunione con la Beata Trinità l’uomo nulla potrà fare per il cambiamento della sua storia e della storia del mondo.
· È senza l’amore di Dio Padre, senza la grazia di Cristo Gesù, senza la comunione dello Spirito Santo. È privo di tutto. Manca di Dio. 
· Nell’Incarnazione del Verbo della vita questa comunione ha raggiunto la perfezione assoluta. Dio e l’uomo sono una cosa sola.
· Il vero Dio è anche vero uomo. il vero uomo è perfetto Dio, nell’unica e sola Persona del Verbo della Vita, del Figlio Eterno del Padre.
· Quanto è avvenuto in Cristo Gesù naturalmente, per incarnazione, deve avvenire in ogni uomo per generazione in Cristo. 
· Nel Dio senza corpo, senza sangue, senza carne – tutti sono Dio senza corpo, senza carne, senza sangue – questo mai potrà avvenire. 
· Invece nel nostro Dio che è corpo, sangue, carne, vita eterna, uomo e Dio possono divenire una cosa sola, perché divengono un solo corpo.  
· Non solo possono divenire un solo corpo e sola vita, sono chiamati a divenirlo perché altrimenti nessuna redenzione si potrà mai realizzare.
· Nel Dio senza carne e sangue, senza corpo, vi è una distanza abissale con l’uomo, distanza mai colmabile, mai irraggiungibile, infinita. 
· Nel nostro Dio con corpo, con sangue, con carne questa distanza è come abolita. L’uomo è corpo di Cristo, che è Dio. Lui è corpo di Dio.
· Essendo corpo di Cristo, che è Dio, può partecipare alla redenzione del mondo, alla vera salvezza di ogni suo fratello. Come?
· Offrendo il suo corpo, la sua carne, il suo sangue per la salvezza del mondo. Questa è la vocazione e la missione del cristiano.
· Divenire vero corpo di Cristo, nella santità e nella giustizia, perché il Padre Celeste per il suo sacrificio ed olocausto redima il mondo.
· Come la salvezza del mondo non è fuori di Dio, ma è in Dio stesso, perché è tutta in Cristo Gesù, vero figlio di Dio e dell’uomo… 
· Così essa non è fuori del cristiano, non è pura opera fatta da lui, è lui stesso salvezza, se diviene vero corpo di Cristo, vera sua vita.
· Il corpo del cristiano è salvezza se è vero corpo di Cristo, vera sua vita. È in questa identità che la redenzione si compie.
· Altre vie sono umane non divine, della terra non del cielo, sono vie false non vere, vie di comodo non di sacrificio e di olocausto.
· Cristiano, se vuoi veramente partecipare alla redenzione dei tuoi fratelli, ora sai cosa devi divenire: un solo corpo santo con Cristo.
· Non sciupare il tuo tempo in altre cose. Ti illudono. Ti ingannano. Sono tutte false. Ti fanno credere salvatore dei fratelli. Mentono.
· La redenzione, la salvezza, viene solo dal corpo di Gesù Signore. Viene dal tuo corpo mentre diviene corpo santo del Signore Gesù. 
· La vera pastorale allora deve sempre trasformarsi in mistagogia. Essa deve condurre a che ogni uomo divenga vero corpo di Gesù. 
· Ora che so questo non ho più alibi, né come cristiano, né come presbitero. Senza alibi so per chi lavoro, se per la falsità o la verità. 
· Signore, portami nel tuo corpo, fammi una cosa sola con esso, dammi la tua verità, trasformami con la tua grazia, rivestimi di te. 
· Fai tutto questo se vuoi che io sia almeno un presbitero credente in te, per iniziare a dare salvezza ai molti che ogni giorno mi mandi.
[bookmark: _Toc373525153][bookmark: _Toc373526004]25 Ottobre 2013
· Gesù è venuto per insegnare agli uomini come spezzare le loro spade e con esse costruire aratri; come trasformare delle lance in falci. 
· Se è venuto per dare questo insegnamento, per creare questa nuova realtà, dobbiamo confessare che Lui per noi è un Maestro non ascoltato. 
· Alla sua scuola vi sono pochi alunni. Se la sua vita non diventa la mia, il ricordo di Lui è vano, manca la mia vita in Lui. 
· Se è il cristiano ogni giorno a fomentare la guerra: guerra psicologica, sociale, ecclesiale, economica, finanziaria, politica, di quartiere...
· Di clan, di fazioni, di appartenenza, quale speranza potrà mai ricevere il mondo dal nostro professarci discepoli di Gesù? 
· Il cristiano deve diviene un vero maestro di pace, gioia, giustizia, verità, santità, comunione, condivisione, nello Spirito Santo.
· Il cristiano deve essere vero corpo di salvezza per i suoi fratelli. 
· Lui è il solo vero maestro della pace e della fratellanza universale in Cristo, con Cristo, per Cristo, nel suo corpo, che è la Chiesa. 
· Vedere l’uomo reale, storico, nella sua più pura realtà, così come esso è, nella nudità dell’anima e dello spirito, è pura grazia di Dio. 
· Sempre quest’uomo storico è misero, povero, carente di Dio. È altolocato, nobile, re, principe, duca, conte, marchese, ma povero di Dio.
· Può essere ricco, ricchissimo, potente, potentissimo, vestito all’ultima moda, apparentemente nella gioia, ma sempre povero di Dio.
· Può essere anche Papa, Cardinale, Vescovo, Presbitero, Diacono, Religioso, impegnato ad ogni livello nella sua Chiesa, ma povero di Dio. 
· Chi è povero di Dio mai potrà coprire la sua povertà con abiti di lusso, copricapi speciali, neanche una mitria e nient’altro vi riesce. 
· La povertà di Dio accomuna ogni uomo: religioso e laico, civile e militare, ricco e povero, sano e malato, giovane e adulto, uomo e donna. 
· All’esterno gli uomini sono tutti diversi, tutti cercano la diversificazione. Nel loro profondo sono invece tutti uguali: poveri di Dio. 
· Quando si è poveri di Dio, si è poveri di sapienza, saggezza, intelligenza, vero discernimento, vera misericordia e pietà, vera carità. 
· Si è poveri di grande capacità di governo, perché non guidati dallo Spirito Santo sulla via della giustizia e della verità per ogni uomo.
· Ma il povero di Dio non vuole passare per povero di Dio. Vuole apparire ricco, capace, intelligente, sapiente, esperto,  maestro.
· Sarebbe sufficiente che l’altro si riconoscesse povero di Dio, chiedesse aiuto e il Signore nella sua misericordia lo ricolmerebbe di sé. 
· Vedere la povertà di Dio nei cuori abbinata alla stolta convinzione che si è ricchi di Lui, è il dolore, la sofferenza di un presbitero. 
· Si potrebbero aprire le porte della ricchezza celeste, ma nulla si può fare perché la presunzione di vedere acceca mente e cuore. 
· Allora non rimane che una preghiera ininterrotta, nel grande dolore del cuore, per chiedere al Signore che dia loro la vista per vedersi.
· Era questa la quotidiana sofferenza di Gesù non solo con gli estranei, quanto soprattutto con i suoi discepoli incapaci di comprendere.
· Non solo non comprendevano, neanche volevano comprendere. La loro mente cieca e il loro cuore duro erano il metro di ogni cosa.
· È il quotidiano martirio di un presbitero lavorare con poveri di Dio che si chiudono a riccio e si ostinano nella presunzione di vedere. 
· Guai a vacillare, tirarsi indietro, smettere di offrire la luce divina e celeste. Guai a lasciare l’altro nella sua povertà spirituale. 
· È questa la vera carità pastorale: lavorare con ogni povero di Dio, confidando in Dio che a suo tempo aprirà gli occhi ai ciechi.
· Li aprirà per manifestare la sua gloria, per rivelare la sua misericordia, perché il povero di Dio veda quanto era grande la sua stoltezza.
· Anche San Paolo un tempo era povero di Dio, anzi poverissimo. Il Signore gli manifestò la sua misericordia e lui divenne vedente in Cristo. 
· Il desiderio non realizzato, irrealizzabile, è il vero tormento dell’anima. La non pace dell’anima diviene non pace del corpo.
· I mali che esso provoca non cadono sotto la lente d’osservazione dello specialista. Non c’è cura per essi. Non esistono medicine. 
· È come se per una piaga infetta, anziché togliere la fonte, la causa, l’origine della sua infezione, si versasse sopra solo dell’acqua.
· La piaga rimane, anzi diviene sempre più estesa e inquinante. Così dicasi dei mali che il desiderio irrealizzabile provoca, genera. 
· Per desiderio si ruba, si rapina, si fanno guerre, si distruggono popoli, si annientano civiltà, si rovinano intere famiglie.
· Per desiderio si stupra, si uccide, si molesta, va in frantumi un matrimonio, si distrugge la santità e sacralità della famiglia.
· Geremia denuncia questi desideri distruttori: Io li ho saziati, ed essi hanno commesso adulterio, si affollano nelle case di prostituzione. 
· Sono come stalloni ben pasciuti e focosi; ciascuno nitrisce dietro la moglie del suo prossimo (Ger 5,7-8). 
· Per desiderio le economie degli Stati vanno in fallimento. Nazioni potenti si riducono al lastrico. Vanno allo sfacelo.
· I mali che i desideri, non solo quelli cattivi, ma anche quelli buoni, ma irrealizzabili, producono sono sotto gli occhi di tutti. 
· Oggi è l’era della depressione, frutto di desideri irrealizzabili, stipati nel cuore come cancro dello spirito che diviene cancro del corpo.
· Chi vuole guarire nel suo corpo, deve guarire nel suo spirito. Si guarisce nello spirito, abolendo ogni desiderio, ogni fantasia.
· La guarigione dei desideri non avviene per assunzione di farmaci inventati dall’uomo. Questi sono inefficaci. 
· Vi è un solo farmaco buono, ottimo, eccellente. Questo farmaco ha un solo nome: grazia di Cristo Gesù, grazia di Dio, grazia celeste. 
· La guarigione da ogni desiderio è un frutto dello Spirito Santo. La carne produce desideri malsani. Lo Spirito genera desideri buoni.
· “Vi dico dunque: camminate secondo lo Spirito e non sarete portati a soddisfare il desiderio della carne.
· La carne infatti ha desideri contrari allo Spirito e lo Spirito ha desideri contrari alla carne.
· Queste cose si oppongono a vicenda, sicché voi non fate quello che vorreste.
· Ma se vi lasciate guidare dallo Spirito, non siete sotto la Legge.
· Del resto sono ben note le opere della carne: fornicazione, impurità, dissolutezza, idolatria, stregonerie…
· Inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, invidie, ubriachezze, orge e cose del genere. 
· Riguardo a queste cose vi preavviso, come già ho detto: chi le compie non erediterà il regno di Dio. 
· Il frutto dello Spirito invece è amore, gioia, pace, magnanimità, benevolenza, bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé.
· Contro queste cose non c’è Legge. Quelli che sono di Cristo Gesù hanno crocifisso la carne con le sue passioni e i suoi desideri.
· Perciò se viviamo dello Spirito, camminiamo anche secondo lo Spirito.
· Non cerchiamo la vanagloria, provocandoci e invidiandoci gli uni gli altri” (Gal 5, 16-26). 
· Sarebbe sufficiente che ogni uomo si liberasse di un solo desiderio inutile, per creare un mondo nuovo, diverso, nella pace.
· Cristo è rinnegato. Siamo senza la sua grazia. Lo Spirito Santo neanche lo si conosce. Siamo senza i suoi frutti. Non c’è salvezza. 
· Un desiderio cattivo, non buono, pessimo genera mali infiniti, morti, povertà, dissesto di popoli e nazioni, migrazioni, ogni distruzione. 
[bookmark: _Toc373525154][bookmark: _Toc373526005]26 Ottobre 2013
· Dio è la vita dell’uomo: vita del corpo, dell’anima, del corpo; vita dei pensieri, dei desideri, dei sentimenti, del cuore, della volontà. 
· Vi potrà mai essere successo per coloro che insorgono contro la sorgente di ogni vita, contro il principio di ogni vera speranza?
· Può avere futuro chi vuole distruggere il Dio vivo e vero? Può nutrire una qualche speranza chi annulla il vero fondamento di essa ?
· Questo principio di verità valeva per ieri, vale anche per oggi. Varrà per sempre. L’uomo è perennemente dal suo Dio.
· Dio mai potrà essere dichiarato fuori corso, fuori legge, fuori commercio, fuori civiltà, fuori della storia, fuori di ogni vita.
· Quali futuro può attendersi la moderna civiltà dal momento che ha dichiarato Dio fuori corso, fuori legge, fuori commercio, fuori civiltà?
· Quale futuro essa può costruire se ha fondato se stesso sull’idolatria, sulla superstizione, sulla falsa verità religiosa?
· Quale vera speranza potrà costruire dal momento che pensa di edificare se stessa  sulla totale assenza della verità di Dio e dell’uomo?
· Senza il principio della vera speranza che è Cristo Signore, mai ci potrà essere speranza vera per alcuno né per le persone né per i popoli.
· È come se i pesci del mare e anche delle acque dolci decidessero di vivere sulla terra ferma, fuori dal loro ambiente vitale.
· È come se gli uccelli dell’aria stabilissero per legge di trasformare gli abissi marini in un luogo nel quale dimorare per sempre.
· È come se i grandi pachidermi delle savane volessero lasciare il suolo che li rende stabili per annidarsi sugli alberi.
· Per miracolo tutto questo potrebbe anche avvenire. Per miracolo mai potrà avvenire che l’uomo viva senza Dio.
· Non senza Dio, ma non senza Cristo Gesù, che mette l’uomo in relazione con il Padre Celeste nella comunione dello Spirito Santo. 
· Cristo Gesù per l’uomo è la verità, la via, la vita, la santità, la giustizia, la redenzione, la carità, la misericordia, la pace. 
· Una civiltà che si vergogna di Gesù Signore, che si vergogna della sua vera vita e verità, non può avere che un futuro di morte. 
· Lo attesta la storia. Oggi l’uomo potrebbe vivere da beato sulla terra. Sarebbe sufficiente che ognuno si spogliasse di un solo vizio.
· Sarebbe sufficiente che mettessimo a profitto tutta la immensa potenzialità delle conoscenze scientifiche vissute però in comunione. 
· Invece l’egoismo è così potente, così forte, così virulento da usare la scienza contro l’uomo, per la sua distruzione, anziché per la vita. 
· Chi può liberare ogni uomo dal suo egoismo è uno solo: Gesù Signore. Ma lui è stato bandito dalla nostra civiltà. Non c’è posto per Lui. 
· Si è dichiarata fuori corso, fuori moda, fuori civiltà la croce. Noi siamo la civiltà che vuole abolire, cancellare, distruggere ogni croce.
· Non si vuole la croce di Cristo che è salvezza, si è costretti a convivere con la croce dell’altro, sempre, senza neanche poter respirare.
· Ma la croce dell’altro non è salvezza. Senza la croce di Cristo neanche la si vuole portare. Di essa bisogna disfarsene.
· Ecco allora che ricompare la falsa pietà dell’eutanasia, della dolce morte, della morte che non fa rumore perché silenziosa, senza chiasso. 
· Le contraddizioni della moderna civiltà sono mostruose. Mentre rigetta la croce di Cristo altro non fa che costruire infiniti altre croce.
· Mentre rinnega la croce vera, quella che dona vera salvezza, dona ad ogni uomo di miseria spirituale che porta alla disperazione.
· Cristiano, tu che ormai ti sei assuefatto all’aria pesante di questo mondo che rifiuta ogni croce, che vede l’altro come croce…
· Cristiano, non stare passivo, reagisci, grida la verità di Cristo che è la sola verità dell’uomo. Tutte le altre sono falsità e menzogna.
· Cristiano, sei la luce del mondo. Solo tu puoi illuminare le Genti della verità che salva, redime, giustizia, eleva fino ai piedi di Dio. 
· Se non lo fai, perché non sei luce, non sei sale, non sei verità, non sei carità, il mondo precipita nelle tenebre e nel male senza rimedio.
· Di tutto il male del mondo tu sei responsabile, cristiano, perché il Signore, in Cristo, ha costituito te sua via di salvezza e redenzione. 
· Sei tu oggi la sua verità, la sua giustizia, la sua elevazione spirituale e morale. Se non lo fai, sei responsabile per l’eternità.
· La tua, cristiano, è missione di vera vita. Tu l’hai trasformata in missione di morte. Il tuo stato spirituale intristisce il mondo intero.
· Signore Gesù, aiuta ogni tuo discepolo a ritornare nella sua verità. è attualmente smarrito, confuso, senza casa di verità. 
· Un Dio asciutto, senza cuore, senza speranza, senza vita, senza onnipotenza nel governo della nostra vita, non è il Dio cristiano. 
· Il nostro Dio, il Dio cristiano, è il Dio dal cuore umano, nel quale vive tutto il cuore divino, cuore di misericordia e di pietà.
· Cuore di misericordia e di pietà, cuore di grade fedeltà ad ogni parola proferita per il più grande bene dell’uomo, di ogni uomo.
· Il cuore del Dio cristiano è il cuore di Cristo, che sa amare noi sino alla fine, senza limite, dalla croce, dal martirio, dalla passione. 
· È quel cuore che trafitto dalla lancia del soldato, fa scaturire da esso acqua e sangue, la pienezza della vera vita.
· Nel battesimo, con l’immersione nella sua morte e risurrezione di Gesù Signore, è oggi il cuore del cristiano il cuore di Cristo. 
· Se il nostro Dio è dal cuore asciutto, senza vita, senza speranza, è perché asciutto e senza speranza è il cuore cristiano. 
· Cristo ha costituito noi suo cuore, cuore di misericordia, pace, salvezza, redenzione, giustificazione, vita eterna.
· Il nostro cuore è asciutto, senza vera vita, perché vivo e vitale si deve sempre nutrire del cuore di Cristo Gesù.
· Noi dobbiamo alimentarci perennemente del cuore di Cristo se vogliamo dare al nostro cuore pienezza di vita e di verità. 
· Se invece ci alimentiamo di Cristo, daremo al mondo sempre il nostro cuore vecchio, di peccato, di morte, divorato e consumato dal vizio.
· Daremo un cuore secco, sterile, vuoto, vano, pieno solo di miserie umane, di sporcizie della terra, di luridume di peccato.
· Chi mai potrà venire a noi se ci presentiamo con una merce così avariata, marcia, in putrefazione, atrofizzata?
· Chi è allora il cristiano? È colui che ogni giorno presenta al mondo una merce sempre nuovo, viva, aggiornata, dal modello insuperabile. 
· Il cristiano è l’uomo dal guardaroba spirituale sempre aggiornato all’ultimo modello di santità, ultimo modello di carità.
· Ultimo modello di misericordia, pietà, compassione, giustizia, fedeltà, perdono, carità, rispetto, pace, gioia, sapienza, ogni altra virtù. 
· Con una merce sempre nuova, aggiornata all’ultimo desiderio di Cristo Signore, nella sapienza dello Spirito Santo, molti saranno attratti. 
· Molti verranno e noi potremo offrire loro gratuitamente, senza alcun interesse, dal nostro alimentato nel cuore di Cristo, la salvezza.
· Ma il segreto sarà sempre uno: alimentarci ogni giorno del cuore di Cristo, trasformano il suo cuore in nostro cuore. 
· Allora solamente il Dio che renderemo vivo in mezzo agli uomini non sarà più asciutto, senza alcuna vita. Vive in noi Cristo.
· Noi siamo divenuti la vita di Cristo nella storia per la redenzione dei nostri fratelli. 
· Questa visione il mondo sempre deve vedere: il cuore di Cristo in noi. Il cuore della Vergine Maria in noi. Il cuore del Padre in noi.
· Nessun’altra via è percorribile. Tutte le altre merci che diamo al mondo, il mondo le possiede già perché sono merci di terra per la terra.
· Il mondo ha bisogno di una merce speciale, una merce celeste, una merce divina per la divinizzazione della sua vita. 
· Dalla divinizzazione dei cuori nasce sulla terra la vera umanità. Essa è vera umanità solo lasciandosi divinizzare.
· Questa è la missione cristiana. Non ve ne sono altre. Le altre sono della terra per la terra. L’uomo rimane nella sua vecchia umanità. 
[bookmark: _Toc373525155][bookmark: _Toc373526006]27 Ottobre 2013
· Sul Golgota è data a Gesù la più grande testimonianza della sua verità. Lui è crocifisso in mezzo a due ladroni. 
· Uno di essi lo insulta. Lo invita a scendere dalla croce, a salvarsi e a salvare anche loro due. 
· L’altro invece prende le sue difese. Lo confessa giusto, innocente. Invita il suo compagno a rispettarlo nella sua innocenza e giustizia. 
· Loro soffrono giustamente. Lui invece ingiustamente perché non ha fatto nulla di male. 
· Questa testimonianza fatta da un ladrone, dalla croce, è vero sigillo, vera confessione, vero riconoscimento della innocenza di Gesù. 
· Quest’uomo riconosce in Lui il Servo Sofferente del Signore. Lo grida al mondo intero perché anch’esso si apra a questa fede. 
· Per questa sua confessione e per la richiesta di essere anche lui accolto nel suo regno, Gesù gli promette oggi il paradiso. 
· Un ladrone riconosce la verità di Gesù Signore e la grida. 
· Noi uomini giusti, sapienti, dotti, saggi, intelligenti, persone della società del benessere e della liberalizzazione delle idee…
· Abbiamo paura di confessare che Gesù è l’Innocente, il Santo, il Figlio di Dio, il solo che ha un Regno eterno. 
· Ci vergogniamo della sua croce e del suo martirio. Quale speranza possiamo noi nutrire di essere con Lui in paradiso? 
· Un solo uomo superbo, ambizioso, arrogante, malvagio, prepotente, sconsiderato può mandare in rovina nazioni potenti.
· Un solo uomo può scatenare guerre infinite, può creare dissidi e ogni disastro sia politico che religioso. Un solo uomo.
· Chi governa è obbligato a prestare molta attenzione ad ogni parola che ascolto di un uomo contro un altro uomo. 
· La parola può venire dalla verità, ma anche dalla calunnia. Può orientare verso il bene, ma anche verso il male. 
· Chi governa deve sempre sapere che l’uomo che gli parla potrebbe essere un mentitore, un ingannatore, un falsario della verità storica. 
· Chi ascolta ha la responsabilità di vigilare perché la falsità non penetri nel suo cuore e lo muova ad azioni sconsiderate.
· Una sola calunnia può rovinare il buon governo di un re. Una sola parola falsa, accolta nel cuore, può mandarlo in malora per sempre. 
· Un re che si mette a fianco una persona infida, malvagia, maligna, ambiziosa, nemico di Dio, quale bene potrà mai sperare da essa?
· Se un re ha la sua casa in un letamaio, prima o poi, i suoi piedi e i suoi abiti si sporcheranno, si insudiceranno.
· Può il re mettervi tutta l’attenzione possibile, ma è sempre sullo sterco che lui passeggia e cammina. Prima o poi lo calpesterà.
· Un re che abita in un letamaio spirituale, di certo non potrà mai essere un re saggio, accorto, prudente, intelligente, sapiente. 
· Ha la sua casa spirituale nel letame e da esso nulla potrà mai venire di buono. Dal letamaio si espanderà sempre odore nauseabondo. 
· È allora più che urgente che si sposti di casa. Abbandoni il letamaio ed entri in una dimora pulita, sana, profumata di santità.
· È urgente che entri in una casa nella quale vi regna giustizia, prudenza, saggezza, intelligenza, verità e ogni altra virtù.
· Se il re non lascia il suo letamaio, chi si potrà fidare di lui, quando suggerisce agli altri di costruirsi case di giustizia e di verità? 
· Chi abita un letamaio, potrà parlare di letame, ma non del buon odore, del buon odore delle sante virtù che devono adornare ogni re. 
· La lotta tra bene e male è perenne, infinita, senza termine. Il male sempre trova dei ripari in cui rifugiarsi, ricompattarsi, rigenerarsi.
· Il male è sempre rimodellabile. Anzi si rimodella sempre con sorprendete capacità. Per questo sembra invincibile, inafferrabile.
· Noi combattiamo contro una modalità di male ed esso ne ha già inventate altre mille di modalità. È una lotta impari.
· Il bene invece soffre sempre di stabilità, è come se noi fossimo fissati in una sola forma di bene, mentre le forme del bene sono infinite. 
· Anche le leggi che l’uomo si fa contro il male, sono sempre leggi contro il male di ieri, del passato, spesso contro un male inesistente. 
· Queste leggi sono insufficienti, inefficaci, vane, perché il male ha già cambiato modalità di essere e di operare, si è ristrutturato.
· Il male si è rimodulato, riformattato, ha cambiato le sue strutture, le sue forme, le sue modalità del passato.
· Ma anche il bene è chiamato a rimodellarsi sempre, ogni giorno. 
· Esso può rimodellarsi ad una sola condizione: che l’uomo sia colmo di Spirito Santo. È lo Spirito del Signore la perenne novità del bene.
· Chi è nello Spirito di Dio sempre si rinnova. Chi è privo di esso, cade in un letargo eterno, in un sonno di morte, in una apatia cosmica.
· Il male, la guerra, le battaglie, le lotte non sono causa di bene, sono sempre causa di male. Il male genera male. Il bene genera bene.
· Contro il male il Signore deve intervenire. A Lui si chiede di intervenire. Solo Lui può intervenire. Nessun altro lo può.
· Il nostro errore è questo: al Dio infinito nella sua sapienza e onnipotenza gli dettiamo soluzioni finite, soluzioni umane non divine.
· A Dio sempre si deve chiedere. A Lui però sempre si deve lasciare la libertà di agire secondo la sapienza eterna che lo governa e lo dirige.
· Sempre il Signore è mosso dalla sua sapienza eterna e divina. Ora la sapienza eterna e divina detta a Dio sempre la via migliore di tutte.
· Noi invece nella nostra sapienza opaca, che spesso rasenta anche la stoltezza, gli suggeriamo una modalità assai limitata. 
· Lasciamo sempre che Dio sia Dio, agisca da Dio, pensi da Dio, operi da Dio, si comporti da Dio, intervenga da Dio nella nostra storia.
· Smettiamola di imporre a Lui che si comporti da uomo, viva da uomo, pensi da uomo, intervenga da uomo nella nostra vita.
· Tra l’uomo e Dio vi è una differenza infinita di sapienza e di saggezza, di onnipotenza e di modalità di risolvere ogni cosa. 
· È questa la nostra sola saggezza: sapere che Dio è infinitamente oltre l’uomo, oltre ogni uomo, oltre tutti gli uomini messi insieme.
· Quando noi lasceremo a Dio di essere Dio, cesseranno tutti i nostri mali, i nostri crucci, i nostri pensieri, i nostri desideri.
· Si lascerà al Signore che agisca con noi secondo la sua divina sapienza e la sua eterna intelligenza. È la nostra vera pace. 
[bookmark: _Toc373525156][bookmark: _Toc373526007]28 Ottobre 2013
· Quando un uomo è governato da superbia, vanagloria, invidia, gelosia, aspirazioni malsane, sempre trasforma la verità in falsità. 
· Chi desidera un carica religiosa o civile o di altro genere come servizio alla propria gloria è pronto a vendersi anche tutto un popolo. 
· Anche le cose più sante quest’uomo può corrompere, profanare, trasformare, cambiare, modificare. Il peccato è capace di ogni cosa.
· Quando un uomo si lascia corrompere dalla falsità, trasforma in falsità ogni relazione sia con se stesso che con gli altri.
· Il peccato è falsità, perché è trasformazione, mutazione, cambiamento, alterazione della nostra stessa natura. 
· La falsità genera sempre falsità. La falsità è creatrice di ogni disordine spirituale e materiale. Tutto trasforma e modifica la falsità. 
· Solo la verità libera l’uomo, perché lo fa essere sempre se stesso. La verità costruisce l’uomo secondo la sua vera natura.
· La vera natura dell’uomo è quella di essere ad immagine e a somiglianza dl suo creatore, che è carità eterna, luce divina, pace. 
· Un uomo da solo può niente. Da solo però può attrarre a sé molti altri uomini. Li attrae e li rende conformi alla sua natura.
· Se la sua natura è falsa, chi attrae a sé o è falso o diventerà falso. Se invece la sua natura è vera, chi attrae a sé o è vero o lo diventerà.
· Il falso non potrà mai camminare con persone vere. La persona vera mai potrà camminare con persone false.
· Falsi con falsi, veri con veri, giusti con giusti, peccatori con peccatori, rinnegatori e perturbatori con rinnegatori e perturbatori. 
· La frequentazione cambia un uomo, lo modifica, lo trasforma. Il santo santifica. Il puro rende puri. Il giusto rende giusti. 
· Anche il contrario è vero. L’ingiusto può rende ingiusto un giusto. Il peccatore può rendere peccatore anche un santo.
· Per questo occorre molta attenzione, molta prudenza, moltissima circospezione perché il giusto non diventi ingiusto e il santo peccatore. 
· A volte un solo invito, una sola parola, un solo incontro può rovinare una persona. La può uccidere spiritualmente e fisicamente. 
· Il male è senza ragione, senza riflessione, senza discernimento. Il male acceca. Ci conquista e poi ci usa per fare altro male.
· Le frequentazioni trasformano, cambiano, modifica lo stesso spirito dell’uomo. Da spirito buono lo fanno diventare cattivo, malvagio. 
· Chi vuole trasformare uno spirito cattivo in uno spirito buono, deve essere non ricolmo di Spirito Santo, ma stracolmo, colmo oltre misura.
· Solo lo Spirito di Dio può trasformare un peccatore in un santo e un ingiusto in una persona giusta. Lo Spirito che è in noi.
· Noi ci ricolmiamo dello Spirito oltre misura, senza misura e lo Spirito di Dio che è in noi trasforma i cuori e li attrae a Cristo Gesù. 
· Se siamo stracolmi di  Spirito Santo possiamo frequentare anche i peccatori. Costoro dallo Spirito di Dio saranno trasformati.
· Se non siamo pieni dello Spirito di Dio, possiamo frequentare i peccatori, ma costoro ci trasformeranno in peccatori. 
· Siamo sprovvisti della Persona divina che ci stabilizza nella natura e ci impedisce qualsiasi cambiamento nel male.
· Solo lo Spirito Santo ci fissa, ci stabilizza, ci eternizza nella santità e ci fa camminare di santità in santità. 
· Senza di Lui, non siamo fissati e stabilizzati nella santità, e la frequentazione con colui che pecca ci rende peccatori. 
· Per l’uomo, l’uomo spesso non vale nulla. È sufficiente osservare come l’uomo tratti l’uomo per convincersi del suo scarsissimo valore.
·  Nella parabola del Figliol prodigo vediamo che dei porci hanno più valore di un uomo. Ad essi si dona da mangiare. 
· All’uomo si nega cibo e salario. Dopo la guarigione dell’indemoniato nel territorio dei Gadarèni, Gesù è invitato a lasciare il loro territorio.
· È invitato ad andarsene, perché con il suo intervento aveva fatto precipitare nel lago circa due mila porci per salvare un uomo. 
· Aveva distrutto la loro economia di mercato per dare piena salute ad un suo fratello. Aveva scelto l’uomo al posto del profitto. 
· La vera religione non è quella che ci innalza nel più alto dei cieli e ci dipinge un Dio estraneo alla vita dell’uomo sulla terra. 
· È invece quella che è tutta finalizzata alla salvezza piena dell’uomo, salvezza della sua anima, del suo corpo, del suo spirito. 
· Salvezza nel tempo e nell’eternità. Salvezza del singolo e della comunità. Salvezza di un popolo e di tutti i popoli. 
· Salvezza che va ben oltre i confini della razza o dell’appartenenza tribale, ma che si fa salvezza universale senza alcuna frontiera. 
· Prima di essere bianco o nero, verde o giallo, rosso o amaranto, buono o cattivo, santo o peccatore, l’uomo è uomo.
· Prima di essere colpevole o innocente, perfetto o imperfetto, nemico o amico, vero o falso, credente o ateo, sano o ammalato, l’uomo è uomo.
· L’uomo è da redimere, salvare, guarire, sanare, giustificare, rigenerare, condurre alla perfezione della sua umanità. 
· Chi è allora il vero uomo e chi è il falso uomo? 
· Il vero uomo è colui che consacra la vita al risanamento, guarigione, elevazione spirituale, fisica, sociale, economica, politica dell’uomo.
·  Chi non si pone al servizio dell’uomo per la sua elevazione morale, spirituale, materiale non appartiene alla vera religione. 
· Non la conosce, perché non conosce il vero Dio. Chi è il vero Dio? È colui che da sempre si è posto al servizio della “sanatio” dell’uomo. 
· Senza mai stancarsi, mai venire meno in questa stupenda opera di amore, verità, giustizia, santità. 
· Il vero Dio si è sprofondato nel suo amore. Si è fatto Lui stesso uomo, nel suo Figlio Unigenito, per la salvezza dell’uomo. 
· Si è fatto uomo per redimere l’uomo, per mostrargli concretamente, visibilmente la verità dell’uomo. 
· Non lo ha fatto attraverso un trattato di filosofia o di teologia o di antropologia o di psicologia o di psichiatria o di altra scienza.
· Queste scienze spesso distolgono dalla verità dell’uomo anziché rivelarla. 
· Cristo Gesù è venuto e ci ha mostrato concretamente, storicamente, visibilmente, realmente, sul campo, ogni giorno come si ama l’uomo. 
[bookmark: _Toc373525157][bookmark: _Toc373526008]29 Ottobre 2013
· Sulla croce Gesù entra in un profondissimo dialogo di preghiera con il Padre. 
· A Lui rivela la profondità della sofferenza, del dolore, che non è solamente fisico, ma anche spirituale, soprattutto spirituale. 
· Gesù sulla croce vede, scopre, conosce tutta la virulenza, la potenza, la forza distruttrice del peccato. 
· Esso è talmente forte da annientare il Figlio di Dio, Dio stesso. 
· Il peccato dell’uomo giunge nella sua più alta potenza distruttrice e crocifigge l’Autore della vita. 
· È come se Dio dinanzi al peccato dell’uomo altro non può fare che assumerlo tutto, viverlo per intero, berlo in tuttala sua amarezza. 
· Non è un grido di disperazione quello di Gesù. 
· Non è neanche la proclamazione dell’assenza del Padre nella sua vita di dolore e di sofferenza. 
· Quello di Gesù è un grido che attesta tutta la potenza del peccato. 
· È come se Dio fosse impotente dinanzi a questa forza apparentemente invincibile. 
· Leggiamo per un istante la preghiera di Gesù come una richiesta di luce, verità, sapienza, vera conoscenza, vera gnosi. 
· Dio mio, perché mi hai posto su questa via? Quale è la ragione profonda della mia sofferenza? 
· Qual è il vero motivo divino di questa croce? Perché mi trovo su questo letto di duro legno e di chiodi che trafiggono le mie carni? 
· Cristo non riceve risposta. Dio vuole che la sofferenza venga vissuta nella grande fede, nel totale affidamento al Lui. 
· Non ci sono risposte immediate alla sofferenza dell’uomo. Il Padre non gli risponde. 
· A Giobbe ha risposto, a Cristo Gesù non risponde. Non c’è conoscenza per Gesù e né vera gnosi dinanzi a questo mistero. 
· Lo deve vivere fidandosi ciecamente del suo Dio e Signore. È questa la grande differenza tra Giobbe e Gesù Signore. 
· A Giobbe è data risposta. A Gesù nessuna risposta. La fede di Gesù deve essere piena, forte, totale. 
· Da questa fede deve imparare domani ogni uomo che è nell’indicibile sofferenza. Tutti dovranno sapere che non c’è alcuna risposta. 
· Ci si affida e basta.  Ci si consegna e basta. Ci si dona e basta. Poi verrà il giorno della vera conoscenza. 
· Cristo Gesù diviene sulla croce il modello per ogni sofferenza. 
· Ogni sofferenza è avvolta di un mistero profondissimo, nel quale mai si potrà gettare lo sguardo. 
· Dinanzi ad essa non ci sono perché. Non ci sono risposte immediate. Non ci sono ricette pronte, istantanee. 
· C’è l’assoluto silenzio che deve preparare il cuore a vivere nella fede più alta, nel puro abbandono al Signore e Padre della nostra vita. 
· viviamo così la sofferenza, consegnandoci ad essa in tutta la nostra persona, sapendo che la sua ragione è nel cuore del Padre.
· Oppure facciamo di essa un tormento infinito, una ribellione senza fine. Oggi manca questa fede. È assente anche dal cuore dei cristiani. 
· Essendo assente la fede, le risposte che si danno alla sofferenza sono tutte false. Sono risposte sbagliate, non vere. 
· Sono risposte di reazione, non di accoglienza. Spesso sono risposte che ci allontanano dalla vera fede. 
· L’uomo è persona storica. Agisce sempre in conformità alla sua crescita sapienziale, perfezione spirituale, morale, ascetica.
· Nessuno mai potrà agire difformemente dal grado della sua crescita. Nessuno mai potrà decidere con una sapienza che non possiede. 
· Chi non cresce nella perfezione della vera fede, vera speranza, vera gloria, sempre prenderà decisioni non idonee al momento storico. 
· Non essendo perfetta la sua crescita, imperfetta è anche a sua decisione. Imperfetta sarà anche l’azione, imperfetta la storia creata.
· Questa verità va sempre tenuta in altissima considerazione. 
· O si cresce in sapienza e grazia, oppure nel momento della decisione, soffriremo della mancata crescita. 
· Porremo azioni che attestano la piccolezza del nostro spirito e della nostra anima. Questo rischio è di tutti.
· Nessuno pensi, speri, immagini di prendere decisioni secondo giusta sapienza e saggezza,  se è carente nella crescita in sapienza e grazia.
· In ognuno agirà la misura della sua elevazione spirituale. È il grado della crescita spirituale e morale che genera decisioni e azioni.
· La storia ci mostra azioni così stolte ed insipienti, così avventate e imprudenti, così insensate e mal poste, da lasciarci senza respiro.
· Non si poteva agire diversamente? No. Mai e poi mai. 
· Mai si sarebbe potuto agire diversamente perché decisioni e azioni rispecchiano il grado di crescita spirituale della propria natura.
· Una natura miseramente povera, piccola, meschina, di peccato, di assenza di grazia, deciderà e agirà secondo questa sua miseria e povertà.
· Qual è allora la stoltezza dell’uomo? È quella di pensare che una legge esteriore possa supplire alla carenza interiore. 
· È come se ad un albero appena piantato in un terreno arido e senz’acqua, per legge si imponesse di produrre una tonnellata di buoni frutti. 
· Tutti direbbero che è somma stoltezza pensare una simile cosa. 
· Nessuno invece dice che è somma stoltezza imporre ad un uomo un comportamento di giustizia mentre è nel peccato.
· Come è somma stoltezza chiedere ad una persona una relazione di sapienza mentre è nella più grande stoltezza ed insipienza.
· Questa verità di ordine naturale e soprannaturale ci obbliga a cambiare strategia. Urge la formazione di ogni cuore, mente, coscienza.
· Urge l’educazione alla vera crescita spirituale, sapienziale, morale, in grazia e in verità, in giustizia e santità.
· La Chiesa è chiamata a far crescere i suoi figli. Senza crescita morale non vi potrà mai essere vera moralità nel mondo.
· Senza elevazione spirituale dei suoi figli, la Chiesa risulterà essere un sole opaco, senza luce, dai raggi spenti.
· Non si cresce per legge e neanche ci si modifica. Si cresce e ci si modifica per la potente azione dello Spirito Santo nell’uomo.
· Lo Spirito è il perenne dono della Chiesa, è il frutto dell’albero del suo corpo, è la grazia del suo quotidiano martirio nella fedeltà. 
[bookmark: _Toc373525158][bookmark: _Toc373526009]30 Ottobre 2013
· La mente dell’uomo, fin da sempre, vive in stato di perenne contrapposizione con la rivelazione. 
· La nostra conoscenza non è mai da una sola fonte.
· Essa mai è dalla sola nostra esperienza, storia, studio, scienza, apprendimento, confronto, dialogo, viaggi, molteplici altre vie. 
· Non è neanche dalla sola terra o dal mondo della creazione di Dio. Avremmo una conoscenza ben limitata, ristretta.
· Avremmo una conoscenza senza alcuna apertura alla trascendenza, al divino, all’eternità, a ciò che è prima del tempo e dopo di esso. 
· La nostra conoscenza per essere vera, perfetta, attuale, datrice di vera luce, deve essere sempre bipolare, binaria, duplice.
· Essa deve essere con due sorgenti differenti, una dalla terra nelle sue molteplici e multiformi vie, l’altra dal Cielo, direttamente da Dio.
· L’uomo e Dio sono due fonti della nostra conoscenza, o gnosi. Con una grande, infinita, eterna differenza. La nostra mente può poco. 
· La mente di Dio può tutto, anche perché tutto è stato creato dalla mente di Dio, dalla sua sapienza, intelligenza, conoscenza, o gnosi. 
· Chi è allora il nostro Dio, il Dio di Gesù Cristo? È colui che dona la vera conoscenza.
· L’uomo, per mezzo di questo dono, che chiamiamo rivelazione, conosce se stesso e colui che lo ha fatto. 
· Possiede una gnosi perfetta. Per questa rivelazione conosce il suo passato, il suo futuro, il suo presente. Conosce il vero Dio. 
· Sa cosa fare per acquisire la perfezione della propria umanità. 
· Senza la rivelazione, l’uomo sarebbe condannato a rimanere cieco sulle più profonde verità che riguardano la sua esistenza.
· La mente dell’uomo non vuole assoggettarsi alla rivelazione, rifiuta la conoscenza o gnosi che viene dall’Alto, da Dio. 
· Pretende con la sua mente misurare la verità rivelata. Ciò che è conforme alla mente di peccato lo accoglie, ciò che va ben oltre, lo rifiuta. 
· La gnosi per rivelazione, rettamente compresa nella luce dello Spirito Santo, dona alla nostra mente una dimensione divina ed eterna. 
· La gnosi per rivelazione è infinitamente più potente di qualsiasi telescopio spaziale. 
· La gnosi della terra è per i suoi strumenti assai limitata. Quella per rivelazione non conosce limiti. Dice la realtà così come essa è. 
· Il Signore sempre interviene nella storia per la salvezza dei suoi fedeli attraverso vie che solo Lui conosce.
· Queste vie sono imperscrutabili, sempre sorprendenti, perché immaginabili anche per alta e sofisticata fantasia. 
· Sempre il Signore è sorprende i suoi figli. La sorpresa di Dio è liberatrice, redentrice, salvatrice, operatrice nello Spirito Santo. 
· Mentre l’uomo attende la soluzione secondo le sue vie, quelle da lui pensate, il Signore interviene e sconvolge ogni via e sentiero umano.
· La storia di Dio con l’uomo attesta questa verità e la conferma ogni giorno. Vi è una novità perenne che avvolge e coinvolge la storia. 
· L’uomo pensa, ma Dio non segue i suoi pensieri. Dio ha pensieri eterni da seguire, porre nella storia.
· Se il Signore non camminasse con i suoi pensieri eterni, la sua presenza nella storia nessuno l’avvertirebbe, passerebbe inosservata. 
· Tutto verrebbe pensato come azione umana, della terra, della creatura, non azione proveniente da Dio, anche se nell’uomo e per l’uomo.
· Così siamo chiamati a confessare che è solo per il dito di Dio che certe cose avvengono, perché noi non le avremmo mai potuto pensare.
· Sulle sorprese di Dio, frutto della divina sapienza, San Paolo possiede un pensiero sublime, che sulle sue labbra diviene un canto di lode.
· O profondità della ricchezza, della sapienza e della conoscenza di Dio! Quanto insondabili sono i suoi giudizi e inaccessibili le sue vie! 
· Infatti,  chi mai ha conosciuto il pensiero del Signore? O chi mai è stato suo consigliere? 
· O chi gli ha dato qualcosa per primo tanto da riceverne il contraccambio? 
· Poiché da lui, per mezzo di lui e per lui sono tutte le cose. A lui la gloria nei secoli. Amen (Rm 11,33-36). 
· È questa altissima confessione della verità sorprendente del nostro Dio e Signore.  Lui sempre sconvolge le vie degli uomini. 
· L’uomo sempre questo deve confessare: che le redini della storia sono saldamente tenute strette dalla mani del Signore.
· È sufficiente un suo più piccolo intervento, un suo alito leggero e tutto lo scenario mondiale cambia, si modifica, si trasforma. 
· Uomo, chiunque tu sia, piccolo, grande, povero, ricco, santo, peccatore, governatore, suddito sappi che solo Dio è il Signore della storia. 
· Vale la pena che tu scriva nel tuo cuore quanto insegna il Libro dei Proverbi. Questa verità dovrà sempre illuminare la tua mente. 
· Non c’è sapienza, non c’è prudenza, non c’è consiglio di fronte al Signore. 
· Il cavallo è pronto per il giorno della battaglia, ma al Signore appartiene la vittoria (Pr 21,30-31). 
· Il cuore dell’uomo elabora progetti, ma è il Signore che rende saldi i suoi passi (Pr 16,9). 
· Il Signore rende sicuri i passi dell’uomo: come può l’essere umano conoscere la sua strada? (Pr 20,24). 
· Sarebbe sufficiente che questa verità illuminasse la nostra mente e ogni superbia, stoltezza, arroganza, prepotenza cesserebbe. 
[bookmark: _Toc373525159][bookmark: _Toc373526010]31 Ottobre 2013
· Vi è una conoscenza vera, spirituale, autentica di Dio e ve ne è un falsa, inadeguata, incapace di dare vera salvezza. 
· Dio va conosciuto accogliendo quanto Lui dice di se stesso, mai partendo dal nostro cuore e dalla nostra mente. 
· Vi è una gnosi spirituale vera e una gnosi materiale falsa. Vi è una gnosi per rivelazione e vi è una gnosi per immanentismo. 
· La conoscenza per rivelazione è quella perfetta. La conoscenza per immanentismo è vera cecità. 
· Nella conoscenza per immanenza si parla di ciò che non si conosce. Si annuncia ciò che mai si è visto. 
· Lo si annuncia solo perché così lo si immagina o lo si pensa, o addirittura perché così si vuole che esso sia. 
· Questa gnosi di immanenza è deleteria, perché purissima falsità. La nostra scienza non nasce dalla nostra mente, ma dal nostro cuore. 
· Se il cuore è marcio, la scienza è marcia, perché la parola della scienza che proferiamo viene attinta dal cuore che è marcio. 
· Sempre nell’uomo che vive nel peccato, nella trasgressione dei comandamenti, vi è un cuore marcio che proferisce scienza marcia. 
· Questa verità vale per ogni uomo che è sulla terra, sia esso religioso o ateo, dotto o ignorante, semplice o complesso, maestro o alunno. 
· Chi non conosce Dio neanche può conoscere il diavolo. Lo vede dove non è. Non lo vede dove egli è. 
· I farisei lo vedono in Cristo, dove non c’è. Non lo vedono in se stessi, dove ha posto la sua dimora.
· Non lo vedono nella loro vita. Eppure egli regna sovrano nei loro cuori, governando pensieri e muovendo ogni azione.
· Spesso esorcizziamo gli altri, invece dovremmo esorcizzare noi stessi, perché è nei nostri pensieri che si annida lo spirito del male. 
· La storia sempre rivela e fa comprendere quanto nefasti siano certi uomini e certi loro consigli. Meglio sarebbe non averli mai incontrato. 
· Colui che per necessità o per convenienza vive di consigli, a motivo del ruolo che svolge, è obbligato a vagliare ogni cosa.
· Chi riceve consigli deve sapere che non sempre essi provengono, scaturiscono da un cuore pio, saggio, giusto, che cerca solo il bene.
· Spesso i consigli nascono da un cuore malvagio, crudele, cattivo che cerca esclusivamente il suo tornaconto di male.
· Se un capo di Stato o di esercito non sa discernere bene, non valuta ogni cosa, dinanzi a lui si apre la strada della perdizione.
· Molti conducono campagne fallimentari, di vero disastro, sotto molti aspetti, perché incapaci di valutare la bontà del consiglio ricevuto.
· Il consiglio cattivo attecchisce su chi ha il cuore cattivo, maligno, malvagio, che non teme il Signore, che cerca la propria gloria.
· Chi possiede un cuore cattivo, mai potrà essere aiutato dal Signore. La sua luce mai potrà penetrare in lui per salvarlo, illuminarlo. 
· Chi possiede un cuore puro, casto, timorato di Dio, sempre si rivolge a Dio nella preghiera perché lo illumini e lo salvi.
· Il cuore buono perennemente è rivolto verso il Signore. A Lui cerca luce più grande, sapienza sempre più alta per non sbagliare.
· Il cuore pio sa che un solo consiglio lo potrebbe portare alla rovina eterna. Sapendo ciò è sempre in ascolto del suo Dio per non sbagliare.
· Nessun allora dica: ho sbagliato per sua colpa, su suo suggerimento, perché ho seguito un consiglio errato. 
· Ognuno dica: Ho spagliato a causa del mio cuore che mi ha tradito e ingannato. Si  lasciato conquistare e sedurre dal male.
· Ho sbagliato perché il timore del Signore non era in me. Se fosse stato in me, di certo mi sarei rivolto a Dio, chiedendogli ogni aiuto.
· Sempre il Signore risponde prontamente a coloro che lo invocano. Risponde a coloro che lo temono e ascoltano la sua parola. 
· La storia testimonia questa verità. Sono indotti in errore dai cattivi consiglieri, quanti hanno il cuore non puro, non giusto, non santo.
· Un cuore puro, santo, una coscienza retta sempre dal Signore sono aiutati perché vivono nel Signore e cercano solo il più grande bene. 













[bookmark: _Toc373525160][bookmark: _Toc373526011]Novembre 2013
[bookmark: _Toc373525161][bookmark: _Toc373526012]

1 Novembre 2013
· Dal male mai potrà nascere il bene. Chi fa il male deve sapere che il male fatto sempre si abbatte sopra di lui. È legge divina.
· Il male fatto sempre genera un male più grande in colui che lo ha concepito e portato a compimento.
· Il male fatto agli altri è sempre un male che ricade sul suo autore. Anzi diventa un male eterno, se pentiti, non si rientra nel bene. 
· Sempre il male si ritorce contro colui che lo ha concepito, ideato, partorito, voluto, proposto, consigliato, suggerito, 
· Anche un solo male fatto agli altri si rivolge contro il suo autore. Questi attira il male su di sé più che un parafulmine. 
· Isaia così proclama questa verità: Guai a coloro che si tirano addosso il castigo con corde da tori e il peccato con funi da carro.
· Guai a coloro che dicono: Faccia presto, acceleri pure l’opera sua, perché la vediamo. 
· Si facciano più vicini e si compiano i progetti del Santo d’Israele, perché li conosciamo».
· Guai a coloro che chiamano bene il male e male il bene, che cambiano le tenebre in luce e la luce in tenebre.
· Guai a coloro che cambiano l’amaro in dolce e il dolce in amaro. Guai a coloro che si credono sapienti e si reputano intelligenti.
· Guai a coloro che sono gagliardi nel bere vino, valorosi nel mescere bevande inebrianti. 
· Guai a coloro che assolvono per regali un colpevole e privano del suo diritto l’innocente.
· Perciò, come una lingua di fuoco divora la stoppia e una fiamma consuma la paglia.
· Così le loro radici diventeranno un marciume e la loro fioritura volerà via come polvere…
· perché hanno rigettato la legge del Signore degli eserciti, hanno disprezzato la parola del Santo d’Israele.
· Per questo è divampato lo sdegno del Signore contro il suo popolo, su di esso ha steso la sua mano per colpire.
· Hanno tremato i monti, i loro cadaveri erano come immondizia in mezzo alle strade (Is 5, 18-24). 
· La politica buona è fatta di mille accortezze, mille occasioni valutate con somma saggezza, intelligenza, lungimiranza.
· Se una sola accortezza, una sola occasione sfugge, mai si potrà fare mai una buona politica. Manca il vero principio della buona politica. 
· La politica è buona quando vi è la somma cura dei particolari. Un particolare trascurato può mandare in malore ogni cosa.
· Una mosca morta guasta l’unguento del profumiere: un po’ di follia ha più peso della sapienza e dell’onore (Qo 10,1). 
· Per questo esistono i consiglieri: per curare ogni più piccolo particolare, per orientare ogni più piccola occasione.
· I consiglieri esistono per governare l’universale attraverso ciò che potrebbe apparire come il nulla.
· Consigliere è solo colui che è pieno di Spirito Santo, pieno della sua saggezza, madre della prudenza, giustizia, fortezza, temperanza. 
· Chi spende male un euro, ne spenderà male anche un miliardo e chi sperpera il poco, sperpererà anche il molto. 
· Chi si appropria del poco, si appropria del molto. Oggi nessuno si accorge che il poco di uno diventa il moltissimo di tutti.
· Una sola garza sciupata da tutti, diventano 56 milioni di garze sciupate. E così dicasi anche di una sola pillola e di ogni altra cosa.
· Non sono poche 56 milioni di scatole di medicine sciupate in un mese, in un anno. Sono moltissime. È un patrimonio.
· La buona politica deve curare questi particolari, questi nulla. Se non si inizia dal popolo, ma si curerà e mai si guarirà il molto.
· Gesù, persona saggia e intelligente, perché pieno di Spirito Santo, fece raccogliere i pezzi avanti. Furono dodici ceste piene. 
· Una politica che sciupa, anzi disprezza i frammenti, non è una buona politica. È una cattiva politica, anzi pessima.
· Il contadino, che sa quanto sudore ha versato per curare la sua vigna, raccoglie ogni chicco d’uva che cade a terra. Nessuno va perduto. 
· Si sciupa, si trascurano i piccoli risparmi, si è larghi nelle piccole cose, si è abbondanti in mille altre. Niente potrà mai bastare.
· Si sperperano i giorni inseguendo il nulla della stoltezza dei molti, mentre un po’ di saggezza sarebbe sufficiente a fare bene ogni cosa. 
· Il Signore prima di proferire un parola, la prova con il fuoco. Se essa resiste al fuoco, la proferisce, la rivela come via della vita.  
· All’uomo è chiesta la stessa cosa. Prima di parlare, dire, annunziare, fare proclami, dovrebbe anche lui fare la prova del fuoco. 
· Succede invece che neanche chi proferisce la parola crede in essa, infatti subito dopo rinnega ciò che ha detto.
· Si obbligano però gli altri a credere e sul nulla delle loro parole si chiede anche il consenso. Dato il consenso, la parola svanisce. 
· Vengano fatte mille proposte, ma esse sono semplicemente desideri privi di una qualsiasi consistenza storica. 
· Quando vanno per essere attuate, ci si accorge che non si può, perché sono prive di ogni verità storica.
· È come se uno proponesse di volere costruire un grattacielo in aria, tutti vi credono per stoltezza. Nessuno non vi crede per sapienza.
· Subito la sapienza rivela che la proposta è inattuabile, irrealizzabile, non sarebbe dovuta essere neanche concepita e presentata.
· Questa regola o legge vale sia nel campo della materia che in quello dello spirito, sia nelle cose del tempo che in quelle dell’eternità.
· La proposta rivela la superiorità o l’inferiorità di un’attrazione rispetto ad un’altra. Ogni proposta è un dare per un ricevere. 
· Senza la sapienza, si propone il nulla, il vuoto, la vanità, la stoltezza. Si propone ciò che mai potrà essere realizzato.
· Anche i desideri di molti oggi sono richieste fondate sul nulla, sull’impossibile umano, finanziario, economico, politico, scientifico. 
[bookmark: _Toc373525162][bookmark: _Toc373526013]2 Novembre 2013
· L’ignoranza di Dio è ignoranza di tutto l’intero creato, di ogni essere: visibile, invisibile, uomo, angelo, demonio, cose. 
· È ignoranza di ciò che è prima del tempo e dopo di esso, del fine della nostra vita e di ogni relazione che viviamo sulla nostre terra. 
· Molti uomini non conoscono Dio. Hanno di lui una conoscenza assai limitata. 
· Loro vivono in un mondo surreale, fuori di ogni contesto di gnosi rivelata, gnosi vera, perfetta, santa, la cui fonte è il cuore del Padre.
· Non possedendo la vera gnosi del Padre, mai potranno possedere la vera gnosi del diavolo, degli Angeli, di Dio, del mondo invisibile. 
· Hanno una conoscenza non tanto imperfetta, quanto addirittura falsa.
· Questa non conoscenza soprannaturale, non divina, non eterna, fuori di ogni retta conoscenza e sapienza, li porta a confondere ogni cosa. 
· Non sanno neanche quali opere sono di Dio e quali invece di Satana. Confondono le opere di Dio con quelle di Satana. 
· È la tristezza di chi ha scelto la sua mente come unica e sola fonte della conoscenza.
· Nasce la presunzione di conoscere senza però conoscere la sorgente di ogni conoscenza, la fonte di ogni vero sapere.
· Dio è fonte e sorgente per creazione, redenzione, salvezza, giustificazione, santificazione, elevazione dell’uomo. 
· È come se gli uomini decidessero di spegnere la luce del sole e poi pensare di illuminare la terra con un cerino. È somma stoltezza. 
· Noi ci priviamo del sole della conoscenza soprannaturale e poi con la nostra mente presumiamo di conoscere tutto il reale e lo spirituale.
· Quando l’uomo ha tutto, è allora che  pensa di non avere nulla, di essere bisognoso di molte cose.  È il pensiero che crea il bisogno. 
· Se l’uomo governasse i suoi pensieri, il mondo sarebbe in una pace eterna. Vivrebbe in un paradiso. La gioia lo governerebbe.
· Un tempo l’uomo aveva il governo dei suoi pensieri, era nella pace universale, possedeva la vera felicità,  aveva il dominio di sé. 
· Satana vede la felicità dell’uomo e ne ha invidia. Lui è nel tormento eterno, nella perdita della felicità e della gioia. È nella morte.  
· Sa però che ha perso tutto questo per un pensiero  errato contro se stesso, contro la sua natura, perché si era fatto come Dio, pari a lui.  
· Sapendo che è questa la via per la perdita di ogni gioia e felicità nel tempo ed anche nell’eternità,  la suggerisce alla donna.
· Non la suggerisce come via di perdizione, morte, capovolgimento di tutta la storia presente e futura dell’umanità, ma come via di bene. 
· Il vero bene, la vera felicità è nell’essere come Dio, è nel sottrarsi alla sua Signoria, è nel prendersi la vita nelle proprie mani.
· Eva, la misera, la meschina, la povera, la stolta, crede a Satana. Si prende in mano la propria vita e suggerisce la stessa cosa ad Adamo.
· È la fine della felicità, della gioia, dell’unità, della comunione, dell’armonia, della pace, della concordia, della verità, della sapienza.
· L’uomo entra in un vortice di falsità, tristezza, disunione, disarmonia, guerra, discordia, stoltezza, insipienza, ogni altro disastro.
· Dio viene sulla terra per ridare all’uomo il solo pensiero della vita, stringe con lui anche un’alleanza di pace e di benedizione, di vita. 
· Ma Satana è sempre al suo fianco. Sempre gli suggerisce che la via della sua vita è una sola: l’autonomia da Dio, dai suoi pensieri. 
· Il diavolo oggi è il vero governatore dei pensieri dell’uomo. Li governa eli muove a suo piacimento, ma sempre per creare guerra, discordia.
· Se per un solo istante il diavolo smettesse di guidare, governare, dirigere i pensieri dell’uomo, la terra non si riconoscerebbe più.
· Ma sempre quando Satana non governa i pensieri di un solo uomo, nasce un mondo nuovo attorno a lui, un modo divino. celeste. 
· Oggi gli uomini sono come trottole nelle mani di Satana. Lui li rigira a suo piacimento, mettendo nei loro cuori pensieri sempre nuovi. 
· Quello che è sorprendente è che l’uomo è schiavo di Satana e si pensa libero. È prigioniero del diavolo e si sente padrone di sé.
· Osserviamo con occhi muovi le cronache di ogni giorno, la vita così come essa è presentata nella sua crudezza di una telecamera.
· Cosa notiamo? Che tutta la cattiveria è il frutto di pensieri di cui l’uomo è divenuto succube.  Sono pensieri iniettati dal di fuori.
· Sono pensieri che non appartengono alla sua natura, fatta da Dio a sua immagine e somiglianza, creata nell’unità e nella pace. 
· Sono pensieri frutto di una tentazione che ormai governa l’uomo, senza alcuna possibilità di salvezza, redenzione, ritorno in sé. 
· Solo Cristo è la salvezza del genere umano, ma Cristo è salvezza se noi assumiamo i suoi pensieri, camminiamo per le sue vie.
· Ma noi di Cristo vogliamo la grazia, il miracolo, la liberazione dal male, frutto del pensiero satanico. Non vogliamo il suo Vangelo. 
· E così vogliamo camminare con Satana e con i suoi pensieri di morte. Ma anche con Cristo e con la potenza della sua grazia.
· La grazia di Cristo ci serve per sanare le ferito di Satana, ma vivendo sotto il regime di Satana che infligge mille altre ferite.
· Vogliamo Cristo Gesù come Salvatore di ogni ferita di Satana, allo stesso modo che prima ci uccidiamo e subito veniamo portati in ospedale.
· Ma non per entrare in un percorso nuovo di vita, ma per continuare a suicidarci percorrendo le strade e le vie del Maligno. 
· Gesù invece viene per liberarci dalla via e dalle strade di Satana. Viene per darci i suoi pensieri che sono pensieri di vita eterna. 
· Ma noi stiamo costruendo una religione cristiana senza il pensiero di Cristo Gesù. Siamo con Lui, ma senza i suoi pensieri.
· A noi basta che Lui ci guarisca dai mali che ci affliggono e ricorriamo a Lui come si ricorre a chiunque altro possa aiutarci in qualche modo.
[bookmark: _Toc373525163][bookmark: _Toc373526014]3 Novembre 2013
· È sufficiente che un uomo cambi pensiero perché tutto cambia attorno a lui.
· È il pensiero la più grande potenza di Satana. Tutte le potenze di questo mondo sono potenze a servizio dei suoi pensieri.
· Sembra che gli uomini lavorino per se stessi, in realtà sono tutti a servizio di un solo padrone per lavorare gli uni contro gli altri. 
· È strana la nostra libertà  nei pensieri e nelle idee, nei movimenti e nelle decisioni, negli spostamenti e nelle azioni. 
· È la libertà dei prigionieri di Satana cui è data la facoltà di pensare con i suoi pensieri per farsi male vicendevolmente.
· È la libertà per la distruzione degli uni e degli altri. È una libertà avvelenata. È una libertà falsa, menzognera, bugiarda. 
· È una libertà di morte, di vizio, di uccisione del suo padrone. È una libertà che ammazza chi se ne serve, chi la usa, chi la indossa. 
· È una libertà che devasta più di un uragano o di una pandemia. È una libertà che crea ogni genere di disumanità nel mondo. 
· Nella sua libertà un re sceglie come consiglieri una volpe, una iena, un avvoltoio, un pavone, una gazzella, una tigre, un cobra.
· È sua libertà sceglierli.  Non deve dare conto a nessuno. È un suo diritto inalienabile. Lui ha bisogno di una struttura di consiglio. 
· Una cosa però il re deve sapere. Questi suoi consiglieri agiranno sempre secondo la loro natura. Seguiranno la legge del loro essere. 
· Non cambiano natura perché scelti dal re ed anche nei confronti del re agiranno sempre secondo lo stato del loro essere.
· Il malvagio agirà da malvagio, il fariseo da fariseo, il calunniatore da persona di menzogne, l’iniquo dalla sua iniquità. 
· Il disonesto si comporterà secondo la sua disonestà, il mentitore gli mentirà sempre e l’ingannatore perennemente lo ingannerà.
· Non può la volpe agire da gazzella, né la iena da pavone, né la tigre da cobra e neanche il leone da mite agnellino.
· Il male che questi consigliere faranno al re sarà irreversibile, potrebbe anche distruggere il suo regno, cancellarlo, annullarlo.
· È libertà del re scegliere i consiglieri. È sua sapienza, accortezza, diligenza, somma prudenza scegliere persone sagge e timorate di Dio. 
· Ognuno vivrà o morire per le sue scelte. Queste non sono indifferenti, anodini, insignificanti. Un consigliere è parola di morte o di vita. 
· La storia non è nelle mani dell’uomo, dalla sola sua volontà. Una piccola pietra che cade dal monte sconvolge regni e nazioni. 
· Dio ha la vista lunga. Noi l’abbiamo assai corta. Dio vede oltre la storia particolare. Noi non vediamo neanche quanto è a portata di mano. 
· La sapienza di Dio è divina ed eterna, infinita e illimitata, la nostra è assai scarsa, poca, piccola, ridicola, addirittura cieca. 
· Il campo di lavoro di Dio è l’intero universo.  Il nostro è sempre particolare, limitato, circoscritto, recintato con reti di stoltezza. 
· È sufficiente che Dio sposti un solo granello di sabbia in un luogo, per dare un nuovo assetto all’intera sua creazione.
· Non è facile abituarsi a questo pensiero. Neanche a volte lo si pensa.  Si ha come una incapacità naturale a pensare secondo verità. 
· È il limite della mente non illuminata dalla sapienza superiore, divina, celeste che discende a noi dal Cielo. 
· Una cosa è giusto che noi almeno la pensiamo: dinanzi ad una storia impossibile sempre dobbiamo credere che le risorse di Dio sono infinite.
· Noi non sappiamo come concretamente il Signore operi la nostra salvezza, sappiamo però che è capace di operarla. 
· Modi, forme e strategie sarà sempre lui a trovarli. È certo che lui li troverà, perché Lui è il perenne Creatore della nostra.
· Lui non ha creato la nostra vita, la crea. Non ci ha salvato, ci salva. Non ci ha benedetti, ci benedice. Non ci amato, ci ama. 
· Il Signore non ha bisogno di grandi eserciti per siglare la pace. Basta che sposti una spada  da un luogo ad un altro. 
· A volte al Signore è sufficiente che mandi un pensiero nuovo nella mente di una persona, è la storia prende un nuovo corso.
· Se avessimo questa visione soprannaturale, comprenderemmo tutte  le falsità dei nostri progetti e di quell’affanno fondato sul nulla.
· Ogni giorno ci logoriamo a pensare come creare una storia nuova, ignoriamo però che noi non siamo creatori, siamo solo servi.
· Dio crea la storia con noi e per noi, solo ad una condizione: che facciamo tutto quello che Lui ci dirà, ci ordinerà, ci comanderà.
· Ma l’uomo si pensa creatore e non servo, signore e non esecutore, padrone e non umile lavoratore, onnipotente mentre non può nulla. 
· Si crede sapiente mentre è stolto, vedente mentre è cieco, intelligente mente è insipiente, si crede il tutto ed è il niente.
· Se non si converte e non si radica nuovamente nella grazia e nella verità di Cristo Gesù, mai potrà avere successo. 
· Cristo Gesù non è facoltativo per l’uomo. È il suo necessario, il suo indispensabile, il suo assoluto, se vuole essere uomo.
· Non ha bisogno di Gesù Signore solo chi ha abdicato alla sua vera umanità, solo chi ha deciso che vuole essere disumano.
[bookmark: _Toc373525164][bookmark: _Toc373526015]4 Novembre 2013
· La vita dell’uomo sulla terra è obbedienza. Vita ed obbedienza si equivalgono. 
· La vita è obbedienza e l’obbedienza è vita. Quando la vita viene scardinata dall’obbedienza, all’istante si entra in un processo di morte. 
· La non obbedienza è non vita. La non vita è già morte. 
· Il principio è facile nella sua formulazione, difficile è nella sua interpretazione.
· È arduo, se non impossibile, stabilire la fonte ultima dalla quale scaturisce l’obbedienza per l’uomo. 
· Oggi la nostra società vive un momento di forte crisi di identità, di vera morte.
· Essa non sa più qual è la fonte dalla quale scaturisce per essa la vera obbedienza. 
· Avendo oscurato la fonte primaria, nessuna sorgente derivata ha più consistenza di principio. 
· Non si può spegnere la luce del sole e pensare di riscaldare la terra accendendo qualche fiammifero.
· L’uomo ha spento Dio come sua fonte primaria, assoluta di obbedienza e lo ha sostituito con se stesso. 
· Ha declassato il Signore della vita a pura idea, pensiero, immaginazione, creazione inutile. 
· Ha deciso di erigere se stesso come unico principio, sola fonte di vera obbedienza per tutti gli altri. 
· Questa è sublime insipienza. Nessun uomo potrà mai erigersi a fonte unica di obbedienza. 
· Ogni uomo è uguale ad ogni altro uomo in dignità, pensiero, scienza, intelligenza, libertà, volontà.
· L’uomo però pretende di erigere se stesso quale unica e sola sorgente di obbedienza. Nasce il caos cui si assiste ogni giorno.
· La nostra società oggi sta vivendo un tremendo, terrificante processo di morte.
· Ognuno vuole che il suo pensiero, volontà, sentimento, visione politica, morale, scientifica, economica debbano essere imposti a tutti. 
· Essendo lui scardinato dal principio primo dell’obbedienza che è il vero Dio, pone la propria mente come l’unico Dio da adorare. 
· Quest’uomo che si è fatto principio di obbedienza per gli altri, vuole sottomettere gli altri al suo pensiero con la violenza.
· Li vuole sottomettere con il sopruso, la delinquenza, la guerriglia, il caos sociale e politico, lo sciopero.
· Li vuole sottomettere con il governo dei pensieri attraverso la stampa, i Mass Media.
· Tutti quegli strumenti di apparente legalità che altro non sono se non sottile, invisibile via per soggiogare gli altri al proprio pensiero.
· La nostra epoca è tremendamente atea. Lo attesta il suo stile di vita che è perenne disobbedienza. 
· Si è senza autorità umana, perché si è senza autorità divina. 
· L’uomo si sostituisce a Dio in ogni campo, non solo in quello della politica, ma anche in quello della scienza.
· L’uomo si pone come principio originante di ogni obbedienza, anziché rimanere principio originato, secondario.
· L’uomo non vuole essere principio dipendente dalla sola ed unica obbedienza che proviene dall’ascolto della volontà del suo Dio e Signore. 
· Né l’uomo, né l’angelo sono fonte primaria di obbedienza, solo Dio è fonte unica dalla quale nasce ogni altra obbedienza per l’uomo. 
· Questa legge vale anche per gli uomini di Chiesa, per quanti sono preposti da Dio a condurre ogni uomo all’obbedienza alla fede. 
· Condurre all’obbedienza significa condurre a Dio, a Cristo Gesù, allo Spirito Santo. 
· È porre ogni uomo nella sua naturale e soprannaturale condizione di vera vita.
· Nessun uomo di Dio potrà mai sostituirsi a Dio, se lo facesse, tutti coloro che gli obbediscono, sono nella morte.
· Sono nella mote perché hanno cambiato fonte di obbedienza, da Dio sono passati all’uomo. 
· La vera questione dell’obbedienza non è mai da risolvere in chi obbedisce, è sempre in chi comanda. 
· Chi comanda l’obbedienza può essere un datore di vita oppure di morte. 
· L’uomo può anche obbedire, ma per la morte non per la vita. Da fonte di obbedienza secondaria si è costituito fonte di obbedienza primaria. 
· Gesù vuole che i suoi discepoli giungano a Lui non attraverso la visione, bensì attraverso la dura legge della fede. 
· Gesù chiede ai suoi discepoli che obbediscano alle donne, che credano ad esse. Li mette in una condizione di inferiorità. 
· Nella loro mentalità la donna non era portatrice di fede. Basta leggere San Paolo nella prima Lettera ai Corinzi (1Cor,14,34-35):
· “Come in tutte le comunità dei santi, le donne nelle assemblee tacciano perché non è loro permesso parlare. 
· Stiano invece sottomesse, come dice anche la Legge. 
· Se vogliono imparare qualche cosa, interroghino a casa i loro mariti, perché è sconveniente per una donna parlare in assemblea.
· Gesù ribalta questa mentalità. 
· Ogni persona nella Chiesa, in qualsiasi momento, in circostanza della sua vita, può essere portatrice di una rivelazione.
· Ogni persona può essere annunciatrice di un mistero divino, latrice di un messaggio del Signore. 
· Papi, Cardinali, Vescovi, Presbiteri, Diaconi, ogni altra persona investita di una qualche autorità, questo deve sapere. 
· Dio può anche non servirsi di Lui per comunicare la sua attuale volontà. 
· Può servirsi di altri per dire a Lui qual è la sua volontà, il suo sentiero, la sua via sulla quale urge incamminare la Chiesa. 
· Ogni persona nella Chiesa può vivere, deve vivere, è chiamata a vivere di purissima umiltà. 
· O entriamo nella più alta umiltà, o siamo falliti. 
· Dobbiamo noi distinguere il ministero della grazia e della verità,  dalla conoscenza della volontà attuale del Signore. 
· Il ministero riguarda esclusivamente l’amministrazione della grazia e della verità. Non ha altre competenze. Non gli sono state date. 
· Esso ha delle regole precise da osservare. Queste regole obbligano sempre. Esse richiedono la più alta obbedienza. 
· Nessuno le può trasgredire. Dio però non ha costituito nessuno ministero per la conoscenza della sua verità, volontà, desiderio attuale. 
· Ogni persona può essere assunta, presa, incaricata. Papi, Cardinali, Vescovi, presbiteri ricoprono un altissimo ministero.
· Essi però non sono ministri della conoscenza della sua attuale volontà. Questo ministero non è per istituzione. È per dono attuale. 
· Il Signore può servirsi anche di una umile donna per comunicare loro  il suo volere in un preciso momento della loto vita. 
· Anche essi si devono rivestire di grandissima umiltà, scendere dai loro troni, ascoltare la voce di Dio, obbedire ad essa.
· Dio ha fatto l’uomo debitore sempre di un altro uomo. Ha fatto l’uomo perché siamo sempre dall’uomo. Nessuno è esentato da questa legge. 
[bookmark: _Toc373525165][bookmark: _Toc373526016]5 Novembre 2013
· Dio è misericordia eterna. Vuole però che sia l’uomo lo strumento di ogni sua opera di misericordia in favore delle sue creature. 
· Da sé l’uomo può fare ben poco, quasi niente, per operare misericordia verso i suoi fratelli. 
· La sua povertà spirituale è congenita. Lui è nella morte come tutti i suoi fratelli. 
· Può dare un tozzo di pane, altre cose per il corpo, potrebbe anche dare qualche sollievo al suo spirito, ma nulla può per la sua anima. 
· Questa è nella morte. La sua natura è nella morte. L’uomo necessita di una grande opera di misericordia: la sua risurrezione spirituale. 
· Necessita che qualcuno gli apra nuovamente le porte del Paradiso, chiuse a causa del peccato delle origini.
· Dio vuole dargli questa sua misericordia. Vuole risuscitare la sua anima. Vuole darsi tutto nuovamente all’uomo. 
· Per questo occorre però un uomo che si faccia strumento, divenga via, voglia donarsi totalmente a Lui per la realizzazione di questo fine. 
· Per avere quest’uomo, il Signore parte da lontano, da molto lontano. 
· Chiama Abramo. Lo costituisce fonte della sua benedizione, che egli avrebbe dato ad ogni uomo di questo mondo, tramite la sua discendenza. 
· Pur non comprendendo a pieno le parole che il Signore gli rivolge, Abramo obbedisce, lascia la sua terra.
· Inizia il suo pellegrinaggio, cammina seguendo la parola del Signore che di volta in volta risuona al suo orecchio e penetra nel suo cuore. 
· Se noi non ci convinciamo che la nostra misericordia, quella proveniente dalla nostra natura, è solo epidermica.
· È periferica, accidentale, non sostanziale, non essenziale, non eterna, non divina, non risolutrice dei veri problemi che affliggo l’uomo.
· Solo con la nostra ci precludiamo ogni via della vera misericordia e lasciamo l’uomo nella sua miseria costitutiva, naturale. 
· Dobbiamo convincerci che siamo chiamati ad essere i portatori nel mondo della vera misericordia che è quella del Signore.
· Dobbiamo disporci ad una obbedienza perfetta. Solo nell’obbedienza, la misericordia divina attraverso noi raggiunge i nostri fratelli.
· Solo così possiamo incidere profondamente nella salvezza dell’uomo, alla sua nuova creazione per redenzione. 
· Oggi la nostra società ha deciso di non camminare più con il Signore. Quale misericordia potrà essa dare ai suoi figli? Nessuna. 
· Forse riuscirà a dar loro un pezzo di pane in più, ma sottratto con inganno, furberia e ladroneggio ad altra suoi figli. 
· La misericordia della nostra civiltà toglie il necessario a molti e lo dona a chi è nell’abbondanza, a chi è dedito alla cura dei suoi vizi.
· Chi fa la volontà di Dio con tutta la sua anima, il suo spirito, il suo corpo, ogni forza, rende ricco Dio del più grande amore di salvezza.
· Qualcuno potrebbe pensare: come? Dio viene arricchito nel suo amore di salvezza? Non è esso già perfetto, anzi perfettissimo? 
· No. Assolutamente no! Neanche l’amore di salvezza e di redenzione di Dio è già perfetto. 
· Finché in Dio ci sarà un solo desiderio da compiere, da realizzare, il suo amore non è perfetto, non è pieno, manca qualcosa. 
· Finché in Cristo Gesù ci sarà una sola aspirazione da compiere, da realizzare il suo amore ancora non è perfetto.
· L’amore di Cristo è perfetto quando sarà perfetto l’amore di tutto il suo corpo. Al corpo di Cristo manca ancora il mio amore. 
· All’amore del Padre, per essere perfetto, manca l’amore del corpo Cristo. 
· Se l’amore del corpo di Cristo è imperfetto, anche l’amore del Padre è imperfetto. 
· Non nella sua natura che è perfettissimo, pieno, altissimo, infinito. Ma nella sua realizzazione, nel suo fine. 
· Nel suo fine l’amore di Dio diviene perfetto se ogni giorno aggiungo tutto il mio amore all’amore di Cristo Gesù.
· Gesù accoglie il mio amore e lo offre al Padre perché anche il suo amore raggiunga la sua perfezione nel fine.
· Chi è il cristiano? È colui che è chiamato ogni giorno a rendere perfetto l’amore di salvezza, di redenzione, di santificazione del Padre.
· Chi è il cristiano? È colui che deve rendere perfetto l’amore di redenzione e di salvezza della Vergine Maria, Madre della Redenzione. 
· Se il cristiano non vi mette tutto il suo amore, Dio rimane imperfetto nel suo amore di fine, di scopo, di salvezza, di redenzione. 
· Per omissione del cristiano, Dio non può salvare le sue creature. 
· La creatura con il suo amore rende perfetto il suo Creatore, il redento il suo Redentore, il figlio la Madre celeste. 
· È questa una missione altissima, non ve né un’altra che possiamo minimamente paragonare a questa.
· Per noi Dio è perfetto nel suo amore di salvezza e per noi è imperfetto. Per noi è santo nella redenzione e per noi non è santo. 
· È giusto allora che mi chieda: Chi sono io? Colui che rende perfetto e santo Dio, oppure colui che lo rende imperfetto e poco santo? 
· Pensiamo per un istante: cosa sarebbe oggi l’amore di Dio Padre senza l’amore umano di Dio Figlio, nel suo corpo mortale? 
· Sarebbe amore di creazione, ma non di redenzione. Non sarebbe amore di salvezza.
· Pensiamo ancora: cosa sarebbe oggi l’amore di Cristo Gesù senza l’amore del suo corpo, che sei tu, che sono io, che ogni suo discepolo? 
· Sarebbe un amore di ieri, ma non di oggi. Oggi Cristo non potrebbe salvare più, perché senza l’amore del suo corpo non c’è alcuna salvezza. 
· È il suo corpo che rende perfetto, universale, completo, l’amore di Cristo Gesù. 
· Il cristiano allora è investito di una altissima missione: rendere di redenzione l’amore di creazione del Padre.
· Egli deve rendere perfetto, universale, contemporaneo verso ogni uomo l’amore redentivo di Gesù Signore. 
· Chi è il cristiano? Lo strumento umano che deve dare perfezione piena all’amore di redenzione del Padre e del Figlio, nello Spirito Santo. 
[bookmark: _Toc373525166][bookmark: _Toc373526017]6 Novembre 2013
· Per San Paolo la missione evangelizzatrice ha un fine ben preciso, particolare, unico: rendere ogni uomo perfetto in Cristo. 
· È questo il fine di ogni vero apostolato evangelico nella Chiesa e nel mondo.
· Si richiede allora che l’evangelizzatore, il missionario sia un vero esperto nella conoscenza di Cristo Gesù. 
· Se si deve rendere perfetto ogni uomo in Cristo, si deve conoscere in cosa consiste la perfezione di Gesù Signore.
· Questa conoscenza non potrà mai essere solamente di tipo intellettivo, speculativo, per studio.
· Non può essere per qualche idea attinta in qualche libro annerito dal tempo e pieno di polvere, ammuffito e ancora intonso. 
· Questa via è assolutamente da escludere. Di certo non è questa la modalità di insegnare al mondo come si diventa perfetti in Cristo Gesù. 
· Siamo tutti obbligati a percorrere l’altra via: quella della nostra piena conformazione a Cristo Gesù. 
· Diventiamo come Gesù Signore, ci immergiamo nella sua vita, la realizziamo a pieno nel nostro corpo, diventiamo esperti conoscitori di Lui.
· Divenuto Lui per “incarnazione” in noi del suo mistero, siamo resi abili per poter insegnare ai fratelli come si diviene perfetti in Cristo. 
· Secondo l’insegnamento di Paolo, Cristo Gesù va formato nei cuori con ogni sapienza. 
· Il formatore di Cristo deve essere sommamente sapiente, intelligente, accorto, prudente, giusto, vero, santo, pieno di luce divina. 
· L’evangelizzazione non si realizza annunciando qualche parola di Sacra Scrittura, qualche citazione di questo o quell’altro teologo.
· Neanche si realizza con qualche frase del Magistero, e neanche impartendo lezioni di catechesi o di catechismo, come verità estranee alla nostra vita. 
· L’evangelizzatore deve essere persona che quotidianamente forma Cristo in lui con ogni sapienza e intelligenza. 
· Nella misura in cui lo forma in lui aiuta i fratelli perché lo formino in loro, ma sempre presentandosi come modello di perfetta formazione.
· L‘evangelizzatore mai potrà essere un aborto, un sgorbio, un incompiuto, un irrealizzato, addirittura una che non conosce Cristo.
· Mai potrà essere uno che non cammina nella sua verità e non segue le sue orme.
· Se è un aborto cristico, quale speranza di formare Gesù Signore potrà nascere dalla sua opera? 
· Quanto lui farà, sarà sempre un fallimento, perché è lui stesso un fallito, un cristiano semplicemente abbozzato, uno schizzo cristologico. 
· Lui non mostra la perfezione di Cristo, mai potrà condurre alla perfezione.
· Nessuna pastorale vera, santa, buona, efficace  potrà mai essere fatta finché Cristo è fuori di noi, esterno a noi. 
· Qual è la causa che lo spinge un uomo ad essere imprudente, disaccordo, sprovvisto della più elementare intelligenza e sapienza?
· Ogni uomo è obbligato per legge di creazione, redenzione, missione, ministero a rimanere sempre nella volontà del suo Dio.
· Quanto non è missione ricevuta dal Signore mai dovrà essere assolta. Se uno assolve altre missione, lo fa a suo rischio e pericolo.
· Il Signore protegge sempre i suoi incaricati quando costoro rimando nei cardini della loro missione, del compito loro assegnato.
· Se escono fuori limiti, fuori missione, fuori compito, fuori incarico, lo vanno a loro rischio e pericolo, la rischio della loro vita.
· Una cosa dobbiamo tutti ricordare, me compreso: Dio non è mai fuori della sua volontà, fuori del suo pensiero, fuori del suo comandamento.
· Dio è eternamente ancorato, fissato, stabilizzato nella sua volontà, nel suo pensiero, nella sua verità, nel suo comandamento.
· Quanto non è suo pensiero, verità, comandamento, volontà, decisione, appartiene all’uomo non a Lui.
· Se è dell’uomo, è l’uomo che deve assumersi ogni responsabilità. Dio non è nelle decisioni dell’uomo.
· Se Dio non è nelle decisioni dell’uomo, di sicuro è il fallimento.  Mai il Signore potrà benedire quanto non è sua opera, sua decisione. 
· Quando si è in Dio, sempre Dio interviene per proteggere e custodire i suoi servi fedeli. Diviene Lui la nostra corazza.
· Dio mai sarà fuori di Dio. Dio sarà sempre in Dio ed è in Dio che dobbiamo entrare se vogliamo essere protetti e difesi dalla sua corazza.
· Questa regola è fondamentale, è l’essenza della nostra vita. Se la pratichiamo, la osserviamo, saremo sempre nella vita.
· Se invece la ignoreremo, saremo perennemente preda dei nostri nemici. Nessun uomo potrà mai dichiararsi esentato da questa regola divina.
· Ma essere nel Signore non significa essere in una sola regola, ma nella regola di Dio, cioè in tutta la sua divina volontà. 
· Gesù è nel Vangelo non fuori di esso, è nella sua Parola non fuori die essa, è nella sua volontà non fuori di essa.
· Quando uno di noi si pone fuori del Vangelo, della Parola e della volontà di Cristo Signore, sarà lui ad assumersi ogni responsabilità.
· La vita sarà un fallimento, ma la colpa sarà solo sua, di nessun altro.
· Non si può chiedere conto a Cristo per una vita vissuta fuori del Vangelo, fuori della Parola, fuori della sua volontà.
· Quando invece la vita è vissuta nella volontà di Gesù Signore, allora il cuore è nella grande pace.
· Questa legge vale per tutti i ministeri che sono nella Chiesa: Papa, Vescovo, Sacerdote, Diacono. 
· Se colui che è investito di un ministero, si pone fuori della volontà di Cristo Gesù, il fallimento non è da ascriversi a Gesù Signore. 
· Il fallimento è della nostra sciagurata decisione di porci fuori della sua volontà. Gesù garantisce solo per la sua volontà. 
· Gesù garantisce per la sua Parola non per la nostra, garantisce per la sua volontà mai per la nostra.
· Nella sua Parola e nella sua volontà siamo protetti e custoditi. Nella nostra dobbiamo proteggerci e custodirci da noi stessi.
· Questo principio del retto agire da sempre tenuto fisso dinanzi ai nostri occhi e alla nostra mente. Guai per noi a perderlo di vista.
· Se lo perdiamo di vista anche per un solo istante, potrebbe essere la nostra rovina eterna. Potrebbe essere la nostra morte.
· Spesso ci lasciamo tentare dalla stessa bravura, ignorando le leggi secondo le quali la bravura va sempre esercitata.
· Vittime di questo errore siamo tutti. Nessuno è esente. Vittima posso essere anch’io, ogni giorno, quando cado dall’umiltà. 
[bookmark: _Toc373525167][bookmark: _Toc373526018]7 Novembre 2013
· Noi eravamo peccatori, confusi, smarriti, disorientati, sballottati da ogni vento di dottrina, preda di ogni falsa filosofia.
· Eravamo immersi nei pensieri della terra, schiavi della falsità e della menzogna, privi di una qualsiasi legge morale.
· Eravamo capaci di adattare anche il Vangelo alla nostra miscredenza ed incredulità.
· San Paolo dice che eravamo prigionieri degli elementi del mondo.
· Per sua infinita, divina, eterna misericordia il Signore è venuto, ci ha liberati, ci ha sottratti a questo mondo infernale e diabolico. 
· Ci ha sciolti dai vincoli della falsità e dell’inganno. Ci ha portato al largo nel mare della sua verità, negli oceani della sua carità.
· Il Signore è venuto è ci ha trasferiti negli infiniti spazi della sua speranza. Ci ha fatto gustare come è bello e santo il suo nome. 
· Ci ha rivelato la nostra verità. Ci ha introdotto nella nostra umanità. Ci ha dato a noi stessi in modo vero. 
· Prima eravamo a noi stessi in modo falso, bugiardo, erroneo. 
· Ora siamo a noi stessi secondo la purezza della sua verità e la larghezza e profondità del suo amore.
· Tutto questo, certo, non per merito nostro. Il Signore ha voluto manifestarci la sua divina misericordia, il suo eterno amore. 
· Ci ha voluto coprire con la sua grazia, benedire con il dono del suo Santo Spirito. Siamo creature nuove. 
· L’inizio però non è la fine. Aver cominciato non è però aver concluso. 
· C’è un lungo percorso da compiere ed esso non è semplice, non è facile, non è senza inciampi. 
· Su questo percorso in ogni suo punto si apposta Satana per farci retrocedere, ritornare nel nostro vecchio mondo. 
· L’uomo è il conteso da Dio, dal suo Creatore e Signore, dal suo Redentore e Liberatore, dal suo Santificatore e Rigenerato.
· L’uomo è conteso anche da Satana, il suo nemico, l’invidioso, il superbo, l’arrogane, il prepotente, il maligno, il nefasto, il subdolo.
· È conteso da colui che è il tentatore, l’ingannatore, il menzognero, l’ispiratore di ogni male che si compie sulla nostra terra. 
· Satana non vuole che una sola sua preda gli venga strappata, tolta, riportata nel regno della luce e della verità. 
· Non tollera che il suo esercito diminuisca e l’altro esercito, quello della verità e della luce, si irrobustisca. 
· Lui non vuole cedere nessun uomo, mai. Per questo lo tenta, va alla sua conquista in ogni modo.
· Lo vuole sedurre con tutti i mezzi a sua disposizione, servendosi di ogni cosa, facendo leva su ogni persona. 
· Tutte le cose e ogni uomo e donna possono divenire suoi alleati per il male.
· Gesù oggi ci mette in guardia. Ci rivela che Satana mai si arrende. 
· Per conquistarci chiede aiuto a sette spiriti peggiori di lui. 
· Sette spiriti più accaniti, decisi, risoluti, che non si arrendono, non si stancano, mai perdono forze, mai lucidità.
· Sette spiriti sempre con un solo intento: far ritornare l’uomo nelle sue tenebre e nella sua morte. 
· Quando questo avviene, dice Gesù, la condizione ultima diventa peggiore della prima. 
· Un afferrato dalla grazia di Dio che poi ritorna ad essere nuovamente schiavo e prigioniero di satana è oltremodo terribile. 
· Sentirà sempre attorno a sé il sapore della luce, mentre lui è immerso nelle tenebre. 
· Vi è un verme nella coscienza che mai si assopirà. 
· Questo verme serve a risvegliare in lui la verità, la santità, la gioia, la pace dalla quale è caduto per sua grave colpa. 
· Chi ha conosciuto il bene e poi ritorna nel male, è un uomo senza alcuna pace.
· Vivrà in un tormento eterno. Lo può anche soffocare, ma il tormento non muore.
· Cantare la gloria di un uomo è narrare le sue imprese, dire secondo verità le sue opere, senza nulla aggiungere e nulla togliere. 
· La gloria di un uomo sono le sue opere, non le sue parole. Sono i fatti che segnano la sua vita. Un uomo è ciò che fa. 
· Mai potrà rivestirsi di vera gloria un uomo che trascorre la sua vita nel vizio, nel male, nell’ingiustizia, nella vanità, nel disonore. 
· Oggi molti sono i cercatori di gloria effimera, vana, stolta, insipiente, che non dura, che svanisce dopo qualche solo istante.
· Molti sono coloro che cercano la gloria che viene dall’uomo, tralasciando la vera gloria, quella che viene da Dio e che è eterna.
· È vero uomo chi cerca la gloria eterna, quella che viene da Dio. È falso uomo chi cerca una gloria umana, terrena, futile, dannosa.
· Per una futile e vana gloria umana molti si vendono la coscienza, l’anima, l’onore, il rispetto, il corpo, lo spirito, la stessa eternità.
· È tristezza infinita vedere un uomo che vende il suo Dio per una misera ministra di lenticchie, per la soddisfazione di un futile piacere.
· È tristezza infinita assistere al baratto della verità, alla sua uccisione, alla sia morte per un’amicizia che mai potrà durare.
· È tristezza infinita essere testimone del timore degli uomini di proclamare la verità di Dio perché attendono un riconoscimento umano. 
· Per un posto di prestigio sulla terra non ci si può vendere il cuore, gli occhi, la mente, lo stesso potere sacro, il proprio ministero. 
· Potere sacro e ministero sono a servizio esclusivo della verità. Se è posto a servizio di una stupida neutralità, non è più potere sacro. 
· Diviene stolta ed insulsa diplomazia, mai potrà più dirsi potere sacro, perché posto tutto ed esclusivamente a servizio della neutralità.
· L’uomo di Dio che si vende il potere sacro per un successo effimero, non è dicerto un uomo di Dio, è uomo di se stesso.
· Non è uomo di Dio, perché non è a servizio della verità del suo Dio, che richiede anche il dono della sua vita per la sua difesa. 
· Né si confonda la prudenza con la stupida diplomazia e rinunzia alla difesa della verità. La prudenza è sempre schierata per la verità. 
· Anche la gloria di Dio sono le sue opere. Sono le opere della sua misericordia, della sua compassione, della sua giustizia.
· Anche le opere di giustizia cantano la gloria del Signore. Sono queste le opere che attestano la fedeltà di Dio ad ogni sua parola.
· Oggi però si vogliono cantare solo le opere di misericordia. Si vogliono tacere o negare le opere della giustizia di Dio.
· Se negassimo o tacessimo le opere della giustizia del Signore, canteremmo una gloria falsa, perché senza alcuna verità.
· Ma l’uomo oggi è senza verità e vuole anche un Dio senza verità. Un Dio senza verità è un idolo. Dio è verità, Dio è la verità.
· Ora si potrà mai cantare la gloria del Dio verità negando e rinnegando le opere della sua verità, cioè della sua più pura essenza?
· Ci stiamo tutti trasformando in cantori falsi della sua più pura essenza, della sua eterna fedeltà ad ogni parola uscita dalla sua bocca. 
· Stiamo tutti divenendo adoratori di un Dio senza fedeltà. Un Dio senza fedeltà che Dio potrà mai essere?
· Misericordia e giustizia sono l’opera, la sola unica opera della sua fedeltà. Distruggendo la giustizia distruggiamo anche la misericordia. 
· Ma l’uomo senza più fedeltà non comprende, non vuole comprendere. Vuole un Dio a sua immagine, a sua somiglianza, senza fedeltà.
· Un Dio senza fedeltà è un Dio senza verità. Poiché Dio è verità, è la verità madre di ogni altra verità, senza verità Dio è un idolo. 
· Un Dio senza la gloria della sua giustizia è un idolo. Non è il Dio di Gesù, morto in croce per la fedeltà di Dio alla sua giustizia.
· Cristiano, il tuo Dio è divina ed eterna verità. È divina ed eterna fedeltà alla sua verità. La sua verità è giustizia e misericordia. 
· Cristiano, se tu neghi e rinneghi la sua giustizia, neghi e rinneghi la sua verità. Nulla è più vero nel mondo. Tutto diviene falso.
· Anche la Chiesa e il tuo stesso essere cristiano viene avvolto dalla più pesante falsità. Ti diviene la falsità del mondo e della storia.
· Smarrita la verità del tuo Dio, niente è più vero nel mondo. Diviene verità il pensiero effimero, momentaneo dell’uomo.
· Persa la verità di Dio, l’uomo si costruisce verità di se stesso, della sua storia, del suo presente e del suo futuro. È orrendo.
[bookmark: _Toc373525168][bookmark: _Toc373526019]8 Novembre 2013
· Tanti evangelizzatori, catechisti, catecheti, mistagoghi, insegnanti di religione, professori di teologia…
· Tanti esperti conoscitori della scienza e della sapienza che riguarda Dio e il suo mistero ad intra e ad extra…
· Sovente sono convinti che la parola da essi proferita, insegnata, annunziata, predicata, dialogata….
· Sia già sufficiente perché chi ascolta ponga su di essa il suo atto di fede.
· Se così fosse, sarebbe sufficiente annunciare, parlare, dialogare, insegnare, predicare, ammaestrare, spiegare le verità celesti…
· E la fede di certo nascerebbe nei cuori. Invece ogni giorno facciamo esperienza che le cose avvengono in modo del tutto diverso. 
· Chi ascolta non crede, non perché non voglia, ma perché non è attratto a Cristo da colui che la parola dice e annunzia.
· Non è la parola proferita la via della fede. Se così fosse, basterebbe gridare il Vangelo anche con un megafono…
· un disco, o altro strumento della moderna tecnologia e il mondo si aprirebbe alla verità. Non è la parola, ma l’uomo la via della fede. 
· È la sua persona, il suo modo di essere, vivere, operare, pensare, decidere, parlare, relazionarsi. 
· Ogni suo gesto è via di fede o di non fede, porta che apre alla conoscenza di Dio oppure che si chiude. 
· È la persona lo strumento di Dio per la salvezza del mondo.
· Perché la fede possa nascere è più che urgente che colui che ascolta, riconosca il portatore della Parola come perfetto uomo di Dio. 
· Veda che la Parola di Dio è sulla sua bocca, sulle sue labbra, nel suo cuore, avvolgente tutta la sua vita, la sua quotidiana esistenza. 
· Se questa conoscenza storica non avviene, mai vi potrà essere apertura del cuore al soprannaturale, al mistero che la Parola annunzia.
· Tutto si compie e si svolge nella persona che la Parola dice, proferisce, dona. 
· Nel suo stesso essere, attraverso parole e opere, il Vangelo deve essere attestazione evidente della presenza di Dio nella sua vita. 
· La sua deve essere vita nella quale il Signore regna, vive, opera, agisce, salva, redime, converte, compie i prodigi del suo amore. 
· Se Dio non è riconosciuto palesemente agente ed operante nel datore della Parola, mai si potrà giungere alla fede.
· Vi è un principio di altissima moralità, una regola universale che sempre deve governare la coscienza dell’uomo credente.
· Noi non sempre conosciamo la volontà attuale di Dio nella conduzione della nostra vita, nella promozione della storia nella quale viviamo.
· Cosa dobbiamo fare? Attendere che Dio riveli la sua volontà, oppure agire secondo le rette e sante regole di intelligenza e sapienza?
· Sempre si deve scegliere di agire con le rette e sante regole di intelligenza e sapienza, non però come decisione stabile e duratura.  
· La decisione mai dovrà essere definitiva, perché non è legge di vita per noi. È necessaria per segnare un momento particolare della vita.
· Attualmente si fa così. Domani si potrebbe fare anche così, senza però dare a questa modalità storica il valore di legge eterna, perenne.
· Se Dio non vuole questo da noi,  ce lo comunicherà con una forte ispirazione o mozione del cuore nello Spirito Santo.
· Ricevuta la mozione, l’ispirazione, conosciuta la sua volontà attuale su di noi, urge la pronta conformazione ad essa. 
· Una cosa è lo statuto perenne del Signore e altra cosa è ciò che nella storia può essere modificato, cambiato, ripensato.
· Anche la momentanea, attuale volontà di Dio rivelata o conosciuta per ispirazione può cambiare, può aggiornarsi.  
· Per questo urge sempre chiedere al Signore lo Spirito di Sapienza, Saggezza, Intelletto perché possiamo sempre distingue ogni cosa.
· San Paolo ammaestra così i Filippesi: quello che è vero, quello che è nobile, quello che è giusto, quello che è puro…
· Quello che è amabile, quello che è onorato, ciò che è virtù e ciò che merita lode, questo sia oggetto dei vostri pensieri. 
· Le cose che avete imparato, ricevuto, ascoltato e veduto in me, mettetele in pratica. E il Dio della pace sarà con voi! (Fil 4,6-9). 
· Dobbiamo sempre distinguere legge morale, legge rituale, legge politica, legge sociale, legge militare, qualsiasi altra legge.
· La legge morale determina il bene e il male in sé. Questa legge dovrà essere sempre osservata perché essa possiede un valore eterno.
· Tutte le altre leggi vanno vissute tenendo conto dei tempi e dei momenti particolari della vita di una persona e anche di un intero popolo. 
· Sempre dobbiamo essere governati da una visione dinamica dell’intelligenza e della sapienza. Ogni legge va letta nello Spirito Santo.
·  Intelligenza e sapienza mai dovranno essere statiche. Mai devono essere rivolte esclusivamente verso il passato. 
· Sapienza e intelligenza nello Spirito Santo non sono il ricordo e la memoria di ciò che è stato perché lo sia anche oggi.
· Intelligenza e sapienza devono cogliere ciò che oggi è necessario perché la vita dell’uomo trascorra nella verità e nella pace.
· Colto ciò che è necessario, va attuato con somma libertà, grande coraggio, coscienza sempre illuminata dalla divina verità.
· Mai si deve fare della nostra intelligenza e della sapienza solo un ricordo morto di ciò ce è stato o di ciò che è norma data da Dio.
· Se facciamo questo, allora sapienza ed intelligenza non servono più. Per il ricordo di ciò che è stato basta la memoria. 
· La memoria ricorda il passato e lo applica invariabilmente nella nostra storia. Ma la storia di oggi non è quella di ieri.
· Lasciamo invece intervenire sapienza ed intelligenza, illuminate, fortificate dalla grazia di Dio, e l’uomo può trovare la giusta soluzione.
· Sono molti coloro che pensano invece che sapienza e intelligenza sono solo per ricordare ciò che è stato. 
· Questa verità Gesù sempre la ricorda nel suo Vangelo. 
· Sempre Lui chiede una intelligenza e una sapienza aperte a cogliere il vero bene nel momento particolare di una storia, di una vita. 
· Perché l’intelligenza sia viva e salutare è necessario che nel cuore non regni il peccato. Il peccato è la morte dell’intelligenza.
· Il peccato sradica la nostra sapienza e intelligenza dalla radice e la pone a seccare sui sentieri della storia, della vita.
· Invece la grazia sempre vivifica l’intelligenza, la sapienza e le dona quella luce sempre più grande perché si decida il bene più santo.
· Questa verità sulla nostra sapienza e intelligenza va chiarita, illuminata, sviluppata, resa chiara alla mente di molti.
· Sono molti infatti coloro che vivono con una intelligenza e una sapienza bloccate, incarcerate, chiuse in un passato di morte.
· Gesù dovette ogni giorno combattere contro simili intelligenze e sapienze bloccate, paralizzate, storpiate dal peccato dell’uomo.
· È stata questa intelligenza e questa sapienza paralizzata dal morso letale del peccato che ha fatto condannare Gesù alla crocifissione.
· Sempre il peccato paralizza la nostra sapienza e intelligenza. Sempre nel oscura la luce. Sempre le trasforma in tenebra per noi.
[bookmark: _Toc373525169][bookmark: _Toc373526020]9 Novembre 2013
· Il missionario deve aiutare ogni uomo perché giunga alla piena conoscenza della volontà di Dio con ogni sapienza e intelligenza spirituale. 
· Se il missionario non è nella conoscenza della volontà di Dio con ogni sapienza e intelligenza spirituale, mai la potrà dare agli altri. 
· Se non la conosce, potrà mai indicarla? Potrà mai pregare perché essa si compia? Potrà mai chiedere a Dio che la conceda ai suoi evangelizzati? 
· Se Lui neanche sospetta che vi possa essere, difficile è pensare che possa desiderarla per gli altri. 
· È sempre dal cuore del missionario del Vangelo che tutto parte, tutto si muove, tutto avviene, tutto si compie. 
· Se il cuore del missionario è vuoto, vuoto egli darà. Se è privo di verità e di conoscenza, darà falsità ed errore. 
· Se è malvagio e maligno, darà calunnie, false testimonianze, negazione della verità di Dio che si manifesta nei suoi fratelli. 
· La prima vera missione si deve sempre svolgere nel missionario. 
· È il missionario che deve elevarsi fino alla piena conoscenza della volontà di Dio per la sua vita. 
· È lui che deve possedere questa conoscenza con ogni sapienza e intelligenza spirituale. 
· Perché questo avvenga lui deve ingaggiare una severa lotta contro il peccato, il vizio, le imperfezioni, ogni venialità.
· Combattendo peccato e imperfezioni, il suo cuore diene purissima abitazione dello Spirito Santo. 
· Lo Spirito Santo viene in Lui, prende dimora in Lui, lo mette in comunione con la volontà di Dio.
· Ricolmato di ogni sapienza ed intelligenza, il missionario sa cosa il Signore vuole non solo da lui ma anche da ogni altro suo figlio.
· Se il missionario non si evangelizza lui ogni giorno e  non si lascia formare dallo Spirito Santo…
· Se non cresce lui nella perfetta conformazione a Gesù Signore, non vive da vero figlio del Padre….
· Se non si aggrappa lui al cuore materno della Vergine Maria, per entrare nel pieno possesso della conoscenza della divina volontà…
· La sua missione è totale fallimento. Dona se stesso, ma non dona Dio. Parla di se stesso, ma non parla di Dio. 
· Avvicina al suo cuore, ma non al cuore di Dio. Porta a sé, ma non a Cristo Gesù. 
· Non crea quel movimento ascensionale che deve condurre ogni uomo al possesso del cuore del Padre.
· Il cuore del Padre è tutto nel cuore di Cristo, ricolmato della verità e della sapienza dello Spirito Santo. 
· Un missionario povero di Dio dona solo povertà. La mediazione è tutto nella nostra fede. Tutto è dal mediatore. 
· La storia è un atto di perenne pirateria. Ognuno cerca di togliere ciò che l’altro ha conquistato. È una guerra infinita la storia.
· Essa si sposta sempre su versanti nuovi, ma è sempre una guerra quella dell’uomo. Ogni relazione è una guerra.
· Guerra giudiziaria, economica, commerciale, civile, sociale, sindacale, dei mercati, sportiva, dei Mass-Media, delle religioni, delle fedi.
· Guerra scientifica, atomica, nucleare, atipica, professionale, dei posti, delle mansioni, politica, partitica. Guerra, sempre guerra.
· L’uomo è un predatore, un conquistatore, un pirata, un ladro, un filibustiere, un malandrino, un furbo, uno scaltro, un manipolatore.
· L’uomo è un rapinatore sovente elegante, sofisticato, furbo, scaltro. È un manipolatore sagace. È illusionista e trasformatore del reale. 
· Ma è sempre un guerriero. L’altro è visto come un nemico da conquistare, abbattere, superare, eliminare, sconfiggere.
· In questa sua natura corrotta, deformata, lacerata, sciancata dal peccato, ogni suo pretesa la fa passare per un sacrosanto diritto. 
· Diritti e pretese non sono la stessa cosa. Oggi il mondo è tutta una pretese, trasformata però in diritto acquisito o da acquisire.
· È questa la nostra ingiustizia diffusa di fondo: tutto si pretende, senza neanche la possibilità che un diritto si possa fondare.
· Tutto si vuole, tutto si cerca, tutto si desidera, tutto si brama, ma sul fondamento della falsità, della menzogna, del nulla. 
· Se non togliamo questa fondamentale ingiustizia dalla nostra società, mai vi potrà essere pace sociale, pace politica.
· Se queste pretese non vengono dichiarate vanità della mente, mai vi potrà essere pace contributiva, retributiva, lavorativa, nei rapporti.
· Tante manifestazioni, tanti cortei sono di pretesa, non di diritto. Sono di volontà non di ragione. Sono spesso contro la natura umana. 
· La confusione tra pretesa e diritto sta causando la nascita della più grande inciviltà che la storia abbia mai conosciuto.
· Siamo incivili e ci reputiamo essere giunti al sommo della civilizzazione, siamo disumani e ci reputiamo ricchi di umanità.
· Siamo solo dalla volontà e non più dalla razionalità, dal discernimento, dal diritto, dalla giustizia, dalla verità metafisica, storica.
· Urge fare qualche passo indietro, rivedere tutte le nostre falce certezze, abbandonare ogni menzognera pretesa. 
· Bisogna che ognuno veda la sua vita dal vero diritto, dalla vera giustizia, dalla verità della sua natura e della sua storia. 
· Non è facile operare questa inversione di marcia, dopo che per anni e anni le ideologia hanno trasformato la nostra mente.
· Le ideologie non sono il diritto, non sono la verità dell’uomo, sono la fantasie ricca di pretese assurde, peccaminose, disumane, incivili.
· Le ideologie sono la morte dell’uomo, con esse muore la sua verità storica, la sua stessa natura, fondata su cardini indistruttibili. 
· Quando l’uomo pone la sua intelligenza a servizio del male, trova sempre una cattiveria e una malvagità nuova per agire contro gli altri.
· È questo l’uomo lacerato dal peccato: una cattiveria sempre nuova inventata per fare il male, per arrecare danni, distruggere, annientare.
[bookmark: _Toc373525170][bookmark: _Toc373526021]10 Novembre 2013
· Dio è l’infinitamente altro, si insegnava un tempo. È la trascendenza eterna. È l’Altissimo, il Santissimo, l’Eterno, l’Infinito.
· Dio è il Soprannaturale, il Creatore, il Signore, il Redentore, il Presente, il Futuro, la Vita Eterna, la Sapienza.
· Dio è l’Intelligenza da cui tutto l’universo visibile e invisibile ha avuto origine per creazione, cioè dal nulla. 
· È naturalmente impossibile che colui che è stato fatto possa conoscere colui che lo ha fatto. 
· È vero. Chi è stato fatto porta in sé i caratteri di colui che lo ha fatto, è un suo frutto di amore. 
· Ma anche se porta in sé i caratteri del suo Artefice, è impossibile comprendere in tutto l’Artefice. L’inadeguatezza è infinita. 
· Dio nella sua misericordia viene e si rivela all’uomo, in un crescendo che inizia nel Giardino dell’Eden e che mai più finirà.
· Anche nel Paradiso la rivelazione di Dio mai finirà. Sempre il Signore nell’eternità si manifesterà all’uomo in una luce sempre nuova. 
· Lui è Luce eterna ed infinita, mai assorbibile dalla creatura, anche se trasformata in spirito.
· Mai la potrà assorbire tutta, anche se liberata dal peso della carne che grava la mente e la rende incapace di comprendere. 
· l’uomo si lascia assorbire per intero da questa gnosi divina, soprannaturale, fatta a lui dal suo Artefice…
· Oppure è condannato ad una gnosi meschina, povera, inefficace, inconcludente.
· Nell’uomo vi sono due incapacità di poter conoscere in pienezza il suo Dio, il suo Creatore, il suo Artefice. 
· La prima viene dalla sua natura limitata, finita, assai ristretta. 
· È come se in un bicchiere si volesse contenere tutta l’acqua degli oceani, dei fiumi e dei laghi della terra. 
· Questa incapacità non potrà mai essere superata. Il finito mai potrà comprende l’infinito. È metafisicamente impossibile. 
· L’altra incapacità gli viene dalla corruzione del suo cuore, della sua mente, del suo spirito, della sua anima. 
· Uno specchio in qualche modo è capace di riflettere la luce del sole. La riflette in modo assai limitato, ma la riflette. 
· Se questo specchio lo frantumiamo e lo riduciamo a pezzettini, diviene impossibile riflette qualsiasi luce. 
· Questa la nostra gnosi di peccato. Siamo frantumati, quale luce possiamo riflettere? 
· Ogni missionario di Cristo Gesù: Papa, Cardinale, Vescovo, Presbitero, Religioso, Catechista, esiste per la redenzione dei pensieri. 
· La sua vita, la sua parola, i suoi gesti, ogni comportamento deve essere manifestazione, rivelazione, attestazione del pensiero di Dio. 
· Ma anche lui è chiamato ad offrire in sacrificio a Dio ogni attimo della sua giornata perché siano redenti i pensieri di ogni uomo.
· Se non vi è redenzione dei pensieri, non vi è missione evangelizzatrice. Si evangelizza portando ogni pensiero nel Vangelo di Cristo Gesù. 
· Se l’evangelizzatore non ha lui i pensieri nel Vangelo, se lui non è sempre e solo dal pensiero evangelico, mai potrà evangelizzare. 
· Il cristiano deve essere vero evangelizzatore, vero redentore dei pensieri in ogni ambito, luogo, condizione, in cui vive la sua vita. 
· Lui deve redimere il pensiero economico, politico, finanziario, scientifico, sportivo, informativo, artistico, storico, filosofico.
· Tutto ciò che è dell’uomo, ciò che dall’uomo è pensato, immaginato, voluto deve essere da lui illuminato con il pensiero di Cristo Gesù.  
· Al cristiano, chiunque esso sia, qualsiasi mansione, ufficio, lavoro, ministero  svolga, mai è consentito vendersi la propria coscienza. 
· Oggi invece notiamo che il cristiano parla per appartenenza dal blocco, dal partito, dalla cordata, dal sistema filosofico, mai da Cristo. 
· È come se tutti fossero stati programmati con lo stesso disco, stessa falsità, stessa menzogna, medesima calunnia, medesima idea.  
· Nessun uomo potrà e dovrà annullarsi nella razionalità, che è la qualità primaria della sua anima, assieme alla libertà e all’immortalità. 
· A nessun uomo è consentito rinunciare alla sua volontà, illuminata dalla razionalità, formata nei pensieri di verità e giustizia. 
· Nessuno cristiano potrà essere un programmato dalla linea editoriale, linea politica, linea economica, linea finanziaria, linea militare.
· La sua forza invece dovrà essere quella di persona libera per pensare secondo Dio, secondo verità divina ed umana, storia e metastorica.
· Il cristiano è un redentore dei pensieri sempre. Mai dovrà conformarsi alla mentalità di questo mondo che è falsa e bugiarda.
· San Paolo, grande redentore di pensieri, redime i pensieri dei cristiani del suo tempo, invitandoli a conformarli con i pensieri di Gesù. 
· Se dunque c’è qualche consolazione in Cristo, se c’è qualche conforto, frutto della carità, se c’è qualche comunione di spirito…
· Se ci sono sentimenti di amore e di compassione, rendete piena la mia gioia…
· Con un medesimo sentire e con la stessa carità, rimanendo unanimi e concordi.
· Non fate nulla per rivalità o vanagloria, ma ciascuno di voi, con tutta umiltà, consideri gli altri superiori a se stesso. 
· Ciascuno non cerchi l’interesse proprio, ma anche quello degli altri. Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo Gesù:
· Egli, pur essendo nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio l’essere come Dio, ma svuotò se stesso…
· Assumendo una condizione di servo, diventando simile agli uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, umiliò se stesso…
· Facendosi obbediente fino alla morte e a una morte di croce. Per questo Dio lo esaltò e gli donò il nome che è al di sopra di ogni nome…
· Perché nel nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra…  
· E ogni lingua proclami: «Gesù Cristo è Signore!», a gloria di Dio Padre. (Fil 2,1-11). 
· Cristiano, chiunque tu sia, sappi che questa è la tua missione. Se non redimi i pensieri, è segno che non sei redento nei pensieri. 
· Se non sei redento nei pensieri, sei luce spenta, sale insipido, fonte senz’acqua, albero senza frutti, evangelizzatore senza Vangelo. 
· È triste vedere un cristiano che pensa per blocchi, cordate, ideologie. Ma è ancora più triste quando pensa per calunnia e falsità storica. 
· Non solo non redime più il pensiero, lui stesso si è lasciato fuorviare, confondere, traviare, trascinare nell’inganno di questo mondo. 
[bookmark: _Toc373525171][bookmark: _Toc373526022]11 Novembre 2013
· Quando un re fallisce la sua missione, tutto il popolo è nel caos politico, sociale, soprattutto spirituale. 
· Un re sempre fallisce quando si separa dal suo Dio e pone la sua volontà come principio, fonte, sorgente di azione e di comportamento. 
· La difficoltà del Signore è solo una: trovare persone umili, obbedienti, fedeli, di buona volontà, pronte sempre a compiere il suo volere. 
· Senza queste persone il regno di Dio non si potrà mai costruire, perché solo Dio è il costruttore del suo regno sulla terra.
· Il Signore però lo costruisce servendosi sempre dello strumento umano. 
· Dio trova Davide persona umile e devota, obbediente e sincera. Lo costituisce suo re. 
· A lui affida il suo popolo perché lo faccia divenire vero suo regno. Davide viene acclamato re da tutto il popolo.
· Tutto il popolo risorge dalla sua schiavitù, acquisisce gloria, fama, liberazione, abbondanza di ogni bene grazie alla fedeltà del suo re. 
· Una sola persona è sufficiente al Signore per dare vita ad un intero popolo. 
· Una sola basta purché sia fedele, obbediente, devota, sottomessa, sempre pronta ad ascoltare la voce del suo Dio. 
· Vi sono cristiani che non solo non entrano loro nel regno dei cieli, non solo rifiutano per se stessi la verità che salva. 
· Costoro rifiutano Cristo ad ogni livello, addirittura si oppongono con forza e ostinazione a che altri vi entrino, vi possano entrare.
· Combattendo con accanimento la missione evangelizzatrice della Chiesa, altro non fanno che impedire al mondo di entrare nel Paradiso.
· Chi chiude le porte del Paradiso anche ad una sola persona, è un omicida spirituale. 
· Uccide nel cuore della persona la speranza della salvezza. Lo conduce sulla via della perdizione eterna.
· Molti chiudono le porte del Cielo, facendolo non solo per ignavia, pigrizia, omissione, ma anche con cattiveria, malignità e malvagità.
· Sono molti coloro che chiudono le porte del Cielo per invidia, gelosia amara e diabolica, accanimento satanico contro la verità. 
· Molti le chiudono anche perché per rispetto umano si schierano con gli arroganti e i prepotenti, donando loro forza, molto forza.
· Chi dona forza al malvagio, anche solo allineandosi a lui, per rispetto umano, è responsabile di tutto il male che il malvagio compie.
· Sarebbe sufficiente che molti restassero nel timore del Signore e le porte del Paradiso si aprirebbe per infinite altre persone.
· Isolarsi da quelli che chiudono le porte del Cielo è obbligo di ogni discepolo del Signore. Lui deve essere sempre dalla parte di Gesù.
· Non può un discepolo di Gesù schierarsi con i malvagi, i prepotenti, le persone che con cattiveria chiudono le porte del Cielo. 
· Se già l’omissione del bene è peccato, molto di più lo è lo schieramento dalla parte dei fautori del male per rispetto umano. 
· Il male dilaga e distrugge il bene anche per il rispetto umano che impedisce che ci si mantenga dalla parte della propria coscienza. 
· A nessuno è chiesto i schierarsi con le persone che fanno il bene, che aprono le porte del Paradiso ai loro fratelli.
· Ognuno potrebbe avere le sue ragioni anche valide per non schierarsi. Nessuno potrà e dovrà sindacare il non schieramento.
· A tutti però è chiesto di non alimentare la potenza del male con la propria partecipazione anche di amicizia e di frequentazione.
· L’altro si sente forte, si vede spalleggiato, quasi incoraggiato. Se il grande professore è con me, io sono nel vero, posso infierire.
· Se il grande imprenditore è con me, io possono continuare a dire falsa testimonianza e a proferire ogni calunnia.
· Se il grande responsabile nella comunità dopo che io parlo, tentenna, è incerto, allora è segno che sto camminando bene nel male.
· Se l’amico più fedele è venuto da me e mi ha offerto di tradire e di rivelare la vita del missionario nel privato, allora ho intuito bene.
· Si possono chiudere le porte del cielo in moltissime modi. Il più nocivo è proprio quello che è legato al rispetto umano.
· L’altro modo è quello del dubbio, del lasciar andare, del non prendere decisioni, delle incertezze, del rimescolare ogni giorno le carte.
· Ognuno è chiamato a prendere una decisione ferma, risoluta, determinata per la verità. Dinanzi alla verità non si deve mai fuggire.
· Chi fugge dalla verità, è responsabile di tutto il male fatto da chi nega la verità, da chi la combatte per distruggerla.
· È come se il custode di un palazzo vedendo venire i ladri, fuggisse, lasciando la porta aperta. È lui il responsabile del saccheggio.
· Avrebbe dovuto chiudere la porta e non lo ha fatto. Per questa sua fuga lui è responsabile di ogni furto perpetrato ai danni del padrone.
· Ogni opposizione alla verità chiude le porte del Regno dei Cieli, che altri aprono con grande fatica, sacrificio, martirio.
· Quanti combattono contro la verità sappiamo che dovranno rendere conto al Signore di ogni anima che per loro colpa si dovesse perdere. 
· Sono loro responsabili della sua dannazione eterna. Per loro colpa molti si dannano, perdendo per sempre la beatitudine eterna.
· Se il cristiano non fosse denigratore, distruttore, calunniatore, accusatore del cristiano, il mondo respirerebbe di cielo già sulla terra. 
[bookmark: _Toc373525172][bookmark: _Toc373526023]12 Novembre 2013
· Più grande è la grazia che abita nel cuore e più pronta, immediata, coinvolgente il nostro essere, è la risposta che si dona al Signore. 
· Più potente è la grazia che opera nell’anima, più alta sarà la sapienza, l’intelligenza, la sagacia del nostro spirito.
· Uno spirito sagace, intelligente, sapiente di Spirito Santo all’istante si dona a Dio, secondo pienezza di verità. 
· Maria è piena di grazia. Lo si vede realmente dalle risposte intelligenti e sapienti con le quali dialoga con l’Angelo del Signore. 
· La grazia che abita in Maria illumina la sua intelligenza, la rende sapiente e accorta, fortifica la sua volontà, fa saldo il suo cuore.
· La grazia è per noi fonte di luce, sapienza, fortezza, vigilanza, prudenza, ogni virtù, compresa la virtù più difficile che è l’obbedienza. 
· Maria si annulla per rivestirsi interamente di Dio, per una consegna piena e perfetta alla missione che il Signore le ha rivelato.
· Può rispondere perché grande è la grazia che la ricolma nell’anima, nello spirito, nello stesso corpo. 
· Chi è povero di grazia, sarà anche povero di intelligenza e di obbedienza. 
· Sarà sempre povero di se stesso, perché la vera ricchezza di un uomo è Dio e la sua onnipotente grazia che trasforma la nostra vita. 
· Ad ogni discepolo di Gesù è chiesto di vivere un apostolato ricco di veri frutti di conversione, penitenza, vero ritorno al Vangelo. 
· Quali sono le vie, le strategie, i metodi perché questo avvenga. Cosa è giusto che facciamo per produrre frutti di salvezza e di redenzione?
· È giusto che ognuno si chieda: quale nuova impostazione missionaria, evangelizzatrice devo mette in atto perché le anime si convertano?
· Leggi, rifletti, medita, comprenderai. Il Vangelo produce se ogni sua Parola viene ricolmata di amore divino e di Spirito Santo. 
· L’amore divino e lo Spirito Santo sono dono esclusivo di Gesù Signore. Nessun altro possiede questi doni. Nessun altro li potrà offrire.
· Cristo però non dona questi doni alla Parola, al Vangelo, alla predicazione, all’annunzio, all’insegnamento che si fa di essa, di esso. 
· Gesù i doni li dona ad un cuore che ha desiderio di divenire con il suo cuore un solo cuore e con la sua anima una sola anima. 
· Si celebra questo connubio d’amore, nella verità e nell’obbedienza alla sua voce, e  Gesù ricolma il cuore di amore e di Spirito Santo. 
· Questo connubio non va celebrato una volta soltanto e poi dimenticato. Va attualizzato ogni giorno, ogni ora, ogni attimo della vita. 
· La fruttificazione della Parola non dipende dalla nostra volontà, dai nostri desideri, dalla bellezza dei piani pastorali che escogitiamo.
· Possiamo anche studiare ogni strategia pastorale, possiamo inventare ogni metodo, ritenuto da noi ultramoderno, aggiornatissimo.
· Queste cose non producono. Sono tutte sterili. Non fecondate. Non fecondabili. 
· Gesù non feconda di Spirito Santo, di purissimo amore, di divina verità le cose che facciamo, pensiamo, desideriamo, realizziamo.
· Gesù viene per fecondare di amore, verità, Spirito Santo il nostro cuore, la nostra anima, lo stesso nostro corpo. 
· Se corpo, anima, spirito, cuore, sentimenti non sono una cosa sola con Cristo Gesù, rimangono vuoti, sterili, incapace di produrre salvezza.
· La salvezza uno solo la produce: Cristo Signore. La produce però attraverso l’anima che è divenuta con la sua anima una sola anima. 
· Gesù la produce con il cuore che è divenuto con il suo cuore un solo cuore, una sola vita, un solo desiderio, un solo sacrificio.
· Se usciamo da questa verità, che è la sola metodologia pastorale e missionaria possibile, la sterilità ci consumerà.
· Al di fuori di questo connubio santo con Gesù, non vi sono metodi idonei per dare fecondità alla nostra missione di salvezza.
· È questo il segreto della missione feconda dell’anima cristiana: divenire cuore e anima di Cristo in questo mondo. 
· Divenire cuore e anima della Vergine Maria, Madre della Redenzione, in mezzo a tanti figli traviati, fuori della casa del Padre. 
· Divenire amica degli Angeli e dei Santi, potenti intercessori presso Dio in favore degli uomini da condurre alla salvezza.
· È questo il segreto, il mistero, la vita di ogni buon missionario del Vangelo. 
· Siamo chiamati a volere, desiderare, bramare, aspirare ad essere una cosa sola con Cristo Gesù e con la Madre sua.
· Credimi. È triste vivere da missionari sterili, vuoti, senza alcun frutto, perché siamo estranei a Cristo e alla Madre sua.
[bookmark: _Toc373525173][bookmark: _Toc373526024]13 Novembre 2013
· Dopo il peccato divisione, contrasto, guerra, inimicizia, avversità, distruzione, devastazione, opposizione, sono la nostra stessa vita.
· Viviamo in un universo di contrari e di opposti: Nord – Sud, Ricco – Povero, Buono – Cattivo,  Santo – Peccatore, Dotto – Ignorante.
· Lavoratore – Ozioso, Misericordioso – Spietato, Pio – Empio, Sacerdote – Laico, Credente – Ateo, Bene – Male, Paradiso – Inferno. 
· Anche dopo la morte troveremo questi contrasti.  Essi saranno eternità di Luce  - Tenebre, Salvezza – Perdizione, Vita – Morte. 
· Gesù è venuto non per abolire questi contrari, mai potranno essere aboliti.
· Sono il frutto del peccato che ormai ha messo potenti radici nella nostra umanità e la resa natura di morte. 
· Egli è venuto per fare noi nuove creature in modo da poter vivere tutti i contrasti e le opposizioni della storia, ogni croce, ogni di martirio.
· Il Vangelo è di una chiarezza divina, alta, profondamente vera. Il mondo è sotto il dominio del padre della menzogna.
· Sempre l’inganno, la falsità verranno alla conquista della nostra mente, del nostro cuore, dell’intero nostro corpo. 
· A noi è chiesto di rimanere saldi, ancorati alla verità di Gesù Signore senza deviare in nulla, né a destra e né a sinistra. 
· I tempi saranno difficili, duri, impossibili, le persecuzioni sempre più cruente, il sangue scorrerà come un fiume.
· Il discepolo di Gesù non dovrà mai arrendersi, mai darsi per vinto, mai tradire il suo Maestro e Signore. 
· Dovrà camminare dietro di Lui, perseverando sino alla fine. La sua vita sarà una tentazione perenne, una quotidiana esposizione al male.
· Il cristiano deve perseverare nella fede, deve camminare nella sequela, mai si deve abbattere, mai arrendere, ma venire meno.
· Mai il cristiano dovrà rinnegare il Signore, mai apostatare dal Vangelo. Sarebbe il suo fallimento eterno. Non salverebbe la sua anima. 
· Per il cristiano non è facile vivere sulla terra, nel regno della morte e del peccato. Lui appartiene al mondo della giustizia.
· Lui appartiene al mondo della vita, della vera santità, vera fratellanza, vera comunione, vera solidarietà, vero cammino verso il Cielo. 
· Il mondo invece cammina nel verso opposto: senza fede, fuori di ogni speranza, libero da ogni obbligo di carità, di amore verso i fratelli. 
· È come se al cristiano si chiedesse di rimanere asciutto sotto una pioggia torrenziale, fresco in un deserto infuocato.
· È come si gli venisse chiesto di conservarsi senza macchia in un campo di pozzanghere, senza polvere addosso in una tempesta di sabbia.
· Non ci sono posti sicuri per il discepolo di Gesù. 
· Neanche la casa paterna è un posto sicuro, perché il proprio sangue non è una garanzia certa verso la sua incolumità fisica e spirituale. 
· Padre, madre, fratelli, sorelle possono in ogni istante trasformarsi in nemici della propria carne e del proprio sangue. 
· Ma è questa la vocazione cristiana: perseverare sino alla fine nonostante gli infiniti attacchi che vengono sferrati contro di lui. 
· Mai lui deve cedere al male, alla tentazione, alla falsità, all’inganno, alla menzogna, al ricatto, ad ogni forma di oppressione. 
· Lui sempre dovrà rendere testimonianza della verità che lo muove dentro e della carità e speranza che governa tutta la sua vita. 
· Se lui si ritira, sarà condannato a vivere la morte eterna nell’inferno, lontano dal suo Signore, la sola sorgente eterna della vera vita.
· La battaglia della vita e della morte eterna si combatte per la conquista della mente dell’uomo. Chi conquista la mente, conquista l’uomo. 
· Poiché tutti vogliono conquistare la mente di tutti, viviamo in una perenne interminabile guerra. 
· Fino all’avvento dei cieli nuovi e della terra nuova la mente rimarrà sempre oggetto di conquista. 
· Due sono coloro che vanno alla conquista della nostra mente: Dio e il diavolo.
· Dio la vuole conquistare per condurre l’uomo con sé in Paradiso. Il diavolo la vuole conquistare per condurlo nella perdizione eterna.
· Dio per conquistare l’uomo ha uno strumento sempre incerto. Il diavolo ha uno strumento sempre certo,  certissimo,  efficacissimo. 
· Dio si serve di uno strumento spesso infedele e inaffidabile. Il diavolo si serve di un strumento sempre affidabilissimo, fedelissimo. 
· Dio si serve della sua Chiesa. Il diavolo di tutto i suoi adepti, di ogni fautore di male, falsità, inganno, menzogna. 
· Dio si serve dei santi, il diavolo dei peccatori. È sempre l’uomo lo strumento della perdizione e della salvezza.
· La cosa sorprendente avviene quando lo strumento di Dio si trasforma in strumento del diavolo. 
· Se questo si verifica, vi è un triplice danno: si assottiglia il numero di quanti lavorano per Gesù per conquistare anime per il Cielo.
· Si inganna il mondo intero. Sono molti quanti pensano di trovarsi dinanzi ad uno strumento di Cristo, mentre lo strumento è del diavolo.
· Si svolge un lavoro per il diavolo nel stesso campo di Dio che è la Chiesa. Quest’ultimo danno è il più deleterio. 
· È come se uno andasse in un ospedale per essere curato e invece trova dei cannibali che si nutrono delle sue carne dopo averlo ucciso. 
· Ci si reca nella casa della speranza e dagli stessi ministri di Dio e nel suo nome  si è condotti nella casa della disperazione. 
· Il Vangelo è il dono della più pura verità nella quale è la salvezza dell’uomo. 
· Può il diavolo tollerare che il suo regno venga distrutto e ingrandito il Regno di Dio? Mai e poi mai. 
· Non può lui lasciare assottigliarsi il numero dei suoi fedeli per andare ad ingrossare il numero dei soldati di Gesù Signore. 
· Allora cosa fa? Sguinzaglia. tra le fila di coloro che si sono convertiti, uomini perversi, non amanti della verità
· Queste persone con le loro vane filosofie, le loro teorie bizzarre, immaginazioni, fantasie, fantasticherie, falsità, menzogne, calunnie… 
· Queste persone con le loro  tradizione umane, false testimonianze e vanità, vanno all’attacco della mente credente per la sua conquista.
· Chi vuole non cadere nella tentazione, deve rimanere saldo, fermo, piantato nella fede che ha ricevuto dagli Apostoli del Signore. 
· Altre fedi non esistono e se non esistono, neanche esistono altre vie di vera salvezza sulla nostra terra.  
· È  Cristo, solo Lui, la verità del Padre. Ma è il Cristo degli Apostoli, dei Dottori, degli Evangelizzatori, dei Discepoli….
· È il Cristo dei Profeti che svolgono il loro ministero nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. 
· È chi è in Cristo in questa Chiesa, ma non tutti gli uomini di questa Chiesa. Molti in essa si sono trasformati in servi del diavolo. 
[bookmark: _Toc373525174][bookmark: _Toc373526025]14 Novembre 2013
· Il racconto della Torre di Babele va letto con vera sapienza nello Spirito Santo. 
· Esso chiude il capitolo della storia universale che è raccontata nella prima parte della Genesi. 
· Dio ha creato l’uomo con una sua precisa volontà. La volontà dell’uomo si scontra con la volontà del suo Creatore. 
· Il Signore non tollerare questo. Scende sulla terra. Vede. Interviene. Mette la storia nuovamente in movimento. 
· Gli uomini sono costretti dalla storia ad obbedire alla loro vera legge, a quella scritta nel loro cuore dal loro Creatore e Signore. 
· Osserviamo bene la realtà quotidiana. La storia non ci spinge a cancellare tutte le nostre leggi, le nostre decisioni, i nostri diritti? 
· Spesso non siamo obbligati a modificare tutto l’assetto dato alla nostra vita attraverso una storia che ci tormenta dal di dentro? 
· Allora non sarebbe più giusto iniziare da noi stessi a praticare l’obbedienza alla legge perenne che è stata scritta per noi? 
· Ma tutta la storia è così. Basta saperla leggere. Ogni giorno tutte le nostre leggi di ieri sono sconquassate dalla storia.
· Le leggi contro la divina volontà, contro il suo statuto eterno, contro il comandamento originario del Signore non reggono. 
· Sono veleno per la società, la civiltà, l’uomo, i popoli, le nazioni, gli imperi. Tutte le civiltà e gli imperi periranno, svaniranno.
· Sarà questo veleno ad eliminarli dalla faccia della terra. Sempre ogni legge contro la legge del Signore è un veleno di morte.
· Ogni legge data dal Signore è legge di vita, benedizione, civiltà, vero progresso, prosperità, pace, gioia.
· Il Signore le sue leggi le ha date perché ogni uomo le osservi per tutti i giorni della sua vita.  
· Sono queste leggi divine ed eterne l’unica e sola garanzia di vita per ogni uomo. Le altre contrarie e opposte sono leggi di morte.
· Legge di morte è il divorzio, l’aborto, l’eutanasia, il matrimonio tra due persone dello stesso sesso, e mille altre ancora.
· L’uomo può anche stabilirsi queste  leggi. Sappia però che sono leggi di morte e non di vita.  Sono leggi che distruggono e uccidono. 
· Sono leggi che ammazzano e sbranano dal di dentro ogni civiltà, ogni nazione, ogni popolo, uno impero, ogni famiglia di popoli. 
· La storia è giudice spietato e infallibile. Sempre sanziona la morte per ogni uomo, ogni popolo che ha approvato queste leggi. 
· Mai Dio ha parlato invano. Mai ha detto una parola che non si compie. Mai ha proferito una profezia falsa. Chi crede, vive.
· Chi non crede è nella morte. È nella morte perché non ha creduto. Ha scelto di bere il veleno letale della sua volontà e della sua parola. 
· Il Signore Dio, il Creatore dell’universo visibile e invisibile, è tremendo e potente. È giusto e misericordioso, buono e lento all’ira. 
· Armonizzare i contrari è proprio della sapienza eterna di Dio. Noi che siamo privi della sua sapienza, procediamo sempre per schieramenti. 
· Senza la divina eterna sapienza mai si potranno armonizzare giustizia e misericordia, peccato e grazia, vendetta e perdono, ira e bontà.  
· Solo Dio, nessun altro sa fare questo. Perché un uomo riesca a farlo dovrà essere perennemente in comunione con il cuore di Dio.  
· Senza la comunione con il cuore di Dio, l’uomo quasi sempre è una cosa sola: o è vendetta o è perdono, o è misericordia o è giustizia.
· Quando invece viene afferrato dalla divina esterna sapienza entra anche lui in questa armonizzazione perfetta, imita in tutto il suo Dio.  
· La santità consiste proprio in questo: nell’armonizzare i contrari: pazienza e fermezza, perdono e verità, libertà e obbligo
· La santità armonizza personalità e comunione, individualità e solidarietà, particolarità e universalità, proprietà e condivisione.
· La santità sa armonizzare la comunione nella fede, negli eventi, nella preghiera, nella celebrazione, nelle feste, nel lavoro, nello svago. 
· Questa verità è portata al sommo dell’efficacia ed operatività nel corpo mistico di Cristo. In esso la comunione raggiunge il suo culmine.
· Prega uno, non prega uno, prega il corpo di Cristo. Soffre uno, non soffre uno, soffre il corpo di Cristo. 
· Pecca uno, non pecca uno, pecca il corpo di Cristo. Si eleva uno, non si eleva uno, si eleva il corpo di Cristo. Il soggetto è il corpo. 
· L’individualismo non è può esistere nella nostra fede. Siamo tutti una cosa sola.
· Siamo tutti una cosa sola visibilmente, invisibilmente, nel mistero, nella realtà, nella verità, nella carità, nei pensieri, nelle opere.
· L’unità ha un solo nome: amore, comunione, solidarietà, condivisione. È l’unico corpo di Cristo che ama, che spera, che crede, che vive. 
· Quando un cristiano prega è tutto il corpo di Cristo che prega. Quando un cristiano soffre, è tutto il corpo di Cristo che soffre. 
· La visione di universalità deve accompagnare ogni preghiera. Prega un cristiano, prega il corpo di Cristo, prega cielo e terra insieme.
· Pecca un cristiano, pecca tutto il corpo di Cristo. È il corpo di Cristo che viene insudiciato, abbassato, sporcato, condotto nella morte.
· Singolarità e particolarità della persona e universalità del corpo di Cristo sono nella grande santità possono essere armonizzati.
· Senza santità il personalismo, l’individualismo, il particolarismo, prende il sopravvento e fagocita e uccide ogni universalità.
· Quando si è senza lo Spirito del Signore, senza la sua potente sapienza e carità, l’uomo vive nella più grande disarmonia dei contrari. 
· È questo il grande dramma, la grande povertà, l’immane miseria dell’uomo contemporaneo. È senza lo Spirito Santo di Dio.
· Necessariamente vivrà, è costretto a vivere senza armonia. Ognuno vede se stesso come il centro del tutto, fuori del tutto, senza il tutto. 
[bookmark: _Toc373525175][bookmark: _Toc373526026]15 Novembre 2013
· La misericordia ha sempre origine nel cuore del Padre. Lì è la sede di ogni intervento di Dio in favore dell’uomo. 
· Anche quando è l’uomo che si muove verso un altro uomo, la mozione parte sempre dal cuore del Padre. 
· Se per un istante il cuore di Dio si chiudesse, l’uomo diverrebbe verso l’altro uomo una pietra, un sasso, un macigno,  un bronzo. 
· Questa verità oggi è dimenticata anche dagli uomini di Chiesa, che hanno abbandonato la preghiera come vera fonte di misericordia. 
· È Dio che oggi e sempre deve muovere il cuore dei suoi figli, rivestendoli di grande misericordia, compassione, pietà, elemosina.
· È questa la vera nostra grande povertà ecclesiale: l’avere escluso Dio come sorgente di misericordia e di pietà. 
· È grande povertà pensare che il nostro cuore, senza la mozione dello Spirito del Signore, sia sufficiente a creare la vera umanità.
· È vera umanità quella nella quale regna e trionfa la carità, l’amore, la compassione, la pietà, il soccorso degli uni verso gli altri.
· Abramo è amico di Dio. Il Signore gli rivela il suo piano di giustizia verso le città di Sodoma e Gomorra. 
· Dio rivela ad Abramo la sua giustizia, per muovere il suo cuore alla misericordia, alla compassione, alla pietà. 
· Glielo rivela perché vuole manifestare al mondo che la sua giustizia è sempre pronta a trasformarsi in misericordia.
· La sua giustizia si trasforma in misericordia non a grandi condizioni, bensì a piccolissime condizioni,  poste dallo stesso uomo.  
· Bastano pochi giusti per salvare il mondo intero. Basta un solo Giusto, Cristo Signore, per redimere l’umanità. 
· In Abramo  vi è lo scontro tra la misericordia di Dio e quella dell’uomo. Dio è pronto ad esaudire ogni richiesta dell’uomo. 
· È disposto, pronto ad accogliere le richieste dell’amico. L’amico però non ha la forza, il coraggio di osare fino in fondo. 
· Ad un certo momento si ferma nella richiesta. Pensa sia giunto al limite. Ma c’è un limite nella misericordia di Dio verso l’uomo? 
· L’unico limite è l’ostinazione dell’uomo che si chiude ad ogni esigenza di conversione e di ritorno al suo Dio. 
· Abolito questo limite, Dio non conosce altri limiti. Sempre concede la grazia, sempre dona il suo perdono, sempre si riconcilia con l’uomo. 
· Anzi è Lui stesso che ha mandato il suo Figlio Unigenito perché espiasse per noi. Il Santo muore per i peccatori, giusto per gli ingiusti. 
· Molti nella Chiesa vivono senza più preghiera e senza più richiesta di perdono per i loro fratelli, senza più missione evangelizzatrice. 
· Altri suoi figli vivono senza più la nozione di giustizia e di giusto giudizio di Dio. Dio è solo la misericordia e il perdono sempre. 
· Dio è solo – dicono – misericordia e perdono nonostante tutto, verso tutti, pentiti, non pentiti, convertiti, non convertiti.
· Questi uomini non conoscono Dio, non sono amici di Dio, parlano dalla vanità della loro mente e dalla durezza del loro cuore.
· Vi è una verità storica che merita di essere considerata, presa seriamente a cuore, incisa nella mente e nel cuore con stilo infuocato.
· Questa verità dice che superbi, invidiosi, gelosi, arroganti, prepotenti, bugiardi non recano grande danno solo a coloro che accusano,
· Sempre superbi, invidiosi, gelosi, arroganti, prepotenti, bugiardi recano molto più danno coloro che ricevono l’accusa e l’accolgono.
· Chi riceve l’accusa e l’accoglie, chi riceve calunnie e le mette nel cuore e nella mente si preclude la via della verità e della giustizia.
· Costoro sono condotti fuori strada, su sentieri di falsità e di menzogna, di non verità e di sincerità, dalla falsità iniettata nel cuore.  
· Una falsità, una menzogna, una calunnia una diceria, seminata ad arte dall’uomo di menzogna può rovinare il cuore di un re. 
· Molti sono stati rovinati dagli uomini di menzogna, dai falsi consiglieri, dalle persone senza scrupoli, dai mentitori.
· È giusto allora che un re, prima di accogliere una menzogna, vi rifletta, pensi, mediti, appuri la verità, pena la sua rovina.
· Conosco molte persone che si sono rovinate la vita, l’esistenza, lo stesso ministero per calunnie e menzogne accolte nel cuore. 
· Questa verità obbliga quanti ricevono calunnie e menzogne a riflettere molto. Essi per primi vengono ingannati e traditi nella fiducia.
· Li si pensa amici questi tali, invece sono i loro più pericolosi nemici. Li si pone accanto al trono, ma con quali frutti, quali risultati?
· Li si pone accanto non per la rovina degli accusati – questi sono protetti dal Signore – ma per la rovina di chi l’accusa riceve.
· Chi crede ad un superbo, un arrogante, un invidioso, un geloso, un falsario della verità, un calunniatore si rovina per l’eternità.
· Le peggiori tentazioni per un re vengono dai suoi consiglieri, dagli uomini di sua fiducia, se questi sono senza il timore del Signore.
· Satana mentì contro il Signore, disse una falsità contro di Lui ad Eva. Chi subì la morte eterna non è stato il Signore, ma Eva.
· Le conseguenze non sono quasi mai sull’accusato falsamente e ingiustamente, ma sempre su colui che la menzogna riceve.
· Possiamo attestare allora che il superbo, pur calunniando, non rovina colui che è oggetto di calunnia, ma colui che la calunnia accoglie.  
· Questa verità obbliga ogni ricevitore di calunnia a non dormire, non riposare, mai chiudere gli occhi, stare sempre sveglio.
· Prima di mettere nel cuore una sola parola, deve passarla attraverso il fuoco. Se rimane intatta nel fuoco, la metta nel cuore.
· Se la parola non rimane intatta, deve non accoglierla, pena la sua perdizione, la sua rovina, lo sfacelo del suo stesso. 
· Solo chi è ricolmo di Spirito Santo può salvarsi dagli uomini mentitori e ingannatori. Gli altri facilmente cadranno per la loro rovina. 
[bookmark: _Toc373525176][bookmark: _Toc373526027]16 Novembre 2013
· Leggi, ordini, disposizioni, statuti, prescrizioni, sempre devono essere regolamentati dalla più grande carità, compassione, misericordia.
· Ogni legge, ogni prescrizione è data perché si manifesti attraverso di essa la più grande carità, compassione, misericordia, pietà. 
· Se una legge, universale o particolare, non è espressione del più grande amore verso l’uomo, di certo non è una legge per l’uomo.
· Ogni legge è affidata a tre persone: una perché la osservi, un’altra perché la faccia osservare, una terza perché stabilisca una sanzione. 
· Potere legislativo, potere governativo, potere giudiziario sono tutti e tre a servizio della più grande carità e amore verso l’uomo. 
· Questi tre poteri non sono a servizio l’uno dell’altro, ma a servizio tutti e tre del bene più grande dell’uomo. Sono a servizio dell’amore.
· Questo significa che ogni potere non è obbedienza all’altro, è obbedienza alla verità dell’amore, della carità, della giusta compassione. 
· Ma ogni uomo è obbedienza alla verità, alla giusta compassione, alla pietà, alla misericordia, alla carità, al più grande amore.
· Ogni uomo, qualsiasi ministero lui eserciti nella Chiesa e nella società, mai deve prestarsi all’ingiustizia, alla falsità, all’errore. 
· Ogni uomo, nella Chiesa e nella società, deve avere a cuore una cosa sola: il più grande bene non di una sola parte, ma di tutte le parti.
· Se una sola parte dovesse subire qualche danno, anche presunto, non dimostrabile, si è obbligati a impedire che questo danno si verifichi. 
· Questa legge vale anche per rapporto alla società in se stessa considerata. 
· Se la collettività dovesse subire un danno da una decisione presa da uno tre poteri in oggetto, questa decisione mai dovrà essere eseguita.
· Il danno verso la società è un vero danno. Questo danno obbliga tutti a non prendere alcuna decisione a disfavore della società.
· Ma siamo ben lontani dal pensare secondo questa regola del perfetto amore. Ognuno pensa che il suo bene particolare prevalga sempre. 
· Questi principi di carità e di amore sono ben lontani dall’uomo che ha il cuore nella falsità e nel peccato, nella menzogna e nell’errore. 
· In assenza di essi come linee guida e direttrici di ogni decisione verso il singolo e la collettività, regna il caos veritativo e morale.
· Si decide per la morte dell’umanità, della collettività, quando invece si dovrebbe agire per il suo più grande bene, più grande verità. 
· Un solo dei tre poteri che dovesse agire per il non bene più grande della collettività e della persona, fa precipitare la storia nel buio.
· Noi sempre gridiamo contro gli errori del passato. Vi sono errori nel presente che gridano giorno e notte verso il Signore nessuno vi bada.
· Vi è oggi non il genocidio di una razza, di un popolo, di una nazione, ma di un’intera società, civiltà dell’intera umanità.
· Dinanzi a questo genocidio o diluvio universale di immoralità e di morte, tutti sembriamo essere ciechi, sonnecchianti, sordi.
· Tutti sembriamo essere senza voce, senza parola, senza volontà. Tutti ci laviamo le mani come se nulla dipendesse da noi. 
· Invece tutto dipende da noi, perché ognuno di noi è stato posto sulla terra per essere solo ad elusivo servizio dell’amore e della verità. 
· Per essere a servizio non della verità e dell’amore stolto e insipiente secondo l’uomo, ma del più puro amore e verità secondo Dio.
· Se non diventiamo i ministri di questo amore e verità divina, siamo collaboratori della legge di morte e del genocidio universale.
· A nulla serve poi versare lacrime amare sulle morti che insanguinano silenziosamente, senza alcun rumore, le nostre città.     
[bookmark: _Toc373525177][bookmark: _Toc373526028]17 Novembre 2013
· La vita dell’uomo sulla terra trova la sua verità, se è perennemente perfetta obbedienza al suo Signore e Dio. 
· Ci sono delle obbedienze date da Dio all’uomo che oggi sono scomparse, perché abolite, cancellate, distrutte come suo patrimonio perenne. 
· Una di queste obbedienze vuole che la terra sia data all’uomo, non ad un uomo particolare.
· L’uomo si è costruito il diritto alla proprietà privata. Esso mai potrà cancellare il diritto universale ad avere ognuno una proprietà. 
· L’altra obbedienza perenne, mai cancellabile, è quella della mobilità dell’uomo. 
· Egli deve potersi muovere, dirigere, calpestare ogni angolo della terra. 
· Anche in questa seconda obbedienza naturale, legge divina e legge umana non possono essere in contrasto. 
· La legge umana mai deve annullare l’obbedienza dell’uomo ad una legge eterna, alla legge che il Signore ha stabilito per lui. 
· Qual è allora la prima misericordia dell’uomo verso l’uomo? 
· Mettere ogni uomo nella condizione  reale di poter vivere l’obbedienza alla Legge perenne del suo Dio e Signore. 
· L’obbedienza a Dio viene prima dell’obbedienza all’uomo e la Legge divina precede qualsiasi legge dell’uomo. 
· È sempre quest’ultima che si deve accordare con la prima, mai la prima con la seconda. 
· Quando questo non avviene, quando l’uomo diviene superbo e arrogante, il Signore scende dal Cielo e mette lo in obbedienza.
· Fa questo attraverso percorsi storici creati dallo stesso uomo e che mettono in questione ogni legge, statuto, decisioni. 
· È quanto avviene con la costruzione della Torre di Babele. L’uomo non vuole obbedire alla legge perenne del suo Signore? 
· La costruzione della stessa torre, della stessa civiltà lo pone in crisi, lo costringe a non obbedire alla legge iniqua che lui sé donato.
· Eva, ascoltando Satana e facendo la sua volontà, divenne nemica di Dio e amica del Diavolo.
· Ella lo ha accolto nel suo cuore come suo consigliere, suggeritore, insegnante della via della perdizione. 
· Il Signore interviene e promette che un giorno vi sarà una inimicizia perenne tra lui e la donna. 
· Questa mai lo avrebbe ascoltato, sarebbe stata sempre sua nemica. Lo avrebbe tenuto lontano. 
· Mai avrebbe messo nel cuore una sola sua parola. Il nemico è colui che vuole il mio male assoluto, la morte eterna. 
· Il mio amico vero è colui che vuole il mio bene assoluto, la vita eterna nel tempo e dopo di esso. 
· Sarebbe sufficiente mettere nel cuore questa verità, per starcene lontani da Satana per tutti i giorni della nostra vita. 
· Noi invece lo vediamo come nostro amico e con lui progrediamo verso la morte eterna. 
· La donna della profezia lo vide sempre come un suo nemico e mai ascoltò una sola sua parola. 
· Oggi sono molti coloro che pensano che Dio sia il loro vero nemico, mentre Satana il vero loro amico. 
· Questa purissima insipienza e stoltezza produce solo morte. 
[bookmark: _Toc373525178][bookmark: _Toc373526029]18 Novembre 2013
· Veramente la Vergine Maria è stata scelta prima della creazione del mondo per esse santa e immacolata al cospetto dell’Altissimo. 
· Ella da sempre è nella mente e nel cuore di Dio. È stata pensata immacolata, pura, santa, vergine, madre. 
· È vera figlia di Adamo, ma senza le conseguenze di quel peccato, perché Dio da esso l’ha preservata. 
· Tutto questo è per purissima grazia, per attestazione della più alta misericordia concessa mai ad una creatura. 
· Ella è il frutto della carità divina, del suo eterno amore, della sua alta sapienza e intelligenza, della sua onnipotenza. 
· Da parte sua Ella si è lasciata sempre fare da Dio in una docilità senza alcuna resistenza per dono in Lei dell’Altissimo. 
· È modello per ogni altro uomo. Questa è la gioia di Dio: creare cuori in tutto simili al suo.
· Creare dei cuori capaci di renderlo visibile, operante nella storia dell’umanità. In Maria questo prodigio è un vero portento. 
· In Lei Dio si è fatto sua carne, sua vita. È questa la vera creazione, l’altra era solo pallida figura, uno schizzo.
· L’altra è schizzo e pallida figura di ciò che il Signore avrebbe operato in seguito con l’incarnazione del suo Figlio Unigenito. 
· Il nostro cuore mai deve sentirsi sazio di amore per Gesù. Esso deve sempre correre verso la piena sazietà, la sua completezza e perfezione.
· Questa corsa deve durare per tutta la vita. Un amore per Cristo che non corre, è un amore non amore, perché finito, limitato, scarso in sé.
· Il Cantico dei Cantici rivela questo amore sempre in ricerca attraverso la sposa che corre ininterrottamente verso il suo sposo.
· Lo sposo sempre si sposta e diviene irraggiungibile, facendo sì che la corsa non finisca mai. Essa sempre ricomincia. Mai si ferma. 
· Quando sembra che si possa afferrare lo sposo, è allora che egli svanisce, fugge e la corsa mai si arresta, riprendendo nuovo vigore. 
· La certezza che sempre deve governare un cuore è una sola: Gesù sarà raggiunto, si lascerà raggiungere, non fuggirà per sempre. 
· Raggiunge Gesù quell’amore che ogni giorno si fa sempre più grande.
· Crescendo l’amore, cresce la corsa. Diminuendo l’amore, diminuisce la corsa. Diminuendo l’amore ci si arresta, ci si ferma, non si cammina.
· L’anima deve essere sorretta da una certezza infallibile. Gesù sarà trovato da essa, se essa è disposta ad andare lontano, lontano, lontano.
· Essa dovrà essere disposta a fare anche quaranta anni di duro deserto, ma sempre nella certezza certa che vi sarà Gesù ad attenderla.
· Con questa certezza l’anima cammina, avanza, compie la sua missione. Senza questa certezza nel cuore, non c’è alcuna missione.
· La missione è il frutto del nostro amore per Cristo Gesù. Senza amore per Gesù, nessuna missione potrà mai essere vissuta.
· Questo desiderio ognuno è obbligato a intensificarlo, la vuole che la sua vita esca dalla profanità e divenga una corsa verso Gesù.
· Gesù deve essere visto come il solo, l’unico, l’insostituibile Amore della nostra vita. È Lui l’Amore Eterno che mai viene meno. 
· Invece i moltissimi amori effimeri, vani, vuoti, inutili ci distolgono dal correre verso di Lui, il vero, l’indistruttibile Amore Eterno. 
· Tutti i nostri drammi, le nostre stupide e stolte questioni della vita, sono il frutto della carenza di questo Amore Eterno nel cuore.
· Sciupiamo la vita inseguendo amori vani, inesistenti, frutto della nostra fantasia, mentre l’unico Eterno Amore neanche lo consideriamo.
· Si fallisce la vita per falsi inseguimenti. Si sciupa un’esistenza per amori che non esistono, se non perché creati dalla nostra fantasia.
· Dell’unico Amore vero, eterno, stabile, sicuro, non ce ne curiamo. Viviamo di totale insensibilità. Siamo come accecati dalla vanità.
· Manchiamo tutti di una visione soprannaturale delle cose. Soprattutto manchiamo tutti i un amore vero verso Cristo Gesù.
· Lui non è ancora il nostro Eterno Amore, il nostro Amore Eterno.
· Con Gesù, il nostro Eterno Amore, si deve essere un solo cuore, una sola vita, una sola eternità, un solo paradiso che mai finirà.
· È questa una visione stupenda della fede, della religione, della preghiera, dell’ascesi, della morale, della stessa teologia.
· È la vocazione dell’uomo: che ogni cuore diventi un solo cuore con quello Cristo Gesù, l’Eterno Amore, il solo ed unico vero Eterno Amore.
· È in questo vero Eterno Amore che si diventa veri uomini, uomini cioè capaci di amare di un amore di salvezza ogni altro uomo.
[bookmark: _Toc373525179][bookmark: _Toc373526030]19 Novembre 2013
· Tutta la nostra vita è una serie ininterrotta di relazioni. Possiamo dire che la vita è relazione. Senza relazioni non vi è vita. 
· Ognuno di noi ne pone migliaia e miglia al giorno. Relazione con il Creato inanimato, con il creato animato.
· Relazioni con la creatura fatta ad immagine e somiglianza di Dio, con le creature spirituali, con il Creatore dell’uomo. 
· Ogni relazione può essere vissuta intessuta di vizi o di virtù, di amore o di odio, di verità o di falsità, di giustizia o di ingiustizia.
· Intessuta di bene o di male, di luce o di tenebre, di sapienza o di stoltezza, di amicizia o di inimicizia, di pace o di guerra. 
· Il cristiano è chiamato a intessere relazioni solo di amore, carità, pazienza, misericordia, verità, giustizia, pace. 
· Le sue relazioni sono solo per il bene, mai per il male. 
· Anzi egli è chiamato a superare la stessa natura del bene per giungere fino a ciò che è la cosa migliore, anzi la cosa ottima. 
· Anche per il bene, il cristiano non può creare relazioni che partano esclusivamente dalla sua volontà.  
· Ogni relazione per essere vera, santa, giusta, perfetta, deve partire sempre dalla volontà attuale di Dio. 
· Per questo il discepolo di Gesù è obbligato a pregare sempre per chiedere al Signore che gli manifesti qual è la sua volontà. 
· Deve chiederlo atto per atto, decisione per decisione, in modo che la si possa attuare e questo per tutti i giorni della nostra vita. 
· Tutta la ricchezza di grazia e verità di Gesù, è inutile, vana per noi, se Lui non viene scelto come l’unico e solo Sposo della nostra vita.
· Lo sposalizio crea una unità di solo spirito, solo cuore, sola anima, solo corpo, sola vita, sola volontà, sola missione, solo sacrificio.
· Senza questo sposalizio vi saranno sempre due entità: noi e Cristo, Cristo e noi. Mai vi sarà una sola entità, una sola vita.
· Se vi saranno due vite, la ricchezza di Cristo mai sarà nostra. Invece si crea una sola vita, si diviene una sola ricchezza eterna con Lui. 
· Gesù Vuole entrare nei cuori, vuole abitare e regnare nelle anime. Tutte le anime sono sue. Ognuna di essa le è stata data come sposa.
· Ha bisogno di noi, perché ogni anima venga condotta a Lui. Per questo dobbiamo vivere solo di Lui e per Lui, con Lui e in Lui.
· In questa missione dobbiamo dare a Gesù la nostra volontà, il nostro cuore, la nostra anima. Dobbiamo dare tutto a Lui.
· Nessuna anima si dovrà perdere per nostra responsabilità. Tutte invece dovranno essere condotte a Gesù Signore.
· La missione richiede che si abbandoni ogni affetto terreno. Persone e cose vanno mate con un amore divino, soprannaturale.
· Ogni sposa deve ricordare la Parola, il Vangelo del suo Sposo. Deve portare la speranza nei cuori, la speranza che nasce dal Vangelo.
· Quella che nasce dal Vangelo è una speranza non umana, non fondata sugli uomini e sulle loro promesse.
· È una speranza soprannaturale, fondata sulla Parola eterna del Dio vivente. È una speranza sicura, certa, infallibile.
· La sposa di Gesù deve amare gli altri come li ama il suo Sposo. Quello di Gesù è sempre una amore di salvezza, redenzione, giustificazione. 
· È un amore pieno, totale. È amore di sacrificio. È un amore di olocausto. Gesù dona la sua vita per la salvezza delle anime. 
· La sposa lo deve imitare, deve farsi anche lei olocausto d’amore, sacrificio di carità, oblazione di santità per la conversione di molti.  
· Si diviene olocausto d’amore, se non camminiamo dietro Gesù con i propri pensieri, le proprie fantasie e immaginazioni.
· Si diviene olocausto di salvezza, rinnegandoci nei pensieri, prendendo la croce della più pura obbedienza al Signore, seguendo sempre Lui.
· Seguendo sempre Gesù, impariamo da Lui come amare di un amore oblativo, sacrificale, di olocausto perenne, di salvezza.
· La salvezza è dare oggi all’uomo se stesso, nella purezza del cuore e nella rettitudine della coscienza, nella santità del suo corpo.
· Se l’uomo non si appropria di se stesso, non vi è salvezza.  Non vi è redenzione. Non vi è alcuna elevazione spirituale. 
· L’uomo si approprierà di se stesso solo quando Cristo Gesù avrà preso pieno possesso del suo cuore, sarà suo ospite per sempre.
· Questo avviene quando l’uomo vive senza peccato, agisce ascoltando ogni Parola che esce dalla bocca di Dio. 
· È salvato quell’uomo che vive solo per fare la volontà del Padre. Questa è la vera salvezza. Per questa salvezza è venuto Gesù. 
· La salvezza è oggi, perché è oggi che ci dobbiamo dare a noi stessi in Cristo, con Cristo, per Cristo.
· Siamo salvi quando tutto Cristo vive in noi e noi viviamo in Lui. La salvezza è la celebrazione eterna dello Sposo con la sua sposa.
· Se questo sposalizio non viene celebrato, non c’è salvezza. Gesù salva quando ogni anima diviene realmente sua sposa.
· Diviene realmente sua sposa chi cammina per il suo Signore, per la salvezza eterna, cioè per creare vera salvezza in sé e negli altri.
· Cosa chiede a noi in cambio Cristo Gesù, una volta che questo sposalizio è stato celebrato?
· Lo Sposo celeste chiede di essere da noi soccorso, aiutato, nutrito, vestito, arricchito con le nostre povere cose materiali.
· Anche questa comunione si deve operare nello sposalizio con Lui. Lui ci arricchisce con i suoi doni divini ed eterni. 
· Noi lo arricchiamo con i nostri doni terreni e deperibili. Lui ci ricolma di vita eterna. Noi lo ricolmiamo dei beni di questo mondo.
· Lui ci dona il pane dell’eucaristia, noi gli doniamo il pane materiale perché Lui perché possa togliersi la sua fame.
· È beato chi celebra ogni giorno questo sposalizio di perfetta comunione. Oggi tra noi e Cristo Gesù esiste e si vive un divorzio perenne. 
· Con Lui si è due entità distinte. Lui si gode i beni celesti. Noi ci godiamo i beni della terra. È vero divorzio. È la causa di ogni male. 
[bookmark: _Toc373525180][bookmark: _Toc373526031]20 Novembre 2013
· Il cristiano non può mai vivere di relazioni improntate su invidia, gelosia, lussuria, ira, gola, accidia, superbia, avarizia, uccisione
· Mai dovranno essere le sue relazioni di racket, pizzo, relazioni di mafia sotto molteplici cartelli, nomenclature, forme storiche.
· Se queste cose le facessero i pagani, sarebbero in qualche modo scusati. Essi non conoscono tutta la volontà di Dio. 
· È triste se le vive un cristiano che partecipa alla Santa Messa, riceve l’Eucaristia, prega la Vergine Maria, invoca gli angeli e i santi.
· È sconcertante quando un cristiano vive di gelosia, invidia, superbia, stoltezza, insipienza, stupidità, e mille altri vizi e difetti.
· Il cristiano, chiamato ad essere cuore di Cristo, tra i suoi fratelli, neanche lontanamente dovrebbe pensare, immaginare, queste cose. 
· Lui deve starsene alla larga. Non può vivere relazioni inquinate. Non deve neanche inquinare le relazioni. 
· Lui è chiamato a santificarle tutte, da quella più semplice a quella più complessa. 
· È triste vedere un discepolo di Gesù consumato dall’invidia e dallo spirito di gelosia. 
· È triste perché il cristiano nella costituzione spirituale è un evangelizzatore, persona che deve dare il Vangelo ad ogni uomo. 
· Come fa uno spirito invidioso, geloso, superbo dare il Vangelo e a chi?
· Quando il Signore cominciò a parlare a Osea, gli disse: «Va’, prenditi in moglie una prostituta, genera figli di prostituzione. 
· Poiché il paese non fa che prostituirsi allontanandosi dal Signore» (Os 1,2). 
· Questo comando del Signore può essere compreso solo se lo si legge in pienezza di verità, nella sapienza e intelligenza dello Spirito Santo. 
· Il Signore vuole che Osea sia esempio vivente sulla terra di ciò che ogni giorno il Dio dell’alleanza vive nel suo Cielo.
· Egli si è obbligato, con un amore eterno, ad amare l’uomo che sempre lo tradisce con gli idoli, lo rinnega con la vanità di questo mondo.
· Quello del Signore è amore eterno di salvezza, redenzione, giustificazione, perdono, misericordia, pietà, compassione, riconciliazione.  
· È un amore che ripetutamente invita il suo popolo a ritornare a vivere la Legge. Alla fine, solo alla fine, è amore di giustizia perfetta. 
· Quello di Osea dovrà essere anch’esso amore di perdono, consolazione, speranza, redenzione, riconciliazione, misericordia, pietà.
· Dovrà essere lo stesso amore di Dio verso il suo popolo, senza alcuna differenza. L’esemplarità non è nella visibilità, bensì nel cuore. 
· Il cuore di Osea deve vivere lo stesso intenso e forte amore del cuore di Dio. Altrimenti il comando non è eseguito alla perfezione.
· L’osservanza esteriore deve essere osservanza interiore. Il suo deve essere un amore vero, intenso, forte, di vera salvezza e elevazione. 
· Questa regola vale anche per noi, che siamo discepoli di Gesù. Anche per noi vi è un comandamento. È il suo comandamento nuovo. 
· L’amore umano e l’amore cristiano non sono lo stesso amore. L’amore cristiano è purissima obbedienza. Quello umano è un sentimento. 
· L’amore umano è una mozione del cuore, un’attrazione, una spinta verso l’altro. È però un amore fragile, debole, effimero, fugace. 
· Quello cristiano è un amore soprannaturale. È l’amore di Dio versato nei nostri cuori dallo Spirito Santo da vivere sul modello di Gesù. 
· È un amore eterno, che mai viene meno, che dura sempre. È un amore di croce. Un amore di sacrificio, di oblazione, di olocausto. 
· È un amore che sa annientarsi, annichilirsi, sprofondarsi, annullarsi perché l’altro viva. È il servizio più alto verso la persona.
· Non vi è servizio più alto dell’amore soprannaturale, di obbedienza, comando, obbligo. È servizio di Cristo per la salvezza della persona. 
· Il comando non è obbligo esterno. È invece obbligo del cuore. È assunzione del cuore del Padre, facendolo nostro cuore, per amare.
· È la suprema perfezione dell’amore. Non vi è amore più vero e più santo dell’amore di obbedienza, per comando, per obbligo verso Cristo.
· Cristo chiede di amare l’altro al suo posto, in vece sua, con il suo cuore, la sua mente, la sua volontà, il suo desiderio, la sua croce.
· Nell’amore di obbedienza, Cristo e noi diveniamo un solo amore, non il nostro ma il suo. Il suo che santifica e rende vero il nostro.  
· Mancando l’uomo di questo amore purissimo e santissimo, diviene incapace di amare. Ama poco, ama a tratti, ama a convenienza.
· Mancando di questo amore eterno, l’uomo confonde la passione, la concupiscenza, la sensualità, l’attrazione momentanea con il vero amore.
· Senza Cristo e il suo amore che vivono pienamente nel cuore dell’uomo, si cade nella più paurosa delle povertà: la povertà dell’amore.
· Oggi questa povertà spaventa e atterrisce. Ma nessuno sembra volersene prendere cura seriamente. Neanche la si pensa come povertà. 
· Questa povertà sta distruggendo le famiglie, la gioventù, le persone anziane. Sta danneggiando tutti i rapporti e le relazioni sociali. 
· Ma l’uomo stolto e insipiente cosa fa? Non richiama Cristo per porlo al centro della sua città, delle sue istituzioni, della sua vita.
· Lo dichiara persona inutile, dannosa, con la quale non si può costruire alcuna società, alcuna istituzione, alcuna comunità, alcuna vita. 
· Sempre quest’uomo stolto pensa che bastino le sue leggi, i suoi decreti, le sue sanzioni,  le sue carceri per eliminare questa povertà.
· Ignora che tutte queste cose sono causa della povertà dell’amore. Esse non sono l’albero che produce la civiltà del vero amore.
· La civiltà del vero amore la costruisce uno solo: Cristo Gesù, quando viene posto al centro del cuore di ogni uomo.
· Amare per obbedienza, per essere fedeli al comandamento nuovo di Gesù Signore, è la sola via per la costruzione della vera civiltà. 
· L’amore per obbedienza a Cristo Signore mai verrà meno. Verrà meno solo quando non si amerà più Cristo Signore.
· Mai però verrà meno in colui che si è lasciato scegliere da Cristo Gesù e ogni giorno si lascia scegliere per essere suo strumento d’amore.
[bookmark: _Toc373525181][bookmark: _Toc373526032]21 Novembre 2013
· Gesù è l’uomo dalla relazione sempre nuova, sempre attuale, perché sempre aggiornata nella volontà del Padre. 
· È il Padre che muove cuore, volontà, desideri, anima, spirito, corpo. 
· Per questo nessuno mai si dovrà scandalizzare di Lui, perché sempre e in tutto perfettamente, pienamente è conforme alla volontà del Padre.
· La Madre sua è con i suoi parenti e desiderano vedere Gesù. La risposta di Gesù apparentemente è negativa. 
· Chi è mia madre e chi sono i miei fratelli? Sono madre e fratelli, dice Gesù, tutti coloro che fanno la volontà del Padre mio. 
· Gesù può essere conosciuto, amato, salutato, ascoltato solo dalla volontà del Padre, mettendosi nella volontà del Padre.
· Può essere conosciuto, bramando e desiderando la volontà del Padre. Questo perché Gesù è sempre nella volontà del Padre suo.
· La risposta di Gesù ci rivela una verità che sempre deve essere posta la centro del nostro cuore. 
· Gesù è perennemente dalla volontà del Padre, è quotidianamente in essa. 
· Lui vive per fare la volontà del Padre: “Mio cibo è fare la volontà del padre e compiere le sue opere”. 
· Gesù si nutre, si alimenta, mangia, divora la volontà del Padre. 
· È chiaro che se Lui cammina nella volontà del Padre e un altro nella sua propria volontà, mai si potranno incontrare. 
· Manca il terreno comune si cui incontrarsi: sul terreno e sul campo della volontà Dio. 
· Non parliamo della relazione dell’uomo con Dio, ma dell’uomo con l’uomo, anche nel campo della stessa fede. 
· Una relazione sbagliata, fallimentare con l’uomo attesta che stiamo vivendo una relazione sbagliata con il Signore, con il nostro Dio. 
· In una relazione di gelosia, invidia, superbia, avarizia, gola, accidia, ira, di vizio anche lieve, la fede non brilla di purissima verità.
· Nel vizio la nostra fede viene oscurata dalle tenebre che regnano nel nostro cuore. 
· La fede brilla nelle virtù. È spenta nei vizi. È luce fioca nei peccati veniali. È fumo nero nei peccati gravi.
· Verba Ecclesiastes, filii David, regis Hierusalem: Vanitas vanitatum, dixit Ecclesiastes, vanitas vanitatum:  omnia vanitas. 
· Vidi quae fiunt cuncta sub sole et ecce universa vanitas et adflictio spiritus.  
· Perversi difficile corriguntur et stultorum infinitus est numerus. 
· Parole di Qoèlet, figlio di Davide, re a Gerusalemme: Vanità delle vanità, dice Qoèlet, vanità delle vanità: tutto è vanità. 
· Ho visto tutte le opere che si fanno sotto il sole , ed ecco: tutto è vanità e un correre dietro al vento.
· Ciò che è storto non si può raddrizzare e quel che manca non si può contare (Vulgata e nuova traduzione non coincidono) (Qo 1,1.2.14.15).
· Il Qoèlet è uomo saggio, sapiente, intelligente, perfetto scrutare del cuore dell’uomo, attento lettore della storia. Veramente conosce Dio.
· Tutto nell’uomo è un vuoto assoluto: pensieri, desideri, cuore, mente, propositi, intenzioni, sentimenti, aspirazioni, progetti.
· Tutto è una vanità esistenziale. Tutto è una nullità insignificante. Tutto perde di senso e di verità. Tutto è avvolto dal buio. Ogni cosa.
· La nascita è vanità. La crescita è vanità. Lo studio è vanità. Il lavoro è vanità. Sposarsi è vanità. Pensare è vanità. Morire è vanità. 
· La civiltà è vanità. Il progresso scientifico è vanità. La guerra è vanità. I grandi progetti di umanizzazione sono grande vanità. 
· La Chiesa è vanità. I suoi ministri sono vanità. I suoi sacramenti sono vanità. La sua missione è vanità. La sua speranza è vanità.
· Il mio lavoro apostolico di presbitero è grande vanità, immane vanità, inutile e vuota vanità, stolta, insipiente, superba, persa vanità. 
· Cosa fa sì che tutta questa universale, spirituale, materiale, ecclesiale, profana vanità diventi pienezza, ricchezza, eternità?
· La sola cosa che trasforma la vanità in vera ricchezza spirituale, materiale, nel tempo, nell’eternità è l’amore crocifisso di Cristo Gesù.
· Chi sa amare con lo stesso amore di Gesù Crocifisso,  in una obbedienza piena, perfetta al Padre celeste, distrugge, abbatte la vanità.
· Chi non ama dal cuore di Cristo, con il cuore di Cristo, per portare ogni altro nel cuore di Cristo, sempre sarà consumato dalla vanità.  
· È Cristo la sola realtà, la sola ricchezza, la sola verità, la sola pienezza, la sola vita eterna, la sola speranza, la sola santità.
· È in Cristo il nostro vero bene, perché il nostro vero bene è Cristo. Si possiede Cristo se si è in Cristo, se si vive per Cristo. 
· Quando si è in Cristo, si è una sola cosa con Cristo, si vive per Cristo, svanisce ogni vanità di luogo, cose, persone, situazioni. 
· Quando si è in Cristo, si è sempre sulla croce, per amare dalla sua croce, per vedere tutto dalla sua croce, per regnare dalla sua croce. 
· Quando si è in Cristo, non si chiede più nulla. Si è raggiunto il fine della nostra vita: essere una cosa sola in Lui, per Lui, con Lui. 
· Qualsiasi cosa si faccia, in qualsiasi luogo si viva, qualsiasi ministero si eserciti, qualsiasi responsabilità si via: si è sempre in Lui. 
· Quando non si è in Lui, allora la vanità dei luoghi, delle persone, degli eventi, delle circostanze ci divora, ci distrugge l’anima.
· Quando non si è in Cristo, le cose di questo mondo afferrano il nostro spirito e lo soffocano nella loro perenne vanità e inconsistenza. 
· Quando il cuore è nella pienezza di Cristo, allora non si ha più bisogno di nulla. Si ha Lui che è il nostro tutto. È il tutto per noi.
· Questa verità oggi è lontana dal cuore e dalla mente dell’uomo. Cristo è visto come un usurpatore, un intruso, un molesto conquistatore.  
· Cristo Gesù è visto dal mondo di oggi un disturbatore della sua morte di vizio, peccato, concupiscenza, superbia, arroganza, prepotenza.
· Cristo Gesù è considerato più che un alieno che viene per condurre l’uomo in una verità e in una trascendenza che non è dell’uomo.
· L’uomo vuole vivere dell’immanenza della sua rabbia, della sua invidia,  della sua gelosia, della sua stoltezza e  insipienza.
· Noi però abbiamo scelto Cristo Crocifisso, scandalo e stoltezza per il mondo. La sua croce è il nostro vessillo, il nostro distintivo. 
· Con San Paolo: “D’ora innanzi nessuno mi procuri fastidi: io porto le stigmate di Gesù sul mio corpo” (Gal 6,17). 
· Sempre con Lui: “Sono stato crocifisso con Cristo, e non vivo più io, ma Cristo vive in me. 
· E questa vita, che io vivo nel corpo, la vivo nella fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me”(Gal 2,19.20). 
· Quando l’uomo giunge a fare questa professione di fede, solo allora ha vinto la vanità ed è entrato nella pienezza della sua verità. 
· Fino a quel giorno sarà sempre corroso, eroso, attaccato, dilaniato, distrutto, ucciso, sepolto dalla vanità di questo mondo. 
[bookmark: _Toc373525182][bookmark: _Toc373526033]22 Novembre 2013
· Bene personale, bene collettivo, bene individuale, bene sociale, bene del singolo, bene del popolo, bene delle classi, bene della società. 
· In tutta questa molteplicità e varietà di bene dobbiamo sempre lasciarci guidare, motivare, spingere dal bene più grande. 
· È sempre il bene più grande che deve condurre ogni nostra decisione, azione, opera, pensiero, volontà, desiderio, mozione.
· Il bene più grande è infinitamente oltre il bene individuale, spesso non meritato. È dovuto invece perché lo esige il bene più grande.
· Sempre dobbiamo trovare una ragione di bene più grande, anche quando la singola persona non merita per se stessa nessun bene.
· Sempre la singola persona merita il bene per una ragione più eccelsa, elevata, santa. Questa ragione appartiene a noi trovarla sempre. 
· La ragione più grande è sempre nel Signore che la si deve trovare, quando quando essa viene meno in tutti gli uomini.
· Sempre infatti vi è una ragione più grande nel Signore, che ci chiama ad amare ancora e sempre, sempre ed ancora.
· Questa ragione va sempre trovata. Un esempio stupendo lo troviamo in Mosè. Lo troviamo in Gesù Signore. 
· Mosè sa che il popolo è infedele. Dio però non può rischiare di essere considerato infedele o un incapace di attuare la liberazione. 
· Per questo motivo deve perdonare al suo popolo. Lo esige il bene più grande della sua credibilità in mezzo alle genti.
· È proprio della sapienza trovare sempre una ragione più alta, più nobile, più vera, più giusta, perché sempre si faccia sempre il bene. 
· Per questa ragione superiore il bene va fatto anche a chi non lo merita, a motivo della sua colpa e dei suoi peccati.
· Anche Gesù sulla croce trovò una ragione altissima per chiedere perdono al Padre per i suoi carnefici.
· Se ha trovato una ragione Gesù in Croce, possiamo trovarla sempre anche noi. 
· Nel trovare questa ragione dobbiamo partire da una semplice constatazione: non sempre tutto parte da noi. 
· Molte cose partono dagli altri. Spetta però a noi trovare la giusta, la vera motivazione per fare bene ogni cosa.
· La storia può presentarsi dinanzi ai nostri occhi e al nostro cuore, anche in forma non perfettamente santa, vera, giusta, pura.
· Spetta a noi mettere in atto tutta la nostra scienza, sapienza, doni dello Spirito Santo per condurla nella sua più alta verità e giustizia.
· Chi è nello Spirito Santo riesce in questa opera di purificazione e di santificazione della storia. 
· Chi invece è privo dello Spirito Santo lascia la storia nella sua povertà e pochezza di verità e di amore.
· A noi il dovere di essere perennemente pieni di Spirito Santo per portare la storia che passa dinanzi a noi nella sua più alta verità. 
· La fede in Cristo è un vero salto. È più che il salto ontologico che separa l’uomo da tutti gli altri esseri vivente che sono sulla terra. 
· È un salto tra due sponde. Chi salta da una sponda all’altra necessariamente abbandona il suolo di prima per poggiarsi sul suolo del dopo. 
· Si abbandona quanto è sul suolo di prima, si assume tutto ciò che è sul suolo del dopo. Il salto deve essere irreversibile. 
· Dalla non fede si salta nella purezza della fede. 
· Dalla purezza della fede mai si dovrà saltare nel mondo di prima, pena la perdita della fede e di ogni sua verità.
· Ecco cosa nota San Paolo nelle sue comunità. Quanti venivano da Giudaismo o dalle Genti, facevano il salto nella fede. 
· Subito dopo però ritornavano nel vecchio mondo di prima. Facevano il salto al contrario. 
· Con il corpo stavano nella fede, con lo spirito e la mente nel Giudaismo o nel paganesimo. 
· È questa una situazione ambigua, pericolosa, insostenibile per un discepolo di Gesù. 
· Immaginiamo oggi un uomo che decidesse di ritornare ad essere scimmia – ammesso e non concesso che noi siamo scimmie evolute. 
· Potremmo essere solo nel corpo, non nell’anima, perché questa è creata direttamente da Dio al momento del concepimento. 
· È l’anima che fa la differenza. L’anima spirituale e creata per l’immortalità – non potrebbe. Lo vieta la sua parte nuova, la sua anima. 
· Non glielo consente lo spirito che è ad immagine e a somiglianza del suo Creatore, Signore, Dio. 
· Molto più difficile è pensare di fare il salto al contrario una volta che si è divenuti discepoli di Gesù. 
· Si entra in una realtà talmente nuova, diversa, da non avere alcun punto di contatto con quanto è stato prima. 
· Gesù è il nuovo assoluto di Dio. Il nuovo assoluto per rapporto al Vecchio Testamento e il nuovo assoluto riguardo anche al paganesimo. 
· Il Giudaismo è in Cristo che trova la sua verità. il paganesimo è in Cristo che trova la sua luce. 
· Senza Cristo, il Giudaismo è una pallida luce di verità, non è la luce vera. Il paganesimo è tenebra e basta. 
· Tenebre sono le sue filosofie, le sue prescrizioni. Tenebre anche le sue modalità di vivere e di operare. 
· In queste tenebre a volte compare una tenue luce, ma essa è incapace di illuminare il buio che regna attorno a sé. 
· Questa tenue luce attesta che mai il Signore ha privato del suo aiuto l’uomo.  
[bookmark: _Toc373525183][bookmark: _Toc373526034]23 Novembre 2013
· Fedeli senza fede, cristiani senza Cristo, credenti senza Dio, cattolici senza Chiesa, fratelli senza famiglia, santificati senza santità. 
· È questo il rischio che corriamo ogni giorno, se non trasformiamo il Vangelo in nostro sangue, nostro corpo, nostro spirito.  
· Finché il Vangelo rimarrà un libro, una notizia di ieri, ma non la mia vita e la notizia di oggi, non vi potrà essere alcuna vera speranza. 
· Se il cristiano non diviene l’opera grandiosa di Dio, la sua perenne novità sulla nostra terra, mai si potrà parlare di testimonianza. 
· Cosa è infatti l’annunzio? Cosa è la testimonianza? Cosa è la missione? È semplicemente dire ciò che Dio ha fatto, fa per noi.
· L’annunzio non dire ciò che Dio è in sé, Cristo è in sé, lo Spirito Santo è in sé. È invece dire cosa sono per noi, in noi, con noi.
· Solo dicendo, testimoniando, annunziando cosa sono per noi, oggi, non ieri, si comprende cosa sono in se stessi. Qual è la loro verità. 
· È dall’esperienza personale di Dio che può nascere l’annunzio. Chi non sperimenta Dio nella sua vita quale annunzio potrà mai fare?
· Oggi il cristianesimo è senza vero annunzio, perché manca in molti una forte relazione di amore e di verità con il Signore nostro Dio.
· Nel vero annunzio si vede, si vive, si proclama, si insegna, si testimonia, si narra agli altri cosa il Signore ha fatto e fa oggi per noi.
· Sempre l’esperienza deve essere a fondamento della nostra testimonianza, altrimenti sarebbe la nostra testimonianza di seconda mano.
· Sarebbe una testimonianza per sentito dire. Il sentito dire non rende alcuna vera  testimonianza. Non può. Non è nella sua natura. 
· Occorre sempre la verifica personale della verità di Dio e della sua azione potente oggi nella nostra storia. 
· Occorrono occhi di Spirito Santo e mente illuminata dalla sua divina saggezza per vedere Dio nella nostra storia. 
· Occorre anche la sua divina forza per testimoniarlo sempre, dinanzi ad ogni uomo. 
· È cosa giusta che illuminiamo menti e cuori su una questione altamente delicata, quale quella dei tributi e delle tasse.
· Ogni tassa potrebbe essere un furto legale. Potrebbe rivelarsi un’espropriazione  stabilita  per legge, per decreto, per imposizione. 
· Quando essa non è più un furto, un’espropriazione, una “ablatio invito domino”, ma vera opera di solidarietà e di condivisione?
· Ma prima di tutto cosa è una tassa? È il privare per legge il legittimo proprietario di ciò che è suo, per il bene più grande di tutti i cittadini.
· Quando allora la tasse è giusta e quando diviene ingiusta e rimane nella sua natura un vero furto, un espropriazione illecita?
· È furto ed è espropriazione illecita quando essa viene stornata dal bene comune per un uso non dovuto strettamente privato. 
· Tutto ciò che non è riconducibile al bene comune si trasforma ipso facto in furto e vi è l’obbligo della restituzione che perdura sempre. 
· Senza la restituzione integrale, piena, non si rientra nella giustizia. Si rimane fuori della verità e della grazia divina. Si è ladri. 
· Moltissime tasse sono ingiuste questa motivazione: perché molti approfittano del bene comune per interessi personali, anche partitici.
· Moltissime sono ingiusta perché il denaro pubblico, frutto della tassazione, è esposto a sciupio, dilapidazione, appropriazione indebita.
· Vi è una microstruttura di appropriazione indebita così capillare e invisibile da rendere ogni tassazione inadeguata, mai sufficiente.
· Se chi è predisposto all’uso della cosa pubblica non è di coscienza retta, dal cuore puro, il furto sempre è a portata di mano.
· Non si potrà mai limitare la spesa pubblica, se non si interviene sulle microstrutture delle appropriazioni indebite. 
· Queste capillari microstrutture non riguardano solo la cosa pubblica, ma anche l’uso del tempo e la presenza sui luoghi di lavoro.
· Vi è anche un’altra piaga che va denunciata. Essa è l’incapacità e l’assenza di ogni professionalità in chi gestisce la cosa pubblica.
· Spessissimo sono le risorse umane che provocano disastri, perché incapaci, inadatte, inefficienti, non aggiornate, fuori tempo.
· Il dissesto finanziario di una nazione non si risolve con imposizioni di tasse sempre più esose, da vero strozzinaggio.
· Si risolve in un solo modo: iniziando una seria, forte, convinta, permanente educazione dell’uomo a non rubare.
· Sempre si ruba quando vi è sperequazione tra il lavoro svolto e il salario percepito. Oggi la sperequazione regna sovrana.
· Vi sono salari che gridano vendetta al cospetto di Dio a motivo della immane sperequazione sulla quale essi sono costruiti.
· Vi sono salari non meritati, perché il lavoro svolto non è adeguato al denaro percepito. I motivi  della inadeguatezza sono molteplici. 
· Vi sono salari che sono un vero furto, perché nessun lavoro viene eseguito. Si percepisce, ma senza nulla donare in cambio.
· Vi sono salari non solo indebiti, ma anche fraudolenti, a motivo del lavoro svolto con stoltezza che è sfacelo per l’impresa. 
· Finché non si elimineranno i micro e i macro furti, più i micro che i macro, non vi sarà alcuna possibilità di gestire la cosa pubblica.
· Cosa su cui riflettere è anche ciò che ci è dovuto dal bene comune. Vi è un limite nelle nostre esigenze? Vi è un freno ai nostri desideri?
· Tra il niente, il medio, il sommo, vi è una linea che va rispettata da tutti, nessuno escluso? Questa linea può essere la somma eccellenza?
· In tutta questa confusione morale, riappare con prepotenza il Vangelo. Urge educare l’uomo alle virtù, liberandolo da ogni vizio.
· Temperanza e sobrietà sono il principio basilare di ogni giustizia. Onestà e purezza di mente e di cuore le fanno da corona.
· Se non ci si forma alla rettitudine della coscienza nel rispetto assoluto, pieno della cosa pubblica e privata,  non c’è salvezza.
· È l’uomo la causa di tutti i dissesti finanziari di una nazione. 
· Qual è la nostra stoltezza? Lasciamo l’uomo senza alcuna formazione, alcuna educazione, alcuna coscienza, alcuna verità morale. 
· Senza tutti gli uomini formati la cosa pubblica mai potrà bastare, mai sarà sufficiente e si dovranno aggiungere nuove tasse. All’infinito. 
· Un solo uomo dalla coscienza retta consentirebbe la riduzione dell’uno per milione. Consideriamo dieci, venti, trenta milioni di cittadini. 
· È l’uomo la causa di tutti i mali esistenti nel mondo. Noi vogliamo risolvere i problemi, ma senza intervenire sull’uomo.
· Un uomo non formato nella coscienza è il più grande disastro economico per una nazione. Oggi la coscienza è senza alcuna formazione.
· Sovente neanche noi Chiesa formiamo la coscienza morale. Lo attesta il fatto che neanche noi viviamo di coscienza morale.
· Ricordiamoci del proverbio antico: “Qui spernit modica paulatim decidet” - chi disprezza le piccole cose cadrà a poco a poco (Sir 1,19). 
[bookmark: _Toc373525184][bookmark: _Toc373526035]24 Novembre 2013
· Vi sono dei principi di morale che vanno ben chiariti, evidenziati, specificati, illuminati. Ma soprattutto essi vanno messi nel cuore. 
· Un principio di retta moralità vuole che ognuno sia obbligato a difendere il bene comune e di ciascuno in particolare.
· Non può esistere il bene comune se viene violato il bene del singolo. 
· È proprio del bene comune cercare il bene di ogni singola persona, il bene più grande, più vero, più santo.
· La ricerca di questo bene comune a volte richiede che si sveli e si riveli il peccato, il misfatto, il male fatto delle persone.
· La rivelazione del “peccato” personale non è però il fine dell’azione. A volte però rivelare il peccato è domandato dal bene comune. 
· Il fine della rivelazione del male dell’altro è però tutto orientato, finalizzato al bene comune, non a recare del male ad una singola persona.
· In questo caso e solo in questo caso è legittimo, è morale dire non male contro una persona, ma dire il male che la persona compie.
· Il bene comune passa anche ponendo un limite al male che la singola persona crea, genera, produce. 
· Se questo male non viene palesato, è il bene comune che viene condannato a soffrire e a soffrire molto.
· Dire male di una persona è una cosa. Dire il male che la persona compie è tutt’altra cosa. Mai si deve dire male di una persona. 
· Mai dire il male di una persona, a meno che questo male non turbi e non ostacoli la ricerca del bene comune e di ogni singola persona.
· È questo un principio altissimo di sana e santa moralità. L’uomo buono mai deve arrecare un danno all’uomo cattivo. 
· Glielo può arrecare solo indirettamente, come rimedio per la creazione e la gestione del più grande bene comune.
· Glielo si può creare solo indirettamente, quando la rivelazione di esso, serve per la salvezza di ogni singola persona in particolare.
· Non vi deve essere però alcuna altra via per operare la salvezza dei singoli. Dire il male fatto da un altro deve essere l’ultimo appello. 
· Questo principio va sempre osservato. La non osservanza ci fa essere denigratori, delatori, omicidi dei nostri fratelli.
· Il vero fine di ogni missionario deve essere uno solo: aiutare ogni uomo perché giunga alla piena conoscenza della volontà di Dio.
· La piena conoscenza della volontà di Dio è che ogni uomo formi con Cristo un solo corpo, una sola vita, una sola adorazione. 
· Se questo è il vero fine di ogni missione all’interno e all’esterno della Chiesa, si comprenderà che nessuno lo potrà raggiungere da solo.
· È anche impossibile perché esso è il frutto di una mediazione che già vive alla perfezione ciò che è essa chiamata a dare agli altri.
· Se il missionario non è in questa conoscenza con ogni sapienza e intelligenza spirituale, neanche la potrà mai dare agli altri. 
· Se neanche la conosce, potrà indicarla? Potrà pregare perché essa si compia? Potrà chiedere a Dio che la conceda ai suoi evangelizzati? 
· Se lui neanche sospetta che vi possa essere, difficile è pensare che possa desiderarla per gli altri. 
· È sempre dal cuore del missionario del Vangelo che tutto parte, tutto si muove, tutto avviene, tutto si compie. 
· Se il cuore del missionario è vuoto, vuoto egli darà. Se è privo di verità e di conoscenza, darà falsità ed errore. 
· Se è malvagio e maligno, darà calunnie, false testimonianze, negazione della verità di Dio che si manifesta nei suoi fratelli. 
· La prima vera missione si deve sempre svolgere nel missionario. 
· È il missionario che deve elevarsi fino alla piena conoscenza della volontà di Dio per la sua vita. 
· È lui che deve possedere questa conoscenza con ogni sapienza e intelligenza spirituale. 
· Perché questo avvenga lui deve ingaggiare una severa lotta contro il peccato, il vizio, le imperfezioni, ogni venialità.
· Il cuore del missionario deve essere purissima abitazione dello Spirito Santo. 
· Lo Spirito Santo viene, prende dimora in lui, lo mette in comunione con la volontà di Dio, lo ricolma di ogni sapienza ed intelligenza.
· Con lo Spirito Santo in Lui ogni giorno conosce in pienezza di verità, giustizia, santità, cosa il Signore desidera e vuole.
· Conosce cosa il Signore vuole da lui e da ogni altro suo figlio a lui affidato perché lo elevi, lo conduca nel suo stesso stato spirituale. 
· Il missionario deve evangelizzarsi lui ogni giorno, lasciandosi formare dallo Spirito Santo, crescendo nella perfetta conformazione a Gesù.
· Il missionario deve vivere da vero figlio del Padre e aggrapparsi al cuore materno della Vergine Maria.
· Se non farà questo e non entrerà nel pieno possesso della conoscenza della divina volontà, la sua missione è totale fallimento. 
· Dona se stesso, ma non dona Dio. Parla di se stesso, ma non parla di Dio. Avvicina al suo cuore, ma non al cuore di Dio. 
· Porta a sé, ma non a Cristo Gesù. Non crea quel movimento ascensionale che deve condurre ogni uomo al possesso del cuore del Padre.
· Il cuore del Padre è tutto nel cuore di Cristo, ricolmato della verità e della sapienza dello Spirito Santo. 
· Un missionario povero di Dio dona solo povertà. La mediazione è tutto nella nostra fede. Tutto è dal mediatore. 
[bookmark: _Toc373525185][bookmark: _Toc373526036]25 Novembre 2013
· Dinamica è la nostra fede e anche la nostra verità. Dinamica necessariamente dovrà essere la nostra religione.
· Dinamici dovranno essere il nostro rapporto con Dio, la nostra obbedienza, ogni nostra risposta alla Parola del Signore. 
· La staticità non appartiene all’uomo, perché immerso da Dio in un vortice di perenne crescita, cammino, modifica dei suoi pensieri.
· Ciò che è stato, viene travolto da ciò che è. Ciò che è, viene abbandonato, perché la novità sempre incombe sulla nostra vita.
· Al progresso materiale, tecnologico, per le cose di questo mondo non sempre corrisponde un altrettanto progresso morale e spirituale. 
· Si eleva l’uomo nel rapporto con le cose, non lo si eleva nel rapporto con il suo Dio. 
· Si vuole l’uomo mobile in una religione fissata, bloccata, non nel pensiero di Dio che è sommamente dinamico, bensì in quello dell’uomo.
· Spesso l’uomo tende a chiudersi, smarrendosi in ciò che è stato, senza alcuna possibilità di aprirsi a ciò che necessariamente dovrà essere.
· La dinamicità appartiene alla stessa legge di natura che è stata scritta da Dio nel profondo di ogni cuore.
· Avendo scritto nell’uomo l’immagine di sé, Dio lo ha creato dinamico, aperto, sapiente, intelligente, capace di perenne novità. 
· La novità dell’uomo è la santità. Essa non è però un’ascesi pensata dalla creatura, cucita sulle spalle partendo dalla volontà di ciascuno. 
· La santità è dinamicità, sviluppo, capacità di assumere nella propria vita il Dio vivo che viene per fare nuove, oggi, tutte le cose. 
· Lui viene per ricolmare di novità i nostri giorni: novità di giustizia, amore, misericordia, conversione, elevazione.
· La novità che dobbiamo costruire in noi stessi è la verità di Dio. 
· Spesso questa è imprigionata in delle raffigurazioni del passato, vere, verissime, ma che oggi non sono più la pienezza della verità.
· L’errore è di fermarci solo al Dio di ieri, che ha operato cose grandi, grandissime, ma in una modalità e in una forma che oggi non vanno.
· È Dio che ha deciso che non possano e non debbano andare. Lui è perenne novità di santità, carità, giustizia, verità, misericordia.
· Anche i profeti spesso sono chiusi in delle raffigurazioni di Dio che necessariamente devono essere abbandonate. 
· Dio irrompe nella loro vita e con intervento forte, risoluto, deciso, energico, li invita a cambiare. 
· Pietro è povero. Non ha nulla. Ha le tasche vuote. “Io non ho né oro e né argento. ho una ricchezza molto grande che ti posso dare”. 
· Dice al paralitico: “Alzati, cammina, nel nome di Gesù Cristo il Nazareno”. Dona la ricchezza più grande: Cristo che lui portava nel cuore. 
· Cosa deve dare il cristiano ad ogni uomo seduto davanti alla porta della Chiesa, incapace di entrare in essa? Deve dare Cristo Gesù. 
· Quello che ho te lo do. Nel nome di Cristo Gesù risuscito la tua anima, il tuo spirito. Metto in movimento il tuo corpo. 
· Cristo Gesù deve essere per noi ricchezza, onore, gloria, vita, speranza, pace, redenzione, risurrezione. 
· Il cristiano non ha mezzi, non ha oro, non ha argento, non ha ricchezza. È il più povero tra tutti i poveri della terra. 
· Però ha una ricchezza infinita nel suo seno, nel suo cuore e questa ricchezza è Cristo. Donando Cristo, dona al cuore la vita. 
· Il cristiano dona Cristo alle anime e le anime risuscitano. L’anima soffre, perché ha bisogno di Cristo.
· Cristo è nostra vita, gioia, pace, salvezza, redenzione, risurrezione. Tutto è Cristo per te, cristiano. 
· Sei povero, ma sei ricco. Non hai niente, ma possiedi tutto. Tu hai le tasche vuote, ma il cuore pieno. 
· Tu non lavori per la terra, lavori per il cielo. Tu puoi arricchire la Chiesa. Tu puoi fare nuovo il mondo. 
· Tu devi fare innamorare di Cristo, donando Cristo. È la tua missione. Il tuo dono. È il dono che devi dare al mondo. 
· Fai ricco il mondo, perché gli dai una ricchezza infinita, eterna, divina. Dai Cristo che è la vita di ogni cuore, anima, corpo. 
· Oggi ci sono dei messaggi, che non vengono dal Cielo, vengono dal mondo e vorrebbero snaturare la nostra missione. 
· Ci vorrebbero rendere missionari dell’uomo per l’uomo. E questo non può essere. Noi non siamo missionari dell’uomo per l’uomo. 
· Noi siamo missionari di Cristo per l’uomo. Ma non per lasciare l’uomo nella sua natura di peccato, di morte. 
· Noi siamo missionari di Cristo per dare Cristo vita dell’uomo. Per dare Cristo rigenerazione e risurrezione dell’uomo.
· Questo esige che ci ricolmiamo di Cristo ogni giorno, viviamo per Cristo, sentiamo Cristo nel cuore, per  dare Cristo agli altri, sempre. 
· Cristiano, sei grande presso Dio, la terra, gli uomini, perché hai questa ricchezza infinita dentro di te. Non c’è ricchezza più grande. 
· È una ricchezza eterna. Hai tutto il Cielo nelle tue mani. Dona il Cielo all’uomo e lo renderai gioioso.
· Il cuore gioisce quando riceve la sua vita, la pienezza della vita. Il mondo ha bisogno di te, cristiano.
· Devi dare Cristo in modo gioioso, semplice, vero, autentico. Tu non sei artefatto. Noi non sei studioso di modalità. 
· Devi dare Cristo in modo semplice. Come Pietro: non ho nulla. Ti do Cristo. Alzati, cammina. È Lui il solo bene che possiedo. 
· Non fece Pietro una predica lunga per spiegare all’uomo chi era Cristo. Glielo diede. Il Cristo donato, diede vita al suo corpo. 
· La Vergine Maria, quando entrò nella casa di Elisabetta non fece una teologia sullo Spirito Santo, per dire cosa sarebbe avvenuto.
· Diede lo Spirito Santo e quella casa si illuminò. Quest’uomo ricevette Cristo e il suo cuore sussultò. 
· Il mondo ha dimenticato Cristo e noi dobbiamo darlo. È questa la gioia che dobbiamo dare al mondo, perché Cristo è la gioia dei cuori. 
· Pensaci, cristiano, riflettici, agisci. Vai avanti, non ti stancare, non ti fermare, non ti perdere, non ti arrendere.
· Cristiano, non farti vincere da questo mondo che dice che Cristo non deve essere dato. Non ti lasciare confondere da nessun’altra parola. 
· La tua missione non viene dagli uomini, viene da Dio, viene dallo Spirito Santo, viene dalla Vergine Maria. 
· Ed è questa la missione vera per la salvezza del mondo. Una cosa sola è necessaria all’uomo: Cristo. Donalo.
· Sei nato per questo, cristiano. Non hai altri compiti. Questo desiderio di Cristo fallo diventare tuo desiderio, tuo cuore, tuo vita. 
[bookmark: _Toc373525186][bookmark: _Toc373526037]26 Novembre 2013
· Conosciamo la storia passata. Sappiamo ciò che è stato ieri. Ignoriamo ciò che avverrà fra un secondo, un istante. 
· Il futuro non è nelle nostre mani. È questa una verità che ogni giorno si rivela in tutta la sua onnipotenza. 
· Se facciamo una verifica scopriamo che nella nostra vita poche cosa dipendono da noi, dalla nostra intelligenza, saggezza, potere, governo. 
· Il 99% non sono nelle nostre mani. Non possono essere da noi governate. C’è qualcosa che ci sovrasta. È oltre la nostra portata. 
· Noi progettiamo, studiamo, pensiamo, decidiamo, legiferiamo, ma poi c’è sempre l’imponderabile, l’impensabile.
· C’è il non legiferatile, il non prevedibile che puntualmente avviene, accade e manda in frantumi tutte le nostre previsioni.
· Qualcuno potrebbe obiettare: allora siamo tutte vittime del caso, di un destino cieco, di un fato crudele? Nulla di tutto questo. 
· C’è una verità molto più profonda che va messa in luce, posta in evidenza, offerta alla sapienza e all’intelligenza dell’uomo. 
· Dio ha deciso, nella sua eterna sapienza e saggezza, che la nostra vita fosse vissuta sempre in due, mai da soli. 
· La nostra è in due: Dio con l’uomo e l’uomo con Dio. Mai l’uomo da solo. Se l’uomo vive la vita senza Dio, la sua non è più vita. 
· Gli manca il soggetto che fa sì che la vita sia veramente vita, e non una vita di morte. Ora l’uomo ha deciso di vivere la sua vita da solo. 
· Non vuole Dio come il suo partner eterno, divino, sapiente, intelligente, Creatore e Signore della sua vita. 
· Ha deciso si farsi da se stesso. Questa decisione è solo di morte non di vita, di distruzione non di edificazione.
· Questa decisione è di male non di bene, di disorientamento non di orientamento, di povertà non di ricchezza.
· Non c’è vita senza Dio. Mai ci potrà essere. Dio non è un accidente, un surrogato, un optional, una parte secondaria nella vita dell’uomo. 
· Lui è la parte essenziale, principale. Lui è la vita eterna. Lui è più che ossigeno, acqua, nutrimento per il nostro corpo. 
· Lui è più che la luce per gli occhi e il suono per gli orecchi. Lui è più che ossigeno, acqua, nutrimento, luce, suono, ogni altra cosa. 
· Lui è il vero principio vitale di noi stessi, è più che la nostra anima, più che il nostro corpo, più che la nostra intelligenza. 
· Lui è l’anima della nostra anima, l’intelligenza della nostra intelligenza, la saggezza della nostra saggezza, la vita della nostra vita. 
· Decidere di vivere senza di Lui, è scegliere la morte per sempre. È optare per la non vita.
· Nella missione evangelizzatrice la verità è tutto per il missionario. Alla verità sempre si deve aggiungere la grazia. 
· Se la verità è inesistente, se la missione è solo un insieme di desideri, mai si potrà incidere profondamente nei cuori. 
· Oggi nella missione si procede quasi per desideri, per aneliti del nostro cuore, per aspirazioni della nostra mente.
· La forma necessaria al missionario per essere un vero testimone dell’amore di Cristo è di celebrare con Gesù uno sposalizio d’amore puro.
· Quando Gesù chiama, a Lui si deve consegnare mente, cuore, volontà, desideri, sogni, attese, speranze, pensieri, progetti, immaginazione.
· Quando Gesù chiama si deve rompere in modo radicale con il passato. La rottura a volte deve essere anche drastica, repentina, immediata. 
· Quando Gesù chiama, non si può vivere per Lui e per noi, con noi e con Lui, in noi e in Lui. 
· Da noi, per noi, con noi, in noi si deve saltare in Lui, per essere da Lui, con Lui per Lui. 
· Quando Gesù chiama si deve distruggere ciò che noi siamo stati o vorremmo essere, per divenire ciò che Gesù vuole che noi siamo.
· Quando Gesù chiama, ci si deve spogliare e svestire di noi, per vestire Cristo nella nostra vita. 
· Quando Gesù chiama, Lui chiama per donarci tutto ciò che è suo. 
· Cosa è suo? Suo è il Padre e lo Spirito Santo. Sua è la Madre di Dio. Suo è il mondo da evangelizzare, condurre nella giustizia e nella pace.  
· Suo è il desiderio di morire per ogni uomo. Sua è la volontà di essere sempre del Padre nello Spirito Santo. Sua è la missione di salvezza.
· Quando Gesù chiama, Lui ci dona tutto di Sé e in questo tutto vi è il Cielo e la terra. 
· Ci dona la terra perché noi la trasformiamo in un Cielo. Quando Gesù chiama, ci dona tutta la sua vita divina ed umana. 
· Qual è la sua vita umana che ci dona? Lui ci dona la sua corona di spine, i suoi flagelli, la sua derisione, i suoi sputi, la sua croce.  
· Lui ci dona anche la sua risurrezione e la sua vita eterna. Ci dona il suo Paradiso, la sua gloria infinita. 
· Questa è l’eredità e la dote di Cristo che è data per intero alla sua sposa.
· La sposa cosa deve donare a Cristo Gesù? Il suo corpo, la sua anima, il suo spirito, perché vengano trasformati, redenti, santificati.
· Questo scambio deve essere quotidiano, anzi attimo per attimo. 
· Nessuna missione di Cristo potrà essere svolta da noi, se noi non celebriamo questo quotidiano sposalizio con Gesù Signore.
· Quando Gesù chiama, ti chiama perché tu sia la continuazione nel tempo della sua storia, della sua vita. 
· La sua storia, la sua vita è stata annientata dalla sordità degli uomini, dal loro cuore incirconciso e impuro. 
· La sua vita, la sua storia è stata consegnata alla croce, appesa al palo. 
· Quando Gesù chiama, non puoi pretendere che la tua vita non sia appesa al palo, non venga inchiodata su una croce. 
· Solo chi si lascia crocifiggere dall’uomo potrà redimere l’uomo. 
· Si evangelizza dalla croce, si lavano le anime con il proprio sangue, che è il sangue di Cristo, perché il sangue del suo corpo. 
· Se non si versa quotidianamente il sangue di Cristo, dal suo corpo, dalla croce mai vi potrà essere vera evangelizzazione, vera missione. 
· Si dicono parole, ma non si redimono i cuori. 
· I cuori si redimono, se lavati con il sangue dell’Agnello immolato versato oggi dal corpo visibile che è il cristiano.
[bookmark: _Toc373525187][bookmark: _Toc373526038]27 Novembre 2013
· Gesù si può seguire in un solo mondo, divenendo visibilmente Lui. Gesù si segue vivendo tutto di Lui: vita e morte, gioia e dolore. 
· Gesù si segue per essere ad immagine di Lui, per essere crocifissi nel corpo e nello spirito. 
· Solo il cristiano che si lascia fare da Gesù ad immagine di Lui potrà operare per la redenzione del mondo, per la salvezza della storia. 
· È questa una perenne creazione. Cristo Gesù deve “creare” se stesso in noi.
· Deve “fare” se stesso nel nostro corpo, nel nostro spirito, nella nostra anima.  
· Deve “modellare” se stesso nella nostra storia. Questa creazione di se stesso è ininterrotta, quotidiana, senza alcun intervallo. 
· Chi non permette o non vuole o non desidera o impedisce che Cristo crea se stesso in lui, mai potrà essere un vero evangelizzatore. 
· si ci lascia fare ad immagine perfetta di Cristo per opera dello Spirito Santo, oppure si è preclusi dall’opera di evangelizzazione. 
· Solo Cristo è l’evangelizzatore del Padre. Solo Cristo è l’evangelizzatore di se stesso e chi è una cosa sola con Gesù Signore. 
· In questa opera ardua, impossibile per le solo forze umane, l’aiuto viene dal Cielo, discende da Dio,.
· L’aiuto è infuso nel cuore e nello spirito per opera del Paràclito, del nostro Consolatore e Avvocato Divino. 
· L’aiuto però va impetrato con preghiera incessante. L’evangelizzatore mai deve rimane un solo attimo senza preghiera.
· L’evangelizzatore ha solo il corpo sulla terra. Anima, spirito, pensieri, sentimenti, cuore, desideri devono essere fissi in Dio. 
· La comunione con Dio deve essere senza alcuna interruzione. 
· Deve essere comunione di volontà, desideri, pensieri, carità, giustizia, verità. La missione è questa comunione. È in questa comunione.  
· Questa comunione deve trasformarsi in unità perfetta. È il cammino che il discepolo di Gesù dovrà sempre compiere. 
· Ecco la missione del cristiano: Andare, salvare, convertire cuori, anime, pensieri, le volontà, desideri, aspirazioni, attese. 
· Andare, salvare, convertire ogni uomo, tutto l’uomo, sempre, ogni giorno. 
· Tutto l’uomo è: anima, corpo, spirito, tempo, eternità, presente, futuro. 
· Tutto l’uomo non è una parte dell’uomo. Una sola sua componente. A nulla serve salvare il tempo e perdere l’eternità. 
· Questa missione dovrà essere vissuta senza alcuna interruzione, senza mai fermarsi, mai stancarsi, mai voltarsi indietro. 
· Mai ci dovrà lasciare prendere dalla tentazione che vuole che noi ci arrendiamo, veniamo meno, ci dimettiamo dalla missione. 
· Se facciamo questo, non siamo come Gesù. La nostra missione dovrà essere vissuta alla maniera di Gesù, perché essa è la missione di Gesù. 
· La Vergine Maria è la compagna fedele che mai abbandona i missionari di suo Figlio Gesù. 
· Li prende per mano dal primo istante e li conduce sulle  vie del mondo, tenendoli stretti al suo cuore, fino all’ultimo giorno. 
· Senza la presenza della Vergine Maria, nessuno potrà mai essere un buon missionario di Gesù. 
· Inizierà, ma non finirà. Comincerà, ma nulla porterà a termine. È impossibile senza di Lei.
· Ecco il mistero che si deve compiere durante la missione: lo sposalizio eterno tra l’anima e Cristo Gesù. 
· Questo sposalizio si compie e si celebra solo sulla croce. Cristo è crocifisso nel corpo, anche la sposa dovrà essere crocifissa nel corpo. 
· Una sola croce, un solo olocausto, una sola sofferenza, un solo corpo, un solo spirito, una sola anima, una sola vita.
· La missione è la via perché questo sposalizio venga celebrato. E mentre si celebra questo sposalizio, si salva il mondo. 
· Se questo sposalizio non viene celebrato, nessuna anima mai potrà salvarsi. Manca il nostro olocausto d’amore e di grazia. 
· Vuole divenire con te una sola cosa per l’eternità.  Lo Sposo eterno vuole divenire con la sua sposa una cosa sola per l’eternità. 
· Questo si può compiere solo sulla croce, dalla croce. È questo sposalizio la fonte della vera gioia. 
· Esso ci apre le porte dell’eternità beata, del Paradiso. 
[bookmark: _Toc373525188][bookmark: _Toc373526039]28 Novembre 2013
· Chi lavora nel campo del Signore deve sempre distinguere sogno, desiderio, volontà dell’uomo e verità, rivelazione, volontà del Signore. 
· Noi possiamo anche sognare un campo di grano senza zizzania. 
· Possiamo anche coltivare desideri di pace universale, giustizia globale, vera comunione tra gli uomini, grande solidarietà.
· Possiamo avere una nostra volontà nel progettare il lavoro nella vigna di Dio. 
· Ma è ciò che viene dal nostro cuore, dalla nostra mente, dai nostri desideri. Ma Dio cosa pensa, cosa vuole, cosa ordine.
· Cosa lui comanda, cosa ha stabilito, cosa intende stabilire, quale decisione ha preso, quale decisione vorrà prendere?
· Quando si lavora per il regno di Dio, quando si è nella vigna del Signore, quando si coltiva il suo campo di grano…
· All’uomo non è lecito sognare, immaginare, volere, desiderare, progettare, realizzare alcun disegno che non sia quello del Padre celeste. 
· È Lui, solo Lui, che ha il governo di ogni lavoro da eseguire nella sua vigna, nel suo campo. 
· Vi sono due pastorali possibili. La prima è quella che decide l’uomo. La seconda è quella che decide il Signore. 
· Quella decisa dall’uomo mai potrà produrre frutti di salvezza. 
· Può anche generare chiasso, entusiasmo, può radunare masse oceaniche, può creare consensi, può suscitare attese umane. 
· Questa pastorale non costruire, non edifica, non genera Cristo nei cuori. 
· È una pastorale di morte non di vita, è umana non divina, è per le cose della terra, non per quelle del cielo. 
· Può essere anche pastorale spettacolare, ma alla fine i cuori sono sempre vuoti di Cristo Gesù. 
· Inizia la Novena dell’Immacolata. Ci si prepara a celebrare con gioia la Vergine Maria nel suo primo istante della sua vita. 
· Ogni fedele e devoto della Vergine Maria, con una antica invocazione, deve chiede alla Madre celeste di renderlo degno di poterla lodare.
· “Dignare me laudare te, Virgo sacrata. Da mihi virtutem contra hostes tuos”.
· “Rendimi degno di lodare te, Vergine santa. Dammi la forza contro i tuoi nemici”. 
· Nessun uomo sulla terra è capace di celebrare degnamente le lodi della Vergine Maria. 
· Tutte le parole umane, le frasi più nobili, i concetti più elevati e profondi sono sempre inadeguati. 
· La Vergine Maria è infinitamente oltre ogni nostro pensiero, ogni nostra formulazione di lode.
· È infinitamente oltre ogni nostra concettualizzazione dell’altissimo mistero che il Padre celeste ha voluto e vuole realizzare per lei.
· Solo lo Spirito Santo può cantare in tutta verità le lodi della sua Mistica Sposa, della vera Figlia del Padre, della Madre del Verbo. 
· Lui però ha nascosto tutto nel suo cuore, ha sigillato il mistero della Madre di Dio, di volta in volta dona qualche goccia di conoscenza.
· Lui agisce così perché vuole che mai ci abituiamo alla grandezza della Madre celeste.  
· La Vergine Maria dovrà essere sempre più nuova ai nostri occhi, sempre più vera, sempre più immersa nel mistero.
· Dovrà essere sempre più eccelsa ed elevata, sempre più facente parte in modo unico della mistero della redenzione. 
· Così agendo ci dona la gioia di scoprire sempre cose nuove sulla Madre di Dio, cose inimmaginabili anche per la fantasia più fantasiosa. 
· Questa grazia dobbiamo chiederla sempre anche alla Vergine Maria. Lodare degnamente la Vergine Santa  è pura grazia di Dio. 
· Lui ha pensato e fatto così la Madre del suo Divin Figlio. 
· Lui deve concederci la sapienza, la saggezza, l‘intelligenza per comprendere la bellezza del suo Capolavoro. 
[bookmark: _Toc373525189][bookmark: _Toc373526040]29 Novembre 2013
· La Vergine Maria è il vero Capolavoro di Dio. È lo splendore della sua creazione. È l’ideale perfettissimo di ogni opera del Padre. 
· È opera così unica, così originale, così speciale, così particolare che anche se volesse, non ne potrebbe creare una simile. 
· Maria è l’unicità di Dio. La sua immagina esatta. In Lei può rispecchiarsi quasi per intero. 
· Può vedere se stesso più che nell’intera sua creazione. Possiamo affermare che la Vergine Maria è l’immacolata concezione di Dio. 
· Questa affermazione significa una cosa sola: Maria, nel disegno eterno di Dio, è l’opera nella quale non si riscontra alcuna imperfezione. 
· In tutte le altre creature, uomini e angeli, Dio può trovare dei difetti, avrebbe potuto crearli in un altro modo. 
· Maria poteva essere creata solo in questo modo e in nessun altro. Se un altro modo fosse stato possibile, Dio l’avrebbe fatto. 
· Nessuna bellezza deve essere negata a Maria. Nessuna santità. Nessuna perfezione. Nessuna virtù. 
· È questo il motivo per cui Dio si può rispecchiare tutto in Maria.
· Quanto Elifaz dice degli Angeli e degli uomini, mai potrà essere detto per la Vergine Maria.
· “Può l’uomo essere più retto di Dio, o il mortale più puro del suo creatore? 
· Ecco, dei suoi servi egli non si fida e nei suoi angeli trova difetti…
· Quanto più in coloro che abitano case di fango, che nella polvere hanno il loro fondamento! 
· Come tarlo sono schiacciati, sono annientati fra il mattino e la sera, senza che nessuno ci badi, periscono per sempre. 
· Non viene forse strappata la corda della loro tenda, sicché essi muoiono, ma senza sapienza?” (Gb 4,17-21). 
· Di Maria la nostra lode può proclamare tutto il bene, il bene pensato e da pensare, immaginato e da immaginare.
· Può cantare la bellezza vista e quella da vedere. Alla Vergine Maria manca solo la divinità, l’eternità.  
· Ogni altra cosa le è stata conferita da Dio. Lei non è stata privata di nessuna bellezza fisica, spirituale, morale. 
· Dio l’ha voluta senza alcuna macchia. L’ha voluta tutta bella. Tutta santa,. Tutta perfetta. Interamente vestita di sole. 
· Grande sei tu, Vergine Immacolata. Il Cielo e la terra oggi si inchinano dinanzi alla tua grandezza e celebrano in eterno la tua bellezza.
· Incanta e rapisci il mio cuore, Vergine tutta Bella, perché in te io possa contemplate tutta la grandezza e bellezza del mio Salvatore. 
· Il Vangelo è in tutto simile ad una espressione algebrica. In essa è sufficiente apportare la più piccola modifica e il risultato salta. 
· Prendiamo  ad esempio la seguente espressione. È chiaro che il risultato è dal rispetto di ogni simbolo in essa contenuto.
· E = p. 2. 2m. ; E → i¯h. ∂. ∂t. ; p → −i¯h∇ i¯h. ∂. ∂t ψ = (−i¯h∇). 2. 2m ψ = −¯h. 2. 2m. ∇. 2 ψ.
· Se io cambio anche uno solo dei simboli, il risultato non è più lo stesso. È completamente falsato. Non è più vera equazione. 
· E = p. 2. 3m. ; E → i¯h. ∂. ∂t. ; h → −i¯h∇ i¯h. ∂. ∂t ψ = (−i¯h∇). 2. 2m ψ = −¯h. 2. 2m. ∇. 2 ψ.
· Nella seconda espressione vi è stato il cambio di un numero e di una lettera. Cambio apparentemente insignificante. Quasi invisibile.
· Eppure questa semplice variazione, farà sì che il risultato mai sarà raggiunto. Un solo numero o simbolo cambia, tutta la sostanza cambia. 
· Il Vangelo è un insieme unico e inseparabile di verità, che forma una sola verità, una sola espressione di salvezza.
· Povertà in spirito, misericordia, opera di pace, mitezza, purezza del cuore, persecuzione per la giustizia, fame e sete di Dio.
· E ancora: vocazione, missione, grazia, verità, giustizia, santità, Chiesa, comunità, sacramenti, conversione, pentimento, perdono. 
· Elemosina, tempo, eternità, vita eterna, comunione dei santi, preghiera, umiltà, mortificazione, crescita in sapienza e grazia.
· Potremmo ancora aggiungere qualche  altra cosa, ma per il momento è opportuno fermarsi a questi elementi essenziali, principali.
· Se io in tutti questi elementi ne tolgo anche un solo l’equazione evangelica non funziona più. Tutto quello che faccio, non è più Vangelo.
· Tutti questi elementi vanno sempre esaminati, considerati, presentati nel loro insieme, nella loro unità, come sola espressione evangelica.
· Oggi da tutti è auspicata una economica capace di parlare all’uomo il linguaggio del vero amore. Cosa ci dimentichiamo di dire?
· Il vero amore lo può parlare solo chi è vero discepolo di Gesù, chi si alimenta di grazia e verità, chi si nutre di Eucaristia, di Parola. 
· Non credo proprio che gli speculatori siano discepoli di Gesù e neanche dei cristiani. Forse sono battezzati, ma non sono cristiani.
· Quale dovrà essere allora il compito, la missione della Chiesa, di un Papa, un Vescovo, un Presbitero? Formare dei buoni cristiani.
· Il compito della Chiesa non è solo annunciare verità santissime. Il suo compito è quello di fare i cristiani, fare i discepoli di Gesù.
· Questa è un’opera difficile, quasi impossibile, se colui che è chiamato a questa missione non è lui per primo vero discepolo del Signore.
· Il vero cristiano non si forma con brandelli di veri, si forma con la pienezza della verità evangelica e con il dono della grazia.
· Oggi la verità evangelica è stata cancellata dalla mente dello stesso discepolo di Gesù. Quale speranza possiamo nutrire? Nessuna.
· Il Vangelo è tempo ed eternità. È tempo con il quale si conquista l’eternità. I beni di questo mondo a questo servono. Non ad altro.
· Se nel cuore non infondiamo la nozione di eternità, il desiderio della sua conquista, quale economia cristiana i potrà mai costruire?
· Chiesa di Dio, ti si chiede serietà nel tuo annunzio. Non puoi dire verità separate, sganciate, disperse, slegate, isolate.
· Chiesa di Dio il tuo compito è di dire tutto il Vangelo, senza alcuna parzialità, alcuna slegature tra le verità che lo compongono.
· Chiesa di Dio, la tua missione è di creare, formare, generare i cristiani. È il cristiano che vive il Vangelo e solo Lui.
· Ricordalo, Chiesa di Dio! Se non formi cristiani, parli al vento. Gesù non parlò mai al vento perché si formò i suoi discepoli.
· Formare un cristiano si può. A condizione che lo si impasti con il proprio sangue versato dalla croce di un martirio quotidiano.
· Stolti che siamo noi uomini a credere nella giustizia oggettiva. La giustizia oggettiva non esiste neanche sulla carta.
· Non è oggettiva neanche sulla carta perché sovente in netto contrasto con la verità oggettiva dell’uomo.
· Se la verità oggettiva dell’uomo è resa falsità soggettiva dall’uomo, la legge potrà mai essere oggettiva, dal momento che è soggettiva?
· Legge e giustizia sono fatte sempre dagli uomini. Non solo sono fatte dagli uomini, da essi anche interpretate. 
· Gli uomini possono essere giusti, ingiusti, onesti, disonesti, dalla coscienza pura e santa, ma anche dalla coscienza vendibile.
· Gli uomini possono essere ideologizzati, schierati, classificati, orientati, prevenuti, finalizzati, disinteressati, molto interessati.
· Stolti che siamo noi uomini quando pensiamo che vi possa regnare l’oggettività in ogni cosa.
· Esiste l’oggettività in sé. Quando però l’oggettività è colta dall’uomo, all’istante si trasforma in soggettività. 
· Cosa vi è di più oggettivo del Vangelo, della verità rivelata, della Parola del Signore, del deposito della fede?
· Eppure non appena la Parola del Signore viene assunta dal cuore dell’uomo, quasi sempre è ridotta a menzogna, falsità, vanità, errore.
· Tutti i guai dell’uomo è l’uomo che le provoca. Possono essere modificate tutte le leggi, tutti gli statuti, tutte le prescrizioni.
· Se l’uomo rimane sempre lo stesso, se non cambia, non muta, non si aggiorna nella coscienza e nel cuore, a nulla serve.
· Come ciclone distruttore, opera disastri in ogni cosa. Ma il cuore dell’uomo solo uno lo può cambiare: Cristo Signore.
· Cristo Signore lo cambia attraverso lo Spirito Santo nella mediazione della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
· Cristo Gesù lo cambia attraverso la sua conversione, il suo pentimento, il ritorno nella casa del Padre.
· Ma Cristo oggi viene rinnegato, rifiutato, crocifisso nuovamente dalla moderna società. Cosa allora rimane?
· Rimane una cosa sola: la dilagante soggettività in ogni cosa: nel diritto, nell’economia, nella scienza, nel pensiero, nella morale.
· È vera stoltezza pensare di abolire la corruzione, lasciando l’uomo corrotto. Come è stoltezza abolire per legge l’immoralità?
· Se si lascia l’uomo immorale, corrotto, concupiscente, avaro, superbo, invidioso, accidioso, l’oggettività è cancellata. 
· Questa verità vale anche per la Chiesa. Pensare, sognare una società diversa, senza fare i cristiani è stoltezza.
· Se fosse possibile fare una società pura, santa, moralmente ineccepibile senza Cristo, Cristo sarebbe morto invano.
[bookmark: _Toc373525190][bookmark: _Toc373526041]30 Novembre 2013
· Festa dell’Immacolata. La Chiesa celebra il primo istante della vita della Donna che Dio ha scelto fin dall’eternità.
· L’ha scelta per essere la Madre del suo Figlio Unigenito.
· Nel popolo di Dio si pensa la Vergine Maria sia stata preservata dal Padre celeste dal contrarre la macchia del peccato originale. 
· Ella è concepita senza l’eredità di Adamo. È generata piena di grazia. Dio abita in Lei fin dal primo momento della sua vita. 
· Lei inizia ad esistere così; tutta pura, tutta bella, tutta santa, immacolata. 
· Questa verità è tanta, ma non è tutta. La gloria di Maria va ben oltre. Ella non è simile ad Eva, pari a lei. 
· La Vergine di Nazaret è infinitamente oltre tutto l’universo creato, angeli e uomini compresi. 
· Non vi è creatura né sulla terra e né nei cieli, nella quale Dio possa rispecchiarsi, vedersi in tutto il suo splendore.
· Può vedersi in tutto il suo splendore di grazia, verità, santità, onnipotenza, luce, amore, giustizia, misericordia, carità. 
· Possiamo dire che Dio in Maria vede tutto se stesso. È come se in Lei Dio avesse creato un altro se stesso. 
· È come se Dio per conoscere la sua grandezza avesse bisogno di questo specchio umano. 
· Dio crea lo specchio perfetto, si guarda in esso, si riconosce. Questo sono io, proprio io. Maria è la verità creata di Dio. 
· Riflettiamo un momento. Dio ha creato il cielo e la terra. In questo specchio può riflettere la sua onnipotenza, saggezza, verità. 
· Ha creato gli Angeli. In essi riflette qualcosa della sua eterna luce. Ha creato l’uomo a sua immagine e somiglianza. 
· In lui ha posto in modo assai tenue la sua comunione trinitaria, la sua saggezza, sapienza, vita. 
· Riflette qualcosa di sé, ma non riflette tutto se stesso. Tutto l’universo creato mai potrà contenere Dio. 
· Egli l’immenso, l’infinito, l’eterno. Il divino, l’immortale, il santo. È in ogni cosa, ma sempre sopra ogni cosa. 
· Dio ha compiuto la liberazione dei figli di Israele dell’Egitto. Ha spaccato in due il mare per fare passare il suo popolo. 
· Ha reso pieno di vita un deserto inospitale, compiendo per i figli di Israele segni e prodigi in abbondanza. 
· Ha liberato i prigionieri dalla dura schiavitù babilonese, trasformando in deserto un un giardino per far passare il suo popolo. 
· Baruc così descrive questo grande prodigio di Dio: “Si sono allontanati da te a piedi, incalzati dai nemici. 
· Ora Dio te li riconduce in trionfo, come sopra un trono regale. Poiché Dio ha deciso di spianare ogni alta montagna e le rupi perenni.
· Ha deciso di colmare le valli livellando il terreno, perché Israele proceda sicuro sotto la gloria di Dio. 
· Anche le selve e ogni albero odoroso hanno fatto ombra a Israele per comando di Dio. 
· Perché Dio ricondurrà Israele con gioia alla luce della sua gloria, con la misericordia e la giustizia che vengono da lui” (Bar 5,6-9). 
· In tutti questi “specchi di sé” che Dio ha creato vi è qualcosa di Lui, non vi è tutto il Signore. 
· Dinanzi alla Vergine Maria il cielo tace, la terra fa silenzio, il mare si ferma, gli alberi rimangono immobili.
· Grande è lo stupore che colpisce i loro occhi. Li compisce e li acceca più che gli occhi di Paolo sulla via di Damasco.
· Questa Donna è rivestita di Dio. Il Signore l’ha avvolta di sé, della sua luce divina. L’ha ricolmata del suo Santo Spirito. 
· L’ha resa creatura unica, irripetibile nel suo regno. L’ha fatta bellissima. 
· Ha messo in Lei tutta la bellezza della creazione visibile e invisibile. Più alta di ogni essere angelico. 
· Più splendente di ogni santo. Più ricca di ogni grazia. Più splendente di ogni luce. 
· La Vergine Maria supera in splendore tutta la luce degli angeli e dei santi mesa insieme.
· Supera tutta la loro potenza di intercessione, tutte le loro virtù, tutti i loro meriti, tutta la loro santità. 
· Dio in Lei riesce a specchiarsi, vedersi, contemplarsi, ammirarsi. In Maria non vi è alcun difetto, alcuna imperfezione, alcun macchia. 
· Dio non può dire: Avrei potuto farla più bella, più santa, più splendente, più gloriosa. 
· Non può, perché oltre Lei c’è solo la divinità, c’è Dio nella sua luce eterna e divina. Maria è ai piedi della Trinità. 
· Possiamo dire che è il punto oltre il quale Dio deve fermarsi. Solo l’umanità di Cristo è oltre Maria. 
· Ma il mistero di Cristo è mistero dello stesso Dio. Cristo Gesù è il Verbo eterno che si è fatto uomo. 
· Si celebra la festa dell’Immacolata. Deve essere di contemplazione di questa grandezza in modo da poterci elevare verso di essa. 
· Oggi il mondo manca di trascendenza. Vive di bassa, bassissima immanenza. È incapace di elevarsi. 
· Ogni giorno si sprofonda in un baratro di male e di peccato, i cui frutti nefasti vengono sbandierati ai quattro venti. 
· Dobbiamo dare alla nostra umanità un desiderio nuovo, una speranza nuova, un anelito di cielo, di bellezza eterna, di soprannaturalità. 
· Non possiamo impantanarci nelle sabbie mobili della bassezza morale e spirituale. 
· La Vergine Maria può aiutarci in questo. Può prenderci per mano e innalzarci verso Dio. 
· È allora giusto mettere mettendo ogni impegno a vivere bene questa festa in sua compagnia.
· Lei ci aiuterà, ci innalzerà, ci condurrà verso il Cielo, ci farà innamorare della sua luce, riempirà il nostro cuore di una verità nuova. 
· Ci fa contemplare attraverso la sua vita la divina bellezza eterna del nostro Dio.
· È questa la nostra vocazione: elevarci fino a Dio. Con Lei è possibile. 


[bookmark: _Toc373526042]

INDICE

Sommario
Costantino Di Bruno ‏@MonsDiBruno	1
LA TEOLOGIA	1
IN UN PENSIERO	1
(Volume 2 - 01.06.2013 – 30.11.2013)	1
CATANZARO 2013	1
GIUGNO 2013	3
1 Giugno 2013	5
2 Giugno 2013	6
3 Giugno 2013	7
4 Giugno 2013	9
5 Giugno 2013	11
6 Giugno 2013	13
7 Giugno 2013	15
8 Giugno 2013	17
9 Giugno 2013	19
10 Giugno 2013	20
11 Giugno 2013	22
12 Giugno 2013	24
13 Giugno 2013	26
14 Giugno 2013	27
15 Giugno 2013	30
16 Giugno 2013	31
17 Giugno 2013	33
18 Giugno 2013	34
19 Giugno 2013	36
20 Giugno 2013	38
21 Giugno 2013	40
22 Giugno 2013	42
23 Giugno 2013	44
24 Giugno 2013	46
25 Giugno 2013	48
26 Giugno 2013	49
27 Giugno 2013	52
28 Giugno 2013	54
29 Giugno 2013	56
30 Giugno 2013	58
Luglio  2013	61
1 Luglio  2013	63
2 Luglio  2013	64
3 Luglio  2013	66
4 Luglio  2013	68
5 Luglio  2013	70
6 Luglio  2013	72
7 Luglio  2013	74
8 Luglio  2013	76
9 Luglio  2013	78
10 Luglio  2013	80
11 Luglio  2013	82
12 Luglio  2013	84
13 Luglio  2013	85
14 Luglio  2013	87
15 Luglio  2013	88
16 Luglio  2013	89
17 Luglio  2013	91
18 Luglio  2013	92
19 Luglio  2013	94
20 Luglio  2013	95
21 Luglio  2013	96
22 Luglio  2013	98
23 Luglio  2013	100
24 Luglio  2013	101
25 Luglio  2013	103
26 Luglio  2013	105
27 Luglio  2013	107
28 Luglio  2013	108
29 Luglio  2013	111
30 Luglio  2013	113
31 Luglio  2013	115
Agosto  2013	119
1 Agosto  2013	121
2 Agosto  2013	123
3 Agosto  2013	124
4 Agosto  2013	127
5 Agosto  2013	129
6 Agosto  2013	130
7 Agosto  2013	132
8 Agosto  2013	135
9 Agosto  2013	138
10 Agosto  2013	140
11 Agosto  2013	142
12 Agosto  2013	144
13 Agosto  2013	147
14 Agosto  2013	150
15 Agosto  2013	152
16 Agosto  2013	155
17 Agosto  2013	157
18 Agosto  2013	159
19 Agosto  2013	162
20 Agosto  2013	164
21 Agosto  2013	167
22 Agosto  2013	170
23 Agosto  2013	172
24 Agosto  2013	174
25 Agosto  2013	176
26 Agosto  2013	178
27 Agosto  2013	179
28 Agosto  2013	181
29 Agosto  2013	183
30 Agosto  2013	184
31 Agosto  2013	185
Settembre 2013	189
1 Settembre 2013	191
2 Settembre 2013	192
3 Settembre 2013	193
4 Settembre 2013	195
5 Settembre 2013	197
6 Settembre 2013	199
7 Settembre 2013	200
8 Settembre 2013	202
9 Settembre 2013	204
10 Settembre 2013	206
11 Settembre 2013	208
12 Settembre 2013	211
13 Settembre 2013	215
14 Settembre 2013	217
15 Settembre 2013	219
16 Settembre 2013	222
17 Settembre 2013	225
18 Settembre 2013	229
19 Settembre 2013	232
20 Settembre 2013	234
21 Settembre 2013	236
22 Settembre 2013	237
23 Settembre 2013	240
24 Settembre 2013	242
25 Settembre 2013	244
26 Settembre 2013	246
27 Settembre 2013	248
28 Settembre 2013	250
29 Settembre 2013	253
30 Settembre 2013	256
Ottobre 2013	261
1 Ottobre 2013	263
2 Ottobre 2013	266
3 Ottobre 2013	269
4 Ottobre 2013	273
5 Ottobre 2013	275
6 Ottobre 2013	277
7 Ottobre 2013	279
8 Ottobre 2013	283
9 Ottobre 2013	286
10 Ottobre 2013	289
11 Ottobre 2013	292
12 Ottobre 2013	295
13 Ottobre 2013	297
14 Ottobre 2013	300
15 Ottobre 2013	302
16 Ottobre 2013	304
17 Ottobre 2013	307
18 Ottobre 2013	310
19 Ottobre 2013	313
20 Ottobre 2013	316
21 Ottobre 2013	318
22 Ottobre 2013	320
23 Ottobre 2013	324
24 Ottobre 2013	326
25 Ottobre 2013	328
26 Ottobre 2013	331
27 Ottobre 2013	334
28 Ottobre 2013	337
29 Ottobre 2013	340
30 Ottobre 2013	342
31 Ottobre 2013	345
Novembre 2013	347
1 Novembre 2013	349
2 Novembre 2013	351
3 Novembre 2013	353
4 Novembre 2013	355
5 Novembre 2013	358
6 Novembre 2013	361
7 Novembre 2013	364
8 Novembre 2013	367
9 Novembre 2013	370
10 Novembre 2013	372
11 Novembre 2013	375
12 Novembre 2013	377
13 Novembre 2013	379
14 Novembre 2013	382
15 Novembre 2013	384
16 Novembre 2013	386
17 Novembre 2013	388
18 Novembre 2013	389
19 Novembre 2013	391
20 Novembre 2013	394
21 Novembre 2013	396
22 Novembre 2013	399
23 Novembre 2013	401
24 Novembre 2013	404
25 Novembre 2013	406
26 Novembre 2013	409
27 Novembre 2013	412
28 Novembre 2013	413
29 Novembre 2013	415
30 Novembre 2013	419
INDICE	423

2

image2.jpeg




