[bookmark: _Toc401743827][bookmark: _Toc373525847][bookmark: _Toc443126013][bookmark: _Toc452536568]Costantino Di Bruno ‏@MonsDiBruno 
[bookmark: _Toc373525849][bookmark: _Toc401743829][bookmark: _Toc443126015][bookmark: _Toc452536570][image: http://www.homilyvoice.it/images/twitter_2.jpg]



LA TEOLOGIA 
[bookmark: _Toc373525850][bookmark: _Toc401743830][bookmark: _Toc443126016][bookmark: _Toc452536571]IN UN PENSIERO
[bookmark: _Toc373525851][bookmark: _Toc401743831][bookmark: _Toc443126017][bookmark: _Toc452536572](Volume 7 - 30.11.2015 – 31.06.2016)

[bookmark: _Toc373525852][bookmark: _Toc401743832][bookmark: _Toc443126018][bookmark: _Toc452536573]CATANZARO 2016
[bookmark: _Toc452536574]

Dicembre 2015
[bookmark: _Toc452536575]1 Dicembre 
Satana è il re dei pensieri, ideologie, filosofie, teologie, spesso delle religioni e di chi è fuori della Parola.
[bookmark: _Toc452536576]So che abiti dove Satana ha il suo trono
Sulla terra Satana ha installato il suo trono. È lui il principe di questo mondo. Lui non è dove noi pensiamo che esso sia. Lui è invece dove noi non pensiamo che abiti, regni, governi, domini, imperi. Lui è il re dei pensieri, delle idee, delle ideologie, delle filosofie, delle teologie, spesso è anche il re delle religioni, il re dei sacerdoti, il re degli scribi, il re dei farisei, il re dei sadducei, il re di ogni persona che non è stabilmente ancorata nella Parola di Cristo Gesù. Chi mai oserebbe pensare che un principe dei sacerdoti sia dimora di Satana e che le sue idee e i suoi pensieri religiosi sono il frutto non della mente di Dio ma del principe di questo mondo? Gesù non solo lo pensa, lo dice anche pubblicamente, apertamente ai Giudei: Il padre vostro è il diavolo. Voi non avete il Padre mio per padre vostro, perché non ascoltate le mie parole. Spesso, anzi quasi sempre Satana si introduce con abilità anche nella Parola del Signore.
Chi potrebbe mai pensare che Satana abbia tanta abilità di introdursi nella Parola del Signore? Si introduce non certo per via diretta, ma indiretta: attraverso tutti i lettori, i commentatori, i catechisti, i catecheti, i predicatori del Vangelo, gli studiosi, esegeti ermeneuti e quanti in qualche modo si relazionano con la Parola. È assai facile far divenire la Parola di Dio, parola di Satana. Basta introdurre in essa un semplice cambiamento, interpretare male una sola parola, e tutto risulta sfasato. Non è più Dio che parla ai cuori, ma Satana che ammaestra il mondo servendosi della Parola del Signore. Che forse oggi, quando si parla per frasi slegate, staccate le une delle altre, fatte divenire dogmi di fede, non è Satana che ammaestra il mondo attraverso l’uso scorretto della Parola? Molti Mass Media non stanno divenendo il luogo dove Satana ha installato il suo trono?  Satana è sempre dove noi pensiamo che esso non ci sia.
Chi è un vescovo della Chiesa di Dio? È persona che deve sentire l’odore di Satana e della sua presenza ovunque esso si nasconde. Lui, il vescovo, deve avere il naso dello Spirito Santo. Anzi il vescovo è il naso dello Spirito del Signore. Lui sente la presenza di Satana, avverte il suo odore, che è sempre odore di falsità e di menzogna, e lo mette in luce. Essendo naso dello Spirito Santo deve sempre dichiarare luce la luce e tenebre le tenebre, verità di Cristo quanto è verità di Cristo, e non verità di Cristo quanto non è verità di Cristo. Deve manifestare con divina chiarezza quanto è Vangelo di Dio e quanto non è Vangelo di Dio. Se permette che Satana installi il suo trono, nascondendosi nei cuori e nelle menti, lui è responsabile di ogni falsità che governa il suo territorio. Invece dicendo bene il bene, luce la luce, falsità la falsità, non si macchia di alcun peccato. Il vescovo è l’uomo che dice al mondo la purezza di Gesù Signore.
All’angelo della Chiesa che è a Pèrgamo scrivi: “Così parla Colui che ha la spada affilata a due tagli. So che abiti dove Satana ha il suo trono; tuttavia tu tieni saldo il mio nome e non hai rinnegato la mia fede neppure al tempo in cui Antìpa, il mio fedele testimone, fu messo a morte nella vostra città, dimora di Satana. Ma ho da rimproverarti alcune cose: presso di te hai seguaci della dottrina di Balaam, il quale insegnava a Balak a provocare la caduta dei figli d’Israele, spingendoli a mangiare carni immolate agli idoli e ad abbandonarsi alla prostituzione. Così pure, tu hai di quelli che seguono la dottrina dei nicolaìti. Convèrtiti dunque; altrimenti verrò presto da te e combatterò contro di loro con la spada della mia bocca. Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese. Al vincitore darò la manna nascosta e una pietruzza bianca, sulla quale sta scritto un nome nuovo, che nessuno conosce all’infuori di chi lo riceve” (Ap 2,12-17). 
Perché questo vescovo viene rimproverato? Nella sua persona lui è perfetto. Non è perfetto nella missione. Nel suo territorio regnano dottrine non evangeliche, non pure, non sante. Regnano dottrine che oscurano la verità di Cristo Gesù. Regnano e lui permette che regnino. Sono in mezzo al suo popolo e lui nulla fa per metterle in luce. Un vescovo non deve sradicare le piante cattive. Deve però segnalarle, additarle, mettere una indicazione: pianta non di Cristo Gesù, albero non piantato dal Padre dei cieli, non illuminato dallo Spirito Santo, non santificato dalla grazia di Gesù Signore. Questa è la sua missione: vigilare affinché nessun discepolo di Gesù venga tratto in inganno dalla furbizia e dall’inganno di Satana. La santità personale non serve a Cristo Gesù. A Cristo Gesù serve la santità tutta orientata verso di Lui, verso la sua verità, la sua luce, la sua giustizia, la sua Parola. Un vescovo è santo se la sua missione è santa ed è santa solo se lui è sempre il naso dello Spirito e la spada a doppio taglio che separa e divide ciò che è di Cristo Gesù e ciò ce è di Satana. Un vescovo è mandato nel mondo perché curi solo gli interessi di Cristo, come Cristo è mandato perché curi solo gli interessi del Padre. Curando gli interessi del Padre, Gesù ha curato gli interessi di ogni uomo. Curando gli interessi di Cristo Signore, il vescovo cura gli interessi di ogni uomo. Mai però curerà gli interessi di ogni uomo, se non curerà solo ed esclusivamente gli interessi di Cristo Gesù. Il vescovo deve sempre indicare infallibilmente: questo è il trono di Cristo e quest’altro è il trono di Satana.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutaci a curare gli interessi di Gesù.

1. Il Natale non si celebra per tradizione, perché ormai costume di un popolo. Questa idea è troppo debole. Se per tradizione può anche finire.
1. Il Natale va celebrato perché porta in sé una verità eterna dalla quale dipende tutta la storia degli uomini e anche la loro eternità.
1. Il Natale è evento, storia, accadimento, è fatto realmente accaduto. Non è un fatto che riguarda il passato. Esso determina il presente.
1. Non è il presente della singola persona, ma di tutta l'umanità in ogni settore della vita, che orienta il suo futuro anche dopo la morte.
1. Nessuna verità storica è più essenziale di questa. Nessuna nascita è più vitale di questa. Nessuna persona è più vitale di questa. Nessuna.
1. Rendere banale il Natale è oltraggio a Colui che nasce. Paganizzarlo è peccare con la sua altissima santità. Il Natale è solo il Natale.
[bookmark: _Toc452536577]2 Dicembre 
Se non si ama il Crocifisso, il Prossimo datoci da Dio, se in Lui non si ama ogni prossimo, non ci sarà vita eterna.
[bookmark: _Toc452536578]Maestro, che cosa devo fare per ereditare la vita eterna?
Leggere e vivere la nostra vita nella prospettiva dell’eternità, è la verità che dona luce ad ogni altra verità della nostra umana esistenza. L’amore verso il prossimo è il secondo amore, ma non è il solo amore che ci conduce nell’eternità beata. Il primo amore è per il Signore che va amato “Con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima, con tutta la tua forza e con tutta la tua mente”. Ma cosa significa amare Dio secondo quanto il Signore stesso prescrive nella sua Santa legge? Vuol dire che l’uomo deve osservare, obbedire, ascoltare, vivere, realizzare ogni Parola del suo Dio e Signore. Ama il Signore chi cammina nella sua Parola, chi realizza la sua Legge, chi osserva il suo Comandamento. Amare “il prossimo tuo come te stesso”, è anche comandamento del Signore. Il prossimo va amato non dal cuore dell’uomo, ma dalla Parola di Dio. Niente nell’amore deve provenire dalla nostra volontà, tutto dalla divina ed eterna volontà.
Amare Dio secondo la sua Parola è amare Cristo Gesù, dono di Dio, secondo la Parola di Gesù. Gesù, possiamo bene affermarlo, è il primo prossimo che Dio ci ha donato. Dio ci ha fatto regalo del suo Figlio Unigenito nella carne e vuole che noi lo amiamo come amiamo Lui, Dio stesso. Cosa noi abbiamo fatto di Cristo Gesù? Lo abbiamo inchiodato su una croce. Cosa stiamo facendo oggi di Gesù Signore? Come il sacerdote e il levita, passiamo per la sua strada, lo vediamo Crocifisso, lo nascondiamo perché nessuno lo veda, nessuno lo ascolti, nessuno si lasci parlare da Lui, nessuno possa venire a contatto con la verità. Invece cosa ci chiede il Padre celeste? Che ci fermiamo, prendiamo Gesù Crocifisso e lo collochiamo al centro del mondo, della storia, dei cuori. È Cristo Gesù oggi il prossimo più disprezzato, odiato, insultato, disprezzato. Non si vuole che Lui ci dia fastidio con le sue piaghe.
Se non amiamo Cristo Crocifisso, il prossimo datoci da Dio nel quale e dal quale sarà possibile amare ogni altro prossimo, per noi non ci sarà alcuna vita eterna. È Lui la via che conduce al Cielo, al Paradiso. È Lui la verità del nostro amore verso Dio e verso i fratelli. È Lui che ci insegna dal suo cuore come amare i fratelli, avvolgendoli con il suo amore. Questo Prossimo Divino ed Umano insieme, non può essere sostituito né con la teologia, né con la filosofia, né con le moderne sofistica antropologie o con le ideologie atee del nostro tempo. Neanche lo si può sostituire con la Dottrina sociale della Chiesa. È Cristo la sola ed unica vera legge dell’amore verso l’uomo, ma è anche in Lui e per Lui, dal suo cuore che l’uomo potrà essere amato secondo verità. Se Cristo viene oscurato anche in un solo punto, tutto salta, tutto diviene pensiero mondano, si fa via di falso amore, perché la via del vero amore è il suo cuore. 
Ed ecco, un dottore della Legge si alzò per metterlo alla prova e chiese: «Maestro, che cosa devo fare per ereditare la vita eterna?». Gesù gli disse: «Che cosa sta scritto nella Legge? Come leggi?». Costui rispose: «Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima, con tutta la tua forza e con tutta la tua mente, e il tuo prossimo come te stesso». Gli disse: «Hai risposto bene; fa’ questo e vivrai». Ma quello, volendo giustificarsi, disse a Gesù: «E chi è mio prossimo?». Gesù riprese: «Un uomo scendeva da Gerusalemme a Gerico e cadde nelle mani dei briganti, che gli portarono via tutto, lo percossero a sangue e se ne andarono, lasciandolo mezzo morto. 
Per caso, un sacerdote scendeva per quella medesima strada e, quando lo vide, passò oltre. Anche un levita, giunto in quel luogo, vide e passò oltre. Invece un Samaritano, che era in viaggio, passandogli accanto, vide e ne ebbe compassione. Gli si fece vicino, gli fasciò le ferite, versandovi olio e vino; poi lo caricò sulla sua cavalcatura, lo portò in un albergo e si prese cura di lui. Il giorno seguente, tirò fuori due denari e li diede all’albergatore, dicendo: “Abbi cura di lui; ciò che spenderai in più, te lo pagherò al mio ritorno”. Chi di questi tre ti sembra sia stato prossimo di colui che è caduto nelle mani dei briganti?». Quello rispose: «Chi ha avuto compassione di lui». Gesù gli disse: «Va’ e anche tu fa’ così» (Lc 10,25-37). 
Sacerdote e levita della parabola non sono da condannare. Essi osservano la Legge Antica. Gesù mette loro come protagonisti perché intende modificare proprio quella Legge. La Legge dell’amore verso il prossimo, in caso di urgenza, è posta prima della Legge del tempio. Gesù cambia le regole del Padre. I tempi sono maturi e Lui dona al prossimo in difficoltà priorità sull’osservanza della ritualità, anche se santa e sacra. Quando però non vi è alcun motivo di urgenza, il sacerdote e il levita devono vivere il loro ministero con scrupolosa osservanza e gli altri devono dedicarsi al servizio giusto e santo verso il prossimo. È quanto insegna Pietro con l’istituzione dei diaconi. Questi si dedichino al servizio delle mense. Lui e gli Apostoli si dedicheranno alla preghiera e al ministero della Parola. Ognuno dovrà amare il prossimo secondo il suo carisma, il suo ministero, la sua vocazione, la missione ricevuta dallo Spirito Santo. Tutto però dovrà essere fatto dal cuore di Cristo e con il suo amore di redenzione.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnati ad amare dal cuore di Cristo.
1. Nella Vergine Maria il Signore visse tutta la onnipotenza creatrice e santificatrice, tutta la sua magnificenza e bellezza senza limiti.
1. Se Lui volesse fare qualcosa di più grande, più bello, più santo, più eccelso, più elevato, non potrebbe. Niente oltre la Vergine Maria. 
1. In Maria il Signore ha esaurito la sua onnipotenza di grazia, luce, splendore. Dopo Maria vi è solo la divinità increata, la Beata Trinità.
1. Per creazione, dono, partecipazione tutto Dio si è donato a questa Donna. Nulla è Dio e nulla possiede che non sia anche della Donna. 
1. Lo Spirito Santo era tanto potente in Lei che anche il suo soffio lo emanava, quasi anticipando quanto Gesù farà dopo la sua risurrezione. 
1. Gesù alita sugli apostoli, essi ricevono, sono colmati di Spirito Santo. Maria saluta Elisabetta e lo Spirito Santo la invade, la illumina.
1. Grande è il tuo mistero, Madre, tu sei pieni di grazia, immacolata, santissima, tempio della Trinità fin dal primo istante della tua vita.
1. Madre Bellissima, Donna vestita di Dio, Vergine dimora del Signore, aiutaci ad innamorarci della tua bellezza. Saremmo tutti meno tristi.
1. Chi si innamora di te, Madre dolcissima, e ti ama con amore di vero figlio, possiede una energia sempre nuova. La sua speranza è immortale.
1. Dove tu non vivi nei cuori, Madre, il mondo muore, perché senza di te, il vero Cristo muore nei cuori e la sua luce si spegne nelle menti.
1. Eppure il mondo ha paura di te. Non vuole uscire dalle caverne del suo buio etico per vedere e contemplare te, che sei la gioia degli occhi.
1. Madre, tu però non ti stancare mai di amare l’uomo. Se tu ti stancassi, si spegnerebbe per l’universo il sole della vita, della speranza.
1. Se tu ti stancassi, Madre, il nostro presepe sarebbe senza Gesù Bambino in eterno. Avremmo degli inutili alberi e dei vecchi Babbo Natale.
1. Se tu ti stancassi, il mondo sarebbe senza Gesù, perché la tua missione è quella di partorirlo in ogni cuore come suo cuore, anima, spirito.
1. Madre Santa, non ti stancare mai. Perdona le nostre infinite stoltezze e insipienze. Sii più grande del nostro peccato. Tu sei più grande.

1. Santo Natale! Viene al mondo la Luce vera, la Vita vera, l'Amore vero, la Pace vera. Viene per essere Luce, Vita, Amore, Pace dell'umanità.
1. Privatizzare il Natale, dichiararlo tradizione o festa cristiana, è svilimento della sua verità universale. Cristo viene per ogni uomo.
[bookmark: _Toc452536579]3 Dicembre 
Tutti siamo chiamati a fare luce e tutti all’obbedienza. Tutti a pregare perché lo Spirito illumini cuori e menti.
[bookmark: _Toc452536580]L’uomo non divida quello che Dio ha congiunto
Nel grande dibattito attuale sul dono dell’Eucaristia ai divorziati risposati, mai vengono inserite due verità, che aiutano di certo a dare una soluzione partendo dal cuore di Dio e mai dal cuore dell’uomo che è un abisso nel quale si nasconde anche la falsa misericordia, la falsa pietà, la falsa compassione, il falso amore. Nessuna vitale questione che interpella la Chiesa potrà essere risolta se mettiamo fuori uso la verità di Dio sulla quale l’uomo è fondato. Poiché le verità sono molte, esse tutte vanno introdotte nel grande dibattito odierno che riguarda il matrimonio e l’Eucaristia: due sacramenti di grazia che fanno l’uomo secondo Dio.
Qual è la verità prima che si deve introdurre nel dibattito odierno? Essa è senz’altro la grande rivelazione di Dio annunziata dai grandi profeti: Isaia, Geremia, Ezechiele. Il Messia viene per creare l’uomo nuovo, l’uomo spirituale. Non viene per aggiungere qualche stampella all’uomo frantumato, rotto nell’anima, nello spirito, nel corpo, con il quale lavorava il Padre celeste. Quale uomo vuole fare la Chiesa? Vuole fare un uomo che cammina con stampelle oppure un uomo mosso e condotto dallo Spirito? Vuole l’uomo dal cuore nuovo, e Cristo Gesù per questo ha effuso lo Spirito dalla Croce, oppure accontentare l’uomo vecchio lasciandolo nel suo stato?
Altra domanda che la Chiesa si deve porre: Lo Spirito Santo può ancora fare l’uomo nuovo, oppure Egli ha smesso di lavorare attraverso la Chiesa? Può la Chiesa accontentarsi della mediocrità di un cristiano che giunge ad osservare alcuni comandamenti, mentre gli altri può trasgredirli con la stessa sua benedizione? Sono domande alle quali non si può non rispondere. La risposta può venire però dalla mente di Dio o dalla mente dell’uomo, dal cuore di Cristo o dal cuore dell’uomo, dalla vera divina misericordia oppure dalla falsa compassione dell’uomo. I risultati sono diametralmente opposti. Non è allora questione di rigorismo o di lassismo.
Le questioni sono molteplici ed abbracciamo tutta la Nuova Alleanza, tutta la soteriologia, tutta la sacramentaria, tutta la pneumatologia, tutta la teologia, tutta l’ecclesiologia, ma anche tutta la protologia e tutta l’escatologia. È tutta la verità rivelata che viene chiamata in causa. Ridurre la questione alla dottrina dell’amartologia o semplicemente ad Eucaristia sì, Eucaristia no, fondandosi su lacunose e quanto mai contorte teorie che riducono il peccato a pura questione della coscienza e della mente dell’uomo, è per lo meno assai riduttivo. La questione va be oltre le visioni di alcuni, perché essa investe tutta la Chiesa in ogni suo membro. 
Alcuni farisei si avvicinarono e, per metterlo alla prova, gli domandavano se è lecito a un marito ripudiare la propria moglie. Ma egli rispose loro: «Che cosa vi ha ordinato Mosè?». Dissero: «Mosè ha permesso di scrivere un atto di ripudio e di ripudiarla». Gesù disse loro: «Per la durezza del vostro cuore egli scrisse per voi questa norma. Ma dall’inizio della creazione li fece maschio e femmina; per questo l’uomo lascerà suo padre e sua madre e si unirà a sua moglie e i due diventeranno una carne sola. Così non sono più due, ma una sola carne. Dunque l’uomo non divida quello che Dio ha congiunto». 
A casa, i discepoli lo interrogavano di nuovo su questo argomento. E disse loro: «Chi ripudia la propria moglie e ne sposa un’altra, commette adulterio verso di lei; e se lei, ripudiato il marito, ne sposa un altro, commette adulterio». Gli presentavano dei bambini perché li toccasse, ma i discepoli li rimproverarono. Gesù, al vedere questo, s’indignò e disse loro: «Lasciate che i bambini vengano a me, non glielo impedite: a chi è come loro infatti appartiene il regno di Dio. In verità io vi dico: chi non accoglie il regno di Dio come lo accoglie un bambino, non entrerà in esso». E, prendendoli tra le braccia, li benediceva, imponendo le mani su di loro.
Volendo dare un principio che possa interrogare ogni coscienza, la questione che ognuno dovrà risolvere è una sola: che valore ha per noi la Parola di Cristo Gesù, fatta giungere alla Chiesa mediante lo Spirito Santo? La Chiesa è insieme ministra e discepola della Parola ed è vera ministra se è vera discepola? Non è più questione di interpretazione dotta o volgare, di tradizionalisti o di lassisti, di ancorati al passato o aperti al futuro. È purissima questione di fede. Se la Parola ci chiede di farci tutti discepoli di essa, abbiamo un risultato. Se la Parola non è più Parola obbligante, allora abbiamo un altro risultato.
Ma se una Parola non è più obbligante, le altre Parola di Gesù quanto ci obbligano? La stessa Chiesa, i suoi ministri, le sue istituzioni, il suo sacerdozio, sono dalla Parola di Cristo o dalla Parola degli uomini? Messa in discussione una sola verità, tutte le altre vengono sconquassate. Chi ha la responsabilità nella Chiesa potrà prendere ogni decisione. È giusto però che tutti sappiamo che la questione va al di là, infinitamente al di là dell’Eucaristia, al di là dello stesso matrimonio. Ai fedeli va l’obbedienza ad ogni decisione. A loro la grave responsabilità di decidere dal cuore di Cristo, mai dal cuore di pietra dell’uomo. Nella Chiesa tutti siamo chiamati a fare luce. Tutti però siamo chiamati all’obbedienza. Tutti a pregare perché sia Lo Spirito ad illuminare ogni cuore, ogni mente. Lasciare solo chi deve decidere o tacere è peccato.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci in questo momento delicato.

1. Il Vangelo è la via per il raggiungimento della gioia eterna nel Paradiso. Se lo priviamo della vita eterna, ne facciamo una Parola inutile.
1. Il Vangelo è la via per passare dalla morte alla vita anche sulla terra, nel tempo. Se gli neghiamo questo passaggio, è Parola inutile. 
1. Il Vangelo è la via per vivere sulla terra ogni croce offrendola al Padre per la conversione dei cuori. Senza la croce, è Parola inutile.
1. Avendo oggi abolito il cammino verso la vita eterna ed anche la vera salvezza che è liberazione dal male, il Vangelo è Parola inutile.
1. Ma se il Vangelo è Parola inutile, tutto diviene inutile, la Chiesa diviene inutile, i sacramenti sono inutili, la missione è inutile.
1. Il Vangelo è la vera via che ci insegna come vincere ogni umana debolezza. Se il suo insegnamento non ci rende forti, a che serve?
1. Il Vangelo è il cuore di Cristo che parla al nostro cuore e al nostro cuore si dona, perché possiamo vivere la vita come Lui l’ha vissuta.
1. Volere una Chiesa senza Vangelo, oppure una Chiesa che lasci libero spazio ad ogni debolezza umana, è dichiararsi Chiesa inutile.
1. La Chiesa esiste per insegnare la via della vita con il Vangelo di Gesù e dare la grazia perché la via possa essere percorsa sino alla fine.
1. Il Vangelo è verità. La verità è morale. La morale va data secondo la verità. La verità va annunziata dal Vangelo secondo il Vangelo.
1. Non si può dare il Vangelo senza verità, la verità senza morale. Ma neanche si può dare la morale senza verità, la verità senza il Vangelo. 
1. Vangelo, verità, moralità vanno date sempre sul modello di Gesù Signore, mossi e guidati dalla sapienza e intelligenza dello Spirito Santo.
1. È lo Spirito di Dio che sempre dovrà indicarci, suggerirci attraverso quali modalità storiche Vangelo, verità, morale vanno date ai cuori.
1. Poiché ogni cuore differisce da ogni altro cuore, la metodologia del dono varia da persona a persona. Non esiste una metodologia unica.
1. La Samaritana non è il Buon Ladrone. La peccatrice non è Maria la sorella di Lazzaro e neanche Marta. Il lebbroso non è il cieco.
1. Solo chi è nello Spirito Santo sa come parlare ad ogni cuore. Lo Spirito di Dio a volte è dolce, altre volte fermo, altre volte muto.
1. Lo Spirito di Dio chiede sempre la conversione e la fede nel Vangelo. Dare il Vangelo senza chiedere la conversione, è lavoro inutile. 

1. Pietà di noi, Gesù. Ti insultiamo in nome dell'uomo che tu ami. Diciamo che non ti vogliono gli altri mentre siamo noi che non ti vogliamo.
1. Siamo come Giuda. Accusava una donna dal grande amore di spreco in nome dei poveri solo perché lui era ladro e rubava dalla casa apostolica.
1. Gesù, oggi si accusano gli innocenti che non ti vogliono, mentre siamo noi, razza super evoluta, dalla mente divina, che ti rinneghiamo.
1. Gesù, siamo fatti male. Accusiamo sempre gli innocenti per giustificare il nostro peccato, la nostra malvagità, l'odio contro di te.
1. Natale! Festa del Dio rinnegato, tradito, venduto, crocifisso, martoriato in nome del bene degli altri. Storia di ieri, storia di oggi.
1. Ma tu, Gesù, sopporti ogni offesa e continui a nascere. Sei oltre il nostro odio per te. Sai che c'è sempre un cuore che ti vuole e vieni.
[bookmark: _Toc452536581]4 Dicembre 
Cristo Gesù vive la condizione dell’ultimo, rimanendo sulla croce da Dio, da Onnipotente, da Signore, da Creatore.
[bookmark: _Toc452536582]Ha salvato altri e non può salvare se stesso!
Gioia, dolore, solitudine, ricchezza, povertà, salute, malattia, potenza, forza, pochezza, inutilità, professione, ministero, fame, sazietà, abbondanza, penuria, giustizia, ingiustizia, umiliazione, esaltazione, insulto, ludibrio, flagellazione, percosse, ingiurie, violenza, sopraffazione, accoglienza, stima, ogni modalità in cui la nostra vita è posta, deve essere vissuta come prova. Perché il Signore mi ha collocato in questa forma di vita, quale sua virtù, dono di grazia, verità devo oggi manifestare e rivelare? Quale forma della sua misericordia, bontà, luce, sapienza mi chiama a vivere? Se manco di questo solo principio di fede, cado in tentazione e fallisco miseramente la mia prova. All’istante porto la mia vita dalla dipendenza da Dio al dominio di Satana. La tolgo al Signore, la consegno al suo nemico, a colui che vuole la mia morte.
Gesù è nel deserto. Dal Padre è posto nella condizione di avere fame. Come agirà Gesù? Come vivrà questo momento particolare della sua vita? Pregherà, chiederà aiuto al Signore? Andrà in cerca di qualche locusta o del miele selvatico? Si nutrirà di qualche radice o di altre cosa che il deserto gli offre? Altra verità, che si deve inserire se vogliamo dare pienezza al nostro umanesimo, ci rivela che subito la prova si trasforma in tentazione. In ogni situazione e condizione della vita sempre si accosta Satana e ci suggerisce una via contro Dio, contro la sua santissima volontà. Gesù è nel deserto e deve dare soluzione alla sua fame con i mezzi che sono nel deserto. Cosa gli suggerisce Satana? Di dare soluzione con i mezzi che sono nel cielo. Se tu sei figlio di Dio, di’ che questi sassi diventino pane.
Satana propone a Gesù nel deserto un lauto banchetto trasformando i sassi in pane, la sabbia in acqua, una qualche radice in carne. Ma Lui è nel deserto, non è nel Cielo. Nel cielo si vive da cielo, nel deserto da deserto. Gesù risponde a Satana che l’uomo non vive di onnipotenza, di cambiamento della sua storia. L’uomo vive di purissima obbedienza. Il Padre lo ha collocato nel deserto e Lui dovrà vivere da uomo del deserto. Lo ha posto nella fame e Lui dovrà dare soluzione da uomo del deserto, non da uomo celeste o addirittura da Dio. Gesù non deve vivere diversamente da come vivrebbe ogni altro uomo. Questo è il vero umanesimo: rimanere nella verità della nostra condizione umana, viverla da veri uomini, come tutti gli altri uomini che non sono Dio, non sono onnipotenti, né ricchi, né facoltosi, ma vivono nel deserto come noi. 
Allora i soldati lo condussero dentro il cortile, cioè nel pretorio, e convocarono tutta la truppa. Lo vestirono di porpora, intrecciarono una corona di spine e gliela misero attorno al capo. Poi presero a salutarlo: «Salve, re dei Giudei!». E gli percuotevano il capo con una canna, gli sputavano addosso e, piegando le ginocchia, si prostravano davanti a lui. Dopo essersi fatti beffe di lui, lo spogliarono della porpora e gli fecero indossare le sue vesti, poi lo condussero fuori per crocifiggerlo. Costrinsero a portare la sua croce un tale che passava, un certo Simone di Cirene, che veniva dalla campagna, padre di Alessandro e di Rufo. Condussero Gesù al luogo del Gòlgota, che significa «Luogo del cranio», e gli davano vino mescolato con mirra, ma egli non ne prese. 
Poi lo crocifissero e si divisero le sue vesti, tirando a sorte su di esse ciò che ognuno avrebbe preso. Erano le nove del mattino quando lo crocifissero. La scritta con il motivo della sua condanna diceva: «Il re dei Giudei». Con lui crocifissero anche due ladroni, uno a destra e uno alla sua sinistra. Quelli che passavano di là lo insultavano, scuotendo il capo e dicendo: «Ehi, tu che distruggi il tempio e lo ricostruisci in tre giorni, salva te stesso scendendo dalla croce!». Così anche i capi dei sacerdoti, con gli scribi, fra loro si facevano beffe di lui e dicevano: «Ha salvato altri e non può salvare se stesso! Il Cristo, il re d’Israele, scenda ora dalla croce, perché vediamo e crediamo!». E anche quelli che erano stati crocifissi con lui lo insultavano (Mc 15,16-32). 
Gesù è sulla croce. Il Padre lo ha issato sul duro legno. Cosa vuole Satana da Gesù? Che ancora una volta Lui viva la croce da Dio, da Onnipotente, da Salvatore di se stesso. Gesù invece deve vivere la croce come ogni altro crocifisso, ogni altro derelitto, ogni altro angariato e oppresso dalla stolta e insipida religione, dall’arrogante diplomazia, dalle moltitudini di ingiustizie che potere politico e potere religioso esercitano per schiavizzare l’uomo servendosi della falsa fede e del falso potere. Gesù è collocato nel posto più passo della scala sociale, oltre il quale non si può scendere. L’uomo più misero, più derelitto, più angariato, più maltrattato, privato di ogni diritto, cosa avrebbe fatto? Sarebbe rimasto sulla croce. Gesù cosa fa? Vive la condizione dell’ultimo, rimanendo sulla croce da Dio, da Onnipotente, da Signore, da Creatore. 
Il vero umanesimo è vivere la vita sempre dalla volontà di Dio in ogni condizione, situazione storica, in ogni posto e luogo. Non vi è vero umanesimo se non si risponde ad una sola domanda: Qual è la volontà di Dio in questo particolare frangente? Cosa Lui si attende da me?
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci sempre da Dio, mai da noi stessi.

1. Vergine Maria, concedi ai nostri occhi di contemplare solo un raggio della tua bellezza di cielo, del tuo splendore, della tua magnificenza.
1. Ormai il mondo ci sta abituando a guardare, pensare, vedere, immaginare solo cose brutte, tetre, infernali. Stiamo dimenticando il cielo.
1. Se tu mostri un po' della tua bellezza, il mondo si innamorerà di te, si sentirà attratto, si convertirà al Vangelo, cambierà vita, amerà.
1. Non negarci questa grazia, Madre Santa. Altrimenti né per te e né per Gesù vi sarà spazio in questo mondo, neanche in una misera grotta.
1. L'uomo ha deciso lo sfratto di Gesù e di Te. Ha deciso che per voi non vi debba essere posto sulla terra. Voi, portatori di vera vita.
1. Ha deciso che il posto debba essere solo per tutti i portatori di morte intellettuale, spirituale, morale, sociale, politica, economica.
1. Madre Santa, facci contemplare il tuo volto. Facci gustare il tuo sorriso. Facci sentire il calore del tuo cuore. Facci innamorare di te.
1. Sei tu la nostra speranza, la nostra certezza, la nostra luce, la sicurezza in questo buio che affligge la nostra vita. Con te si rinasce.
[bookmark: _Toc452536583]5 Dicembre 
Tutta la vita di Gesù è stata vissuta per creare, purificare, rinnovare, aggiornare la fede nel cuore dei molti.
[bookmark: _Toc452536584]Non temere, soltanto abbi fede e sarà salvata
La nostra fede sempre è esposta a tentazione. Quando si cade dalla fede, la vita precipita in un baratro dal quale difficilmente si viene fuori. Qual è allora la più grande misericordia? Quella di aiutare quanti sono fragili nella fede a rimanere ancorati ad essa, anzi facendo sì che essi crescano di fede in fede e camminino di verità in verità. Tutta la vita di Gesù, apparentemente è stata consegnata alla carità, invece essa è stata interamente vissuta per creare, purificare, rinnovare, innovare, aggiornare la fede nel cuore dei molti. Tutte le sue opere di carità servivano a questo: a rendersi credibile nella sua missione di vero profeta del Dio vivente, venuto nel mondo per riaccendere la luce più pura della verità del Padre suo. La carità è ordinata alla fede. Creata la fede nei cuori, la carità per i credenti è la vita secondo la Parola purissima e verissima, che Cristo Gesù è venuto a portare sulla nostra terra.
Il grande miracolo che oggi Gesù compie non è quello della risurrezione di colei che è morta. Questo miracolo a Lui non costa nulla. A Lui è sufficiente che dica una sola parola: “Fanciulla, àlzati!”. Lui dice la parola, dona il comando, e la vita ritorna a splendere. Il vero miracolo è la creazione della vera fede nel cuore di Giàiro. Lui era andato da Gesù per chiedere la guarigione dalla malattia. Può Gesù risuscitare dalla morte? Qualcuno gli suggerisce di rimandare Gesù, perché ormai la sua presenza è inutile. Gesù subito prende in mano la situazione e rassicura Giàiro. Lui deve avere fede. Sua figlia sarà salvata. Osserviamo con attenzione: su cosa Gesù fonda il suo intervento sul padre afflitto per la morte della figlia? Non certo sull’onnipotenza di Dio. Lo fonda sulla sua stessa fede. Io, Gesù, salverò tua figlia. Io Gesù, credo nel Padre mio e Lui mi darà la parola onnipotente che ridarà vita a colei che è morta.
Al suo ritorno, Gesù fu accolto dalla folla, perché tutti erano in attesa di lui. Ed ecco, venne un uomo di nome Giàiro, che era capo della sinagoga: si gettò ai piedi di Gesù e lo pregava di recarsi a casa sua, perché l’unica figlia che aveva, di circa dodici anni, stava per morire. 
Mentre Gesù vi si recava, le folle gli si accalcavano attorno. E una donna, che aveva perdite di sangue da dodici anni, la quale, pur avendo speso tutti i suoi beni per i medici, non aveva potuto essere guarita da nessuno, gli si avvicinò da dietro, gli toccò il lembo del mantello e immediatamente l’emorragia si arrestò. Gesù disse: «Chi mi ha toccato?». Tutti negavano. Pietro allora disse: «Maestro, la folla ti stringe da ogni parte e ti schiaccia». Ma Gesù disse: «Qualcuno mi ha toccato. Ho sentito che una forza è uscita da me». Allora la donna, vedendo che non poteva rimanere nascosta, tremante, venne e si gettò ai suoi piedi e dichiarò davanti a tutto il popolo per quale motivo l’aveva toccato e come era stata guarita all’istante. Egli le disse: «Figlia, la tua fede ti ha salvata. Va’ in pace!».
Stava ancora parlando, quando arrivò uno dalla casa del capo della sinagoga e disse: «Tua figlia è morta, non disturbare più il maestro». Ma Gesù, avendo udito, rispose: «Non temere, soltanto abbi fede e sarà salvata». Giunto alla casa, non permise a nessuno di entrare con lui, fuorché a Pietro, Giovanni e Giacomo e al padre e alla madre della fanciulla. Tutti piangevano e facevano il lamento su di lei. Gesù disse: «Non piangete. Non è morta, ma dorme». Essi lo deridevano, sapendo bene che era morta; ma egli le prese la mano e disse ad alta voce: «Fanciulla, àlzati!». La vita ritornò in lei e si alzò all’istante. Egli ordinò di darle da mangiare. I genitori ne furono sbalorditi, ma egli ordinò loro di non raccontare a nessuno ciò che era accaduto (Lc 8,40-56). 
Nessuna opera di misericordia sarà mai possibile se non la si fonda sulla parola onnipotente e creatrice, vivificatrice e rinnovatrice del nostro Dio. Chi esercita la vera misericordia deve essere persona dalla fede purissima in questa parola eterna del Dio vivente. Senza la vera fede mai potrà esistere la vera misericordia, perché quest’ultima è lo strumento, la via visibile per creare la vera fede nel cuore dell’uomo. Una volta che la vera fede è stata creata nel cuore, allora ogni uomo sa stare bene nella vita e nella morte, nella salute e nella malattia, nella gloria e nel disonore, nell’abbondanza e nella miseria, nella giustizia e nell’ingiustizia, sulla croce e ai piedi di essa. La fede vera, pura, creata nel cuore dei fratelli attraverso la nostra fede, li aiuta a vivere senza bisogno di misericordia da parte degli altri. Essa li rende capaci di vivere santamente ogni momento della loro vita, rimanendo nella condizione in cui si trovano. 
Gesù nell’orto degli ulivi fu tentato nella fede. Pregò intensamente. Vinse la tentazione. Andò in croce e visse la croce da vero Crocifisso. Con la sua purissima fede e il suo amore senza macchia verso il Padre, rimase sulla croce, manifestando la più alta santità. Da Crocifisso si è offerto al Padre per la redenzione dell’umanità. Ha fatto del Legno un albero di vita per ogni uomo. Nessuno lenì le sue ferite. Per Lazzaro vi furono i cani, per Gesù nessuno. Dalle sue piaghe e per esse noi tutti siamo stati guariti. La sua fede ha prodotto la più alta misericordia.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci persone dalla fede vera.

1. Il futuro nel tempo e nell’eternità è un dono di Dio affidato all’uomo perché lo costruisca secondo la Parola di Dio e la sua sapienza.
1. Chi non accoglie la Parola di Dio, mai potrà costruire un futuro di bene. Gli manca la luce. Sarà un futuro di male, morte, inferno eterno.
1. Chi non dona la Parola di Dio, quella vera, non aiuta l’uomo perché costruisca il suo futuro di bene. Lo lascia nel suo futuro di male.
1. Il peccato più grande del cristiano oggi è proprio questo: vede l’uomo immerso in un abisso di tenebre e non dona la Parola, non la dice.
1. Chi non dice la Parola, non la dona, non l’annunzia attesta che neanche lui è nella Parola, anche lui sta percorrendo una via di tenebra.
1. La Parola non solo si dona, sempre va accompagnata da una ininterrotta preghiera perché il Signore dia lo Spirito della vera comprensione.
1. Senza la preghiera ininterrotta, la Parola potrà essere anche accolta, ma sarà compresa male e male vissuta. Il futuro non sarà di bene.
1. Chi è allora il cristiano? È colui che Gesù ha costituito responsabile del futuro di bene per ogni uomo. Se Lui non dona la Parola, pecca.
1. Ma anche se non prega perché il Signore mandi lo Spirito di sapienza e di intelligenza per discernere ciò che è meglio, pecca di omissione.
1. Il Natale è il Dono di Dio all’uomo della Parola vera, dello Spirito Santo vero, della grazia vera, della vita vera, del futuro vero.
1. Il Natale non è una tradizione, una fantasia, una immaginazione, una festa, periodo particolare dell’anno, un modo superficiale di essere.
1. Il Natale è il Dono che il Padre ci ha fatto del suo Figlio Eterno nella carne perché ci mostrasse dalla carne la grandezza del suo amore.
1. Il Natale è la grande umiltà del nostro Dio che si immerge nella nostra storia fatta di morte per trasformarla in vita gloriosa e immortale.
1. Il Figlio Eterno non viene per una categoria di uomini. Viene per dare alla sua creazione quella luce, quella vita che essa non possiede più.
1. Poiché ogni uomo è sua creatura, fatto per mezzo di Lui, il Figlio viene per tutti. A tutti fa la sua offerta di luce, pace, amore, vita.
1. Uomo che hai paura del Natale, qualsiasi religione tu viva o non viva, sappi che Gesù è nato per te, proprio per te che non lo vuoi.
1. Lui però sempre continua a nascere per te. Oggi forse non ne hai bisogno. Domani forse ne avrai. Allora sappi che Lui è lì, ti attende.
1. Sappi anche che con la morte i fumi della stoltezza, dell’insipienza svaniscono. Allora lo vedrai e ti lacererai il cuore. Non è più per te.
1. Gesù ti attende fino al momento della tua morte. Non aspettare fino a quell’ora. Liberati dai fumi dell’insipido orgoglio a accostati a Lui.
1. Nella tua umiltà lo riconoscerai, farai festa, celebrerai il Natale e per te sarà l’inizio di una nuova vita. La vita eterna scorrerà in te.
1. Sappi che sarai vero uomo solo se rinascerai in Lui nella sua vita eterna. Allora sì che sarai nella luce, non più avvolto da amare tenebre.
1. Madre del Verbo Eterno della vita, aiuta ogni uomo con la tua potente intercessione perché la luce di Gesù che nasce lo travolga come Paolo.
1. Madre del Dio Incarnato, non smettere mai di pregare per questa umanità, troppo ammalata di orgoglio, superbia, insipienza, grande stoltezza.
1. Tu prega per noi e questo Santo Natale sarà una vera effusione di luce celeste per ogni cuore, una inondazione di vera vita. Grazie, Madre.
[bookmark: _Toc452536585]6 Dicembre 
Il presbitero ha una missione che non viene dagli uomini, né da urgenze del momento, ma direttamente dal cuore Gesù.
[bookmark: _Toc452536586]Ecco, il tuo re viene, seduto su un puledro d’asina
Ogni segno che l’uomo compie, dal più semplice al più complesso, deve manifestare la verità del suo essere e della sua missione. La verità della persona è verità del segno. Ma anche la falsità del segno è falsità della persona. Un uomo che uccide un altro uomo attesta la falsità della sua natura e della sua missione. Natura e missione di vita vengono da lui trasformate in natura e missione di morte. Così natura e missione di luce, verità, giustizia, sacrificio, olocausto di amore e per amore vengono trasformate in natura e missione di tenebra, ingiustizia, disonestà, furto, concupiscenza, adulterio, falsa testimonianza, inganno, menzogna.
Verità che sempre dovrà essere considerata quando si pone il segno è l’ipocrisia. Quando questa malattia regna nel cuore di un uomo, i segni da lui attuati sono falsi, perché carenti della più pura verità. Essendo l’uomo falso nel cuore, nella mente, nel corpo, i segni da lui posti, anche se apparentemente buoni, sono falsi in sé, perché provengono da un cuore falso, da una mente alterata, da un corpo non puro e non santo. L’ipocrisia è inganno perpetrato ai danni dell’intera umanità. Si dicono parole, si compiono opere finalizzate a nascondere la falsità che muove mente e cuore di chi le pone in essere. L’ipocrisia è la vera peste che divora l’umanità.
L’ipocrita vive di apparenza buona, ma di realtà cattiva. L’apparenza buona serve solo a nascondere la natura marcia, corrotta, putrefatta moralmente che lo anima dentro. Per questo è detta ipocrisia, cioè maschera stupenda all’esterno che nasconde sotto ogni genere di putridume e di iniquità. Si proferiscono parole di pace mentre si pensa come distruggere gli altri. Ci si mostra cordiali e accoglienti, mentre si versa il veleno nel bicchiere che deve uccidere colui che viene accolto. L’ipocrisia è malattia che non risparmia nessuno. Quando essa afferra un cuore, lo conduce dritto alla perdizione eterna. Non esiste veleno più letale dell’ipocrisia.
Gesù invece compie ogni segno secondo la verità della sua natura e della sua missione. Questo significa che il segno, per essere vero, deve partire dalla conoscenza della nostra natura e missione. Se confondiamo la natura, il segno è giù falso. Tra natura di cane e natura di uomo vi è un abisso divino ed eterno che ci separa. Urge distinguere i segni che vanno fatti ai cani e i segni riservati alle persone. Il cane è un cane. Un uomo è un uomo. Porta in sé l’immagine di Dio e poi è sempre carne e osso dalla mia carne e dalle mie ossa. È parte di me. Un cane mai potrà essere parte di me. È di natura diversa. Questa distinzione va fatta.
Il giorno seguente, la grande folla che era venuta per la festa, udito che Gesù veniva a Gerusalemme, prese dei rami di palme e uscì incontro a lui gridando: «Osanna! Benedetto colui che viene nel nome del Signore, il re d’Israele!». Gesù, trovato un asinello, vi montò sopra, come sta scritto: Non temere, figlia di Sion! Ecco, il tuo re viene, seduto su un puledro d’asina.
I suoi discepoli sul momento non compresero queste cose; ma, quando Gesù fu glorificato, si ricordarono che di lui erano state scritte queste cose e che a lui essi le avevano fatte. Intanto la folla, che era stata con lui quando chiamò Lazzaro fuori dal sepolcro e lo risuscitò dai morti, gli dava testimonianza. Anche per questo la folla gli era andata incontro, perché aveva udito che egli aveva compiuto questo segno. I farisei allora dissero tra loro: «Vedete che non ottenete nulla? Ecco: il mondo è andato dietro a lui!»  (Gv 12,12-19). 
Oggi invece non si vuole fare alcuna distinzione e di conseguenza l’uomo compie gesti falsi. Adotta falsamente un cane, lo fa parte della sua natura. Lascia falsamente la sua eredità ad un gatto. Ma anche si sposa con una cagna e si marita con un gatto, dormendo nello stesso letto. Sono segni falsi, di amore falso, deviato. Sono il frutto di una nostra natura vissuta falsamente perché privata della sua verità eterna. Potremmo continuare l’elenco delle falsità dell’uomo sino all’infinito. Ma oggi tutte le parole e tutti i segni dell’uomo sono il frutto della sua natura portata nella falsità e nella menzogna. Urge ricondurre la natura nella sua verità di origine.
Ma anche la missione è facilmente modificata, cambiata, alterata, trasformata. Ognuno pensa di poter fare ciò che vuole. Una missione trasformata in un’altra missione produce danni incalcolabili alla società. Un bravo medico, non perché bravo medico, sarà anche un bravo politico, bravo amministratore. La superbia, l’arroganza, la demenza, la stoltezza gli fanno cambiare missione ed è il disastro. Questo vale anche per il presbitero. Anche lui ha una missione che non gli viene dagli uomini, né dalle urgenze e necessità del momento, ma direttamente dal cuore di Cristo Gesù. Se lui cambia missione è il disastro spirituale. 
Gesù viene come re di pace. Questa la sua natura e questa la sua missione. In Gerusalemme vi entra compiendo un segno vero, puro, cavalcando un animale di pace e non di guerra, di amore e non di odio, di umiltà e non di esaltazione, di servizio e non di potenza. Quando anche noi impareremo a compiere segni veri, solo allora daremo vera salvezza al mondo intero.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri nella natura e nella missione.

1. Vergine Maria, guarda questa umanità confusa e smarrita, senza la Vera Madre. Fa che tutti si innamorino di te. Diventeremmo tutti fratelli.
1. Quando Tu sarai la Madre di tutti, solo allora l'umanità diventerà una famiglia. Tutti figli di una sola Madre, tutti fratelli tra di noi.
1. Il Dio unico che oggi si vorrebbe inventare non ci fa fratelli, senza la Madre unica che solo tu potrai essere. Ma di te neanche se parla.
1. Quando il mondo si convertirà a te e ti sceglierà come sua unica e sola vera Madre, solo allora nascerà la vera fratellanza tra gli uomini.
1. Tu sei stata costituita unica e sola Madre dell'umanità da Cristo mentre sta per morire sulla Croce. Sei l'ultima Parola da Lui detta a noi.
[bookmark: _Toc452536587]7 Dicembre 
Mai Gesù parlò al mondo dal mondo, dalle sue esigenze. Parlò sempre dal cuore del Padre, dalle esigenze del Padre.
[bookmark: _Toc452536588]Ho da rimproverarti che lasci fare a Gezabele
Quando un “angelo della Chiesa”, sia esso Papa, Cardinale, Vescovo, Presbitero, è perfetto non agli occhi del mondo, ma agli occhi di Gesù Signore? Essere “perfetti” agli occhi del mondo è assai facile. È sufficiente non parlare mai di Gesù Signore. Basta tacere Cristo, il vero profeta del Dio Vivente, il suo Unico e Solo Messia, Salvatore, Redentore, ed il mondo è sempre soddisfatto e ci riconosce come suoi. Basta non confessare Cristo Crocifisso come unico nostro Maestro, dal cui cuore sempre parliamo, è il mondo ci vedrà perfetti. Si tratta però di una visione di pura ipocrisia, perché il mondo rimarrà sempre mondo.
D’altronde come fa il mondo ad essere di Cristo, se l’angelo della sua Chiesa va al mondo senza Cristo? Se l’angelo è dal cuore di Cristo, non può parlare dal cuore del mondo. Cristo Gesù era dal cuore del Padre e parlava sempre dal suo cuore ad ogni uomo. Mai, neanche per un istante, Gesù parlò al mondo dal mondo, dalle esigenze del mondo. Lui parlò sempre dal cuore del Padre, dalle esigenze del Padre. L’angelo della Chiesa è perfetto secondo Cristo, se parla sempre dal cuore di Cristo, vede con gli occhi di Cristo, prende le decisioni di Cristo, discerne ed opera secondo la verità, la luce, la giustizia, la misericordia di Cristo.
Possiamo possedere tutte le virtù, ma ancora non siamo perfetti secondo Cristo. Quest’angelo della Chiesa che è a Tiàtira, vive di virtù. Possiede un vestito che lo rende bello, armonioso. Eppure Gesù non è contento di lui. Lo rimprovera. Manca di qualcosa. Cosa manca a questo angelo? Gli manca il vero bastone del governo della verità, della luce, della fede. Nella sua comunità permette ad una donna prostituta, cioè idolatra, di regnare indisturbata, provocando disastri nella fede e nella morale. Quest’angelo non smaschera apertamente la prostituta. È come se fosse rassegnato. All’angelo non compete la missione di sradicare il male.
Nessuno potrà mai sradicare il male né dal mondo né dalla Chiesa. Bene e male, fedeltà e infedeltà sempre regneranno nella Chiesa. L’angelo però deve avvisare i suoi fedeli di ogni eresia malvagia che sorge all’interno del suo gregge. Quest’angelo invece lascia che la prostituta Gezabele possano trescare agevolmente, indisturbata, nel gregge di Cristo Gesù. Non riprendere, non correggere quanti agiscono contrariamente al nome di Gesù Signore, è permettere che costoro possano seminare ogni zizzania ed altra erba cattiva nel campo di Dio. Essi possono anche seminare, ma sapendo gli altri di che seme si tratta.
All’angelo della Chiesa che è a Tiàtira scrivi: “Così parla il Figlio di Dio, Colui che ha gli occhi fiammeggianti come fuoco e i piedi simili a bronzo splendente. Conosco le tue opere, la carità, la fede, il servizio e la costanza e so che le tue ultime opere sono migliori delle prime. Ma ho da rimproverarti che lasci fare a Gezabele, la donna che si dichiara profetessa e seduce i miei servi, insegnando a darsi alla prostituzione e a mangiare carni immolate agli idoli. Io le ho dato tempo per convertirsi, ma lei non vuole convertirsi dalla sua prostituzione. Ebbene, io getterò lei in un letto di dolore e coloro che commettono adulterio con lei in una grande tribolazione, se non si convertiranno dalle opere che ha loro insegnato. 
Colpirò a morte i suoi figli e tutte le Chiese sapranno che io sono Colui che scruta gli affetti e i pensieri degli uomini, e darò a ciascuno di voi secondo le sue opere. A quegli altri poi di Tiàtira che non seguono questa dottrina e che non hanno conosciuto le profondità di Satana – come le chiamano –, a voi io dico: non vi imporrò un altro peso, ma quello che possedete tenetelo saldo fino a quando verrò. Al vincitore che custodisce sino alla fine le mie opere darò autorità sopra le nazioni: le governerà con scettro di ferro, come vasi di argilla si frantumeranno, con la stessa autorità che ho ricevuto dal Padre mio; e a lui darò la stella del mattino. Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese” (Ap 2,18-29). 
Quando sorge un falso profeta in una comunità e l’angelo che è preposto a vigilare non pone attenzione e la falsa profezia si insinua nei cuore, di questa vasta seminagione lui è responsabile. La santità personale se non diviene santità ecclesiale a nulla serve. È santità ecclesiale quando le virtù vengono messe a servizio del gregge perché sia custodito, protetto, salvaguardato da ogni eresia che potrebbe indebolire o far perdere del tutto la fede. Ecco perché il Signore esorta a tenere saldo quello che si possiede. L’eresia è così vorace che in un solo giorno può divorare tutta la nostra fede in Cristo Gesù. Senza vera fede per noi è la morte.
Se un angelo della Chiesa lascia che l’eresia di una sola persona divori la fede di molti, di certo non ama come Cristo il suo gregge. Se non lo ama come Cristo, la sua santità è non santità ecclesiale. Se non è santità ecclesiale, lui ancora non è gradito agli occhi di Gesù Signore. Lui è angelo non per se stesso, ma della Chiesa, per la Chiesa, a custodia e a difesa della Chiesa.  È angelo della Chiesa se è sempre angelo dal cuore di Cristo per il cuore di Cristo. Lui è angelo di Cristo per formare Cristo in ogni cuore. Se non forma Cristo, non è angelo di Cristo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, rivestite ogni pastori di santità ecclesiale.

1. Vergine Madre, il tuo nuovo nome, il nome celeste: “Piena di grazia”. Tu sei la Piena di grazia fin dal primo istante del tuo concepimento.
1. È come se la tua carne, il suo sangue, il tuo spirito, la tua anima fossero di purissima grazia. Per fare te Dio ha impastato la sua grazia.
1. In questa grazia impastata Dio non ha soffiato il suo alito, ha messo tutto se stesso. Tu sei il suo paradiso vivente, la sua santa dimora.
1. Da questa carne e sangue così impastati ha tratto la carne, il sangue per il suo Divin Figlio, del suo Verbo per opera dello Spirito Santo.
1. Vedendo Lui tu puoi dire: “Egli è sangue dal mio sangue e carne dalla mia carne. Lui è il vero uomo, la vera carne, il vero sangue”.
1. Ma anche Lui vedendo Te può dire: Questa volta essa è grazia dalla mia grazia, luce dalla mia luce, donna dalla natura quasi divinizzata.
1. Nessuna creatura è stata resa partecipe della natura divina al pari di te. Dio ti ha vestito con la sua luce, impastata di luce eterna.
1. Lucifero, l’angelo portatore di luce, colui che si è invaghito della sua luce, insuperbendosi e proclamandosi Dio, dinanzi a te è nulla. 
1. Tu non ti sei insuperbita. Ti sei dichiarata la più umile tra le serve del Signore. Dio ha visto la tua umiltà e di te si è innamorato.
1. Come se essere tu la Madre di Dio fosse per Lui ancora troppo poco, Il Figlio Tuo come ultimo dono ti ha fatto Genitrice di ogni redento. 
1. È come se il redento può essere in Dio solo se è in te. Se non è in te, non può essere in Dio. Non può partecipare ai beni della redenzione.
1. È come se Lui avesse deciso che nessuno potrà mai avere Dio per Padre, se non ha te come Madre. Chi è senza Madre è anche senza Padre.
1. È come se Lui avesse deciso di riconoscere sua carne e sangue solo chi attinge in te, come Lui, misticamente, la sua carne e il suo sangue.
1. Chi non nasce da te misticamente, come Lui è nato fisicamente, non potrà nascere in Lui, essere suo corpo, sua carne, suo vita.
1. Non solo ha deciso questa mistica nascita, ha anche deciso che il tuo cuore debba essere il terreno spirituale dove piantare ogni redento.
1. Ogni redento che non si pianta nel tuo cuore, non attinge linfa spirituale da esso, mai produrrà un solo frutto di redenzione e di salvezza.
1. Ha deciso che in te e per te si compisse la vera fratellanza tra gli uomini. Se tu non sei la nostra Madre, possiamo noi essere fratelli?
1. Gesù ha deciso che Lui vuole essere donato attraverso di te. Chi è in te riceve e dona Gesù Signore. Chi è senza di te, dona il nulla. 
1. Ha anche stabilito che Lui ascolterà solo la tua voce. Chi parla a Lui, senza la tua voce, parlerà sempre invano. Non riconosce la voce.
1. Tu sei la Madre e la Voce, il Cuore che intercede per la redenzione di ogni tuo figlio e perché ogni altro uomo diventi tuo figlio.
1. Piena di grazia, facci grazia della tua grazia, vita della tua vita, sangue e carne del tuo sangue e carne. Facci vero Corpo di Cristo Gesù.
1. Donna splendente di gloria, impastaci di te, perché Cristo possa impastarci di Lui. Trasformaci in te perché Cristo ci trasformi in Lui.
1. Auguri, Madre Tutta Santa, per il tuo Concepimento. È festa nel Cielo. Con te è iniziata la Nova Creazione di Dio, la Nuova Vita.
1. Nel fare te Dio ha esaurito tutta la sua onnipotenza, la sua santità, la sua grazia. Potrebbe se volesse, creare un miliardi di nuovi mondi.
1. Anche se volesse, mai potrebbe fare una Donna, una Creatura, come te. Ti ha fatto Madre del suo Figlio Eterno, vera Madre di Dio.

1. Madre Santa, in questo giorno del tuo concepimento immacolato, concedi una grazia ad ogni cuore: che tutti ti amino come ti ama Dio Padre.
1. Nel giorno del tuo inizio, concedi una grazia anche a me: che possa parlare in pienezza di verità del tuo mistero grande più che l'universo.
1. Auguri, Madre Santa, Auguri! Gioisca il Cielo e la Terra, Angeli e Uomini, per il dono che Dio ha fatto di Te all'umanità e al suo universo.
[bookmark: _Toc452536589]8 Dicembre 
Gesù vuole che ognuno ascolti il suo cuore. Ha una Parola da dire ad ognuno e nessuno potrà ascoltare per un altro.
[bookmark: _Toc452536590]Seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola
Accogliere Cristo, senza accogliere la Parola di Cristo, è avere una relazione solamente umana, non divina, non soprannaturale, non in vista della vita eterna. Questa verità vale anche per l’Eucaristia. Accogliere Cristo Eucaristia, divorarlo, mangiarlo, per sfamare solo il gusto di averlo mangiato, è stringere con Lui una relazione puramente fisica, non divina, non soprannaturale, non teologica, non pneumatologica, non escatologica, non eterna. Il fine per cui Gesù viene, per cui si è fatto Eucaristia, deve essere lo stesso per il quale lo si accoglie. Se vi è disparità, diversità di fine, lo si accoglie da un punto di vista puramente umano, sociale, antropologico.
Il fine per cui Gesù viene, si fa Eucaristia, è Lui che lo deve rivelare al cuore, alla mente, allo spirito. Come fa Lui a rivelarlo, se non ci si pone in ascolto del suo cuore? Ma prima ancora: come fa Lui a parlare al nostro cuore, se noi neanche vogliamo ascoltare la Parola giù scritta che è a fondamento di ogni altra Parola che Lui vorrà manifestarci, rivelarci, nei lunghi colloqui che abbiamo con Lui? Gesù, di notte, non si reca presso il Padre perché bramoso di conoscere la sua volontà attuale, quella di oggi, quella sulla quale dovrà impostare la sua giornata? Se Gesù non si pone quotidianamente in ascolto del Padre, vivrà di ieri, mai di oggi.
Oggi il Signore parla, oggi lo si deve ascoltare, oggi ci si deve mettere ai suoi piedi, oggi ci si deve liberare da ogni assillo e affaticamento del corpo e dello spirito, oggi si deve trovare quel tempo necessario perché il Signore possa parlare e orientare la nostra vita nella sua attuale volontà. Oggi voglio da te questo. Oggi ti affido questa missione. Oggi voglio che tu realizzi questa mia volontà. Oggi ti mando a predicare e non a guarire. Oggi recati in questo luogo e lascia perdere quanto hai fatto finora. Chi ascolta Dio, cammina nell’oggi della divina volontà. Chi ascolta Cristo avanza e procede nella verità attuale secondo la quale lui vuole muovere la storia. Senza l’ascolto quotidiano di Cristo, viviamo di ieri, mai di oggi.
Anche se aggiorniamo le nostre pastorali, le nostre catechesi, le nostre liturgie, le nostre omelie, prediche, conferenze o altro, sono e saranno sempre cose ascoltate ieri. Manca l’oggi di Cristo Gesù nella nostra quotidiana esistenza. L’oggi di Cristo deve essere un oggi perenne, senza alcuna interruzione. Mai vi dovrà essere un oggi senza l’ascolto del Signore. È un oggi non consegnato alla storia della salvezza. È un oggi nel quale si opera una separazione tra noi e la sorgente della verità e della luce. È un oggi nel quale il sole della Parola di Gesù non riscalda il nostro cuore e le nostre labbra non parlano dalla divina verità attuale. Quest’oggi non va scritto nei giorni della salvezza, perché vissuto senza ascoltare la Parola di Gesù Signore.
Mentre erano in cammino, entrò in un villaggio e una donna, di nome Marta, lo ospitò. Ella aveva una sorella, di nome Maria, la quale, seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola. Marta invece era distolta per i molti servizi. Allora si fece avanti e disse: «Signore, non t’importa nulla che mia sorella mi abbia lasciata sola a servire? Dille dunque che mi aiuti». Ma il Signore le rispose: «Marta, Marta, tu ti affanni e ti agiti per molte cose, ma di una cosa sola c’è bisogno. Maria ha scelto la parte migliore, che non le sarà tolta» (Lc 10,38-42). 
Tutti i giorni di Cristo Signore sono stati giorni di salvezza perché Lui viveva in un eterno, ininterrotto ascolto del Padre. L’apostolo Giovanni, nel Suo prologo, rivela che il Figlio Unigenito è sempre nel seno del Padre, sempre nel suo cuore. Lui ascolta il cuore del Padre e dal suo cuore sempre parla. La dimora o abitazione o essere o stare nel cuore del Padre è abituale, non è saltuaria, momentanea, a periodi, a tempo determinato. Sempre nel cuore del Padre, sempre dal cuore del Padre. Gesù mai ha proferito una sola Parola che non fosse Parola del Padre e mai ha compiuto una sola opera che non fosse opera del Padre.
Chi è allora Maria? Lei è vera immagine di Gesù. A posto di Gesù potremmo porre il Padre. Al posto di Maria potremmo collocare Cristo. Cristo Gesù sta al Padre come oggi Maria sta a Cristo Gesù. Come Cristo Gesù è nel cuore del Padre, oggi Maria è nel cuore di Cristo. Ha scelto il cuore di Cristo come sua stabile dimora. Possiamo allora dire: Nessuno conosce Cristo, il cuore di Maria lo conosce e Lei può parlarci di Lui per conoscenza dal cuore. Marta invece è immagine di quella Chiesa indaffarata, senza respiro, che si affanna e si agita, ma senza concludere nulla, perché vive di una religione senz’ascolto quotidiano di Cristo Gesù.
Apparentemente Marta potrebbe sembrare la donna dalla grande misericordia. Si tratta di una misericordia umana, non divina, non dal Padre, non da Cristo Gesù, non dalla Parola. È una misericordia pensata dal suo cuore. È opera non gradita da Gesù Signore, perché non è il frutto della sua Parola realizzata, vissuta, aggiornata al momento presente. Cristo una cosa sola vuole: che ognuno sappia ascoltare il suo cuore. Lui ha una Parola da dire ad ogni cuore e nessuno potrà ascoltare per un altro. Maria non potrà ascoltare per Marta. La relazione è personalissima. Neanche Marta potrà ascoltare per Maria. La verità di una vita è dall’ascolto. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri ascoltatori di Gesù Signore.

1. Vergine Maria, per l’offerta del tuo corpo al Padre, è venuto al mondo il suo Redentore. Tu sei la porta santa della salvezza per l’umanità.
1. Cristo Gesù, per il dono del suo corpo al Padre sulla Croce, come olocausto e sacrificio di espiazione, ha compiuto la nostra redenzione. 
1. Il Salvatore, il Redentore è il Padre celeste. Lui sempre chiede un corpo da immolare, in Cristo, con Cristo, per Cristo, per la salvezza.
1. È questa la nostra misericordia: offrire il nostro corpo al Padre, in Cristo, come Cristo, come la Vergine Maria, i martiri, i santi.
1. Se non diamo alla nostra misericordia una purissima obbedienza soprannaturale, essa è sterile quanto alla vera salvezza e redenzione.
1. Il Padre Celeste vuole attraverso noi redimere e salvare il mondo. Il mondo si salva quando cuore è dato a Lui, in Cristo, nella Chiesa.
1. Se Cristo, la Chiesa, il Padre vengono esclusi dalla nostra misericordia, essa è solo effimera. Lavoriamo per il tempo, non per l’eternità.
1. La nostra vera misericordia è ricondurre ogni uomo al Padre celeste, nel suo cuore. Questo ritorno è frutto del dono di noi stessi al Padre.
1. Misericordia e verità di Cristo, della Chiesa, del Padre sono una cosa sola, non due, non tre separate, distinte, da prendere isolatamente. 
1. Misericordia e verità dell’uomo sono una cosa sola. La verità è che l’uomo è senza il Padre e il Padre vuole che lo si riconduca a Lui.
1. Il discepolo di Gesù è obbligato dal suo Maestro a vivere questa misericordia di salvezza e redenzione per amore dell’uomo senza Padre.
1. È giusto dire che Dio non giudica. Lui manda i suoi missionari non per giudicare, ma per fare all’uomo la proposta della riconciliazione.
1. Ma è altrettanto giusto dire che se l’uomo non accoglie la proposta della riconciliazione, sceglie di rimanere nella morte, che sarà eterna.
1. Non è Dio che lo giudica non degno di appartenergli. È l’uomo che si è giudicato meritevole della perdizione eterna, della dannazione.
1. Se poi la dannazione eterna è stata abolita come verità della nostra fede, tutto il Vangelo decade. Non ha alcun significato per alcuno.
1. Tutto il Vangelo infatti è un invito pressante per la salvezza eterna. Se la salvezza etera è già acquista per tutti. Il Vangelo va chiuso.
1. Anche la Chiesa deve considerarsi inutile alla salvezza, dal momento che essa non lavora più per la salvezza, ma solo per le cose effimere.
1. Se una verità essenziale, vitale della nostra fede viene dichiarata inutile, tutte le altre sono dichiarate inutili. La fede stessa è inutile.
1. A che serve credere? A che serve abbracciare la croce? A che serve vivere in Cristo, se comunque io viva sono salvato per l’eternità?
1. Vergine Maria, Madre Immacolata, Purissima, convinci i tuoi figli che la vera misericordia è offrire se stessi per la redenzione del mondo.
1. Nessuno ha un amore più grande di chi offre la vita per i suoi amici. Noi non la offriamo per il tempo ma per l’eternità. Vera misericordia!
[bookmark: _Toc452536591]9 Dicembre 
Se l’inferno è pieno, o fa difetto la misericordia di Dio, o è la nostra scienza sulla misericordia che fa difetto.
[bookmark: _Toc452536592]Cosa devo fare per avere in eredità la vita eterna?
Riflettiamo per un attimo sulla domanda che quest’uomo pone a Gesù: “Maestro buono, che cosa devo fare per avere la vita eterna?”. Questa domanda è fatta da una persona che vive in contesto tipicamente veterotestamentario. A lui che parla da uomo del Vecchio Testamento, Gesù risponde secondo la dottrina del Vecchio Testamento: “Tu conosci i comandamenti: Non uccidere, non commettere adulterio, non rubare, non testimoniare il falso, non frodare, onora tuto padre e tua madre”.  Ma Gesù non è venuto per far stare in piedi l’Antico Testamento e neanche per raddrizzarlo o abbellirlo o altro stupendo restyling. Lui è stato mandato dal Padre suo per stabilire la Nuova ed Eterna Alleanza, Nuovo Patto, Nuova Legge, Nuovo Stile di Vita, Nuove Regole, Nuove Modalità di essere e di operare, Nuovo Uomo, Nuovo Cuore, Nuova Relazione con Dio, Nuovo Rapporto con gli uomini. La novità non è formale, è sostanziale.
Che sia sostanziale la novità lo attestano le parole che subito dopo Gesù dice a quest’uomo: «Una cosa sola ti manca: va’, vendi quello che hai e dallo ai poveri, e avrai un tesoro in cielo; e vieni! Seguimi!». Tu, uomo, vuoi essere del Nuovo Testamento, vuoi essere della nuova vita, vuoi essere nuovo uomo? Le tue ricchezze non ti servono. Va’, vendile, da’ il ricavato ai poveri, poi vieni, mi segui, lavori non solo per portare la tua anima e il tuo corpo nella vita eterna, ma ti impegnerai perché ogni uomo che incontrerai sul tuo cammino possa camminare anche lui verso la vita eterna, nella vita eterna che io, Gesù, gli darò. Ecco il fondamentale passaggio dall’Antico al Nuovo Testamento. Nell’Antico si viveva di carità per il corpo, per il tempo. Nel Nuovo si vive di carità per l‘anima e per il corpo, nel tempo, per l’eternità. Se tu lavori solo per te stesso o per dare un po’ di pane ai tuoi fratelli sei ancora dell’Antico Testamento.
Tu, uomo, sarai del Nuovo Testamento quando inizierai a pensare alla salvezza di tutto l’uomo, nel tempo, nel corpo, nell’anima, per il tempo, per l’eternità. Se tu lavori per te stesso sei dell’Antico Testamento, non sei del Nuovo. Se lavori solo per il corpo, ancora sei dell’Antico Testamento, non del Nuovo. Sarai del Nuovo Testamento quando ti interesserai di tutte le anime di questo mondo per la loro salvezza eterna. Tu sarai l’uomo della misericordia e della carità, quando sarai il vero uomo della fede. Sarai vero uomo della fede, quando ti occuperai realmente della salvezza eterna del mondo. Oggi non si è più neanche dell’Antico Testamento. L’uomo ha perso di vista il regno eterno di Dio e quello che più fa paura è sapere che anche molti missionari di “professione” del Vangelo lo hanno perso di vista. Si vive come se il Paradiso ormai fosse cosa acquisita. È là, attende tutti. La misericordia di Dio è grande! Abbraccia tutti!
Mentre andava per la strada, un tale gli corse incontro e, gettandosi in ginocchio davanti a lui, gli domandò: «Maestro buono, che cosa devo fare per avere in eredità la vita eterna?». Gesù gli disse: «Perché mi chiami buono? Nessuno è buono, se non Dio solo. Tu conosci i comandamenti: Non uccidere, non commettere adulterio, non rubare, non testimoniare il falso, non frodare, onora tuo padre e tua madre». Egli allora gli disse: «Maestro, tutte queste cose le ho osservate fin dalla mia giovinezza». Allora Gesù fissò lo sguardo su di lui, lo amò e gli disse: «Una cosa sola ti manca: va’, vendi quello che hai e dallo ai poveri, e avrai un tesoro in cielo; e vieni! Seguimi!». Ma a queste parole egli si fece scuro in volto e se ne andò rattristato; possedeva infatti molti beni.  Gesù, volgendo lo sguardo attorno, disse ai suoi discepoli: «Quanto è difficile, per quelli che possiedono ricchezze, entrare nel regno di Dio!». 
I discepoli erano sconcertati dalle sue parole; ma Gesù riprese e disse loro: «Figli, quanto è difficile entrare nel regno di Dio! È più facile che un cammello passi per la cruna di un ago, che un ricco entri nel regno di Dio». Essi, ancora più stupiti, dicevano tra loro: «E chi può essere salvato?». Ma Gesù, guardandoli in faccia, disse: «Impossibile agli uomini, ma non a Dio! Perché tutto è possibile a Dio». Pietro allora prese a dirgli: «Ecco, noi abbiamo lasciato tutto e ti abbiamo seguito». Gesù gli rispose: «In verità io vi dico: non c’è nessuno che abbia lasciato casa o fratelli o sorelle o madre o padre o figli o campi per causa mia e per causa del Vangelo, che non riceva già ora, in questo tempo, cento volte tanto in case e fratelli e sorelle e madri e figli e campi, insieme a persecuzioni, e la vita eterna nel tempo che verrà. 
Oggi tutti parlano di misericordia del Signore. Vi fosse un solo uomo sulla terra che prendesse in mano la penna e dicesse esattamente cosa essa è! Qual è la sua natura. Quale la relazione con la giustizia di Dio, la sua fedeltà, la conversione dell’uomo, il pentimento, il Vangelo, la Parola del Signore! Nessuno osa dire queste cose, perché per lui la misericordia è assoluta, non condizionata, non dipendente da nessun’altra cosa. Se dici queste cose, viene lanciata una terribile accusa: sei un fondamentalista! Ma l’inferno non è teoria fondamentalista, non è un genere letterario. Esso non è vuoto, come illuminati teologi insegnano. Se l’inferno è pieno, o fa difetto la misericordia di Dio, o è la nostra scienza sulla misericordia che fa difetto. Poiché credo con fede ferma e solidamente fondata sulla Parola eterna di Dio, siamo noi in difetto e non Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci cristiani del Nuovo Testamento.

1. La misericordia di Dio è Cristo Gesù. In Lui ci ha dato tutto. La misericordia di Dio si attinge in Cristo, si vive con Cristo, per Cristo.
1. Cristo Gesù è il Nuovo Albero che produce ogni frutto di vita eterna. Si sale su questo albero per mezzo della scala della sua Parola.
1. È mangiando la sua Parola che ci si nutre della la misericordia di Dio, che è il Padre di Cristo Signore. Cristo Gesù è verità e grazia.
1. Per un miracolo un uomo potrebbe vivere anche senza cuore. Neanche per miracolo è possibile pensare che vi sia misericordia senza Cristo.
1. Non è possibile perché la misericordia del Padre è Cristo Signore. Chi non vuole Cristo Gesù, non vuole neanche la vera misericordia.
1. Padre Celeste, Cristo Gesù, misericordia sono una cosa sola. Chi ne fa tre cose, non ne ha alcuna: né Padre, né Cristo, né misericordia.
1. Cristo Gesù è il Mediatore unico tra Dio e l’uomo. Tutto Dio si dona all’uomo in Cristo, per Cristo, con Cristo. Senza Cristo non c’è dono.
1. Altra verità da accogliere: Cristo Gesù riversa sul mondo la sua misericordia attraverso la sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
1. La Chiesa riversa nei cuori Cristo misericordia del Padre con il dono della Parola. Si crede nella Parola, si accede alla grazia, si vive.
1. Cristo è nella Parola creduta e nella grazia donata inseguito alla fede nella Parola. È il Vangelo e la grazia la misericordia della Chiesa.
1. Vergine Maria, Madre di Misericordia, donaci la vera fede nella Parola. La grazia ricevuta sarà efficace. Vivremo di vera vita eterna.
[bookmark: _Toc452536593]10 Dicembre 
Il vero umanesimo è dell’uomo vero, il quale in ogni circostanza, compie il bene che è nelle sue reali possibilità.
[bookmark: _Toc452536594]Con coraggio andò da Pilato e chiese il corpo di Gesù
Il vero umanesimo è il frutto dell’uomo vero. Quando un uomo è vero? Quando dinanzi ad ogni storia, ogni evento, circostanza, situazione, compie tutto il bene che è nelle sue reali possibilità. Un uomo passa per una strada. Vede un suo nemico che giace mezzo morto sul ciglio. Si ferma. Si accosta a quell’uomo malconcio, purifica le sue ferite, lenisce le sue piaghe, carica quell’uomo sul suo giumento, lo porta all’albero, paga per lui, chiede all’albergatore di mettere ogni cosa sul suo conto qualora non fosse sufficiente il denaro dato e lui avrebbe saldato ogni debito. Quest’uomo è vero. Produce un frutto di vero umanesimo.
Oggi vi è un altro uomo, Giuseppe di Arimatea. Vede Gesù deposto dalla croce. Urge provvedere al suo seppellimento. Poiché persona influente nella società del tempo, si reca da Pilato, gli chiede il corpo di Gesù, lo ottiene, lo prende e lo seppellisce nel suo sepolcro nuovo, nel quale mai nessuno era stato posto. Giuseppe di Arimatea è uomo vero, vero creatore di vero umanesimo. Dona a Cristo Gesù una degna sepoltura. Onora il suo corpo trafitto e martoriato. Lui era in grado di fare questo, le sue reali possibilità lo consentivano, e lui si posto interamente al servizio di Gesù Signore. La sua influenza e ricchezza è a servizio del bene.
Vi sono alcune donne presente presso il Calvario. Le donne a quei tempi curavano i corpi perché ricevessero una degna sepoltura. Con il tramonto del sole iniziava il sabato, giorno consacrato al Signore, di assoluto riposo. Non possono dare oggi gli onori che erano dovuti al corpo del Signore. Cosa fanno? Osservano ogni cosa. Studiano il luogo. Vedono dove Gesù viene deposto. Quando finirà il sabato, di buon mattino, si recheranno al sepolcro per completare l’opera necessaria. Il bene va fatto bene e per farlo bene si deve essere circospetti, attenti, vigili, prudenti, saggi. Le donne sono donne vere. Sono creatrici di vero umanesimo.
Quando fu mezzogiorno, si fece buio su tutta la terra fino alle tre del pomeriggio. Alle tre, Gesù gridò a gran voce: «Eloì, Eloì, lemà sabactàni?», che significa: «Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?». Udendo questo, alcuni dei presenti dicevano: «Ecco, chiama Elia!». Uno corse a inzuppare di aceto una spugna, la fissò su una canna e gli dava da bere, dicendo: «Aspettate, vediamo se viene Elia a farlo scendere». Ma Gesù, dando un forte grido, spirò.
Il velo del tempio si squarciò in due, da cima a fondo. Il centurione, che si trovava di fronte a lui, avendolo visto spirare in quel modo, disse: «Davvero quest’uomo era Figlio di Dio!». Vi erano anche alcune donne, che osservavano da lontano, tra le quali Maria di Màgdala, Maria madre di Giacomo il minore e di Ioses, e Salome, le quali, quando era in Galilea, lo seguivano e lo servivano, e molte altre che erano salite con lui a Gerusalemme.
Venuta ormai la sera, poiché era la Parasceve, cioè la vigilia del sabato, Giuseppe d’Arimatea, membro autorevole del sinedrio, che aspettava anch’egli il regno di Dio, con coraggio andò da Pilato e chiese il corpo di Gesù. Pilato si meravigliò che fosse già morto e, chiamato il centurione, gli domandò se era morto da tempo. Informato dal centurione, concesse la salma a Giuseppe. Egli allora, comprato un lenzuolo, lo depose dalla croce, lo avvolse con il lenzuolo e lo mise in un sepolcro scavato nella roccia. Poi fece rotolare una pietra all’entrata del sepolcro. Maria di Màgdala e Maria madre di Ioses stavano a osservare dove veniva posto (Mc 15,33-47). 
È facile sapere se si è uomini veri e quindi creatori di vero umanesimo o se siamo uomini falsi, creatori di un falso umanesimo. È sufficiente osservare una piccola regola: fare ogni cosa bene secondo le reali possibilità. È evidente che le reali possibilità cambiano da persona a persona, per cui il bene di uno mai potrà corrispondere al bene di un altro e non tutti possiamo fare lo stesso bene. Pretendere che tutti facciano tutto è grande stoltezza, insipienza. Così si costruisce un falso umanesimo. Le reali possibilità dipendono dalla professione, dal ministero, dai carismi, da ogni dono di grazia e verità, dallo studio, dalla formazione, dalla condizione sociale, dal ruolo che uno esercita nella città degli uomini, dalle sue possibilità economiche.
Le incidenze reali del papa non saranno quelle di un vescovo, quelle di un presbitero non potranno mai essere quelle di un fedele laico. Ognuno deve sapere qual è la sua reale possibilità sia nell’ordine spirituale che in quello materiale. Un presbitero deve curare l’anima, il laico deve curare il corpo. Per il corpo il presbitero farà ciò che è sua reale possibilità: potrà fare saltuariamente l’elemosina, se possiede qualcosa. Non è suo ministero organizzare le cose per il corpo. Nella Chiesa la carità materiale è demandata ai diaconi. L’umanesimo vero si costruisce per competenze specifiche. Purtroppo spesso si vuole che tutti facciano tutto ed è allora che l’umanesimo costruito crea disastri e danni, perché si è superficiali, incapaci, non esperti, inadatti, inetti, ignoranti, non competenti, da Dio non chiamati per questo servizio. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci costruttori di vero umanesimo.

1. È disumano il solo pensare che si possa creare un mondo a misura d’uomo senza Dio. L’uomo non è stato fatto da Dio. È fatto ogni giorno.

1. La misericordia cristiana è l’opera del Padre, per il Figlio, nello Spirito Santo, nel discepolo che accoglie la verità e la grazia di Gesù.
1. Nella misericordia cristiana è il Padre che si dona per il Figlio nello Spirito Santo, attraverso il discepolo che si è donato tutto a Gesù.
1. Se il discepolo non si consegna rinnegando se stesso, il Padre non si può donare per Cristo nello Spirito Santo. Non vi è vera misericordia.
1. Modello di ogni consegna è la Vergine Maria. Lei dona tutta se stessa al Padre. Il Figlio si fa carne in Lei per opera dello Spirito Santo.
[bookmark: _Toc452536595]11 Dicembre 
Avendo le moderne civiltà dichiarata inutile la giustizia che è da Dio, ognuno si è fatto autore della sua giustizia.
[bookmark: _Toc452536596]Allora li prese con sé e si ritirò in disparte
La misericordia, quella vera, mai si potrà definire per legge. Per legge si può stabilire la giustizia, che ordina che si doni all’altro ciò che è dell’altro. A Dio deve essere dato quello che è di Dio, all’uomo quello che è dell’uomo. il Signore ha stabilito per tutti la fondamentale giustizia da osservare che sono i comandamenti. È giusto chi li osserva tutti e dieci. È ingiusto chi ne trascura anche uno solo. Non dona all’altro ciò che è dell’altro: di Dio o del prossimo. Oggi i primi tre comandamenti non fanno più parte della vera giustizia. Il quarto è assai lasciato alla libera interpretazione dei singoli. Il quinto solo per alcuni omicidi. Il sesto è stato cancellato. Il settimo ognuno lo vuole per gli altri. L’attavo solo per quando si è feriti nell’onore personale. Nono e decino cancellati. Questo significa che viviamo tutti di ingiustizia.
Una società che vive di grande ingiustizia verso Dio e verso il prossimo quale giustizia potrà creare, quali leggi può stabilire perché la giustizia risplenda sulla sua città? Ecco allora che gli uomini si offendono, si bisticciano, si accusano, si denigrano, si calunniano, parlano male gli uni degli altri sono per difendere leggi ingiuste, inique, inefficaci, buone a nulla. La giustizia di un popolo nasce dall’osservanza dei comandamenti del Signore, nei quali è stabilito il bene fondamentale di ogni persona. Quale giustizia vi potrà mai essere per una società nella quale si abortisce, si distrugge la famiglia, non si rispetta la vita, le persone vengono trattate senza alcuna verità, nella quale lo Stato Idolatra si fa signore del bene e del male e oggi anche manipolatore delle stessa natura dell’uomo? Senza vera giustizia non vi è futuro per alcuno.
È verità. Vi è oggi forse sicurezza per una sola persona? Nessuno è più al sicuro. Né in casa, né fuori casa, né da solo, né con altri, né in città e né nella campagna, né in guerra e né in pace, né nella ricchezza e neanche nella povertà. Ognuno cammina con lo spettro della morte dietro di sé. Avendo le moderne civiltà dichiarata inutile la giustizia che viene da Dio, ognuno si è fatto autore della sua giustizia. Gli Stati autori della loro giustizia. Le religioni autori della loro giustizia. I sindacati autori della loro giustizia. I datori di lavoro autori della loro giustizia. Filosofi, pensatori, antropologi, psicologi, attori, cineasti, politici, professori, alunni, maestri, dottori, teologi, moralisti: ognuno è creatore della sua giustizia. Si tratta però di una giustizia altamente ingiusta, perché quasi sempre contro la stessa legge della natura. 
Convocò i Dodici e diede loro forza e potere su tutti i demòni e di guarire le malattie. E li mandò ad annunciare il regno di Dio e a guarire gli infermi. Disse loro: «Non prendete nulla per il viaggio, né bastone, né sacca, né pane, né denaro, e non portatevi due tuniche. In qualunque casa entriate, rimanete là, e di là poi ripartite. Quanto a coloro che non vi accolgono, uscite dalla loro città e scuotete la polvere dai vostri piedi come testimonianza contro di loro». Allora essi uscirono e giravano di villaggio in villaggio, ovunque annunciando la buona notizia e operando guarigioni.
Il tetrarca Erode sentì parlare di tutti questi avvenimenti e non sapeva che cosa pensare, perché alcuni dicevano: «Giovanni è risorto dai morti», altri: «È apparso Elia», e altri ancora: «È risorto uno degli antichi profeti». Ma Erode diceva: «Giovanni, l’ho fatto decapitare io; chi è dunque costui, del quale sento dire queste cose?». E cercava di vederlo.
Al loro ritorno, gli apostoli raccontarono a Gesù tutto quello che avevano fatto. Allora li prese con sé e si ritirò in disparte, verso una città chiamata Betsàida. Ma le folle vennero a saperlo e lo seguirono. Egli le accolse e prese a parlare loro del regno di Dio e a guarire quanti avevano bisogno di cure (Lc 9,1-11). 
Se non vi è possibilità di stabilire la giustizia vera per legge, avendo abolito la giustizia vera del Signore, possiamo mai pretendere di poter stabilire le leggi per la carità, che di per sé è senza alcuna legge, perché essa è demandata al cuore, alla sensibilità, alla compassione, alla misericordia, alla verità, carità, pietà? Un uomo fondamentalmente ingiusto mai potrà amare. Gli manca il fondamento del vero amore che è la perfetta giustizia. Nessuno potrà mai amare dall’ingiustizia, perché da essa mai si potrà operare la carità, la misericordia. Questa legge vale anche per la Chiesa. Se la Chiesa vuole essere misericordiosa, prima deve insegnare a tutti i suoi figli la legge della vera giustizia. Se la legge della giustizia non è data, non è insegnata, non è osservata, su quali fondamenti si potrà dare indicazioni per la carità e la misericordia?
Gesù è persona pienamente, perfettamente giusta. Vede i suoi discepoli affaticati dalla missione. Concedere loro un momento di riposo. Vede le folle affaticate e oppresse, le vede come pecore senza pastore. Il suo cuore freme di compassione e si mette al loro servizio, insegnando le cose di Dio e creando nei loro cuore la vera speranza. Gesù può essere persona veramente misericordiosa, perché prima di ogni cosa è persona veramente giusta.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci giusti per essere misericordiosi.

[bookmark: _Toc452536597]IN CAMMINANDO VERSO LA GROTTA SANTA 
[bookmark: _Toc452536598](IL NATALE DI GESÙ: LA GROTTA DELLA STORIA NEL VANGELO SECONDO LUCA)

Il Vangelo secondo Luca inizia con l’irruzione di Dio nella vita di due persone senza vita. Esse, pur essendo rimaste giuste, timorate, osservanti della Legge, avevano perso ogni speranza. Dio era vita per gli altri, ma non per loro. Quando l’Angelo annunzia che Dio è vita anche per loro che finora sono state senza vita, l’uomo che riceve l’annunzio non crede e per questo rimane muto fino al compimento e alla realizzazione nella storia di ogni parola proferita dal celeste Messaggero. Spesso può capitare che si viva una vita di fede senza vera fede nel Dio autore e creatore di ogni vita. È in questo mondo di fede senza fede che Dio scende con potenza. La storia è una sua potente, anzi una sua onnipotente opera di creazione attuale.
Subito dopo questa scena, il Vangelo ci conduce in una piccola, umile città della Galilea, da una giovane donna sconosciuta al mondo, eppure Dio già ha fatto di Lei la Regina del cielo e della terra, la Nuova Eva, la Madre di tutti i viventi. Ma questa giovane è talmente umile da vedere solo Dio, la sua bellezza infinita, il suo amore, la sua eterna carità, la sua verità che non conosce alcuna ombra di insipienza, stoltezza, falsità. A questa giovane donna il Signore chiede in dono tutto il suo corpo e di conseguenza tutta la sua vita. Corpo e vita gli servono per dare vita a se stesso. Dio vuole entrare nella storia in una forma nuova: facendosi Lui stesso carne, divenendo sangue umano, cuore umano. La risposta alla richiesta del suo Dio della giovane Vergine è immediata: “Tu chiedi e io ti dono. Tuo vuoi e io mi offro. Sono la serva del Signore. Eccomi! Avvenga di me secondo la tua parola”. 
Con questa risposta e per questa risposta, Dio entra nella nostra storia in modo nuovo. Mai prima era entrato in una forma così umile. Entra nella nostra storia per viverla tutta, ma in modo nuovo. Ma come si vive la storia in modo nuovo? Accogliendola così come essa è, ma rimanendo nella più alta verità, carità, giustizia, santità. Accogliere la storia: è questo il grande messaggio che viene dal Natale secondo il Vangelo di Luca. Ma cosa è la storia? Qual è il fine di essa? Da chi essa è fatta? Per comprendere il mistero della storia lasciamo aiutare da una terza scena: L’editto dell’Imperatore di Roma.
L’Imperatore di Roma, mosso dalla sua superbia, vuole contare i suoi sudditi. Lui, che si reputa vero Dio sulla terra, vuole sapere quanto grande è il suo regno. Per questo ordina un censimento. Ognuno deve farsi registrare nella sua città di origine. Giuseppe, essendo di stirpe regale, deve recarsi fino a Betlemme, la città del suo Antenato Davide. E Dio, il Dio che è nel grembo della Vergine Madre, cosa fa? Obbedisce al suo Imperatore. Nel grembo della Madre si mette in cammino, perché anche Lui dovrà essere registrato in Betlemme. È questa registrazione che lo farà vero re d’Israele, perché vera stirpe di Davide, vero virgulto che spunta dalla vecchia radice di Iesse, secondo la profezia di Isaia e di Michea.
Un germoglio spunterà dal tronco di Iesse, un virgulto germoglierà dalle sue radici. Su di lui si poserà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e d’intelligenza, spirito di consiglio e di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del Signore. Si compiacerà del timore del Signore. Non giudicherà secondo le apparenze e non prenderà decisioni per sentito dire; ma giudicherà con giustizia i miseri e prenderà decisioni eque per gli umili della terra. Percuoterà il violento con la verga della sua bocca, con il soffio delle sue labbra ucciderà l’empio. 
La giustizia sarà fascia dei suoi lombi e la fedeltà cintura dei suoi fianchi. Il lupo dimorerà insieme con l’agnello; il leopardo si sdraierà accanto al capretto; il vitello e il leoncello pascoleranno insieme e un piccolo fanciullo li guiderà. La mucca e l’orsa pascoleranno insieme; i loro piccoli si sdraieranno insieme. Il leone si ciberà di paglia, come il bue. Il lattante si trastullerà sulla buca della vipera; il bambino metterà la mano nel covo del serpente velenoso. Non agiranno più iniquamente né saccheggeranno in tutto il mio santo monte, perché la conoscenza del Signore riempirà la terra come le acque ricoprono il mare (Is 11,1-9). 
E tu, Betlemme di Èfrata, così piccola per essere fra i villaggi di Giuda, da te uscirà per me colui che deve essere il dominatore in Israele; le sue origini sono dall’antichità, dai giorni più remoti. Perciò Dio li metterà in potere altrui fino a quando partorirà colei che deve partorire; e il resto dei tuoi fratelli ritornerà ai figli d’Israele. Egli si leverà e pascerà con la forza del Signore, con la maestà del nome del Signore, suo Dio. Abiteranno sicuri, perché egli allora sarà grande fino agli estremi confini della terra. Egli stesso sarà la pace! (Mi 5,1-4). 
Obbedienza alla storia! L’Imperatore comanda e Dio obbedisce. Il re della terra vuole e il Re del cielo si pone ai suoi ordini. La storia ti conduce in Betlemme e offre una umile capanna al Dio Bambino perché possa nascere e il Dio Bambino non la rifiuta, non la disprezza, non mormora e non sparla sull’ingratitudine. Lui, il Dio eterno viene in mezzo a noi e noi cosa gli offriamo? Una umile grotta e una pungente paglia sulla quale riposare. Lui accoglie, vive, ringrazia, benedice per la grande carità messa a sua disposizione. Se Lui non avesse accettato la storia e in essa non si fosse immerso fin dal primo istante della sua vita tra voi, avrebbe potuto gridare le beatitudini? Avrebbe potuto annunziare quel Vangelo che è tutto una sottomissione alla storia? Avrebbe potuto invitare i poveri a rimanere poveri e gli afflitti a continuare a piangere?
Disceso con loro, si fermò in un luogo pianeggiante. C’era gran folla di suoi discepoli e gran moltitudine di gente da tutta la Giudea, da Gerusalemme e dal litorale di Tiro e di Sidone, che erano venuti per ascoltarlo ed essere guariti dalle loro malattie; anche quelli che erano tormentati da spiriti impuri venivano guariti. Tutta la folla cercava di toccarlo, perché da lui usciva una forza che guariva tutti.
Ed egli, alzàti gli occhi verso i suoi discepoli, diceva: «Beati voi, poveri, perché vostro è il regno di Dio. Beati voi, che ora avete fame, perché sarete saziati. Beati voi, che ora piangete, perché riderete. Beati voi, quando gli uomini vi odieranno e quando vi metteranno al bando e vi insulteranno e disprezzeranno il vostro nome come infame, a causa del Figlio dell’uomo. Rallegratevi in quel giorno ed esultate perché, ecco, la vostra ricompensa è grande nel cielo. Allo stesso modo infatti agivano i loro padri con i profeti.
Ma guai a voi, ricchi, perché avete già ricevuto la vostra consolazione. Guai a voi, che ora siete sazi, perché avrete fame. Guai a voi, che ora ridete, perché sarete nel dolore e piangerete. Guai, quando tutti gli uomini diranno bene di voi. Allo stesso modo infatti agivano i loro padri con i falsi profeti.
Ma a voi che ascoltate, io dico: amate i vostri nemici, fate del bene a quelli che vi odiano, benedite coloro che vi maledicono, pregate per coloro che vi trattano male. A chi ti percuote sulla guancia, offri anche l’altra; a chi ti strappa il mantello, non rifiutare neanche la tunica. Da’ a chiunque ti chiede, e a chi prende le cose tue, non chiederle indietro.
E come volete che gli uomini facciano a voi, così anche voi fate a loro. Se amate quelli che vi amano, quale gratitudine vi è dovuta? Anche i peccatori amano quelli che li amano. E se fate del bene a coloro che fanno del bene a voi, quale gratitudine vi è dovuta? Anche i peccatori fanno lo stesso. E se prestate a coloro da cui sperate ricevere, quale gratitudine vi è dovuta? Anche i peccatori concedono prestiti ai peccatori per riceverne altrettanto. Amate invece i vostri nemici, fate del bene e prestate senza sperarne nulla, e la vostra ricompensa sarà grande e sarete figli dell’Altissimo, perché egli è benevolo verso gli ingrati e i malvagi.
Siate misericordiosi, come il Padre vostro è misericordioso.
Non giudicate e non sarete giudicati; non condannate e non sarete condannati; perdonate e sarete perdonati. Date e vi sarà dato: una misura buona, pigiata, colma e traboccante vi sarà versata nel grembo, perché con la misura con la quale misurate, sarà misurato a voi in cambio» (Lc 6,17-38). 
Perché i ricchi, i gaudenti, i sazi sono tutti spacciati per l’eternità? Non perché siano ricchi o perché siano nella felicità che li stordisce e li ubriaca, ma perché non si sono sottomessi alla legge della storia che è condivisione. Nella storia il poco e il molto vanno condivisi. Questo è il vero amore. Ogni uomo è uomo. Se è uomo, è giusto che l’altro uomo lo veda come uomo. Se non lo vede come uomo è segno che lui stesso non si vede come uomo. Se non si vede come uomo è fuori della legge della storia. Si perde nel tempo nella disumanità ed anche nel futuro eterno. Se un uomo consuma i suoi soldi per nutrire degli animali e priva un uomo del necessario per vivere, lui si rivela non uomo che non conosce l’uomo, perché non si conosce. Paragonare un gatto ad un bambino e scegliere il gatto, facendo morire il bambino, si è fuori di ogni legge della storia. Non siamo uomini, perché è dell’uomo riconoscersi uomo e riconosce ogni altro uomo. Se l’altro è uomo come lui, come lui è degno di essere trattato da uomo, vivere da uomo. Aiutare l’altro ad essere uomo è la sola ed unica nostra vera legge della nostra umanità. Il ricco non vede nell’altro un uomo e per questo si perde, si danna, finisce nella perdizione eterna. Non ha dato all’uomo la sua verità. 
Cristo Gesù è venuto per dire al povero, al sofferente, al misero, allo sfruttato si lasciarsi dire la loro vera umanità da Dio. Al ricco, al gaudente, al sazio dice invece di non lasciarsi dire la loro vera umanità dalla cose che possiedono. Le cose non fanno l’uomo. Esse lo fanno non uomo. È Dio che sempre fa l’uomo, lo fa uomo in ogni più piccola manifestazione del suo essere. Lazzaro il povero non si lasciò fare uomo dal ricco cattivo. È Dio che gli diede la sua vera umanità portandolo nel seno di Abramo, nella sua gioia eterna. Il ricco cattivo non divenne uomo per le cose che possedeva. Finì infatti nella perdita della sua umanità per sempre. Che umanità si vive nel fuoco dell’inferno, dove non viene data neanche una goccia d’acqua e questo per l’eternità? Le cose fanno di ogni uomo un dannato. Nell’assenza di esse, vissuta sul modello di Gesù, Dio, in Cristo, per opera dello Spirito Santo, crea la nuova umanità.
C’era un uomo ricco, che indossava vestiti di porpora e di lino finissimo, e ogni giorno si dava a lauti banchetti. Un povero, di nome Lazzaro, stava alla sua porta, coperto di piaghe, bramoso di sfamarsi con quello che cadeva dalla tavola del ricco; ma erano i cani che venivano a leccare le sue piaghe. Un giorno il povero morì e fu portato dagli angeli accanto ad Abramo. Morì anche il ricco e fu sepolto. Stando negli inferi fra i tormenti, alzò gli occhi e vide di lontano Abramo, e Lazzaro accanto a lui. Allora gridando disse: “Padre Abramo, abbi pietà di me e manda Lazzaro a intingere nell’acqua la punta del dito e a bagnarmi la lingua, perché soffro terribilmente in questa fiamma”. Ma Abramo rispose: “Figlio, ricòrdati che, nella vita, tu hai ricevuto i tuoi beni, e Lazzaro i suoi mali; ma ora in questo modo lui è consolato, tu invece sei in mezzo ai tormenti. Per di più, tra noi e voi è stato fissato un grande abisso: coloro che di qui vogliono passare da voi, non possono, né di lì possono giungere fino a noi”. E quello replicò: “Allora, padre, ti prego di mandare Lazzaro a casa di mio padre, perché ho cinque fratelli. Li ammonisca severamente, perché non vengano anch’essi in questo luogo di tormento”. Ma Abramo rispose: “Hanno Mosè e i Profeti; ascoltino loro”. E lui replicò: “No, padre Abramo, ma se dai morti qualcuno andrà da loro, si convertiranno”. Abramo rispose: “Se non ascoltano Mosè e i Profeti, non saranno persuasi neanche se uno risorgesse dai morti”» (Lc 16,19-31). 
Una quarta scena ci porta nei campi della Palestina, nelle vicinanze di Betlemme. Qui vi sono dei pastori che di notte custodiscono e proteggono i loro greggi, vigilando perché nessun danno venga loro arrecato. Chi sono i pastori nella Scrittura Santa? Potremmo dire che sono i discendenti di quell’Abele che fu ucciso dal fratello. Sono coloro che traggono dalla terra e dagli animali il loro sostentamento. Sono gli umili e i semplici. Sono coloro che vivono una storia senza alcun artificio. Ma sono anche figura dello stesso Cristo che nasce. È infatti Lui il Buon Pastore delle pecore. È Lui che è stato mandato dal Padre per cercare le sue pecore dispese.
A questi pastori appare un Angelo del cielo. Annunzia loro la nascita in Betlemme di un Redentore, del loro Salvatore. Non lo troveranno nella reggia di un re, né in qualche palazzo di nobili. Essi lo troveranno in una stalla, adagiato in una mangiatoia, avvolto in fasce. Lo trovano come ogni giorno essi vivono la loro stessa vita. Dove si coricano i pastori? Sulla paglia. Accanto ai loro animali. Andate, troverete uno come a voi, senza alcuna differenza. Come voi è adagiato sulla paglia. Come voi condivide la stalla. Come voi è povero. Come voi ha iniziato nella sofferenza. Come voi porta il perso della storia. È tutto come voi!
Ecco la grandezza di Cristo! Prese la nostra forma di vita, non però quella artificiale. Bensì quella semplice creata da Dio per noi. Non sono le forme esteriori che fanno la differenza. È il cuore. In Cristo vi è il cuore di Dio. È il cuore di Dio la vera ricchezza di un uomo. Chi ha il cuore di Dio è ricco. Chi non possiede il cuore di Dio, anche se possiede il mondo intero, è povero, meschino, misero. In più è un illuso. Pensa di essere, mentre non è. Non è oggi, non sarà domani. Il ricco cattivo pensava di essere. Credeva che chi non fosse era il povero Lazzaro. Invece Lazzaro era. Lui non era. Chi non è per l’eternità, non è neanche per il tempo. Chi è per l’eternità è anche per il tempo. È Dio la ricchezza di un uomo, non le sue cose.
Un quinta scena questa volta ci porta nel tempio di Gerusalemme. Il Vangelo secondo Luca ci fa vedere la vera umanità che è invisibile agli occhi del mondo. Questa umanità si vede solo se si possiedono gli occhi dello Spirito Santo. Leggiamo e comprenderemo.
Quando furono compiuti i giorni della loro purificazione rituale, secondo la legge di Mosè, portarono il bambino a Gerusalemme per presentarlo al Signore – come è scritto nella legge del Signore: Ogni maschio primogenito sarà sacro al Signore – e per offrire in sacrificio una coppia di tortore o due giovani colombi, come prescrive la legge del Signore.
Ora a Gerusalemme c’era un uomo di nome Simeone, uomo giusto e pio, che aspettava la consolazione d’Israele, e lo Spirito Santo era su di lui. Lo Spirito Santo gli aveva preannunciato che non avrebbe visto la morte senza prima aver veduto il Cristo del Signore. Mosso dallo Spirito, si recò al tempio e, mentre i genitori vi portavano il bambino Gesù per fare ciò che la Legge prescriveva a suo riguardo, anch’egli lo accolse tra le braccia e benedisse Dio, dicendo:
«Ora puoi lasciare, o Signore, che il tuo servo vada in pace, secondo la tua parola, perché i miei occhi hanno visto la tua salvezza, preparata da te davanti a tutti i popoli: luce per rivelarti alle genti e gloria del tuo popolo, Israele».
Il padre e la madre di Gesù si stupivano delle cose che si dicevano di lui. Simeone li benedisse e a Maria, sua madre, disse: «Ecco, egli è qui per la caduta e la risurrezione di molti in Israele e come segno di contraddizione – e anche a te una spada trafiggerà l’anima –, affinché siano svelati i pensieri di molti cuori».
C’era anche una profetessa, Anna, figlia di Fanuele, della tribù di Aser. Era molto avanzata in età, aveva vissuto con il marito sette anni dopo il suo matrimonio, era poi rimasta vedova e ora aveva ottantaquattro anni. Non si allontanava mai dal tempio, servendo Dio notte e giorno con digiuni e preghiere. Sopraggiunta in quel momento, si mise anche lei a lodare Dio e parlava del bambino a quanti aspettavano la redenzione di Gerusalemme. Quando ebbero adempiuto ogni cosa secondo la legge del Signore, fecero ritorno in Galilea, alla loro città di Nàzaret. Il bambino cresceva e si fortificava, pieno di sapienza, e la grazia di Dio era su di lui (Lc 2,22-40). 
È questo un trattato del vero umanesimo. Maria e Giuseppe sono piantati nella Legge del Signore. Quanto essa prescrive, loro vivono. Sempre. Vi potrà essere vero umanesimo se non ci si immerge nella grotta della Parola del Signore per nutrirci di essa? Come il bue nella stalla mangia la paglia, così noi nella grotta della Parola dobbiamo nutrirci di essa. Maria e Giuseppe questo fanno, di Parola vivono, alla Parola hanno consacrato la loro vita.
Anche Simeone ed Anna vivono di parola del Signore. Per essi pensare che vi possa essere un mondo diverso da quello che viene creato dalla Parola di Dio vissuta è inconcepibile. Neanche lo si può pensare. Uno solo è il vero uomo: quello quotidianamente fatto dalla Parola di Dio e uno solo è il vero mondo: quello modellato dalla Parola del Signore. Chi è Cristo Gesù secondo Simeone e secondo Anna? È il vero uomo, la vera luce, la vera Parola, che viene per dare se stesso come modello e la Parola come strumento assieme alla grazia perché ognuno si lasci fare da Dio vero uomo. Nessuno  è vero uomo se non è costruito giorno per giorno dalla Parola.
Farsi uomo senza Parola è farsi uomo disumano. Così come volere una umanità fuori della Parola è costruire solo disumanità. Così dice la Parola? Rimani nella tua storia. Dalla tua storia mostra la tua vera umanità costruita sulla Parola, sull’obbedienza alla tua storia. Non solo Gesù è obbediente alla storia, carica su di sé tutta la storia dell’umanità per redimerla, salvarla. La redime e la salva, mettendo nel cuore dell’uomo il suo Santo Spirito, che dovrà far sì che quanti accolgono la sua salvezza, vivano ogni storia così come essa è, senza però alcun peccato, alcuna trasgressione della Legge del Signore.
Gesù non visse tutta la sua storia di croce senza peccato? Si può trovare un solo pensiero non di purissima santità nella sua Passione? Dalla Croce non chiese perdono per i suoi carnefici?
Mentre lo conducevano via, fermarono un certo Simone di Cirene, che tornava dai campi, e gli misero addosso la croce, da portare dietro a Gesù.
Lo seguiva una grande moltitudine di popolo e di donne, che si battevano il petto e facevano lamenti su di lui. Ma Gesù, voltandosi verso di loro, disse: «Figlie di Gerusalemme, non piangete su di me, ma piangete su voi stesse e sui vostri figli. Ecco, verranno giorni nei quali si dirà: “Beate le sterili, i grembi che non hanno generato e i seni che non hanno allattato”. Allora cominceranno a dire ai monti: “Cadete su di noi!”, e alle colline: “Copriteci!”. Perché, se si tratta così il legno verde, che avverrà del legno secco?». Insieme con lui venivano condotti a morte anche altri due, che erano malfattori.
Quando giunsero sul luogo chiamato Cranio, vi crocifissero lui e i malfattori, uno a destra e l’altro a sinistra. Gesù diceva: «Padre, perdona loro perché non sanno quello che fanno». Poi dividendo le sue vesti, le tirarono a sorte.
Il popolo stava a vedere; i capi invece lo deridevano dicendo: «Ha salvato altri! Salvi se stesso, se è lui il Cristo di Dio, l’eletto». Anche i soldati lo deridevano, gli si accostavano per porgergli dell’aceto e dicevano: «Se tu sei il re dei Giudei, salva te stesso». Sopra di lui c’era anche una scritta: «Costui è il re dei Giudei».
Uno dei malfattori appesi alla croce lo insultava: «Non sei tu il Cristo? Salva te stesso e noi!». L’altro invece lo rimproverava dicendo: «Non hai alcun timore di Dio, tu che sei condannato alla stessa pena? Noi, giustamente, perché riceviamo quello che abbiamo meritato per le nostre azioni; egli invece non ha fatto nulla di male». E disse: «Gesù, ricòrdati di me quando entrerai nel tuo regno». Gli rispose: «In verità io ti dico: oggi con me sarai nel paradiso».
Era già verso mezzogiorno e si fece buio su tutta la terra fino alle tre del pomeriggio, perché il sole si era eclissato. Il velo del tempio si squarciò a metà. Gesù, gridando a gran voce, disse: «Padre, nelle tue mani consegno il mio spirito». Detto questo, spirò.
Visto ciò che era accaduto, il centurione dava gloria a Dio dicendo: «Veramente quest’uomo era giusto». Così pure tutta la folla che era venuta a vedere questo spettacolo, ripensando a quanto era accaduto, se ne tornava battendosi il petto. Tutti i suoi conoscenti, e le donne che lo avevano seguito fin dalla Galilea, stavano da lontano a guardare tutto questo (Lc 23,26-49). 
Dalla nascita alla morte, Gesù si calò nella grotta della nostra storia, la visse tutta, l’ha tutta presa su di sé, la concluse senza conoscere il peccato. Questo è il Natale e questo il suo mistero. Vivere tutta la storia, che spesso è croce pesante, senza peccato. L’assenza deve essere piena, totale: nei pensieri, nelle opere, nelle omissioni, nella parole, nei desideri.
Un’ultima scena è quella che ci presenta Gesù tra i dottori del tempio, mentre Maria e Giuseppe angosciati sono in cerca di Lui, che credevano essersi smarrito, perso in Gerusalemme.
I suoi genitori si recavano ogni anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua. Quando egli ebbe dodici anni, vi salirono secondo la consuetudine della festa. Ma, trascorsi i giorni, mentre riprendevano la via del ritorno, il fanciullo Gesù rimase a Gerusalemme, senza che i genitori se ne accorgessero. Credendo che egli fosse nella comitiva, fecero una giornata di viaggio e poi si misero a cercarlo tra i parenti e i conoscenti; non avendolo trovato, tornarono in cerca di lui a Gerusalemme. Dopo tre giorni lo trovarono nel tempio, seduto in mezzo ai maestri, mentre li ascoltava e li interrogava. E tutti quelli che l’udivano erano pieni di stupore per la sua intelligenza e le sue risposte. Al vederlo restarono stupiti, e sua madre gli disse: «Figlio, perché ci hai fatto questo? Ecco, tuo padre e io, angosciati, ti cercavamo». Ed egli rispose loro: «Perché mi cercavate? Non sapevate che io devo occuparmi delle cose del Padre mio?». Ma essi non compresero ciò che aveva detto loro. Scese dunque con loro e venne a Nàzaret e stava loro sottomesso. Sua madre custodiva tutte queste cose nel suo cuore. E Gesù cresceva in sapienza, età e grazia davanti a Dio e agli uomini (Lc 2,41-52). 
Cosa ci vuole insegnare Gesù? Una verità semplice, ma che è essenza della nostra vita. L’obbedienza a Dio deve essere immediata, istantanea. All’obbedienza Gesù si inchioda come su croce spirituale come si è lasciato inchiodare sulla croce materiale. Chi è inchiodato sulla croce dell’obbedienza non può muoversi per avvisare della sua avvenuta crocifissione. Sono gli altri che devono prestare attenzione. Maria e Giuseppe, da questo momento in poi, essendo Gesù con i suoi dodici anni entrato nel servizio del Padre, così lo dovranno vedere: sempre crocifisso sul legno della volontà del Padre celeste. 
Così pensato e visto, anche per noi il Natale di Gesù avrà un significato. Ci dovrà insegnare come si vive in una storia di peccato senza commette il peccato, in una storia di violenza senza operare alcuna violenza, in una storia che dona solo morte come ci si astiene da ogni morte. In una storia di disumanità come si vive di vera umanità. Questo può avvenire solo se, come Cristo Gesù, assumiamo sulle spalle la storia e la viviamo rimanendo nella volontà del Padre celeste che lo Spirito Santo sempre ci comunica nella sua attuale verità, carità, giustizia.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, aiutaci a vivere nel peccato del mondo con la santità, nelle ingiustizie della terra con somma carità e amore, nella falsità dei cuori e delle menti in pienezza di luce e di verità. Aiutaci ad essere questa perenne differenza in Cristo.
Angeli e Santi di Dio, non permettete che per un solo istante ci lasciamo trascinare dalla storia nel suo vortice di male, falsità, morte, disumanità. Fateci veri uomini in Cristo, sempre.

1. Vivere nella casa della fede senza la fede è la nuovissima religione dell’uomo contemporaneo. Si dice essere di Dio senza essere di Dio.  
1. Si è di Cristo Signore senza la sua vera Chiesa, senza il suo unico e solo sacramento di grazia, verità, luce. Si è chiesa senza il Vangelo.
1. Si è del Vangelo, ma senza la Chiesa, senza Cristo, senza il Padre celeste, senza lo Spirito Santo, senza la verità e la luce della Parola.
1. Ci si professa di appartenere a qualcuno senza essere di qualcuno.  Si è della fede senza la fede e della religione senza la religione. 
1. Ma anche ci si professa uomini senza possedere la verità dell’uomo.  Questo caos veritativo genera e produce il caos morale. È la Babele. 
1. Se il cristiano è per essenza colui che è di Cristo, appartiene e segue Cristo, perché si dice cristiano ma vive senza il cuore di Cristo?
1. È questo lo scandalo del mondo: la dichiarazione di appartenenza a Cristo Gesù senza seguire i suoi insegnamenti, camminare sulle sue vie.
1. Scandalo ancora più triste è dichiararsi di Cristo e nello stesso istante combattere, rinnegare, distruggere l’insegnamento di Cristo Gesù. 
1. Madre di Dio, aiuta tutti i discepoli di tuo figlio Gesù affinché comprendano che seguire Cristo è abbracciare la croce della sua volontà. 
1. Cristo, Parola, Verità, Luce, Padre Celeste, Spirito Santo, Chiesa, Sacramenti sono una cosa sola, mai potranno divenire due cose separate.
1. Vergine Maria dacci la saggezza per comprendere che il cristiano è colui che fa sì che Cristo viva in Lui di perenne giovinezza spirituale. 
[bookmark: _Toc452536599]12 Dicembre 
Grande è il tuo mistero, Gesù! Chi guarda te Crocifisso trova la via della vita. Cammina su vie di vera speranza.
[bookmark: _Toc452536600]E io, quando sarò innalzato da terra, attirerò tutti a me
Quando un uomo distoglie lo sguardo dal Crocifisso, non si comprende più, smarrisce la sua identità, perde la sua vocazione, frantuma la sua verità, cancella sua essenza. Questo vale per papi, vescovi, sacerdoti, diaconi, sposati, cresimati, battezzati, politici, scienziati, professionisti, operai, datori di lavoro, giovani, adulti, anziani, sani, ammalati, ricchi, poveri. È il Crocifisso la verità di ogni condizione nella quale l’uomo vive. Nel momento in cui si distoglie lo sguardo da Cristo Signore, nell’attimo in cui non ci si lascia più attrarre da Lui, si perde anche la coscienza di essere uomini, si diviene non uomini. Ci si immerge in un mare di falsità, perché solo il Crocifisso è la sorgente eterna della nostra verità.
Una persona si consacra a Cristo nel ministero ordinato. Si distacca dal Crocifisso, non lo guarda più con gli occhi della vera fede, lo vede come una immagine inutile e superflua. All’istante la sua vita, il suo ministero, la sua missione, la sua stessa vita si rivelerà una cosa inutile e superflua. Si cercheranno altre immagini da cui essere attratti: cose, uomini, donne, denaro, lusso, svago, viaggi, comodità di vario genere. Non essendo più il Crocifisso l’unico e solo punto di attrazione, il mondo e il suo peccato all’istante prendono il suo posto. Per l’uomo si aprono prospettive di morte. Il mondo attrae, conquista, schiavizza, ci vuole interamente suoi. Si abbandona la via intrapresa, perché il Crocifisso non è più guardato con gli occhi della fede.
Tutti i fallimenti sia in campo ecclesiale, di ministero o di altro, sia in campo familiare, politico, sociale, tutti i tradimenti della verità e della sana moralità, nascono dalla perdita di contatto con il Crocifisso. Cosa si può attendere di buon, giusto, santo, da una società che vuole ad ogni costo dichiarare il Crocifisso persona non gradita e quindi da espellere dalla vista dei suoi cittadini? Se il Crocifisso è la sorgente dalla quale l’uomo attinge la sua vera umanità, questa società ha deciso di essere disumana, antiumana. Non vi è futuro per essa. La disumanità da essa scelta come principio di essere e di operare la condurrà alla distruzione di se stessa. Il Crocifisso è issato sul mondo perché ognuno possa attingere la sua vera umanità.
Tra quelli che erano saliti per il culto durante la festa c’erano anche alcuni Greci. Questi si avvicinarono a Filippo, che era di Betsàida di Galilea, e gli domandarono: «Signore, vogliamo vedere Gesù». Filippo andò a dirlo ad Andrea, e poi Andrea e Filippo andarono a dirlo a Gesù. Gesù rispose loro: «È venuta l’ora che il Figlio dell’uomo sia glorificato. In verità, in verità io vi dico: se il chicco di grano, caduto in terra, non muore, rimane solo; se invece muore, produce molto frutto. Chi ama la propria vita, la perde e chi odia la propria vita in questo mondo, la conserverà per la vita eterna. Se uno mi vuole servire, mi segua, e dove sono io, là sarà anche il mio servitore. Se uno serve me, il Padre lo onorerà. 
Adesso l’anima mia è turbata; che cosa dirò? Padre, salvami da quest’ora? Ma proprio per questo sono giunto a quest’ora! Padre, glorifica il tuo nome». Venne allora una voce dal cielo: «L’ho glorificato e lo glorificherò ancora!». La folla, che era presente e aveva udito, diceva che era stato un tuono. Altri dicevano: «Un angelo gli ha parlato». Disse Gesù: «Questa voce non è venuta per me, ma per voi. Ora è il giudizio di questo mondo; ora il principe di questo mondo sarà gettato fuori. E io, quando sarò innalzato da terra, attirerò tutti a me». Diceva questo per indicare di quale morte doveva morire (Gv 12,20-33). 
Ecco il grande ministero del cristiano: insegnare ad ogni uomo come si guarda il Crocifisso con fede. Il Crocifisso va guardato nella malattia ma anche nella salute, nella povertà ma molto di più nella ricchezza, dall’operaio ma infinitamente di più dai datori di lavoro, Dal fedele laico, ma nelle piaghe di Cristo Crocifisso deve abitare il ministro ordinato: papa, vescovo, presbitero, diacono, per attingere da Lui la verità della croce da insegnare ad ogni altro uomo. Quanti non guardano il Crocifisso sono già falliti nella loro missione e ministero, perché sono falliti nella loro verità. Il Crocifisso è la verità universale, la verità di ogni uomo, in ogni sua condizione storica nella quale è chiamato a vivere, operare, agire, relazionarsi.
O Crux ave, spes unica, hoc Passionis tempore! Piis adauge gratiam, reisque dele crimina.  Te, fons salutis Trinitas, collaudet omnis spiritus: quos per Crucis mysterium salvas, fove per saecula. Salve, o Croce, unica speranza! In questo tempo di Passione ai fedeli accresci la grazia e ai peccatori cancella le colpe. Te, Trinità, fonte di salvezza, esalti ogni essere vivente: coloro che salvi attraverso il mistero della croce, proteggi per l'eternità. Il Crocifisso è l’unica speranza per l’umanità. Chi impedisce ad un solo uomo di poter contemplare, guardare, fissare il Crocifisso in qualsiasi momento, gli recide il legame con la vera speranza. Lo condanna alla disperazione eterna. Grande è il tuo mistero, Cristo Gesù! Chi guarda te Crocifisso trova la via della vita. Chi ti ignora, o peggio ti disprezza, si incammina per vie di disperazione eterna. All’inizio queste vie sembrano gustose, ma poi tutte si rivelano potente veleno di morte.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a contemplare il Crocifisso.

1. La salvezza dell’uomo non è solo dalla Chiesa, è dalla Chiesa nella Chiesa, perché la salvezza è dal corpo di Cristo nel corpo di Cristo.
1. È la Chiesa la porta santa della salvezza. Per la porta della Chiesa si entra nella Chiesa, si vive nel suo corpo e in esso si è nutriti.
1. La vera salvezza si ottiene divenendo Chiesa, Corpo di Cristo, rigenerando la Chiesa, il corpo di Cristo come vera porta e casa di salvezza.
1. Un tempo di diceva: “extra ecclesia nulla salus”. Fuori della Chiesa non c’è salvezza, come non c’è vita per un organo fuori del corpo.
1. Il cuore dona vita al corpo, ma anche il corpo dono vita al cuore. Un corpo senza cuore è nella morte. Un cuore senza corpo è nella morte.
1. La Chiesa dona vita all’uomo che si converte e crede nella Parola, facendosi battezzare e divenendo suo corpo, suo sacramento di vita.
1. Il salvato dalla Chiesa dona vita alla Chiesa, vivendo da vera porta della salvezza. Dalla Chiesa si riceve vita, alla Chiesa si dona vita.
1. Se chi riceve la vita dalla Chiesa alla Chiesa non dona vita, è segno che lui non è porta aperta, ma chiusa. Lui stesso è morto alla vita.
1. Vergine, Madre della Vita, facci datori di vita alla Chiesa di tuo Figlio Gesù, divenendo tutti noi porta aperta di salvezza per ogni uomo.
1. Madre della Misericordia, facci tutti porta perché ogni uomo possa vivere il suo giubileo di grazia e verità divenendo Chiesa del Signore. 
1. Chi non diviene vera Chiesa del Signore, non dica di aver celebrato il suo giubileo. Non entrato nella porta della Chiesa per essere Chiesa.
[bookmark: _Toc452536601]13 Dicembre 
La coscienza lassa sempre trasforma il Vangelo in un libro di falsità per nutrire la sua idolatria e immoralità.
[bookmark: _Toc452536602]Conosco le tue opere, ti si crede vivo, e sei morto
L’uomo è fallace in ogni suo giudizio. Se già inganna se stesso, perché incapace di leggere secondo verità la propria coscienza, potrà mai leggere secondo purezza di luce divina la coscienza altrui, che neanche vede e nella quale mai potrà entrare? Il giudizio degli altri sulle nostre azioni, opere, decisioni potrà essere fonte di grande tentazione, anzi potrebbe rivelarsi la tentazione più pericolosa per la nostra vita. Noi, sorretti e fiduciosi nella bontà di un giudizio espresso su di noi, potremmo inabissarci in una baratro di male dal quale poi alla fine diviene difficile potersi tirare fuori. Potremmo addirittura trascorrere tutta la vita a causa della falsità che viene somministrata come verità per le nostre opere. Per questo è giusto non lasciarsi mai trascinare dal giudizio degli altri. È questa una tentazione che alimenta orgoglio e superbia. Tra i saggi consigli del Siracide, uno riguarda il giudizio sull’altrui operato.
Persevera nel tuo impegno e dèdicati a esso, invecchia compiendo il tuo lavoro. Non ammirare le opere del peccatore, confida nel Signore e sii costante nella tua fatica, perché è facile agli occhi del Signore arricchire un povero all’improvviso. La benedizione del Signore è la ricompensa del giusto; all’improvviso fiorirà la sua speranza. Non dire: «Di che cosa ho bisogno e di quali beni disporrò d’ora innanzi?». Non dire: «Ho quanto mi occorre; che cosa potrà ormai capitarmi di male?». Nel tempo della prosperità si dimentica la sventura e nel tempo della sventura non si ricorda la prosperità. È facile per il Signore nel giorno della morte rendere all’uomo secondo la sua condotta. L’infelicità di un’ora fa dimenticare il benessere; alla morte di un uomo si rivelano le sue opere. Prima della fine non chiamare nessuno beato; un uomo sarà conosciuto nei suoi figli (Pr 11,120-28). 
Il giudizio dell’altro sulla nostra coscienza sempre potrà rivelarsi tentazione potente che conduce alla perdizione eterna. Qual è allora la via sicura per poter discernere il bene e il male in modo quasi infallibile? Questa via è il quotidiano confronto con la Parola del Signore. Ma neanche la Parola del Signore è sufficiente. A volte la coscienza è lassa o addirittura supina ed è anche capace di trasformare la Parola del Signore così da fare un libro di falsità per la propria condotto morale. Le vie da seguire sono due: un desiderio sempre accesso, sempre vivo di piacere solo al Signore e a nessun altro; una incessante, ininterrotta preghiera elevata al Padre celeste perché mandi su di noi lo Spirito Santo perché ci prenda per mano e ci conduca di luce in luce, rivelandoci tutti i pericoli che possono condurre nelle falsità e nelle tenebre eterne la nostra vita. È lo Spirito Santo di Dio la sola guida sicura della coscienza.
All’angelo della Chiesa che è a Sardi scrivi: “Così parla Colui che possiede i sette spiriti di Dio e le sette stelle. Conosco le tue opere; ti si crede vivo, e sei morto. Sii vigilante, rinvigorisci ciò che rimane e sta per morire, perché non ho trovato perfette le tue opere davanti al mio Dio. Ricorda dunque come hai ricevuto e ascoltato la Parola, custodiscila e convèrtiti perché, se non sarai vigilante, verrò come un ladro, senza che tu sappia a che ora io verrò da te Tuttavia a Sardi vi sono alcuni che non hanno macchiato le loro vesti; essi cammineranno con me in vesti bianche, perché ne sono degni. Il vincitore sarà vestito di bianche vesti; non cancellerò il suo nome dal libro della vita, ma lo riconoscerò davanti al Padre mio e davanti ai suoi angeli. Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese” (Ap 3,1-6).
Un tempo anch’io vivevo come questo angelo della Chiesa di Dio. Tutti mi credevano vivo, dotto, capace, esperto. Un giorno il Signore manda il suo profeta come a questo angelo, è rivela la mia morte spirituale. Ero morto e compivo opere morte. Erano opere che non davano salvezza, non producevano redenzione, non attraevano anime a Cristo Gesù. Si lavorava per la terra, per dare un po’ di fumo agli occhi. Ma il Signore non chiede fumo, non domanda parole vane, anche se dotte e scientificamente collocate ognuna al suo posto. Il Signore ha sete di anime e se non si portano anime a Lui, ogni nostra opera è morta. Non serve per il cielo perché al cielo non porta, non conduce neanche colui che la pone in essere. Dopo la venuta del profeta del Dio vivente, compresi la missione che mi era stata affidata: attrarre anime a Cristo anche attraverso il ministero della teologia, ma vissuto in Cristo, per Cristo, con Cristo.
Ascoltai l’esortazione della vero profeta del Dio vivente e cambiai modo di operare, lavorare nella vigna del Signore. Compresi che per un presbitero tutto deve essere finalizzato alla salvezza delle anime. Anche il tempo dedicato alla meditazione, alla riflessione, allo studio deve essere vissuto non per accrescere la propria gloria, ma per essere strumenti sempre attuali nella sapienza e nella scienza dello Spirito del Signore al fine di poter attrarre qualche anima a Cristo Gesù. Le opere sono vive quando diventano nutrimento di vera salvezza. Sono morte quando cantano la nostra gloria e sono a nutrimento della nostra fama, nostra superbia, nostra vanagloria, nostro stoltezza ed insipienza. Urge sempre convertirsi alle anime. Urge spendere tutta una vita per la salvezza di esse. Cristo questo ha fatto e questo vuole dai suoi ministri.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci ministri di vera salvezza.

1. Domanda semplice: si può fare giubileo attraversando la porta materiale di una chiesa senza entrare nel Corpo di Cristo e divenire Chiesa?
1. Domanda semplice: si può ricevere l’Eucaristia, che è il Corpo di Cristo, senza vivere da Corpo di Cristo, come Cristo, in Cristo?
1. Domanda semplice: si può essere discepoli di Gesù senza osservare le condizioni che Gesù stesso ha posto come necessarie per la sequela?
1. Domanda semplice: si può fare giubileo senza diventare porta santa attraverso cui lo Spirito esce per converte i cuori e attrarli a Cristo?
1. Domanda semplice: vi è differenza sostanziale tra cristiani e non cristiani, o è solo pura modalità di vivere una religione come le altre?
1. Vergine Maria, Porta Santa attraverso cui Cristo Gesù, il Salvatore del mondo è venuto sulla terra, aiutaci a trovare la giusta risposta.
[bookmark: _Toc452536603]14 Dicembre 
Gesù vuole che tutti diventino suoi discepoli. Quest’opera si può fare solo con la potenza dello Spirito in noi.
[bookmark: _Toc452536604]Darà lo Spirito Santo a quelli che glielo chiedono!
Perché si deve chiedere lo Spirito Santo al Padre celeste? Non per un solo motivo, ma per ben sette ragioni. Perché Lui è Spirito di sapienza e d’intelligenza, Spirito di consiglio e di fortezza, Spirito di conoscenza e di timore del Signore, Spirito di pietà. Lo Spirito del Signore guida Dio in tutta l’opera della sua creazione. Nulla fa il Padre celeste senza il suo Santo Spirito.
Il Signore mi ha creato come inizio della sua attività, prima di ogni sua opera, all’origine. Dall’eternità sono stata formata, fin dal principio, dagli inizi della terra. Quando non esistevano gli abissi, io fui generata, quando ancora non vi erano le sorgenti cariche d’acqua; prima che fossero fissate le basi dei monti, prima delle colline, io fui generata, quando ancora non aveva fatto la terra e i campi né le prime zolle del mondo. Quando egli fissava i cieli, io ero là; quando tracciava un cerchio sull’abisso, quando condensava le nubi in alto, quando fissava le sorgenti dell’abisso, quando stabiliva al mare i suoi limiti, così che le acque non ne oltrepassassero i confini, quando disponeva le fondamenta della terra, io ero con lui come artefice ed ero la sua delizia ogni giorno: giocavo davanti a lui in ogni istante, giocavo sul globo terrestre, ponendo le mie delizie tra i figli dell’uomo (Pr 8,22-31. Cfr. Sir 24,1-18).
Nulla fa il suo Messia, il suo Redentore, il suo Salvatore, senza il suo Santo Spirito. Tutto Lui fa perché condotto, mosso, ispirato dallo Spirito del Signore Non vi è alcuna opera di Dio né spirituale e né fisica o materiale che si possa svolgere senza che sia lo Spirito Santo a guidarla.
Un germoglio spunterà dal tronco di Iesse, un virgulto germoglierà dalle sue radici. Su di lui si poserà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e d’intelligenza, spirito di consiglio e di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del Signore. Si compiacerà del timore del Signore. Non giudicherà secondo le apparenze e non prenderà decisioni per sentito dire; ma giudicherà con giustizia i miseri e prenderà decisioni eque per gli umili della terra. Percuoterà il violento con la verga della sua bocca, con il soffio delle sue labbra ucciderà l’empio. La giustizia sarà fascia dei suoi lombi e la fedeltà cintura dei suoi fianchi (Is 11,1-5).
Oggi si è creato tutto un vocabolario che attesta che non si è nello Spirito Santo: rigidità, flessibilità, apertura, chiusura, uscire, entrare, chiudere, andare, tornare, accogliere, respingere. Vi è un solo uomo sulla terra che possa sapere in ogni momento particolare della storia, dinanzi a qualsiasi persona, cosa deve fare? Deve andare o restare? Essere rigido o flessibile? Accogliere o respingere? Se invece si è mossi dallo Spirito Santo, il problema non sussiste. Lo Spirito alla sapienza aggiunge l’intelligenza, al consiglio la fortezza, alla conoscenza il timore del Signore e infine tutto avvolge di pietà, cioè dello stesso amore con il quale il figlio ama il Padre. La Chiesa può aggiornare le sue forme per legge, per decreti, per statuti. Mai il suo cuore. Il cuore sempre lo ha aggiornato e lo aggiorna lo Spirito Santo del Signore.
Gesù si trovava in un luogo a pregare; quando ebbe finito, uno dei suoi discepoli gli disse: «Signore, insegnaci a pregare, come anche Giovanni ha insegnato ai suoi discepoli». Ed egli disse loro: «Quando pregate, dite: Padre, sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno; dacci ogni giorno il nostro pane quotidiano, e perdona a noi i nostri peccati, anche noi infatti perdoniamo a ogni nostro debitore, e non abbandonarci alla tentazione». Poi disse loro: «Se uno di voi ha un amico e a mezzanotte va da lui a dirgli: “Amico, prestami tre pani, perché è giunto da me un amico da un viaggio e non ho nulla da offrirgli”, e se quello dall’interno gli risponde: “Non m’importunare, la porta è già chiusa, io e i miei bambini siamo a letto, non posso alzarmi per darti i pani”, vi dico che, anche se non si alzerà a darglieli perché è suo amico, almeno per la sua invadenza si alzerà a dargliene quanti gliene occorrono.
Ebbene, io vi dico: chiedete e vi sarà dato, cercate e troverete, bussate e vi sarà aperto. Perché chiunque chiede riceve e chi cerca trova e a chi bussa sarà aperto. Quale padre tra voi, se il figlio gli chiede un pesce, gli darà una serpe al posto del pesce? O se gli chiede un uovo, gli darà uno scorpione? Se voi dunque, che siete cattivi, sapete dare cose buone ai vostri figli, quanto più il Padre vostro del cielo darà lo Spirito Santo a quelli che glielo chiedono!» (Lc 11,1-13).
Ultimamente le forme sono aggiornate, ma non per questo per legge e per statuti si aggiorna il cuore. Il cuore lo aggiorna lo Spirito Santo, se vive in esso. Possiamo aggiornare tutte le forme e anche il vocabolario della Chiesa, ma non per questo facciamo cristiani per Gesù Signore. Ma se non facciamo figli per il Padre nostro in Cristo Gesù per opera dello Spirito Santo, a che serve aggiornare l’abito esterno? Gesù vuole che tutte le genti diventino suoi discepoli. Quest’opera si può fare solo con la potenza dello Spirito in noi. Se lo Spirito non è potentemente su noi, come lo era su Cristo Gesù, nessun figlio mai nascerà al Padre celeste.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ricolmateci dello Spirito del Signore.
[bookmark: _Toc452536605]15 Dicembre 
È triste spendere la vita senza generare figli a Dio. Come ci si presenterà al momento della morte al suo cospetto?
[bookmark: _Toc452536606]Per servire e dare la propria vita in riscatto per molti
Sulla terra Gesù può dare ai suoi discepoli una cosa sola: la sua croce. Questo dono il Padre gli ha fatto e questo dono Lui potrà elargire a quanti scelgono di seguire Lui. Ogni altra cosa o è l’uomo a procurarsela con i suoi intrallazzi, la sua simonia spirituale e materiale, la sua spregiudicatezza, spesso anche con la sua abilità diplomatica e persino con la sua cattiveria e malvagità, o se desidera altro, dovrà mettersi umilmente in preghiera e con insistenza bussare al cuore del Padre per ottenere ciò che è l’oggetto dei suoi sospiri diurni e notturni e che spesso gli toglie ogni pace finché non l’abbia ottenuto. 
Chi vive nello Spirito Santo, chiederà invece al Padre celeste che lo liberi da ogni desiderio inquinante il suo cuore e la sua mente. Chiederà che gli dia la gioia di vivere la vita sempre dalla semplicità più semplice e dalla povertà più povera e dall’invisibilità più invisibile. Chiederà al Padre che lo faccia vivere sempre dal suo desiderio e pensiero di bene, mai dai suoi pensieri di bene per se stesso e per gli altri, che spesso sono peccaminosi, perché il frutto dell’idolatria che governa cuore e mente. Il vero discepolo di Gesù sceglierà di non essere mai da se stesso, neanche nelle cose piccole e semplici, perché tutto dovrà essere dal cuore di Dio.
Questo sarebbe possibile se non ci fosse Satana che sempre viene e tenta. Qual è la sua tentazione più sottile? Quella di farti credere che se tu fosse al posto dell’altro, al posto più in alto, al posto di Dio, le cose le faresti meglio. Lui inietta questo pensiero malvagio nel cuore e l’uomo perde la pace. Se poi, anche a colpi di peccato, riesce ad ottenere il posto sospirato, subito sopraggiunge un’altra tentazione anche più pericolosa. Quel posto è inutile alle sue capacità, alle sue bravure. Lui è fatto per stare più in alto e così per andare alla conquista dell’altro posto non gli permette di fare ciò che sarebbe giusto fare nel posto in cui si trova.
È questa la potente, invincibile tentazione di Satana: Se tu fossi al posto dell’altro, le cose andrebbero meglio. Ma cosa succede? Si è al posto dell’altro, ma le cose non vanno per nulla bene. Non vanno bene perché Satana che ha tentato te, nel frattempo ha tentato tutti gli altri e gli ha suggerito che le cose non vanno bene. Satana è l’autore di tutte le guerre sociali, politiche, religiose, economiche, finanziarie, familiari, lavorative, scientifiche, professionali, vocazioni. È questa l’astuzia di Satana: creare un solo posto e suggerire a mille persone, tentandole, che quel posto per esse sarebbe l’eccellenza della loro vita.
Gli si avvicinarono Giacomo e Giovanni, i figli di Zebedeo, dicendogli: «Maestro, vogliamo che tu faccia per noi quello che ti chiederemo». Egli disse loro: «Che cosa volete che io faccia per voi?». Gli risposero: «Concedici di sedere, nella tua gloria, uno alla tua destra e uno alla tua sinistra». Gesù disse loro: «Voi non sapete quello che chiedete. Potete bere il calice che io bevo, o essere battezzati nel battesimo in cui io sono battezzato?». Gli risposero: «Lo possiamo». E Gesù disse loro: «Il calice che io bevo anche voi lo berrete, e nel battesimo in cui io sono battezzato anche voi sarete battezzati. Ma sedere alla mia destra o alla mia sinistra non sta a me concederlo; è per coloro per i quali è stato preparato».
Gli altri dieci, avendo sentito, cominciarono a indignarsi con Giacomo e Giovanni. Allora Gesù li chiamò a sé e disse loro: «Voi sapete che coloro i quali sono considerati i governanti delle nazioni dominano su di esse e i loro capi le opprimono. Tra voi però non è così; ma chi vuole diventare grande tra voi sarà vostro servitore, e chi vuole essere il primo tra voi sarà schiavo di tutti. Anche il Figlio dell’uomo infatti non è venuto per farsi servire, ma per servire e dare la propria vita in riscatto per molti».
Gesù, divinamente saggio, ha invece creato un posto che tutti possono occupare, senza togliere nulla a nessun altro. Questo posto è la croce. In croce ognuno vi potrà salire e ognuno potrà essere inchiodato. Nel suo regno vi sono croci per tutti e di ogni grandezza, per ogni cuore, ogni spirito, ogni anima, ogni corpo. Nessuno potrà dire: questa croce è troppo piccola per me. Essa è fatta sempre su misura. Questa la sua divina ed eterna sapienza. Non vi sono altre leggi per appartenere al suo regno. Chi si pone fuori da questa legge, esce dal regno di Dio e diviene regno del principe di questo mondo. Da lui nessuna salvezza mai nascerà.
È triste, molto triste che si spenda una vita intera senza generare nessun figlio a Dio. Come ci si presenterà al momento della morte dinanzi al cospetto del Signore? Di certo non possiamo andare da Lui senza frutti spirituali. Lui non ci riconoscerà come suoi. Sono i frutti che attestano che abbiamo lavorato per Lui e per Lui ci siamo spesi. San Paolo è chiaro nella sua testimonianza: Mi sono fatto tutto a tutti per guadagnare qualcuno a Cristo. Se non si conquistano anime per Cristo Gesù, il nostro essere cristiani è nullo, vano, peccaminoso. Abbiamo fatto scempio della grazia di Dio senza però maturare alcun frutto spirituale. Lavorare per la propria gloria effimera e fugace è satanico. È cristiano lavorare per la gloria di Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vero regno di Dio sulla terra.

1. Alcune verità scomode vanno dette. Ormai è nostro modo di essere: qualsiasi cosa avvenga, colpa e responsabilità sono sempre degli altri.
1. Ognuno invece è responsabile di ogni sua azione, parola, pensiero ed anche omissione. C’è il tentatore, ma anche chi si lascia tentare.
1. Il tentatore è responsabile di ogni inganno contro il prossimo. A Dio deve rendere conto anche se ha estorto un solo centesimo al fratello.
1. Per ogni centesimo estorto si ha l’obbligo alla restituzione. Anche il tentato è responsabile dinanzi a Dio per essersi lasciato ingannare. 
1. Ogni uomo è obbligato ad agire sempre con scienza e coscienza. Ogni uomo deve sapere di chi fidarsi e di chi mai si potrà fidare. 
1. Più grandi sono le questioni da affrontare e più alta deve essere la prudenza con cui si deve agire. Agire imprudentemente è peccato.
1. Di ogni omessa prudenza si è responsabili dinanzi a Dio. Si è agito, ma non da veri uomini. Si è operato in modo non secondo Dio.
1. L’onestà morale, etica, esige, richiede, obbliga a non approfittare di casi di sofferenza per un profitto personale di altra natura.
1. La Scrittura Santa dona le regole dettate dallo stesso Dio. Se fossero osservate dai tentati, di certo molti danni si eviterebbero. 
1. Ogni consigliere esalta il consiglio che dà, ma c’è chi consiglia a proprio vantaggio.
1. Guàrdati da chi vuole darti consiglio e prima infórmati quali siano le sue necessità: egli infatti darà consigli a suo vantaggio… 
1. Perché non abbia a gettare un laccio su di te e ti dica: «La tua via è buona», ma poi si tenga in disparte per vedere quel che ti succede.
1. Non consigliarti con chi ti guarda di sbieco e nascondi le tue intenzioni a quanti ti invidiano.
1. Non consigliarti con una donna sulla sua rivale e con un pauroso sulla guerra, con un mercante sul commercio
1. E con un compratore sulla vendita, con un invidioso sulla riconoscenza e con uno spietato sulla bontà di cuore,
1. con un pigro su una iniziativa qualsiasi e con un salariato sul raccolto, con uno schiavo pigro su un lavoro importante.
1. Non dipendere da costoro per nessun consiglio. Frequenta invece un uomo giusto, di cui sai che osserva i comandamenti
1. e ha un animo simile al tuo, perché se tu cadi, egli saprà compatirti. Attieniti al consiglio del tuo cuore, perché nessuno ti è più fedele.
1. Infatti la coscienza di un uomo talvolta suole avvertire meglio di sette sentinelle collocate in alto per spiare.
1. Per tutte queste cose invoca l’Altissimo, perché guidi la tua via secondo verità (Sir 37,7-15). 
1. Per fare tutte queste cose si deve avere il vero Dio nel cuore. Senza Dio si tenta con facilità e anche con facilità ci si lascia tentare.
[bookmark: _Toc452536607]16 Dicembre 
Si è cancellato Cristo-Luce, Cristo-Verità, Cristo-Parola, Cristo-Sapienza del Padre. Quale verità possiede l’uomo?
[bookmark: _Toc452536608]Rabbunì, che io veda di nuovo!
Gesù è luce divina, eterna, incarnata, crocifissa, risorta. Lui è la luce che deve illuminare il Padre della sua eterna verità, ma è anche la luce che deve risplendere sugli uomini perché conoscano qual è la loro verità e secondo essa vivano tutti i loro giorni. Dove la luce di Cristo non viene fatta brillare, con grave responsabilità della Chiesa, lì né Dio si conosce e neanche l’uomo. Si adorerà un falso Dio, un idolo, o un Dio semplicemente abbozzato e anche l’uomo sarà falso, un idolo o semplicemente e appena “schizzato” nella sua umanità. Cristo Gesù è il solo cardine di verità dell’universo, la sola scala che unisce cielo e terra, Dio e l’uomo, la sola luce che rivela chi è Dio e chi è l’uomo. Senza Cristo, le tenebre avvolgono il mondo.
Un tempo l’umanità vedeva. Distingueva un uomo da una donna, una persona da un animale. Vedeva ogni essere creato nella sua verità più autentica. Era la gioia nella creazione. L’uomo trattava con verità ogni essere esistente nell’universo. Poi venne Satana. Privò l’uomo della luce degli occhi e lo immerse nelle tenebre. L’uomo non vide più né la sua verità, né la verità della sua donna, né la verità di ogni essere creato. Questa cecità divenne sempre più forte e universale. Oggi ha raggiunto il sommo dell’oscurità. Si tratta si un’oscurità mai raggiunta prima, Questa oscurità oggi ha contagiato, come cancro, anche la stessa natura dell’uomo, la sua fisicità, corporeità, spiritualità, missione. Un disastro simile supera persino quello esistente al tempo di Noè e che provocò il diluvio universale e la distruzione dell’umanità infetta.
Gesù viene, si rivela come luce, compie le opere della luce. Lui però potrà solo proporsi, offrirsi, darsi come luce e fonte di luce per ogni uomo. Mai però potrà imporsi, mai costringere ad accogliere Lui come vera luce del mondo. L’uomo o si riconosce cieco, si umilia dinanzi al suo Signore e con accorata preghiera, gli chiede che possa vedere nuovamente, come all’inizio della creazione o rimarrà in eterno nelle tenebre e nel buio. Senza la richiesta di luce a Cristo Signore, l’uomo si inabisserà di tenebra in tenebra, fino al raggiungimento del punto del non ritorno. È quanto sta avvenendo ai nostri giorni. Avendo l’uomo deciso di espellere dalle sue città Cristo e la sua Chiesa e quanti in qualche modo ricordano Cristo, il buio satanico non fa più distinguere né un corpo di uomo da un corpo di donna, né un corpo di un qualsiasi animale e un corpo di una persona. È come se le tenebre eterne si fossero rovesciate sulla terra.
E giunsero a Gerico. Mentre partiva da Gerico insieme ai suoi discepoli e a molta folla, il figlio di Timeo, Bartimeo, che era cieco, sedeva lungo la strada a mendicare. Sentendo che era Gesù Nazareno, cominciò a gridare e a dire: «Figlio di Davide, Gesù, abbi pietà di me!». Molti lo rimproveravano perché tacesse, ma egli gridava ancora più forte: «Figlio di Davide, abbi pietà di me!». Gesù si fermò e disse: «Chiamatelo!». Chiamarono il cieco, dicendogli: «Coraggio! Àlzati, ti chiama!». Egli, gettato via il suo mantello, balzò in piedi e venne da Gesù. Allora Gesù gli disse: «Che cosa vuoi che io faccia per te?». E il cieco gli rispose: «Rabbunì, che io veda di nuovo!». E Gesù gli disse: «Va’, la tua fede ti ha salvato». E subito vide di nuovo e lo seguiva lungo la strada.
Gesù passa, il cieco grida, il mondo non vuole che si disturbi Cristo. Lui deve camminare per la sua strada. Ma Cristo per questo è venuto: per essere disturbato, invocato, pregato. A Lui si deve gridare con tutta la forza della nostra voce e senza alcuna interruzione. Il cieco grida, Gesù lo ascolta. Si ferma. Attende che venga dinanzi a Lui. Gli chiede: “Cosa vuoi che io faccia per te?”. La risposta: “Maestro, che io veda di nuovo”. “Rabbunì, dammi quella vista che il Padre tuo celeste mi aveva dato all’origine della mia storia e che il nemico dell’uomo, Satana, non senza mia grave colpa mi ha sottratto per sempre, lasciandomi in un buio e in una tenebra infinita. Solo tu puoi ridarmi la vista. Se tu non me la ridoni, io sono condannato per sempre alla cecità. Posso pensare, ma da cieco. Parlo, ma da cieco. Scrivo, ma da cieco. Affermo la verità, ma da cieco. Non conoscerò mai il vero Dio e neanche chi è un uomo, un animale, nessun’altra cosa delle infinite cose che mi circondano. Solo tu, Maestro, sei il mio Salvatore”.
Nella sua superbia, l’uomo si crede illuminato, saggio, libero, intelligente, sapiente oltre misura. Non sa che è un misero cieco. Se avesse l’umiltà di prostrarsi dinanzi al suo Salvatore, Cristo Signore, comprenderebbe che un bambino che sa chi è Dio e vive seguendo la Parola di Gesù, è più dotto e illuminato di tutti i filosofi e i teologi di questo mondo che vivono senza riferimento alla Legge morale perfetta. È infatti la verità morale il segno che nel nostro spirito abita la verità sapienziale, teologica, filosofica, psicologica, giuridica o di altra natura. Ogni altra verità fa difetto quando in noi fa difetto la verità morale, perché non camminiamo secondo il suo dettato. “Dimmi cosa fai e ti dirò il grado di perfezione della tua verità”. Oggi si è abolito Cristo-Luce, Cristo-Verità, Cristo-Parola, Cristo-Sapienza del Padre. Quale verità possiede l’uomo? Nessuna. Lo si deduce non da ciò che pensa, ma da ciò che opera, vuole, desidera, compie. Lo si deduce dalla sua universale immoralità che governa la sua vita. È cieco.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci uomini-luce in Cristo-Luce.


[bookmark: _Toc452536609]IN CAMMINANDO VERSO LA GROTTA SANTA
[bookmark: _Toc452536610](Il Natale eterno del Verbo nella grotta del seno del Padre al Natale di Gesù nella grotta del cuore di ogni uomo nel Vangelo secondo Giovanni)

Il Vangelo secondo Giovanni inizia nell’eternità, prima del tempo, della storia, della creazione. Lui vede con gli occhi dello Spirito Santo il Verbo Eterno, che è Dio, che è in principio, cioè da sempre e per sempre, in una eterna contemplazione di Dio. È Dio tutto rivolto e piegato verso Dio. Dalla sue stesse parole sappiamo che non si tratta di una contemplazione estrinseca, ma di una vera nascita eterna, mai compiuta, sempre da compiersi, mai avvenuta, sempre da verificarsi. Oggi il Figlio è generato. Oggi il Figlio è dal Padre verso il Padre. 
È una contemplazione di origine, essenza, natura. Il Verbo non è fuori di Dio. È in Dio. Di Dio è la vita. È la vita che sempre deve attingere in Dio. È come se Dio si travasasse tutto nel Verbo, donandogli tutta la sua eternità, divinità, santità, onnipotenza, verità, grazia, luce. È un travaso senza travaso. Dio si dona eternamente tutto nel suo Verbo. Non è un dono che finisce, non è un travaso che termina. Dio vive per darsi al suo Verbo. La vita di Dio è dono al Verbo. 
Senza questo Dono eterno, senza fine, Dio non sarebbe Dio, sarebbe un Dio senza vita in sé. Mentre il Verbo è la vita che Dio dona, donandosi. Questa vita eterna donata eternamente, senza alcuna interruzione, che rimane tutta nel Donante eterno ha un nome: Figlio Unigenito. Ma anche il Donante Eterno ha un nome: Padre. Il Donante eterno si dona per l’eternità al Figlio per generazione. La Natura è una. Le Persone sono due: Padre e Figlio. Quello del Verbo è Natale Eterno. Il Verbo nasce dal Padre come Persona, rimane nel Padre perché unica e sola natura divina. Non due Dèi, ma un unico è solo Dio. 
Oggi Dio lo genera, oggi gli dona la vita, oggi lo costituisce sua vita. Oggi lo fa nascere come Figlio. Nasce da Dio, ma rimane in Dio. Nasce come Persona distinta, ma non come natura. La natura non nasce. È una. Una rimane in eterno. Come Giovanni vede questo eterno Natale del Figlio dal Padre, Natale che mai finisce, perché il Padre vive per donarsi tutto nel Figlio, in un momento senza principio e senza fine, così ogni altro discepolo di Gesù solo se lo Spirito Santo gli dona i suoi occhi, può vedere questa generazione eterna del Figlio dal Padre. Solo con la sua sapienza e intelligenza potrà conoscere una qualche misera scintilla. Le parole, anche quello dello Spirito Santo sono tutte inadeguate: nascondono più di quanto esse dicono: “In principio era il Verbo, e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. Egli era, in principio, presso Dio”. Il Verbo non ha iniziato. Lui è il Generato eterno. 
Essendo il Verbo Eterno la vita Eterna del Padre, avendo il Padre, il “Travasante Eterno” di se stesso nel Figlio, dato tutto di sé al Figlio, nulla può fare all’esterno di Sé senza il Figlio. Se è il “Donante eterno” di se stesso al Figlio, se vuole creare qualcosa al di fuori di Sé, lo potrà fare solo per mezzo del Figlio, del suo Verbo Eterno. Che tutto si faccia per mezzo del Figlio non è una via di convenienza, di opportunità, ma di vera partecipazione della vita.
Dio, per creazione, vuole partecipare la sua vita, vuole chiamare all’essere ciò che è senza essere. Vuole donare qualcosa della sua vita – non per generazione come fa con il Verbo, ma per creazione – è evidente che non potrà farlo da se stesso. Non possiede più la vita da donare. L’ha data tutta al Figlio. Poiché il Figlio è in eterna contemplazione del Padre, Eterno Dono per il Padre, al Padre che gli ha donato la vita, dona la vita che è tutta sua, perché il Padre la possa partecipare per creazione. 
Questo significa che tutto ciò che è stato fatto, è stato fatto per mezzo di Lui e nulla di ciò che esiste è stato fatto senza di Lui. Dio, essendosi donato tutto al Figlio, nulla può fare fuori di sé, se non per mezzo del Figlio. Ma è anche vero che il Figlio nulla può fare da sé, perché dall’Eternità, mentre è Dono Donato è anche Dono Donante, Dono che si dona tutto al Padre suo. Il Padre è Dono nel Figlio, il Figlio è dono nel Padre. Il Padre partecipa la sua vita solo per mezzo del Dono Donato che è Dono che a sua volta si dona al Padre: “Tutto è stato fatto per mezzo di lui e senza di lui nulla è stato fatto di ciò che esiste”.
Nulla potrà mai esistere senza il Verbo, dal momento che l’esistenza è comunicazione della vita divina che è tutta nel Figlio e che il Figlio riversa tutta nel Padre. Il Padre nulla può fare senza il suo Verbo. Ma anche il Verbo nulla può fare senza il Padre, perché Lui è eternamente dal Padre. Lui è un frutto eterno del Padre. Siamo oltre l’umanamente pensabile e immaginabile. L’Essere eterno del Padre nel Figlio e del Figlio nel Padre fa sì che il Figlio nulla possa fare senza il Padre. Tutta la sua vita l’attinge dal Padre. Ma neanche il Padre può fare qualcosa. Tutta la sua vita deve essere un Dono eterno donato a Lui dal Figlio al quale ha donato tutta la sua vita. Dio si spoglia di sé nel Figlio, il Figlio si spoglia di sé nel Padre. 
Il Verbo Eterno, essendo la vita eterna del Padre, avendo il Padre creato tutto per partecipazione della sua vita che è vita del Verbo, non c’è vita nella sua creazione se non come partecipazione della vita del Verbo. La Vita del Verbo è luce di sapienza, intelligenza, amore, verità, giustizia, armonia. La vita del Verbo è luce di pace. 
Con il peccato delle origini, l’uomo ha perso questa luce di pace ed è divenuto tenebra e oscurità. Il Verbo però non ha privato la sua creazione della Luce eterna. Ha continuato a splendere. Le tenebre avrebbero voluto soffocarla, ma non vi sono riusciti: “In lui era la vita e la vita era la luce degli uomini; la luce splende nelle tenebre e le tenebre non l’hanno vinta”.
Perché le tenebre non hanno vinto la luce? Perché se l’avessero vinta, sarebbero tornate nel nulla dal quale la creazione era stata tratta per l’onnipotenza eterna e creatrice del Padre per il Figlio. Finché la creazione esiste, ed esisterà in eterno, come inferno e come Paradiso, sempre la luce brillerà. Anche nell’inferno brilla la luce del Verbo come creazione. I dannati sanno che sono creature del Verbo, non di Satana, ed è proprio questa la loro dannazione: aver perso il Verbo come principio eterno della loro vita. Lo hanno perso in modo irreparabile per loro colpa. Erano nella luce e si sono lasciti tentare dalle tenebre.
Il Verbo non solo è Mediatore nella creazione, essendo Lui la vita del Padre, solo Lui può essere il Mediatore nella redenzione, o nel ritorno nella luce, della creazione. La saggezza divina predispone che un uomo gli prepari la strada, rendendogli testimonianza e certificando per Lui: “Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era Giovanni. Egli venne come testimone per dare testimonianza alla luce, perché tutti credessero per mezzo di lui. Non era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce”. 
Giovanni è solo un profeta, anche se è il più grande tra i profeti, rimane eternamente natura creata. Lui non è la luce, non è la vita, non è il Verbo, non è il Mediatore, non è il Salvatore. Lui è solamente uno che è mandato da Dio per preparare i cuori ad accogliere il loro Salvatore. Giovanni sa chi lui è e lo dice con profonda chiarezza. Lui non è lo Sposo, ma solo l’amico dello Sposo che gioisce portando a Lui la sua sposa. Questo è il suo ministero, questo il suo mandato, questa la sua missione: portare la sposa allo Sposo che è il Verbo.
Nacque allora una discussione tra i discepoli di Giovanni e un Giudeo riguardo alla purificazione rituale. Andarono da Giovanni e gli dissero: «Rabbì, colui che era con te dall’altra parte del Giordano e al quale hai dato testimonianza, ecco, sta battezzando e tutti accorrono a lui». Giovanni rispose: «Nessuno può prendersi qualcosa se non gli è stata data dal cielo. Voi stessi mi siete testimoni che io ho detto: “Non sono io il Cristo”, ma: “Sono stato mandato avanti a lui”. Lo sposo è colui al quale appartiene la sposa; ma l’amico dello sposo, che è presente e l’ascolta, esulta di gioia alla voce dello sposo. Ora questa mia gioia è piena. Lui deve crescere; io, invece, diminuire».
Chi viene dall’alto è al di sopra di tutti; ma chi viene dalla terra, appartiene alla terra e parla secondo la terra. Chi viene dal cielo è al di sopra di tutti. Egli attesta ciò che ha visto e udito, eppure nessuno accetta la sua testimonianza. Chi ne accetta la testimonianza, conferma che Dio è veritiero. Colui infatti che Dio ha mandato dice le parole di Dio: senza misura egli dà lo Spirito. Il Padre ama il Figlio e gli ha dato in mano ogni cosa. Chi crede nel Figlio ha la vita eterna; chi non obbedisce al Figlio non vedrà la vita, ma l’ira di Dio rimane su di lui (Gv 3,25-36). 
Questa notizia è data perché si eviti ogni confusione tra il Verbo e Giovanni. Quest’ultimo deve solo preparare la via al Signore che viene perché ogni cuore lo accolga. Il Verbo viene come luce vera, viene per darsi come luce vera a tutta la sua creazione, che giace nelle tenebre. Qual è il risultato di questa sua venuta? Pur essendo Lui la luce vera che illumina ogni uomo, dall’uomo fu rifiutato, non accolto. Neanche i suoi, la sua casa lo accolse. La sua casa è il popolo dell’alleanza: “Veniva nel mondo la luce vera, quella che illumina ogni uomo. Era nel mondo e il mondo è stato fatto per mezzo di lui; eppure il mondo non lo ha riconosciuto. Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto”. Non accogliere la Luce è scegliere di rimanere nelle tenebre. Infatti tutta la creazione è nelle tenebre. Non vi è in essa alcuna fonte di luce. O si accoglie la Luce vera, per mezzo della quale la creazione è stata fatta, oppure essa rimane eternamente nelle tenebre. Altre possibilità, altre vie non sono date. Solo il Verbo è la luce vera, solo Lui è la vita che viene per dare vita e luce alla creazione che ha perso sia la vita che la luce. Se l’uomo si rifiuta di accogliere il dono che il Verbo fa di se stesso ad essa, le tenebre saranno eterne.
Una verità che va detta con vigore e affermata con fermezza di Spirito Santo, vuole che non si separi il dono della vita e della luce dal Verbo che è vita e luce. Urge una chiarificazione.
Come il Padre, che è vita e luce eterna, dona al Figlio la luce e la vita, donando se stesso. Come il Figlio è luce e vita ricevuta dal Padre, ma rimanendo eternamente nel Padre, così dicasi di ogni uomo. Ogni uomo, se vuole ritornare nella sua verità di creazione, deve lasciarsi fare luce e vita da Cristo, accogliendo Cristo come sua luce e sua vita. Ma rimane luce e vita, celebrando, come il Verbo, il suo Natale eterno nel Verbo, rinascendo eternamente nel Verbo senza alcuna interruzione. O l’uomo celebra eternamente questo suo Natale nel seno di Cristo, nel quale deve rimanere in eterno per essere luce e vita, oppure, separandosi da Cristo, ritorna ad essere tenebra e tenebra rimarrà in eterno, se non ritorna nel seno di Cristo.
È questo il vero Natale dell’uomo: lasciare che Cristo Signore eternamente si doni a Lui, come eternamente il Padre si dona a Cristo. Ma anche donarsi eternamente a Cristo, così come Cristo si dona eternamente al Padre. È nella celebrazione di questa duplice nascita che l’uomo diviene realmente, veramente uomo, perché si riaccende della vita e della luce che è Cristo nascendo in Cristo. Cristo nasce eternamente in lui come vita e come luce. Lui si dona eternamente a Cristo, perché la sua luce e la sua vita mai ritornino a divenire tenebra. In quell’istante in cui questo duplice Natale non viene vissuto, l’uomo è già nelle tenebre.
Il frutto dell’accoglienza del Verbo, della celebrazione di questo Natale Eterno – non nel senso che sia senza origine e senza principio di tempo come quello di Gesù, ma che è e dovrà essere senza alcuna fine. Si nasce nel Verbo, il Verbo nasce in noi per l’eternità, sempre, senza mai porre fine a questa nascita – è la figliolanza adottiva che il Padre ci dona. Nel suo Verbo, nel suo Figlio eterno, Lui ci fa suoi veri figli: “A quanti però lo hanno accolto ha dato potere di diventare figli di Dio: a quelli che credono nel suo nome, i quali, non da sangue né da volere di carne né da volere di uomo, ma da Dio sono stati generati”.
Nel nostro Natale nel Verbo della vita e della luce, si compie il nostro Natale nel Padre, la fonte, la sorgente, l’origine eterna di ogni vita. Dalla sua vita e dalla sua luce, che è il Verbo, che è nel Verbo, che è data per il Verbo, nel Verbo, noi siamo nati come creature del Padre. Nel nostro Natale nel Verbo, Figlio Eterno del Padre, noi nasciamo come suoi veri figli. Certo, siamo figli di adozione, non siamo figli da Lui per generazione eterna. Lo siamo per partecipazione della sua divina natura. Nel suo Verbo noi diveniamo per partecipazione natura di Dio, diveniamo natura spirituale, di luce, vita, grazia, grazia, amore, pietà, compassione, verità, giustizia, gioia, pace.
Se siamo di Natura divina anche i frutti dovranno essere di natura di vita, frutti di luce e di vita. Ma questi frutti mai potranno essere prodotti se ci si separa dalla fonte e dal principio della luce e della vita che per noi è il Verbo Eterno del Padre, il suo Figlio Unigenito. Si nasce in Dio per produrre i frutti di Dio. Si nasce nel Verbo per produrre i frutti del Verbo. Quali sono i frutti del Verbo? Dare vita e dare luce alla creazione che Dio ha fatto per mezzo di Lui. Quali dovranno essere i frutti di chi è divenuto figlio di Dio nel Verbo? Rivitalizzare, illuminare con la vita e la luce del Verbo l’intera creazione. Questo potrà avvenire solo se perennemente Cristo potrà travasare se stesso in noi, versare la sua luce e la sua vita, travasare se stesso luce e vita, così come il Padre eternamente travasa se stesso nel Figlio con tutta la potenza della sua vita e della sua luce. Ciò che avviene tra il Padre e il Figlio, deve attuarsi eternamente tra il Verbo e il discepolo. 
Il Verbo deve essere accolto non come vita e luce fuori di noi, ma come vita e luce nella carne. Infatti il Verbo si è fatto carne, ha assunto la nostra umanità, si è atto vero uomo: “E il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi; e noi abbiamo contemplato la sua gloria, gloria come del Figlio unigenito che viene dal Padre, pieno di grazia e di verità”. Il Natale eterno in Dio diviene natale eterno nella nostra umanità. Il Verbo nasce come vero uomo. Come vero uomo va accolto come vita e come luce del Padre in mezzo a noi. 
Esaminiamo bene la realtà. Se già l’uomo non crede nel suo Creatore, che è Signore Onnipotente, che ha la storia nelle sue mani, che dice una Parola e la compie con infallibile certezza, potrà mai credere in un Crocifisso, in un Condannato a morte, se il Crocifisso è già il frutto della non fede dell’uomo? Eppure quel Crocifisso è la nostra vita e la nostra luce. 
Quello che era da principio, quello che noi abbiamo udito, quello che abbiamo veduto con i nostri occhi, quello che contemplammo e che le nostre mani toccarono del Verbo della vita – la vita infatti si manifestò, noi l’abbiamo veduta e di ciò diamo testimonianza e vi annunciamo la vita eterna, che era presso il Padre e che si manifestò a noi –, quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunciamo anche a voi, perché anche voi siate in comunione con noi. E la nostra comunione è con il Padre e con il Figlio suo, Gesù Cristo. Queste cose vi scriviamo, perché la nostra gioia sia piena (1Gv 1,4). 
È Luce eterna, Vita eterna crocifissa perché questa è la purissima verità dell’uomo che vive in mezzo alle tenebre: farsi anche luce e vita crocifissa per amore. È da quel Crocifisso l’unica e sola fonte della vita e della luce vera. È questa la prova della nostra fede. La luce e la vita sono date gratuitamente. Vengono però colte solo da chi ha fede in quel Crocifisso che è il Verbo del Padre, il suo Unigenito Eterno, il suo Figlio divino fattosi vera carne, vero uomo. È in quel Crocifisso il vero Natale dell’uomo e l’uomo veramente nasce quando diviene con il Verbo Crocifisso una sola croce, una sala luce, una sola vita. 
La generazione eterna, la consacrazione messianica del Verbo, anche il suo Sacerdozio trovano compimento sulla Croce. Il nostro Messia, il nostro Salvatore è un inchiodato sulla Croce. Ciò che la profezia rivela riceve il suo perfetto compimento solo nel Crocifisso. 
Perché le genti sono in tumulto e i popoli cospirano invano? Insorgono i re della terra e i prìncipi congiurano insieme contro il Signore e il suo consacrato: «Spezziamo le loro catene, gettiamo via da noi il loro giogo!». Ride colui che sta nei cieli, il Signore si fa beffe di loro. Egli parla nella sua ira, li spaventa con la sua collera: «Io stesso ho stabilito il mio sovrano sul Sion, mia santa montagna». Voglio annunciare il decreto del Signore. Egli mi ha detto: «Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato. Chiedimi e ti darò in eredità le genti e in tuo dominio le terre più lontane. Le spezzerai con scettro di ferro, come vaso di argilla le frantumerai». E ora siate saggi, o sovrani; lasciatevi correggere, o giudici della terra; servite il Signore con timore e rallegratevi con tremore. Imparate la disciplina, perché non si adiri e voi perdiate la via: in un attimo divampa la sua ira. Beato chi in lui si rifugia (Sal 2,1-12). 
Oracolo del Signore al mio signore: «Siedi alla mia destra finché io ponga i tuoi nemici a sgabello dei tuoi piedi». Lo scettro del tuo potere stende il Signore da Sion: domina in mezzo ai tuoi nemici! A te il principato nel giorno della tua potenza tra santi splendori; dal seno dell’aurora, come rugiada, io ti ho generato. Il Signore ha giurato e non si pente: «Tu sei sacerdote per sempre al modo di Melchìsedek». Il Signore è alla tua destra! Egli abbatterà i re nel giorno della sua ira, sarà giudice fra le genti, ammucchierà cadaveri, abbatterà teste su vasta terra; lungo il cammino si disseta al torrente, perciò solleva alta la testa (Sal 110 (109) 1-7). 
L’Apostolo Giovanni contempla colui che hanno trafitto e veramente lo vede come la sorgente della grazia e della verità. Lo vede come il Canale attraverso il quale tutto il Padre, che è luce e vita eterna, viene sulla terra per ricreare la sua umanità e con essa l’intero universo. Ma l’acqua che sgorga dal cuore di Cristo è Cristo stesso che il Padre versa in ogni cuore, che lo accoglie nella fede, per la sua rigenerazione, rinnovamento, redenzione, nuova figliolanza. 
Era il giorno della Parasceve e i Giudei, perché i corpi non rimanessero sulla croce durante il sabato – era infatti un giorno solenne quel sabato –, chiesero a Pilato che fossero spezzate loro le gambe e fossero portati via. Vennero dunque i soldati e spezzarono le gambe all’uno e all’altro che erano stati crocifissi insieme con lui. Venuti però da Gesù, vedendo che era già morto, non gli spezzarono le gambe, ma uno dei soldati con una lancia gli colpì il fianco, e subito ne uscì sangue e acqua. Chi ha visto ne dà testimonianza e la sua testimonianza è vera; egli sa che dice il vero, perché anche voi crediate. Questo infatti avvenne perché si compisse la Scrittura: Non gli sarà spezzato alcun osso. E un altro passo della Scrittura dice ancora: Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto (Gv 19,31-37). 
L’umanità non ha altra salvezza al di fuori del Crocifisso. La salvezza però non è fuori del Crocifisso, o solo dal Crocifisso. Ma è nel Crocifisso, per il Crocifisso, dal Crocifisso, divenendo nascendo in Lui come veri crocifissi salvati e portatori di salvezza per i nostri fratelli. 
È questo il nostro vero Natale: nascere nel Crocifisso, come luce e vita crocifisse, per divenire luce e vita di redenzione per il mondo. Ma l’uomo non vuole il Crocifisso, non vuole nascere nel Crocifisso. Lui ha un solo desiderio: scendere da ogni croce. Altro suo desiderio è creare crocifissi al suo posto, purché lui non salga sulla croce. Per non andare in croce, è capace anche di ammazzare, scannare, distruggere, incendiare l’intero universo.
Entra nella vera luce e nella vera vita chi compie ogni giorno il suo Natale, la sua nascita nel cuore di Cristo Crocifisso per divenire con Lui una sola croce di vita eterna. 
Giovanni il Battista non solo attesta che lui non è il Verbo Eterno fattosi carne. Dice anche che è Gesù questo Verbo eterno e rivela la sua origine eterna. Gesù in quanto Verbo è prima di Lui. il suo è un prima eterno. Giovanni è dal tempo. Gesù è dall’eternità: “Giovanni gli dà testimonianza e proclama: «Era di lui che io dissi: Colui che viene dopo di me è avanti a me, perché era prima di me». 
Giovanni il Battista lo dice espressamente a quanti glielo chiedono. La sua è una testimonianza perfetta. Lui non è il Cristo, non è il profeta, non è Elia. Lui è solo voce che prepara la via al Signore. Lui conosce che Gesù è il Messia per divina e soprannaturale visione.
Questa è la testimonianza di Giovanni, quando i Giudei gli inviarono da Gerusalemme sacerdoti e leviti a interrogarlo: «Tu, chi sei?». Egli confessò e non negò. Confessò: «Io non sono il Cristo». Allora gli chiesero: «Chi sei, dunque? Sei tu Elia?». «Non lo sono», disse. «Sei tu il profeta?». «No», rispose. Gli dissero allora: «Chi sei? Perché possiamo dare una risposta a coloro che ci hanno mandato. Che cosa dici di te stesso?». Rispose: «Io sono voce di uno che grida nel deserto: Rendete diritta la via del Signore, come disse il profeta Isaia». 
Quelli che erano stati inviati venivano dai farisei. Essi lo interrogarono e gli dissero: «Perché dunque tu battezzi, se non sei il Cristo, né Elia, né il profeta?». Giovanni rispose loro: «Io battezzo nell’acqua. In mezzo a voi sta uno che voi non conoscete, colui che viene dopo di me: a lui io non sono degno di slegare il laccio del sandalo». Questo avvenne in Betània, al di là del Giordano, dove Giovanni stava battezzando.
Il giorno dopo, vedendo Gesù venire verso di lui, disse: «Ecco l’agnello di Dio, colui che toglie il peccato del mondo! Egli è colui del quale ho detto: “Dopo di me viene un uomo che è avanti a me, perché era prima di me”. Io non lo conoscevo, ma sono venuto a battezzare nell’acqua, perché egli fosse manifestato a Israele». 
Giovanni testimoniò dicendo: «Ho contemplato lo Spirito discendere come una colomba dal cielo e rimanere su di lui. Io non lo conoscevo, ma proprio colui che mi ha inviato a battezzare nell’acqua mi disse: “Colui sul quale vedrai discendere e rimanere lo Spirito, è lui che battezza nello Spirito Santo”. E io ho visto e ho testimoniato che questi è il Figlio di Dio».
La testimonianza di Giovanni giunge a identificare Gesù come il vero Messia del Signore, il vero Figlio di Dio. Sappiamo che nel Vangelo secondo Giovanni, Figlio di Dio non significa solo Messia, ma prima di tutto vero Figlio Unigenito del Padre. Il Messia è il Figlio Unigenito, il Verbo Eterno, il Verbo che si è fatto carne. Perché il Verbo si fa carne? Per ricolmarci della sua vita.
Il suo Messianismo non è fuori di ogni uomo. Lui viene per costruire il regno di Dio nel cuore di ogni uomo e regno di Dio non sono coloro che occupano un determinato territorio, ma coloro che occupano il cuore del Padre e quanti si lasciano occupare il cuore dal Padre per mezzo del suo Verbo Crocifisso. È questa la pienezza che il Verbo ci vuole comunicare: “Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto: grazia su grazia”. 
Grazia del Verbo è il Dono del Padre. È tutta la vita del Padre. Ma il Padre è tutta vita donata al Verbo. Il Verbo dona tutta la vita del Padre a Lui donata, donando tutto se stesso a quanti lo accolgono nella fede, lo accolgono da Crocifisso e nel suo cuore Crocifisso vogliono ogni giorno celebrare la loro nascita nel al Padre. Chi non accoglie il Padre nel cuore del Crocifisso, mai potrà accogliere il Padre. Rimane senza Dio e senza il Padre. 
È Cristo il fulcro del Padre e dell’universo, degli Angeli e degli uomini, del tempo e dell’eternità. È anche Lui il fulcro del Paradiso e dell’inferno. È Lui infatti il Paradiso e il Paradiso è in Lui. Fuori di Lui vi è l’inferno sulla terra che si trasformerà in inferno eterno.
Mosè non è la grazia di Dio, perché Mosè non è il Verbo. Mosè è il datore, il portatore della Legge. Per essa conosciamo solo la volontà di Dio in ordine al bene morale da compiere: “Perché la Legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo”. Mosè non è la salvezza, non è la rivelazione, non è la vita, non è la grazia, perché Lui è semplicemente un uomo. Viene dalla terra, appartiene alla terra. La sua Legge dice il bene morale, ma non dona al possibilità di poterlo compire. 
Pur facendosi carne, il Verbo non ha abbandonato il seno del Padre, vive in esso. Mai si potrà distaccare. La natura è una, ma anche il dono è uno: in eterno tutto il Padre è nel Figlio e tutto il Figlio è nel Padre. Il Dono donante, il Padre, è tutto nel Dono donato, il Figlio. Ma anche il Figlio si fa Dono che si dona eternamente al Padre. Padre e Figlio sono eternamente l’uno dono per l’altro. Il Padre dona tutto se stesso al Figlio. Il Figlio dona tutto se stesso al Padre. Chi è il Crocifisso? È il Dono eterno donato che nella sua carne si è fatto dono eterno che si dona al Padre perché il Padre per mezzo di questo dono salvi il mondo. È questo il Natale eterno: dono eterno del Padre nel Figlio, Dono eterno del Figlio nel Padre: “Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è lui che lo ha rivelato”.
Il Figlio può rivelare il Padre perché Lui del Padre è la vita piena, perfetta, eterna. Il Figlio Incarnato è il dono che il Padre fa all’umanità intera, perché per mezzo di Lui, tutti possano giungere alla vera conoscenza del loro Dio e Signore, possano fare un vero Natale di purissima scienza divina.  Così la profezia di Isaia, sul dono del Figlio. Il Verbo nasce come vero uomo per noi, per noi anche si fa dono al Padre dalla Croce. Tutto Lui fa per noi. 
In passato umiliò la terra di Zàbulon e la terra di Nèftali, ma in futuro renderà gloriosa la via del mare, oltre il Giordano, Galilea delle genti.  Il popolo che camminava nelle tenebre ha visto una grande luce; su coloro che abitavano in terra tenebrosa una luce rifulse. Hai moltiplicato la gioia, hai aumentato la letizia. Gioiscono davanti a te come si gioisce quando si miete e come si esulta quando si divide la preda. Perché tu hai spezzato il giogo che l’opprimeva, la sbarra sulle sue spalle, e il bastone del suo aguzzino, come nel giorno di Madian. Perché ogni calzatura di soldato che marciava rimbombando e ogni mantello intriso di sangue saranno bruciati, dati in pasto al fuoco.
[bookmark: OLE_LINK1]Perché un bambino è nato per noi, ci è stato dato un figlio. Sulle sue spalle è il potere e il suo nome sarà: Consigliere mirabile, Dio potente, Padre per sempre, Principe della pace. Grande sarà il suo potere e la pace non avrà fine  sul trono di Davide e sul suo regno, che egli viene a consolidare e rafforzare con il diritto e la giustizia, ora e per sempre. Questo farà lo zelo del Signore degli eserciti (Is 8,23-9-6). 
L’Evangelista Giovanni chiude la presentazione di Cristo Gesù, Verbo eterno del Padre, fattosi carne, rivelandoci come Lui nasce nei cuori. Come per vie storiche Lui si è fatto carne e questa via storica è il seno della Vergine Maria e il suo sì detto al Padre, così vie storiche sono i testimoni che rivelano ad altri uomini la sua purissima verità e missione.
Il primo testimone, il primo “genitore spirituale” attraverso il quale Gesù nasce nel cuore è Giovanni il Battista. Lui vede venire Gesù e gli rende testimonianza: “Ecco l’agnello di Dio”. È stata sufficiente questa parola perché i suoi due discepoli lo abbandonino e seguano Gesù.
Il giorno dopo Giovanni stava ancora là con due dei suoi discepoli e, fissando lo sguardo su Gesù che passava, disse: «Ecco l’agnello di Dio!». E i suoi due discepoli, sentendolo parlare così, seguirono Gesù. Gesù allora si voltò e, osservando che essi lo seguivano, disse loro: «Che cosa cercate?». Gli risposero: «Rabbì – che, tradotto, significa Maestro –, dove dimori?». Disse loro: «Venite e vedrete». Andarono dunque e videro dove egli dimorava e quel giorno rimasero con lui; erano circa le quattro del pomeriggio.
Gesù dona verità piena alla testimonianza di Giovanni il Battista e nasce nel cuore dei due discepoli. Ora Lui vive nel loro cuore. In essi vi è stato il suo vero Natale. Andrea diviene il “genitore” di Gesù nel cuore di Pietro. Gesù completa l’opera di Andrea, nascendo Lui personalmente nel cuore di Pietro, al quale cambia il nome, dichiarandolo sua roccia, sua pietra di stabilità.
Uno dei due che avevano udito le parole di Giovanni e lo avevano seguito, era Andrea, fratello di Simon Pietro. Egli incontrò per primo suo fratello Simone e gli disse: «Abbiamo trovato il Messia» – che si traduce Cristo – e lo condusse da Gesù. Fissando lo sguardo su di lui, Gesù disse: «Tu sei Simone, il figlio di Giovanni; sarai chiamato Cefa» – che significa Pietro.
Filippo invece è senza “genitori umani”. Gesù nasce direttamente. Lo vede e lo chiama: “Il giorno dopo Gesù volle partire per la Galilea; trovò Filippo e gli disse: «Seguimi!». Filippo era di Betsàida, la città di Andrea e di Pietro”.
A  sua volta Filippo diviene “genitore” di Gesù per Natanaele. Ma anche l’opera di Filippo viene completata dalla nascita, dal natale diretto che Gesù fa nel cuore di Natanaele. 
Filippo trovò Natanaele e gli disse: «Abbiamo trovato colui del quale hanno scritto Mosè, nella Legge, e i Profeti: Gesù, il figlio di Giuseppe, di Nàzaret». Natanaele gli disse: «Da Nàzaret può venire qualcosa di buono?». Filippo gli rispose: «Vieni e vedi». Gesù intanto, visto Natanaele che gli veniva incontro, disse di lui: «Ecco davvero un Israelita in cui non c’è falsità». Natanaele gli domandò: «Come mi conosci?». Gli rispose Gesù: «Prima che Filippo ti chiamasse, io ti ho visto quando eri sotto l’albero di fichi». Gli replicò Natanaele: «Rabbì, tu sei il Figlio di Dio, tu sei il re d’Israele!». Gli rispose Gesù: «Perché ti ho detto che ti avevo visto sotto l’albero di fichi, tu credi? Vedrai cose più grandi di queste!». Poi gli disse: «In verità, in verità io vi dico: vedrete il cielo aperto e gli angeli di Dio salire e scendere sopra il Figlio dell’uomo» (Gv 1,1-51). 
Se l’opera del Padre è quella di aver dato “Il Natale Eterno” al suo Figlio Unigenito. Se il Figlio come sua opera ha dato il “Natale” di sé al cuore degli uomini, nel quale è il “Natale del Padre”, se ogni uomo nel quale Cristo è nato si è preoccupato di dare il “Natale di Cristo” ad ogni altro uomo, vi potrà mai essere vera celebrazione del Natale, se non lasciamo prima di ogni cosa che Cristo oggi compia in noi il suo “vero Natale”? 
Come sapremo che Cristo ha compiuto per noi, in noi, il suo “Vero Natale”? La risposta ce la dona Andrea e Filippo. Se siamo “genitori umani” di Cristo in molti cuori, perché Cristo possa nascere in essi, come è nato in noi. Modello di come si diviene “genitori umani” di Cristo, è la Samaritana. Cristo nasce veramente nel suo cuore. Lei lo “genera” nel cuore di tutti gli abitanti del suo villaggio. Come Andrea e Filippo, li porta a Cristo Gesù. Cristo Gesù compie il vero suo “Natale” nei loro cuori, come lo aveva compiuto in Andrea, in Giovanni, in Pietro, in Filippo, in Natanaele.
La donna intanto lasciò la sua anfora, andò in città e disse alla gente: «Venite a vedere un uomo che mi ha detto tutto quello che ho fatto. Che sia lui il Cristo?». Uscirono dalla città e andavano da lui. Molti Samaritani di quella città credettero in lui per la parola della donna, che testimoniava: «Mi ha detto tutto quello che ho fatto». E quando i Samaritani giunsero da lui, lo pregavano di rimanere da loro ed egli rimase là due giorni. Molti di più credettero per la sua parola e alla donna dicevano: «Non è più per i tuoi discorsi che noi crediamo, ma perché noi stessi abbiamo udito e sappiamo che questi è veramente il salvatore del mondo» (Gv 4,28-30.39-42). 
Lo Spirito Santo, per mezzo dell’Evangelista ci ammonisce: volete conoscere se Cristo Gesù ha compiuto il suo “Vero Natale”? Lo saprete dalle vostre opere. Se voi non siete o non divenite “veri genitori umani” di Cristo nei cuori, è segno che Gesù ancora non ha fatto il suo Vero Natale. Quello che celebrate è Natale vero per Lui, ma non certo per voi.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, venite in nostro aiuto. Vogliamo essere “veri genitori umani” di Gesù Signore. Per questo aiutateci affinché Gesù possa compiere oggi e sempre in noi il suo “Vero Natale”. 

1. Vergine Madre, in questo tempo di preparazione al Santo Natale, fa’ dono ad ogni uomo del tuo cuore. Accoglierà Gesù come lo hai accolto tu.
1. Madre Santa, sono molti quelli che stanno declassando Gesù al ruolo di semplice comparsa. Lui è il Signore, il Re della vita e della pace.
1. Madre di Dio, se l’uomo sapesse chi è quel Bambino, comprendesse anche solo un raggio del suo mistero, lo amerebbe più della sua vita.
1. Madre della Redenzione, tu che hai visto il mondo nel buio di una sua generale scristianizzazione, aiutaci a dare Cristo ad ogni uomo.
1. Regina dei cristiani, aiuta i tuoi figli a dare vigore alla loro fede in Cristo. Se la loro luce si spegne, il mondo sarà nelle tenebre.
1. Avvocata nostra, chiedi allo Spirito Santo che scenda con tutta la potenza del suo fuoco e ci accenda di amore per il tuo Figlio Gesù.
1. Tu, o Madre, che tutto poi, vienici in aiuto. Senza di te siamo figli senza madre, sbandati e dispersi, afflitti e privi di ogni vera vita.
1. È bello sapere che tu mai abbandonerai chi confida in te e in te si rifugia, chi si aggrappa al tuo cuore e pone in esso la sua dimora.
[bookmark: _Toc452536611]17 Dicembre 
La profezia della Chiesa è dono della vera volontà di Dio oggi; è discernimento tra diritti veri e diritti falsi.
[bookmark: _Toc452536612]E l’ultima condizione di quell’uomo diventa peggiore della prima
Le strategie di Satana superano ogni intelligenza umana. Nessun uomo potrà salvarsi dalla sua tentazione, se non è vitalmente legato allo Spirito Santo. Solo con la sua luce sarà possibile smascherare le insidie di Satana e le sue trappole di morte. Chi si pone fuori dello Spirito Santo non ha alcuna possibilità di conoscere le profondità di Satana e rimarrà catturato nella sua rete. Di tutto e di tutti Satana si serve per raggiungere il suo scopo: Dio, Cristo, lo Spirito Santo, la Chiesa, ogni persona in essa, amici, nemici, vicini, lontani, semplici e dotti, filosofi, scienziati, padre, madre, fratelli, teologi, moralisti, psicologi, catechisti, animatori, professori. Di tutto e di tutti si serve per condurre l’uomo in perdizione.
Nessuno si faccia illusione, nessuno si inganni. Satana è sempre alla conquista del mondo. Il mondo è suo e mai permetterà che qualcuno glielo strappi dalla sua mano. Se Cristo Gesù, per l’opera dei suoi testimoni fedeli, strappa qualche anima a Satana, lui prontamente interviene per riconquistarla e condurla nelle tenebre. Non si dona pace finché l’anima non sarà nuovamente sua. Si narra che due predicatori, giungendo alle porte della città nella quale stavano recandosi per predicare, videro due diavoli sdraiati sotto un albero, a godersi un po’ di fresco. Chiesero loro: “Perché state a prendere il fresco sotto questo albero?”. La risposta: “La città è tutta nostra. Voi siete venuti e la nostra pace è finita. Ora entriamo per riprenderci tutte le anime che voi convertirete con la vostra parola”. I primi che Satana vuole conquistare sono proprio i seminatori della Parola, i missionari del Vangelo, i predicatori della Buona Novella.
Satana vuole conquistare Gesù. Lo tenta direttamente e indirettamente. Si serve di sommi sacerdoti, capi del popolo, scribi, farisei, erodiani, gente semplice e dotta. Anche di Pietro si serve per tentarlo perché non vada a Gerusalemme. Ma Gesù è pieno di Spirito Santo, è ricolmo di Lui in maniera unica. Lo Spirito del Signore è il suo stesso spirito e la sua luce la sua stessa vita. Lui sa dove Satana si annida e sempre lo smaschera. A volte si nasconde anche in una falsa opera di misericordia da compiere. Oggi si nasconde nei falsi diritti, false esigenze, falsi principi, falsa interpretazione della stessa parola di Dio, false pretese dei discepoli del Signore che vogliono avere solo diritti nella Chiesa senza alcun dovere morale. Oggi si nasconde ed è ben mimetizzato in una Chiesa senza Vangelo, senza vera Parola. 
Gesù stava scacciando un demonio che era muto. Uscito il demonio, il muto cominciò a parlare e le folle furono prese da stupore. Ma alcuni dissero: «È per mezzo di Beelzebùl, capo dei demòni, che egli scaccia i demòni». Altri poi, per metterlo alla prova, gli domandavano un segno dal cielo. Egli, conoscendo le loro intenzioni, disse: «Ogni regno diviso in se stesso va in rovina e una casa cade sull’altra. Ora, se anche Satana è diviso in se stesso, come potrà stare in piedi il suo regno? Voi dite che io scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl. Ma se io scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl, i vostri figli per mezzo di chi li scacciano? Per questo saranno loro i vostri giudici. Se invece io scaccio i demòni con il dito di Dio, allora è giunto a voi il regno di Dio. Quando un uomo forte, bene armato, fa la guardia al suo palazzo, ciò che possiede è al sicuro. Ma se arriva uno più forte di lui e lo vince, gli strappa via le armi nelle quali confidava e ne spartisce il bottino. Chi non è con me è contro di me, e chi non raccoglie con me disperde.
Quando lo spirito impuro esce dall’uomo, si aggira per luoghi deserti cercando sollievo e, non trovandone, dice: “Ritornerò nella mia casa, da cui sono uscito”. Venuto, la trova spazzata e adorna. Allora va, prende altri sette spiriti peggiori di lui, vi entrano e vi prendono dimora. E l’ultima condizione di quell’uomo diventa peggiore della prima». Mentre diceva questo, una donna dalla folla alzò la voce e gli disse: «Beato il grembo che ti ha portato e il seno che ti ha allattato!». Ma egli disse: «Beati piuttosto coloro che ascoltano la parola di Dio e la osservano!» (Lc 11,14-28). 
Chiunque cade nella tentazione di Satana e diviene suo regno di tenebre, mai potrà più edificare la vera Chiesa di Gesù Signore. La Chiesa di Gesù è luce, sale, verità, comunione, unione, preghiera, missione, Vangelo, purissima Parola, autentica profezia. La profezia della Chiesa è annunzio della più pura volontà di Dio nell’oggi della storia. La Chiesa è anche discernimento tra diritti veri e diritti falsi, esigenze vere ed esigenze false, pretese vere e pretese false. La Chiesa, in ogni suo figlio, è luce di Cristo che deve risplendere in mezzo alle tenebre di Satana. È questa oggi la grande vittoria di Satana: aver convinto i discepoli di Gesù che è possibile dare al Vangelo significati diversi da quelli posti in esso dallo Spirito Santo. Quando la Chiesa non è più voce dello Spirito Santo, all’istante diviene voce di Satana. Il mondo precipita in un baratro di morte. Nella Chiesa più si è in alto e più si è puntati da Satana. Quando lui conquista una persona in alto, conquista tutti coloro che sono sotto la sua luce. Vengono governate dalla sue tenebre. È giusto che ognuno sappia questo e ponga ogni attenzione perché rimanga sempre immerso nello Spirito Santo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, immergeteci nello Spirito del Signore.

1. Un augurio specialissimo a Te, Papa Francesco. Il tuo amore per Cristo Crocifisso in ogni uomo povero e misero, riscaldi ogni cuore. Auguri.

1. Il Vangelo è la purissima regola del vero amore, non interpretato da noi ma letto con gl’occhi dello Spirito e vissuto con il cuore di Gesù.
1. Amare è obbedire allo Spirito Santo, il solo interprete sempre attuale del Vangelo, il solo che può darci il cuore di Cristo per viverlo. 
1. L’uomo, senza lo Spirito, senza il cuore di Cristo, senza il Vangelo, dichiara amore anche le cose più immonde e più zozze della terra.
1. Senza Lo Spirito e senza Cristo, l’immoralità consuma, l’idolatria divora, il peccato distrugge, superstizione e falsità mietono vittime. 
1. Il cristiano soffre di crisi di identità. Anzi di più: soffre di rigetto di Cristo Gesù e dello Spirito Santo, della Parola e della fede. 
1. Anche il cristiano oggi ha la malattia del Dio unico, senza Cristo, Spirito Santo, Parola, Vangelo, Chiesa, senza alcun obbligo morale.
1. Vergine Maria, dal Cielo interviene con la tua potente intercessione. Aiuta i tuoi figli a ritrovare la via di Cristo nella Chiesa.
1. Se tu non intervieni, non scendi, non entri nel cenacolo della nostra terra, mai lo Spirito scenderà e mai Cristo entrerà in un cuore.
[bookmark: _Toc452536613]18 Dicembre 
La Chiesa vive per rendere gloria a Cristo riconoscendolo come sola via di salvezza prestando a Lui ogni obbedienza.
[bookmark: _Toc452536614]Ti faccio dono di alcuni della sinagoga di Satana
Tra Gesù e il Padre è stato stabilito un patto eterno. Gesù, nello Spirito Santo, vive per rendere gloria al Padre. Il Padre, nello Spirito Santo, vive per rendere gloria al Figlio. L’Uno deve dare gloria piena, perfetta all’Altro. Il Figlio deve operare perché tutti conoscano il Padre e lo amino. Il Padre opera perché tutti conoscano il Figlio e lo ascoltino, poiché solo Lui è stato costituito Mediatore, Salvatore, Redentore dell’uomo. Quando il Figlio lavora per la gloria del Padre e solo per la sua gloria, il Padre gli dona anime da condurre alla salvezza. Se per uno strano assurdo, Cristo Gesù non lavorasse esclusivamente per la gloria del Padre, il Padre non gli darebbe più alcuna anima da salvare e tutta l’opera di Gesù sarebbe nulla. Anche la sua morte in croce sarebbe un evento umano e non più divino, perché sottratto al rendimento della gloria al Padre suo che è nei cieli. Gloria per gloria, onore per onore, giustizia per giustizia, fedeltà per fedeltà, onestà per onestà, lealtà per lealtà. Cristo ha consumato se stesso per la gloria del Padre. Il Padre ha innalzato Cristo al di sopra di ogni gloria terrena e divina. Lo ha costituito Signore del cielo e della terra, Giudice dei vivi e dei morti. 
Lo stesso patto di gloria deve viversi tra Cristo e la sua Chiesa. La Chiesa vive per rendere gloria a Cristo Signore, riconoscendolo come unica e sola via di salvezza, prestando a Lui ogni obbedienza fino alla morte e alla morte di croce. Cristo Gesù innalza la sua Chiesa e la costituisce mediatrice della sua grazia, della sua verità, portatrice nel mondo del suo Santo Spirito, il solo che crea l’uomo nuovo, perché da essere naturale lo fa essere spirituale, elevandolo, rigenerandolo, santificandolo, facendolo corpo di Gesù Signore. Se la Chiesa viene meno nel rendimento di gloria a Gesù Signore, perché si lascia trascinare da Satana nei pensieri di questo mondo e si consegna alla ricerca di gloria effimera e vana, Gesù all’istante la priva della sua verità. Essa non è più mediatrice della sua salvezza, perché ha smesso di rendere gloria al suo Maestro e Signore. La Chiesa deve vivere solo per Cristo, in Cristo, con Cristo. Lei è stata costituita per magnificare, lodare, benedire, rendere credibile al mondo intero il suo Salvatore e Redentore. Se viene meno in questa sua missione perenne, essa non è più Chiesa di Cristo Gesù, si trasforma in sinagoga di Satana, il mondo la calpesta e la deride.
All’angelo della Chiesa che è a Filadèlfia scrivi: Così parla il Santo, il Veritiero, Colui che ha la chiave di Davide: quando egli apre nessuno chiude e quando chiude nessuno apre. Conosco le tue opere. Ecco, ho aperto davanti a te una porta che nessuno può chiudere. Per quanto tu abbia poca forza, hai però custodito la mia parola e non hai rinnegato il mio nome. Ebbene, ti faccio dono di alcuni della sinagoga di Satana, che dicono di essere Giudei, ma mentiscono, perché non lo sono: li farò venire perché si prostrino ai tuoi piedi e sappiano che io ti ho amato. Poiché hai custodito il mio invito alla perseveranza, anch’io ti custodirò nell’ora della tentazione che sta per venire sul mondo intero, per mettere alla prova gli abitanti della terra. Vengo presto. Tieni saldo quello che hai, perché nessuno ti tolga la corona. Il vincitore lo porrò come una colonna nel tempio del mio Dio e non ne uscirà mai più. Inciderò su di lui il nome del mio Dio e il nome della città del mio Dio, della nuova Gerusalemme che discende dal cielo, dal mio Dio, insieme al mio nome nuovo. Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese” (Ap 3,7-13).
Ogni anima che Cristo dona alla sua Chiesa perché la conduca nel regno dei cieli, è un premio alla sua fedeltà, alla sua lealtà, alla sua obbedienza, alla sua onestà. La Chiesa è onesta quando non vive per se stessa, ma si consacra interamente alla gloria di Gesù Signore. Essa vive della luce del suo Signore. Più il suo Signore la illumina con la sua luce e più essa risplende nel mondo come luce di vera salvezza. Se il suo Signore non la illumina, perché essa è divenuta disonesta, sleale, disobbediente, cercatrice di gloria effimera e mondana, il mondo rimane in eterno nelle tenebre, perché dal volto della Chiesa non si irradia quella potenza di luce che acceca ogni uomo e lo attrae a Cristo Signore. Tutto è dalla luce di Cristo che si riflette sul volto della Chiesa, ma è la Chiesa che deve stare sempre alla presenza del Signore in modo da potersi impregnare della sua luce. Questo avviene se essa cerca perennemente la gloria del Signore, accreditandolo presso ogni cuore come il solo Salvatore e Redentore dell’uomo.
Se tutto il mondo dovesse, per assurdo finire nella perdizione eterna e lo salverebbe il tradimento che la Chiesa fa di Gesù Signore, essa deve scegliere la gloria di Cristo e lasciare che il mondo si perda. La Chiesa è a servizio della gloria di Cristo, Cristo è a servizio della gloria della Chiesa. Cristo glorifica la sua Chiesa nella misura in cui la Chiesa glorifica il suo Salvatore e Redentore. La salvezza delle anime è in questa glorificazione. Possiamo anche spianare i monti e arare e seminare il mare, se non diamo gloria a Cristo Signore, nessuna anima per noi giungerà nel Cielo. Cristo Gesù si ritirerà da noi e noi lavoreremo per una futile, inutile, vana gloria effimera e mondana. Questa è la sorte di chi non glorifica il Signore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a glorificare Cristo Signore.
[bookmark: _Toc452536615]19 Dicembre 
Vendersi la coscienza per una misera carica, posto, ufficio, pur se di prestigio, è vendersi la propria dignità.
[bookmark: _Toc452536616]Amavano infatti la gloria degli uomini più che la gloria di Dio
La gloria che viene da Dio è una gloria eterna, mai tramonta, gloria vera. È la gloria che ci riveste della sua eternità, ci dona la sua immortalità, ci rende partecipi della divina natura, ci fa parte di Lui, ci dona il suo Paradiso. La gloria che discende da Dio ci fa veri uomini, perché ci immette nel circuito della vita divina, ci eleva ad altezze soprannaturali. Tutto l’oro del mondo, tutti gli onori della terra, tutte le ricchezze di quaggiù, qualsiasi posto di prestigio uno dovesse occupare, non è grande neanche come un granello di polvere dinanzi all’immensità dell’universo. Anche se questa gloria fosse vera, sarebbe sempre una gloria fugace, che non dura, senza consistenza. Essa appare, dura un attimo, scompare.
Un tempo, quando avveniva la solenne incoronazione di un papa, quando la Chiesa mostrava tutto il suo fascino di gloria mondana, terrena, vi era un incaricato che per ben tre volte doveva accendere accanto al papa da incornare una fiammella con della stoppia e gridare: “Sic transit gloria mundi”. Così passa la gloria del mondo. Sarai papa per qualche anno, avrai tutta la Chiesa si tuoi piedi, bada però di non lasciarti inebriare da questa grandezza. Finirai anche tu con la morte come ogni altro uomo e poi anche tu dovrai presentarti al cospetto di Dio e se non hai cercato solo ed esclusivamente la sia gloria, anche tu, papa, finirai nell’ignominia eterna, nelle tenebre. A che ti è servito essere papa, cardinale, arcivescovo, vescovo, vicario generale, parroco, presbitero, diacono se poi la tua fine è l’inferno? Sic transit gloria mundi. 
Farsi belli dinanzi agli uomini è strategia di Satana. La bellezza dinanzi agli uomini ha un prezzo altissimo da pagare: la vendita della coscienza, dell’anima, dello spirito, della sapienza, della razionalità, della ragione, di tutto ciò che fa vero un uomo. Vendersi per un’amicizia, una misera considerazione, una stima, una carica, un posto, un ufficio, anche se di altissimo prestigio, a nulla serve. Neanche se la vita fosse fatta di soli attimi terreni, questo sarebbe vera stoltezza. Vivere da veri uomini è sempre preferibile che vivere da uomini falsi, venduti all’effimero, al nulla. Anche se dovessimo gustare per un solo attimo la gloria che viene da Dio vale infinitamente di più di una falsa gloria umana dalla durata eterna. La gloria che viene da Dio ci fa veri uomini. Gusteremmo la gioia della verità. L’altra gloria ci dona solo falsità e inganno.
Allora la folla gli rispose: «Noi abbiamo appreso dalla Legge che il Cristo rimane in eterno; come puoi dire che il Figlio dell’uomo deve essere innalzato? Chi è questo Figlio dell’uomo?». Allora Gesù disse loro: «Ancora per poco tempo la luce è tra voi. Camminate mentre avete la luce, perché le tenebre non vi sorprendano; chi cammina nelle tenebre non sa dove va. Mentre avete la luce, credete nella luce, per diventare figli della luce». Gesù disse queste cose, poi se ne andò e si nascose loro.
Sebbene avesse compiuto segni così grandi davanti a loro, non credevano in lui, perché si compisse la parola detta dal profeta Isaia: Signore, chi ha creduto alla nostra parola? E la forza del Signore, a chi è stata rivelata? Per questo non potevano credere, poiché ancora Isaia disse: Ha reso ciechi i loro occhi e duro il loro cuore, perché non vedano con gli occhi e non comprendano con il cuore e non si convertano, e io li guarisca!
Questo disse Isaia perché vide la sua gloria e parlò di lui. Tuttavia, anche tra i capi, molti credettero in lui, ma, a causa dei farisei, non lo dichiaravano, per non essere espulsi dalla sinagoga. Amavano infatti la gloria degli uomini più che la gloria di Dio (Gv 12,34-43). 
Quanto il Vangelo racconta circa i capi dei Giudei che, pur credendo nella verità di Cristo Gesù, non lo dichiaravano per non essere espulsi dalla sinagoga, non è un fatto isolato, di ieri. È invece fatto che sempre si ripete. Io ho conosciuto un vero profeta del Dio vivente, un suo potente messaggero attraverso il quale il Signore converte, conduce nel Vangelo, riempie la casa del Padre, consegna le anime alla Chiesa di Cristo Signore, a quella che nella sua più pura essenza è una, santa, cattolica, apostolico. Ebbene, molti capi, molte persone influenti, per un briciolo di gloria terrena, umana, hanno nascosto la verità negli abissi del loro cuore. Perché questo avviene ed è avvenuto? Perché altri hanno deciso anche di espellere dall’Eucaristia se qualcuno avesse confessato di trovarsi dinanzi ad un vero profeta di Cristo Gesù.
La prepotenza diabolica della falsità trova sempre il suo punto di appoggio nella debolezza del cuore dell’uomo, che per paura o per altri meschini e miseri sentimenti umani rinnega la verità e si consegna per essere complice anche in modo passivo della falsità e della menzogna. Se i falsi profeti non avessero questo punto di appoggio in un esercito di uomini piccoli e pavidi, timorosi e cercatori di gloria effimera, di certo non avrebbe successo sulla nostra terra. Purtroppo su questi cuori che sono a milioni essa si appoggia e rovina il mondo. Una piccola gloria effimere, ti fa vendere l’anima al diavolo per l’eternità. Vale la pena? 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci cercare solo la gloria di Dio.
[bookmark: _Toc452536617]20 Dicembre 
È lo Spirito Santo la misericordia di Gesù con il quale la Chiesa santifica il mondo, effondendolo dal suo seno.
[bookmark: _Toc452536618]Voi stessi date loro da mangiare
Tra il Padre celeste e Cristo Gesù vi è un patto eterno di amore. Il Figlio deve vivere per rendere gloria al Padre, manifestando che Lui è il Signore e Dio della sua vita. Il Padre opererà ogni cosa per rendere gloria a Cristo Gesù. Lavorerà perché venga riconosciuto come il solo ed unico Mediatore, Salvatore, Redentore nel quale Lui ha stabilito di salvare l’umanità, liberandola dal suo peccato e dalla sua morte. La fedeltà a questo patto richiede a Cristo Signore un’obbedienza fino alla morte e alla morte di croce. Al di fuori di questo patto non vi sé salvezza e di conseguenza nessun misericordia potrà mai esistere, perché è Cristo la misericordia del Padre, ma è Cristo nella sua fedeltà tutta finalizzata alla glorificazione del Padre suo.  Se Cristo Gesù fosse uscito dal patto, non lo avesse osservato, il mondo intero sarebbe nella morte.
Tra Cristo Gesù e la Chiesa vige lo stesso patto di glorificazione. La Chiesa deve, offrendo tutta se stessa, rendere gloria a Cristo come l’unico e il solo Mediatore, Salvatore, Redentore e Cristo Gesù accredita la sua Chiesa, la glorifica come suo unico e solo corpo di salvezza, sua unica e sola mediatrice di redenzione, giustificazione, elevazione, santificazione dell’umanità. Nella fedeltà totale e perenne al suo Maestro e Signore, con una obbedienza che va fino al dono totale della sua vita, Gesù accredita la sua Chiesa, la glorifica, la rende vero strumento di misericordia, facendo scaturire dal suo seno un fiume perenne di Spirito Santo per la conversione dei cuori. È lo Spirito Santo l’eterna misericordia di Cristo Gesù con il quale la Chiesa dovrà santificare il mondo e lo Spirito dovrà essere effuso dal suo seno.
Il Padre vuole essere riconosciuto come la sola fonte della misericordia, dell’amore, della verità, della giustizia. Cristo Gesù è il Mediatore unico dell’amore, della misericordia, della verità, della giustizia del Padre. È il Padre che nel suo eterno consiglio decide chi amare, quando amare, chi deve inondare con la sua misericordia e per questo Gesù dovrà essere sempre in ascolto del Padre. Dovrà andare dove il Padre lo manda e quando lo manda. Deve dare la misericordia del Padre a chi il Padre ha stabilito che fosse inondato della sua misericordia. Gesù non è il servo dell’uomo, il governato dai bisogni materiali e spirituali dell’uomo. Cristo Gesù è il Servo Fedele del Signore, colui che è sempre in ascolto del Padre, sempre pronto a fare la sua volontà.  Qui entriamo nel mistero inaccessibile, inesplorato, inesplorabile della misericordia del Padre.
Il giorno cominciava a declinare e i Dodici gli si avvicinarono dicendo: «Congeda la folla perché vada nei villaggi e nelle campagne dei dintorni, per alloggiare e trovare cibo: qui siamo in una zona deserta». Gesù disse loro: «Voi stessi date loro da mangiare». Ma essi risposero: «Non abbiamo che cinque pani e due pesci, a meno che non andiamo noi a comprare viveri per tutta questa gente». C’erano infatti circa cinquemila uomini. Egli disse ai suoi discepoli: «Fateli sedere a gruppi di cinquanta circa». Fecero così e li fecero sedere tutti quanti. Egli prese i cinque pani e i due pesci, alzò gli occhi al cielo, recitò su di essi la benedizione, li spezzò e li dava ai discepoli perché li distribuissero alla folla. Tutti mangiarono a sazietà e furono portati via i pezzi loro avanzati: dodici ceste (Lc 9,12-17). 
Oggi il Padre manda a Cristo Gesù un grande folla, perché vuole accreditarlo come il suo nuovo Mosè, come il Profeta che deve venire. Nel deserto Dio aveva accreditato Mosè facendo piovere il pane dal cielo per ben quaranta anni. Gesù non viene accreditato con il pane che piove dal cielo, ma con un’azione di purissima onnipotenza. Qualcosa di simile, ma assai lontanamente, era già avvenuto con due grandi profeti: Elia ed Eliseo. A Gesù il Padre consegna tutta la sua onnipotenza creatrice e oggi lo consacra suo vero profeta.  Attraverso la moltiplicazione dei pani, tutto il popolo del Signore deve sapere che sulla terra vi è un vero profeta del Dio vivente e che quanto Cristo Signore dice è purissima Parola del loro Dio e Signore. Quella di Gesù non è parola d’uomo, ma purissima Parola del Dio vivente.
Il fine della moltiplicazione dei pani non è la carità materiale. Questa deve rimanere solo nell’ordine del segno. La misericordia materiale deve aprire i cuori a credere nella missione di Cristo Signore, in modo che credendo nella sua Parola tutti possano essere salvati. L’amore è e rimane in eterno la via della fede. Ma quando l’amore è vera via della fede? Quando esso è dalla volontà e dall’onnipotenza del Padre, quando esso è vero frutto della nostra fede nel Padre, attraverso Cristo, nello Spirito Santo. Così il vero amore nasce dalla fede più pura e più santa e conduce alla fede più pura e più santa. L’amore, che si fa dono al Padre del corpo, dell’anima, dello spirito, in Cristo, per opera dello Spirito Santo, attraverso il corpo della Chiesa, corpo di Cristo, è la via secondo Dio perché l’uomo giunga alla vera fede, confessi la Chiesa come unico e solo strumento di Cristo, si apra alla fede in Cristo come unico e solo Mediatore, Redentore, Salvatore, Datore dello Spirito Santo, è la sola via giusta perché si giunga alla fede più pura e più santa. È stata la via di Cristo, deve essere la via della Chiesa.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci la via perfetta della fede.

Nella Grotta Santa: Contemplando il Salvatore del mondo con il cuore di Maria, di Giuseppe, dei Pastori.
[bookmark: _Toc452536619]NELLA GROTTA SANTA
[bookmark: _Toc452536620](Contemplando il Salvatore con il cuore di Maria, di Giuseppe, dei Pastori)

Amo immaginare la Vergine Maria, mentre tiene tra le sue braccia il Dio del cielo e della terra, il Signore dell’universo, il Creatore del mondo e ora anche il suo Salvatore potente, immersa in un mistero, di cui Lei è anche Autrice per volontà eterna del Padre celeste, per opera dello Spirito Santo, che non può essere contenuto né nel suo cuore, né nella sua mente. È un mistero che neanche gli Angeli riescono a comprendere, nonostante la loro scienza per visione e la loro intelligenza che in nessun modo è gravata dalla tenda d’argilla.
Questa nascita opera uno stravolgimento in seno alla Beata Trinità, all’umanità e allo stesso universo. Dalla Vergine Maria è nato Dio, il Figlio di Dio, il Verbo Eterno, l’Unigenito del Padre, il Santo d’Israele, il Giusto. Nella Beata Trinità il Figlio non è più solo purissimo spirito, eternità, generazione dal Padre, è Figlio incarnato, fattosi uomo. Tutta la creazione nell’umanità del Verbo è ora in Dio, abita nel seno della Santissima Trinità. Non vi è elevazione più alta, nobiltà più nobile. 
La creazione per la Parola di Dio Onnipotente è uscita da Dio. Per la Parola dell’umile Serva del Signore è ora collocata in Dio, anzi Dio si è fatta creatura e di conseguenza creazione. Nessuna mente creata potrà comprendere quanto è avvenuto in quel Bambino che Maria prima tiene tra le sue braccia per avvolgerlo con fasce secondo l’antica tradizione e poi per deporlo in una mangiatoia perché potesse riposare. Il Dio che i cieli dei cieli non possono contenere è ora giacente in una mangiatoia, come a significare che fin dal primo istante lui è venuto per essere cibo dell’uomo, cibo di verità, grazia, santità, vita, misericordia, perdono.
Una verità va senz’altro aggiunta. Gli animali non mangiano la paglia in modo spirituale. La mangiano in modo reale. Così dicasi anche per Cristo. Lui non è adagiato nella mangiatoia della storia per essere mangiato solo spiritualmente, nella sua Parola, nel suo insegnamento, nella sua dottrina, nella sua Legge. Lui si è posto nella mangiatoia per esse consumato realmente, per farsi vero cibo, vera bevanda, vera carne, vero sangue.  Ma nella vera carne e nel vero sangue vi è tutto Dio, la Beata Trinità. Realmente, veramente, sostanzialmente si mangia quel Bambino e mangiando Lui, ci si nutre di Dio. Dio in Lui è il cibo dell’uomo.
Deponendolo nella mangiatoia, la Vergine Maria, ci offre il Figlio come nostro cibo e nostra bevanda. In questo gesto lei anticipa tutto il mistero della Croce, perché è sulla Croce che si compirà il dono perfetto di Cristo al Padre per la nostra vita eterna. Il Padre ci doma Cristo, La Vergine Maria ci dona Cristo come nostro nutrimento, il Figlio si dona al Padre, il Padre per opera dello Spirito Santo e per il ministero della Chiesa ci dona il Figlio perché ognuno possa mangiarlo e mangiandolo nutrirsi di Lui, fare proprio il cuore di Dio, e da questo cuore lasciarsi trasformare in dono, sempre in Cristo, con Cristo, per Cristo, per essere anche Lui mangiato e attraverso di Lui ogni altro uomo giungere fino a Dio.
In quella mangiatoia è come se la Vergine Maria contemplasse tutto il futuro del Figlio suo nella nostra storia. Carne data per essere mangiata. Sangue offerto per essere bevuto. Il Figlio è sempre in quella mangiatoia e lì vi rimane fino all’avvento dei nuovi cieli e della nuova terra. Allora è stata la Madre a deporvelo. Oggi è la Chiesa che sempre deve deporre Cristo nella mangiatoia perché ogni uomo se ne possa nutrire. Se la Chiesa non depone Cristo nella mangiatoia, la sua missione materna fallisce. 
Oggi in verità l’uomo alla Chiesa non chiede Cristo. Di Lui non sa che farsene. Oggi le chiede del pane di grano e altri alimenti per nutrire il so corpo. Ci si è dimenticati che non di solo pane vivrà l’uomo, ma di ogni Parola che esce dalla bocca di Dio. E la Parola che esce dal cuore di Dio e nel cuore di Dio rimane in eterno è il suo Figlio Unigenito, quel Bambino che la Vergine Maria depone nella mangiatoia perché tutti lo possano mangiare, mangiando Dio, alimentandosi di vita eterna. Ogni altra cosa è effimera.
Entrare nella grotta e contemplare il Salvatore con il cuore di Maria, significa volontà di porre se stessi nella mangiatoia, di svolgere noi per noi questa missione mariana, in modo che il mondo possa mangiare noi, ma mangiando noi, mangi in noi Cristo e in Cristo mangi tutta la Beata Trinità, si ricolmi dell’amore del Padre, della grazia di Cristo, della comunione dello Spirito Santo. Tutto questo potrà accadere se il cristiano si depone da se stesso nella mangiatoia, facendosi dono al Padre, in Cristo, per opera dello Spirito Santo. È questo il solo vero modo di contemplare Cristo Gesù. Farsi in Lui dono al Padre, perché il Padre lo faccia cibo di salvezza, non solo spirituale, ma anche reale. Il cristiano è persona che si lascia mangiare, perché mangiando lui, il mondo si nutra del suo Signore, del suo Creatore, del suo Redentore e Salvatore.
Contemplare il Nato Re e adorarlo con il cuore di Maria è vedere la Vergine Maria come il Nuovo Giardino dell’Eden, nel quale cresce l’albero della vita, Cristo Signore. Da lei infatti è nato il Nuovo Albero della vita, posto nella mangiatoia, perché noi non mangiamo solo i suoi frutti, ma Lui tutto intero. Lo mangiamo perché anche noi diveniamo albero di vita, perché il mondo, mangiando noi, mangi Cristo, e ritorni in vita.  Ma se la Vergine Maria è il giardino nel quale cresce il Nuovo Albero della vita, se noi non ci lasciamo da lei generare e dare alla luce, come veri suoi figli, mai diverremo questo nuovo albero di vita in Cristo. Possiamo anche mangiare Cristo Gesù. Mai però diverremo alberi di vita, perché non siamo generati, dati alla luce e da Lei posti nella mangiatoia perché il mondo possa nutrirsi di noi.
Apparentemente in quella Grotta è il nulla, in verità in essa avviene una creazione al contrario. Nella prima creazione Dio ha donato tutto all’uomo. Nella grotta La Vergine Maria dona tutto a Dio. Dio ha dato a Lei il suo Figlio Unigenito. Lei dona a Lui il suo Figlio Unigenito, il Figlio di Dio nato dalla sua carne. Lo dona come nuovo albero di vota perché il Padre lo possa donare ad ogni altro uomo, sempre in Lei e per Lei, per la sua salvezza e redenzione. Per Maria la creazione è data tutta a Dio nel suo Figlio Unigenito. È data come nuovo albero di vita, perché ogni uomo, nutrendosi di esso, diventi anche lui albero di vita da consegnarsi al Padre, nello Spirito Santo, per la vita del mondo.
In quella grotta non c’è povertà, c’è capovolgimento della creazione. C’è una nuova creazione. C’è una creazione al contrario. C’è tutto l’universo che ritorna al suo Signore per il cuore della Madre di Dio. Non è un evento puramente morale, una scelta di umiltà, semplicità, libertà dai condizionamenti degli uomini. È invece un evento altamente teologico, che naturalmente comporta un aspetto morale. L’evento teologico consiste nello scambio operato da Maria e dal Padre celeste. Il Padre celeste dona a Maria il suo Figlio Unigenito. Per opera dello Spirito Santo, Maria lo fa divenire sua carne, suo sangue, suo vero figlio. Come suo vero figlio lo dona alla luce e appena dato alla luce, lo dona al Padre, come albero della nuova vita, come cibo e alimento di vita eterna, perché ogni uomo possa ritornare in Lui e per Lui al Padre. In quella grotta si vive tutto il mistero della Croce. Anche al Golgota è Maria che offre al Padre, in quanto Madre, il Figlio suo per la redenzione del mondo. Il Figlio è suo ed è Lei che deve offrirlo. Cristo si offre attraverso la sua offerta. 
Entrando in quella grotta i pensieri si inabissano nell’indicibile e nell’inafferrabile. Ci si può solo inginocchiare e adorare la divina volontà che ha creato l’evento, servendosi della Vergine Madre per dare il nuovo pane della vita alle sue creature, abituate a mangiare un pane di morte, di peccato, un pane avvelenato di concupiscenza e superbia per la loro distruzione. 
Ma in quella grotta santa, in questo nuovo Giardino dell’Eden, non vi è solo la Vergine Maria, vi è anche Giuseppe, lo Sposo Vergine e Casto della Madre del Signore.  Giuseppe è il custode del mistero della Madre e del Figlio. Giuseppe è stato posto attorno alla Madre e al Figlio come vero cherubino dalla fiamma della spada guizzante perché il mistero possa essere realizzato e vissuto secondo la volontà di Dio. Lui è lì per proteggere, vigilare, stare attento che nessun elemento estraneo turbi il perfetto compimento della volontà di Dio in Maria e in Gesù. Lui è un consacrato, un consegnato alla custodia, alla protezione, alla difesa del mistero.
Possiamo affermare che Giuseppe ha il posto di Dio. Ciò che Dio fa in modo invisibile per la custodia della Madre e del Bambino, Giuseppe, per esplicito comando del Signore, lo compie in modo visibile. Il Padre parla e Lui obbedisce. Il Padre comanda e Lui esegue. Il Padre vuole e Lui fa. La sua vita è stata posta nelle mani di Dio e Dio se ne serve perché il mistero possa giungere al suo perfetto compimento. Se vogliamo dare onore a quest’uomo, dobbiamo dire di Lui che è tutto del suo Dio. È persona consegnata a Dio. È più che una foglia secca sulle ali del vento. Il Padre celeste sa che può contare sempre su di Lui. Mai riceverà un rifiuto, mai un ritardo. Sempre Giuseppe sarà pronto a fare quanto il suo Signore gli comanda per il più grande bene della sua nuova creazione, dalla quale la vita dovrà nascere per ogni altro essere.
Dinanzi al mistero di Maria e del Figlio, Giuseppe è come se si sentisse inadeguato. Lui è il nulla, dinanzi a Lui vi è il tutto, l’infinito, l’eterno, il divino. Potrà mai il niente essere a servizio del tutto, portarlo sulle sua spalle, custodirlo e proteggerlo? Potrà solo per obbedienza, per ascolto, per compimento della volontà di Dio che di volta in volta gli suggerisce cosa fare e come. Giuseppe è la presenza che rassicura, dona certezza, libera da ogni paura, porta pace nei cuori, toglie ogni turbamento. Lui è presenza visibile di Dio nella vita della Madre e del Figlio.
Giuseppe è dato da Dio come modello ad ogni uomo che sulla terra è chiamato ad occupare un posto di responsabilità. A quanti dipendono da lui, egli deve dare sicurezza, creare pace, infondere tranquillità, offrire sempre certezze, indicare vie di speranza. Deve far sentire la presenza di Dio nella sua vita. Anche Lui deve servire per purissima obbedienza alla volontà di Dio, mai in schiavitù alle immorali leggi degli uomini e ai loro disonesti statuti che spesso sono per dare morte e non vita, disperazione e non speranza, tenebre e non luce, ingiustizia e non giustizia, disumanità e non vera umanità. Contemplando Giuseppe e imitandolo, tutti i responsabili degli uomini e dei popoli, saranno veri costruttori di pace.
Giuseppe però non è un estraneo nella vita di Maria e di Gesù. Di Maria è vero sposo. È lo Sposo custode, saggio, obbediente. Di Gesù è vero Padre. Non è però Padre secondo la carne, ma nello spirito, nell’anima, nel cuore. Come in Maria il Figlio di Dio si è fatto carne della sua carne per opera dello Spirito Santo, così in Giuseppe, sempre per opera dello Spirito Santo il Figlio di Dio si è fatto spirito del suo spirito e anima della sua anima, vita della su vita. Questa generazione spirituale e questa nascita nel cuore e nell’anima è più potente, più forte, più eccelsa di ogni concezione e generazione secondo la carne. 
Per opera dello Spirito Santo Gesù è vero Figlio di Giuseppe, è Padre più che per adozione, Giuseppe è Padre del Figlio di Dio, come il Padre celeste è Padre di ogni uomo che nasce in Cristo per opera dello Spirito Santo. Padre per adozione, ma anche Padre per partecipazione della sua natura divina. Giuseppe è Padre nello Spirito Santo per partecipazione a Cristo del suo cuore, della sua anima, del suo spirito. Giuseppe è Padre più di ogni altro padre, anche se la sua paternità è tutta spirituale, senza la partecipazione della carne. Dire di Giuseppe che è padre solo putativo, solo “creduto” o “ritenuto” tale, senza che sia vero Padre, è troppo poco. Veramente lo Spirito Santo ha concepito spiritualmente il Figlio di Dio nel suo cuore e nella sua anima.
Anche Giuseppe nella grotta dona il Figlio suo, il Figlio della sua anima e del suo spirito, al Padre, perché faccia di Lui il pane della vita, vero frutto di salvezza per tutti coloro che nella fede vogliono nutrirsi di Lui per entrare nella vita eterna. Giuseppe dona Cristo al Padre, donando se stesso a Dio. Non c’è dono del Figlio se non vi è il dono del Padre. E dal primo istante in cui Dio irrompe nella sua vita, sempre Giuseppe si è interamente consegnato alla volontà del suo Dio. Tutto in Giuseppe è obbedienza per purissima fede. Ha creduto, si consegnato, si è offerto, si è dato. Donandosi può donare il Figlio. 
Quanto Giuseppe vive vale per ogni ministero di Cristo Gesù. Come può un ministro di Cristo offrire Cristo al Padre, se Lui non si offre in Cristo e per Cristo? Come può dare Cristo al mondo se Lui non si dona per Cristo e in Cristo? Il dono di Cristo e il dono del ministro devono essere un solo dono, anzi è nel dono del ministro al Padre che Cristo Gesù potrà essere donato. Se il ministro non si dona, neanche Cristo è donato e ciò che si dona al mondo è solo apparenza, segni vuoti. Anche l’Eucaristia è un segno vuoto – anche se presenza reale, vera, sostanziale di Cristo Signore – se chi la dona non si dona, anzi se essa non è donata nel dono che il donante fa di se stesso e chi la riceve non si dona nel Donato al Padre.
Giuseppe è il donato al Padre che dona il Figlio al Padre. È l’offerto a Dio che offre il figlio da Lui concepito nel suo cuore e nel suo spirito dallo Spirito Santo. È il “sacerdote” che si immola alla volontà del Padre e nella sua immolazione, immola il Figlio per la redenzione degli uomini. Giuseppe è il modello di quanti sono chiamati ad offrire Cristo. Egli può essere offerto solo nell’offerta della persona che lo offre. Se la persona non si offre, l’offerta di Cristo è vana, non produce alcun frutto. Per questo tutti dobbiamo guardare a Giuseppe. Lui vive quella paternità spirituale vera, autentica che ogni altro uomo è chiamato a vivere e per questo deve chiedere allo Spirito del Signore che lo renda vero Padre di Cristo nell’anima e nello spirito, perché solo se Gesù è frutto del suo spirito e della sua anima, lo potrà donare al mondo per la sua redenzione. Nessuno potrà offrire a Dio ciò che non è suo. Per lo Spirito Santo si diviene veri padri di Cristo, padri nello spirito e nell’anima, e l’offerta potrà essere fatta al Signore e da Lui accolta e trasformata in potentissima grazia di salvezza. Se oggi la Chiesa non genera salvezza è perché Cristo è dato dai suoi figli non come loro vero Figlio, ma come Figlio di Dio, Figlio di Maria, Figlio di altri, ma non come vero loro figlio, generato in loro dalla potenza dello Spirito Santo. Cristo non è nostro spirito, non è nostra carne, non è vita dalla nostra vita, spirito dal nostro spirito, anima della nostra anima e Dio mai potrà gradire un’offerta che non sia la nostra stessa vita. Questo deve suscitare in noi la nostra andata nella Grotta Santa, attraverso la contemplazione di Maria e Giuseppe e la visione secondo purissima fede del Figlio di Maria e di Giuseppe.
Ma nella Grotta vi sono i Pastori. Chi sono costoro e perché è necessario che anche loro si trovino in questo luogo? I Pastori sono i testimoni di Dio del grande evento della Redenzione. Mentre Maria e Giuseppe vivono attuando e celebrando nel silenzio il grande mistero della nascita e dell’offerta del Figlio di Dio e loro Figlio, i pastori invece sono la voce che spiega, che illumina, che rende comprensibile alla mente e al cuore quanto avviene in quella Grotta.
Loro sono stati mandati dall’Angelo di Dio per svelare il mistero di quel Bambino. Quel Bambino non è un Bambino come tutti gli altri. In quel presepe non giace solo il Figlio di Dio. Sarebbe una nascita per sé e non per gli altri. Quel Bambino è il loro Salvatore, il loro Redentore, è il nuovo albero della vita, è il pane della vita ed è per questo che giace nella mangiatoia. Egli è posto lì per essere mangiato con la mente, con lo spirito, con l’anima, con la volontà, con i desideri, con il cuore, con il pensiero. Domani anche per essere mangiato fisicamente con il corpo, anche se di una presenza spirituale, ma non per questo non reale, non vera, non sostanziale. Dio vuole sempre che vi siano testimoni nei suoi avvenimenti.
Le sue opere vanno sempre certificate nella loro luce più potente di grazia e verità. Gesù nasce. Il Redentore viene al mondo. Il Salvatore viene esposto nella mangiatoia per essere trasformato in vita, così come il bue trasforma in sua vita la paglia che il padrone gli mette nella greppia. Se questo mistero non viene svelato dal Signore, nessuno si accosta ad esso. Nessuno lo vive secondo la fede. I pastori, illuminai e mandati da Dio, vengono, illuminano, chiarificano, dicono chi è quel Bambino, tutta la gente loda e benedice il Signore.
Oggi è questa illuminazione che manca al mondo. Si celebra il Natale, ma come evento di cultura, tradizione, costume di un popolo. Mancano i pastori che spieghino, che dicano ad ogni uomo chi è quel Bambino. Rivelino loro perché è stato adagiato nella mangiatoia. Senza la spiegazione, l’illuminazione, la rivelazione della verità del mistero, esso rimane solo un evento cui l’uomo darà tutti i suoi significati mondani. Manca la verità che libera e salva, redime e giustifica, crea una vita nuova, se quel Bambino ognuno la prende, lo mangia, lo fa sua carnee suo sangue, perché possa nascere come nuova creatura, perché anche lui a sua volta si faccia pane di vita, si adagi nella mangiatoia, perché tutti, mangiando lui, possa mangiare Cristo, unico e solo pane di vita eterna. Ma Cristo si può mangiare secondo verità, solo se colui che lo dona si fa nel Dono anche lui pane di vita. Solo mangiando il donante che si è fatto dono nel Donato, si può mangiare il Donato e trasformarsi in donanti di vita eterna.
Vergine Maria, Madre di Gesù, Madre che poni Cristo nella mangiatoia della nostra storia perché ognuno possa nutrirsi di Lui, facci tuoi veri figli, così potrai offrire anche noi come vero pane di vita ad ogni uomo che anela a rivestirsi della verità e della grazia che sono in Cristo Gesù. Se tu non ci offri, noi non possiamo offrire Cristo e il mondo rimane nella sua fame, percorrendo vie di tenebre e mani di luce. Mai raggiungerà la vita eterna.
Angeli e Santi di Dio, prendeteci per mano, conduceteci nella grotta, aprite i nostri occhi perché vedano, illuminate la nostra intelligenza perché comprenda cosa sta avvenendo per la salvezza del mondo. Non permettete che il Natale di Gesù sia da noi vissuto solo come vuota tradizione umana, fatta di molta esteriorità, ma di totale assenza della trasformazione del mistero di Cristo, di Maria e di Giuseppe in nostro mistero di vita per la vita del mondo.
È Natale quando Cristo nasce in noi per opera dello Spirito Santo e per mezzo nostro nasce in ogni cuore. Cristo dovrà essere il nostro parto spirituale in ogni anima. Allora è Natale. Allora è un Buon Natale! È Buon Natale perché non è il ricordo di un evento, ma è dare vita oggi, attraverso noi, a quell’evento che ha capovolto tutta la creazione e tutta l’eternità. 
Buon Natale!
[bookmark: _Toc452536621]21 Dicembre 
Stiamo costruendo un umanesimo di vizio, concupiscenza, furto, inganno, del desiderio immorale elevato a diritto.
[bookmark: _Toc452536622]E non dissero niente a nessuno
La vera carità nasce dalla vera speranza. La vera speranza nasce dalla vera fede. Ogni impurità che viene introdotta nella vera fede, si trasforma in impurità nella speranze e nella carità. Da una fede imperfetta nascerà una speranza e una carità imperfette, di conseguenza avremo un umanesimo imperfetto. Se però la fede si corrompe, anche l’umanesimo si corrompe, giungendo a divenire disumanesimo, antiumanesimo. Che oggi si stia costruendo una società disumana, antiumana, lo si può dedurre dalla riduzione dell’uomo a cosa, oggetto. L’umanesimo spartano che precipitava dalla rupe tutti i bambini malformati, è nulla dinanzi allo scempio morale dei nostri giorni. Essi avevano scelto un umanesimo nel quale vi era spazio solo per gli uomini forti, valorosi, capaci di combattere, lottare, vincere. Noi stiamo costruendo l’umanesimo dell’immoralità, del vizio, della trasgressione, della concupiscenza, del furto, della falsa testimonianza, del dolo, dell’inganno, della menzogna, della falsità, e cosa ancora più triste: del desiderio immorale dell’uomo elevato a diritto. Stiamo costruendo l’umanesimo di diritto stabilito, sancito ad ogni immoralità, ogni trasgressione, ogni ingiustizia.
Possiamo definire l’umanesimo del nostro tempo: edonismo ad ogni costo, anche al costo di suicidarsi sia spiritualmente che fisicamente. Se il suicidio spirituale, morale, fisico è umanesimo, allora è segno che siamo veramente caduti in basso. Avendo l’uomo smarrito la sua trascendenza ontologica si è fatto solo immanenza. Non c’è più un’anima ed uno spirito che governano il corpo, ma è il corpo che governa se stesso e si governa lasciandosi attrarre solo dal fugace desiderio, anche se esso dovrà condurlo alla morte fisica, che importa. Il godimento è stato raggiunto. Poi si troverà sempre colui che celebrando i suoi funerali con grande solennità griderà che ci si trova dinanzi ad una persona solare, vittima di una società perversa che uccide i suoi figli, dimenticandosi di gridare all’assemblea presente che ci si trova dinanzi ad un suicidio che è omicidio insieme. La società ci uccide perché noi ci lasciamo uccidere da essa e ci lasciamo uccidere perché abbiamo scardinato la nostra vita dalla vera trascendenza, da quell’intimo e vitale legame con la fede sulla quale necessariamente la nostra vita dovrà fondarsi, costruirsi, innalzarsi, se vuole produrre veri frutti di bene e di salvezza. 
Passato il sabato, Maria di Màgdala, Maria madre di Giacomo e Salome comprarono oli aromatici per andare a ungerlo. Di buon mattino, il primo giorno della settimana, vennero al sepolcro al levare del sole. Dicevano tra loro: «Chi ci farà rotolare via la pietra dall’ingresso del sepolcro?». Alzando lo sguardo, osservarono che la pietra era già stata fatta rotolare, benché fosse molto grande. Entrate nel sepolcro, videro un giovane, seduto sulla destra, vestito d’una veste bianca, ed ebbero paura. Ma egli disse loro: «Non abbiate paura! Voi cercate Gesù Nazareno, il crocifisso. È risorto, non è qui. Ecco il luogo dove l’avevano posto. Ma andate, dite ai suoi discepoli e a Pietro: “Egli vi precede in Galilea. Là lo vedrete, come vi ha detto”». Esse uscirono e fuggirono via dal sepolcro, perché erano piene di spavento e di stupore. E non dissero niente a nessuno, perché erano impaurite (Lc 15,1-8). 
Il vero umanesimo si costruisce ponendo al centro della nostra fede, anzi facendo cuore della nostra fede, la risurrezione di Gesù Signore. Ma questa risurrezione è il frutto della sua croce, la sua croce è il frutto della sua obbedienza, la sua obbedienza il frutto della sua fede in ogni desiderio anche inespresso del cuore del Padre, a Lui comunicato dallo Spirito Santo che si era posato su di Lui sotto forma corporea come di colomba. Una società che getta alla spazzatura il Crocifisso e ciò che Egli significa in ordine alla sua vera edificazione, attesta che per essa non vi è più alcuna vera speranza sulla quale edificarsi. Se non vi è più la vera speranza neanche la vera carità esisterà ed ecco allora l’uomo che diviene oggetto di edonismo per lo stesso uomo, L’altro mi serve finché è oggetto per me di piacere, godimento, profitto, ad ogni livello: fisico, economico, finanziario, ludico, sportivo, in ogni altro ambito. Così l’altro diviene a causa del dio edonismo oggetto di caccia e anche di eliminazione fisica qualora dovesse impedire il fine del mio godimento sensuale. La croce invece è dono della propria vita a Dio perché la trasformi in strumento di vera salvezza per l’intera umanità.
Le donne vanno a cercare un morto, un cadavere, perché esse sono convinte che è il sepolcro il frutto della croce. Gli Angeli le invitano ad andare ad annunziare ai discepoli che il frutto della croce è la risurrezione gloriosa e che la risurrezione gloriosa è la vera gioia, che non è gioia di un attimo, perché gioia eterna. La disobbedienza, la non fede, la non verità produce una gioia effimera, vana, genera un godimento fisico d’un istante. Poi viene la morte eterna, la tristezza eterna, l’infamia eterna, la desolazione eterna, il dolore eterno. La vera fede invece, vissuta sulla legge dell’amore, che si fa anche rinunzia momentanea della nostra vita per amore, produce un frutto di felicità eterna. Tutto questo può avvenire se si diviene in Cristo un solo albero di croce per trasformarsi con lui un solo albero di vita. Ma le donne per paura, tacciono.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci gridare la risurrezione di Gesù. 

[bookmark: _Toc452536623]IL NATALE STERILE 
[bookmark: _Toc452536624](Il Natale celebrato con il cuore dei capi dei sacerdoti e degli scribi)

Il Vangelo secondo Matteo narra che alcuni Magi, venuti da oriente, in Gerusalemme chiedevano dove fosse nato il re dei Giudei. I capi dei sacerdoti e gli scribi, riunti da un Erode turbato per la nascita di questo re, convoca capi dei sacerdoti e scribi ed essi gli dicono che è Betlemme, il luogo della nascita del Messia, ricordandogli quanto è scritto in Michea. 
Nato Gesù a Betlemme di Giudea, al tempo del re Erode, ecco, alcuni Magi vennero da oriente a Gerusalemme e dicevano: «Dov’è colui che è nato, il re dei Giudei? Abbiamo visto spuntare la sua stella e siamo venuti ad adorarlo». All’udire questo, il re Erode restò turbato e con lui tutta Gerusalemme. Riuniti tutti i capi dei sacerdoti e gli scribi del popolo, si informava da loro sul luogo in cui doveva nascere il Cristo. Gli risposero: «A Betlemme di Giudea, perché così è scritto per mezzo del profeta: E tu, Betlemme, terra di Giuda, non sei davvero l’ultima delle città principali di Giuda: da te infatti uscirà un capo che sarà il pastore del mio popolo, Israele» (Mt 2,1-6). 
Ciò che sorprende è il totale disinteressamento dei capi dei sacerdoti e degli scribi. È come se quella nascita non fosse per loro. Eppure essi vivevano in funzione di quella nascita. Quella nascita era il fine, lo scopo, l’essenza non solo della loro vita, ma del loro stesso ministero. Essi erano i depositari delle Scritture proprio per mantenere viva nei cuori di tutti la speranza di questo evento, dal quale sarebbe venuta la vita non solo per il popolo dei Giudei, ma per il mondo intero. Invece per essi è senza significato, senza importanza, evento neutro che non tocca i loro cuori, le loro menti, i loro desideri, il loro ministero, la loro missione.
Diciamo subito che sia lo studio delle Scritture che l’esercizio del sacerdozio è sterile, vano, inutile. È uno studio e un esercizio senza l’oggetto sia dello studio che dell’esercizio sacerdotale. Questa sterilità avvolge di sterilità tutto quello di cui sono ministri. È sterile tutta la Scrittura ed è sterile lo stesso culto. La Scrittura è sterile perché il cuore di essa è la venuta del Redentore e del Salvatore. È sterile il culto perché quel culto non salva, non redime, non crea l’uomo nuovo. Si possono offrire anche diecimila sacrifici quotidiani al Signore, ma a nulla servono. L’uomo rimane nella sua morte e nel suo peccato. Rimane dal cuore di pietra.
Senza il Messia tutto è vano. Possiamo applicare al mondo intero e alle sue belle cose, quanto il Signore profetizza per Babilonia, città forte, indistruttibile, invincibile. Chi l’ha costruita, l’ha costruita per il fuoco, per la distruzione, per essere rasa al suolo, ridotta in macerie.
Così dice il Signore degli eserciti: «Le larghe mura di Babilonia saranno rase al suolo, le sue alte porte saranno date alle fiamme. Si affannano dunque invano i popoli, le nazioni si affaticano per il fuoco» (Ger 51,58). 
La stessa verità dice Gesù ad ogni uomo, che vive non per Lui, senza di Lui, contro di Lui, perché non accoglie Lui, sua vera salvezza, sua redenzione, giustificazione vita. 
Allora Gesù disse ai suoi discepoli: «Se qualcuno vuole venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce e mi segua. Perché chi vuole salvare la propria vita, la perderà; ma chi perderà la propria vita per causa mia, la troverà. Infatti quale vantaggio avrà un uomo se guadagnerà il mondo intero, ma perderà la propria vita? O che cosa un uomo potrà dare in cambio della propria vita? Perché il Figlio dell’uomo sta per venire nella gloria del Padre suo, con i suoi angeli, e allora renderà a ciascuno secondo le sue azioni. In verità io vi dico: vi sono alcuni tra i presenti che non moriranno, prima di aver visto venire il Figlio dell’uomo con il suo regno» (Mt 16,24-28). 
Cristo Gesù è la vita del Padre. Il Padre, come sua vera vita, vita eterna, ha stabilito che sia la vita del mondo, sia il cuore e la vita di ogni uomo. È Cristo colui che dovrà liberare l’uomo dalla sua morte, morte della mente, morte del cuore, morte della volontà, morte dell’anima, morte del suo stesso corpo, morte nel tempo, morte nell’eternità. Senza Cristo, il solo che conduce nella vita, veramente tutti gli uomini lavorano per il fuoco. Lavorano per essere divorati dal fuoco delle passioni oggi, ma anche per essere consumati dal fuoco eterno dopo la morte. Oggi il fuoco della passioni si è accesso in un modo così forte, da non risparmiare più nessun centimetro del nostro corpo e del nostro spirito. Quanto San Paolo scrive del fuoco delle passioni del suo tempo, o quanto anche rivela il Libro della Sapienza sul fuoco di allora è un nulla. 
Infatti l’ira di Dio si rivela dal cielo contro ogni empietà e ogni ingiustizia di uomini che soffocano la verità nell’ingiustizia, poiché ciò che di Dio si può conoscere è loro manifesto; Dio stesso lo ha manifestato a loro. Infatti le sue perfezioni invisibili, ossia la sua eterna potenza e divinità, vengono contemplate e comprese dalla creazione del mondo attraverso le opere da lui compiute. Essi dunque non hanno alcun motivo di scusa perché, pur avendo conosciuto Dio, non lo hanno glorificato né ringraziato come Dio, ma si sono perduti nei loro vani ragionamenti e la loro mente ottusa si è ottenebrata. Mentre si dichiaravano sapienti, sono diventati stolti e hanno scambiato la gloria del Dio incorruttibile con un’immagine e una figura di uomo corruttibile, di uccelli, di quadrupedi e di rettili.
Perciò Dio li ha abbandonati all’impurità secondo i desideri del loro cuore, tanto da disonorare fra loro i propri corpi, perché hanno scambiato la verità di Dio con la menzogna e hanno adorato e servito le creature anziché il Creatore, che è benedetto nei secoli. Amen.
Per questo Dio li ha abbandonati a passioni infami; infatti, le loro femmine hanno cambiato i rapporti naturali in quelli contro natura. Similmente anche i maschi, lasciando il rapporto naturale con la femmina, si sono accesi di desiderio gli uni per gli altri, commettendo atti ignominiosi maschi con maschi, ricevendo così in se stessi la retribuzione dovuta al loro traviamento. E poiché non ritennero di dover conoscere Dio adeguatamente, Dio li ha abbandonati alla loro intelligenza depravata ed essi hanno commesso azioni indegne: sono colmi di ogni ingiustizia, di malvagità, di cupidigia, di malizia; pieni d’invidia, di omicidio, di lite, di frode, di malignità; diffamatori, maldicenti, nemici di Dio, arroganti, superbi, presuntuosi, ingegnosi nel male, ribelli ai genitori, insensati, sleali, senza cuore, senza misericordia. E, pur conoscendo il giudizio di Dio, che cioè gli autori di tali cose meritano la morte, non solo le commettono, ma anche approvano chi le fa (Rm 1,18-32). 
Inoltre non fu loro sufficiente errare nella conoscenza di Dio, ma, vivendo nella grande guerra dell’ignoranza, a mali tanto grandi danno il nome di pace. Celebrando riti di iniziazione infanticidi o misteri occulti o banchetti orgiastici secondo strane usanze, non conservano puri né la vita né il matrimonio, ma uno uccide l’altro a tradimento o l’affligge con l’adulterio. Tutto vi è mescolato: sangue e omicidio, furto e inganno, corruzione, slealtà, tumulto, spergiuro, sconcerto dei buoni, dimenticanza dei favori, corruzione di anime, perversione sessuale, disordini nei matrimoni, adulterio e impudicizia. 
L’adorazione di idoli innominabili è principio, causa e culmine di ogni male. Infatti coloro che sono idolatri vanno fuori di sé nelle orge o profetizzano cose false o vivono da iniqui o spergiurano con facilità. Ponendo fiducia in idoli inanimati, non si aspettano un castigo per aver giurato il falso. Ma, per l’uno e per l’altro motivo, li raggiungerà la giustizia, perché concepirono un’idea falsa di Dio, rivolgendosi agli idoli, e perché spergiurarono con frode, disprezzando la santità. Infatti non la potenza di coloro per i quali si giura, ma la giustizia che punisce i peccatori persegue sempre la trasgressione degli ingiusti (Sap 14,22-31). 
Se Cristo non diviene il cuore, la vita dell’uomo, tutto è avvolto da una universale sterilità. Sterile è l’Antico Testamento. Il suo cuore è Cristo. Sterile è il Vangelo. Il suo cuore è Cristo. Sterile è la Chiesa. Il suo cuore è Cristo. Sterili sono i sacramenti. Il loro cuore è Cristo. Sterile è la grazia. Il suo cuore è Cristo. Sterile è la verità. Il suo cuore è Cristo. Sterile è la morale. Il suo cuore è Cristo. Sterile è tutta la teologia. Il suo cuore è Cristo. Sterili sono tutte le scienze umane. Il loro cuore è Cristo. Sterile è il cristiano. Il suo cuore è Cristo. Sterile è il non cristiano. Il suo cuore è Cristo. Sterile è quella santità che non pone come suo cuore Cristo. Sterile è l’intero universo se Cristo non diviene il suo cuore. 
Quanto il Signore dice al suo profeta Geremia, vale per ogni uomo. Ad ogni uomo il Signore chiede che sappia discernere e separare ciò che per lui è sterile e ciò che invece lo rende fecondo. Ciò che lo riduce albero secco e ciò che invece lo costituisce albero pieno di frutti.
Se ritornerai, io ti farò ritornare e starai alla mia presenza; se saprai distinguere ciò che è prezioso da ciò che è vile, sarai come la mia bocca. Essi devono tornare a te, non tu a loro, e di fronte a questo popolo io ti renderò come un muro durissimo di bronzo; combatteranno contro di te, ma non potranno prevalere, perché io sarò con te per salvarti e per liberarti (Ger 15,19-20).
Così dice il Signore a Geremia: la tua bocca sarà sterile, se non saprai discernere ciò che è prezioso – solo la mia Parola – da ciò che è vile – ogni parola dei falsi profeti.  Così dicasi per la Chiesa, per i suoi ministri, per ogni discepolo del Signore, per ogni uomo.
Sterile è la tua parola, Chiesa, Papa, Vescovo, Presbitero, Diacono, Cresimato, Battezzato, qualsiasi ministero tu eserciti, se non discerni ciò che è prezioso – solo Cristo Signore – da ciò che è vile – ogni altra cosa. Sterile è la tua Parola, se Cristo non è il tuo cuore, i tuoi pensieri, la tua anima, la tua volontà, il tuo stesso corpo. Tutto ciò che fai e dici è sterile, perché manca del principio della fecondità che è Gesù Signore. Se è sterile quanto fai e dici, lavori per il fuoco della passioni e per l’altro fuoco, quello eterno, che mai si consuma.
Sterile è anche la carità, l’elemosina, le opere di misericordia e di pietà, se Cristo non è il cuore di chi le compie o le vive. È Cristo che dona fecondità anche all’amore. Infatti è sterile quell’amore che non muove dal cuore di Cristo e non si consuma in Cristo e per Cristo.
Proviamo per un attimo a sostituire la parola “carità” con “Cristo Crocifisso” all’inno scritto da Paolo alla carità, offerta ai Corinzi come il carisma migliore di tutti. Eppure anche la carità che non sgorga dal cuore di Cristo per il cuore di Cristo, è sterile. Non produce frutti di vita eterna.
Se parlassi le lingue degli uomini e degli angeli, ma non avessi Cristo Crocifisso, sarei come bronzo che rimbomba o come cimbalo che strepita. E se avessi il dono della profezia, se conoscessi tutti i misteri e avessi tutta la conoscenza, se possedessi tanta fede da trasportare le montagne, ma non avessi Cristo crocifisso, non sarei nulla. E se anche dessi in cibo tutti i miei beni e consegnassi il mio corpo per averne vanto, ma non avessi Cristo Crocifisso, a nulla mi servirebbe.
Cristo Crocifisso è magnanime, benevolo è Cristo Crocifisso; non è invidioso, non si vanta, non si gonfia d’orgoglio, non manca di rispetto, non cerca il proprio interesse, non si adira, non tiene conto del male ricevuto, non gode dell’ingiustizia ma si rallegra della verità. Tutto scusa, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta.
Cristo Crocifisso non avrà mai fine. Le profezie scompariranno, il dono delle lingue cesserà e la conoscenza svanirà. Infatti, in modo imperfetto noi conosciamo e in modo imperfetto profetizziamo. Ma quando verrà ciò che è perfetto, quello che è imperfetto scomparirà. Quand’ero bambino, parlavo da bambino, pensavo da bambino, ragionavo da bambino. Divenuto uomo, ho eliminato ciò che è da bambino.
Adesso noi vediamo in modo confuso, come in uno specchio; allora invece vedremo faccia a faccia. Adesso conosco in modo imperfetto, ma allora conoscerò perfettamente, come anch’io sono conosciuto. Ora dunque rimangono queste tre cose: la fede, la speranza e Cristo Crocifisso. Ma la più grande di tutti è Cristo Crocifisso! (1Cor 13,1-13). 
Se accendessimo di luce tutto il mondo in questo tempo di festa, ma non possedessimo Cristo Crocifisso, saremmo sterili. Se facessimo tutti presepi bellissimi e incantevoli, ma fossimo senza Cristo Crocifisso, saremmo sterili. Se ognuno colmasse il cuore dell’altro con regali costosissimi, ma fossimo senza Cristo crocifisso, anche in questo caso saremmo sterili. Se offrissimo un grande pranzo di Natale per tutti i poveri della terra e li colmissimo di ogni altro dono, ma non abbiamo Gesù Crocifisso, sempre rimarremmo sterili. 
È Cristo Crocifisso la luce. È Lui la Paglia da mangiare posta nella mangiatoia. È Lui il dono di Dio per la nostra vita eterna. È Lui il nostro unico e solo pranzo. Siamo noi che ci dobbiamo trasformare in luce, in paglia, in dono, in pranzo. O meglio, è Lui in noi, per noi con noi. Ma anche siamo noi in Lui, con Lui, per Lui.
Nel Discorso della Montagna Gesù alla fine non conclude forse manifestandoci la nostra vita sterile se vissuta senza di Lui, vissuta non in Lui, non con Lui, non per Lui? Quelle parole oggi non fanno più parte del Vangelo, perché Lui non è più il cuore del Vangelo, della verità, della Parola.
Entrate per la porta stretta, perché larga è la porta e spaziosa la via che conduce alla perdizione, e molti sono quelli che vi entrano. Quanto stretta è la porta e angusta la via che conduce alla vita, e pochi sono quelli che la trovano!
Guardatevi dai falsi profeti, che vengono a voi in veste di pecore, ma dentro sono lupi rapaci! Dai loro frutti li riconoscerete. Si raccoglie forse uva dagli spini, o fichi dai rovi? Così ogni albero buono produce frutti buoni e ogni albero cattivo produce frutti cattivi; un albero buono non può produrre frutti cattivi, né un albero cattivo produrre frutti buoni. Ogni albero che non dà buon frutto viene tagliato e gettato nel fuoco. Dai loro frutti dunque li riconoscerete.
Non chiunque mi dice: “Signore, Signore”, entrerà nel regno dei cieli, ma colui che fa la volontà del Padre mio che è nei cieli. In quel giorno molti mi diranno: “Signore, Signore, non abbiamo forse profetato nel tuo nome? E nel tuo nome non abbiamo forse scacciato demòni? E nel tuo nome non abbiamo forse compiuto molti prodigi?”. Ma allora io dichiarerò loro: “Non vi ho mai conosciuti. Allontanatevi da me, voi che operate l’iniquità!” (Mt 7,13-23). 
Signore, Signore, non abbiamo noi celebrato il tuo Natale? Non abbiamo noi dato qualche dono ai poveri? Non abbiamo noi difeso le tue festività? Non ci siamo noi schierati perché Tu non fossi eclissato? Quante altre cose non abbiamo fatto per te? La sua risposta è sempre la stessa: “Non vi ho mai conosciuti”. Perché non ci ha mai conosciuti? Perché Lui conosce in un solo modo: come il Padre conosce Lui e Lui conosce il Padre.
Ma come il Padre conosce Lui e Lui conosce il Padre? Essendo Lui vita del Padre ed essendo il Padre sua vita. Una sola vita: quella del Padre nel Figlio e quella del Figlio nel Padre. Una sola vita: quella del cristiano in Cristo e quella di Cristo nel cristiano. Un solo cuore: quello di Cristo nel cristiano e quello del cristiano in Cristo. Cristo Gesù conosce per trasformazione in Lui. Lui Diviene noi, noi diveniamo Lui. Entriamo nella perfetta conoscenza. 
Quando allora il Natale non è più sterile, ma diviene fecondo di ogni vita vera? Quando noi, come il bue e l’asinello mangiano la paglia che il proprietario mette nella mangiatoia (presepio), prendiamo la paglia che il nostro proprietario, il Padre celeste, ha posto nella mangiatoia – Cristo Signore – e ci nutriamo di Lui per tutti i giorni della nostra vita.
Il bue e l’asinello per questo fanno parte del “Presepe”. Loro, affamati, mangiano il fieno posto nella mangiatoia senza mai stancarsi. Il fieno mangiato è la loro vita. Noi, affamati di vera vita, abbiamo il nostro fieno: Gesù Signore. Il Padre lo ha messo per noi. La Vergine Maria lo ha messo per noi. A noi la scelta: mangiano Cristo Parola, mangiamo Cristo Eucaristia, mangiamo Cristo Chiesa, mangiamo Cristo nostro fratello, mangiamo Cristo nostro prossimo, il Natale per noi è vero, perché la nostra vita non sarà più sterile. Sarà piena di Lui, manifesterà Lui, farà vedere Lui in ogni nostro pensiero, parola, opera.
Cristo non è Eucaristia, non è Parola, non è Chiesa, non è fratello, non prossimo. La divisione di Cristo in mille parti non è Cristo. Cristo è Parola, Eucaristia, Chiesa, fratello, prossimo. Il Natale è vero, non è sterile, se Cristo viene mangiato nella sua totalità, globalità, interesse. Se faccio differenza tra il Cristo Eucaristia, la Parola, la Chiesa, il fratello, il prossimo, il ricco, il povero, il dotto, il semplice, il grande, il piccolo, chi governa e chi governato, non ho compreso nulla del Natale. Continuerò a celebrare Natali sterili per tutta la mia vita. Non ho mangiato Cristo, posto nella mangiatoia perché io lo facessi mia vita.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, fa’ che il Natale di Gesù non sia mai sterile per noi. Deponilo ancora e sempre nella mangiatoia, perché noi, umili buoi e asinelli del nostro Dio, ci possiamo nutrire di Lui, facendolo divenire nostra vita.
Angeli e Santi del Cielo, venite in nostro aiuto. Fate sì che il Natale che ci stiamo accingendo a celebrare sia per noi l’inizio di una nuova vita. Questa grazia otteneteci dallo Spirito Santo.
[bookmark: _Toc452536625]22 Dicembre 
La Chiesa costruisce l’uomo nuovo sulla fede nella Parola del Padre per Cristo Gesù illuminata dallo Spirito Santo.
[bookmark: _Toc452536626]Ma chi non crederà sarà condannato
L’uomo, per la sua disobbedienza, ha deciso di essere senza Dio, senza cioè il principio eterno e soprannaturale della vita. È nella morte. Per sua divina, eterna, grande misericordia, il Signore vuole nuovamente offrire ad ogni uomo la grazia di ritornare in vita. Questa grazia passa però per l’accoglienza di Cristo e della sua Parola. È questa l’evangelizzazione: far risuonare nel mondo, perché ogni cuore l’accolga, questo buona notizia: Dio ha deciso di ridare la vita a chiunque crede nel suo Figlio Unigenito, costituito da Lui, unica e sola grazia di salvezza, redenzione, giustificazione, vita.  Altre vie non sono date, perché non esistono.
Immaginiamo un uomo che si trova nel carcere, ma nel braccio della morte. A quest’uomo viene comunicata una lieta notizia: se vuoi uscire dal braccio della morte ed entrare in quello della vera vita, deve credere o compiere qualcosa di comandato, di assolutamente obbligatorio. Se quest’uomo si rifiuta di credere o di obbedire al comando ricevuto, lui è condannato alla morte, non per una sentenza successiva, ma perché lui è già sotto sentenza di morte. Ad ogni uomo Il Signore concede la grazia della vita eterna. Questa grazia è però condizionata. Necessariamente passa per la fede nella Parola di Gesù Signore.
Oggi tutti pensano di costruire l’uomo nuovo. Ma come? La tentazione di Satana ha raggiunto il massino della sua potenza. Essa sta inducendo gli uomini a pensare che ognuno possa dare forma anche alla sua stessa natura. È chiaro che questo è un umanesimo diabolico. Esso porta alla dichiarazione che l’uomo è dio di se stesso. Con l’evoluzionismo si diceva che l’uomo è il frutto di una storia di milioni di anni. Comunque rimane intatta una certa natura. L’uomo era uomo e la donna era donna. Oggi l’uomo, poiché dio di se stesso, può farsi donna e la donna, poiché dio di se stessa può farsi uomo. L’uomo è un dio in balia della sua volontà.
Risorto al mattino, il primo giorno dopo il sabato, Gesù apparve prima a Maria di Màgdala, dalla quale aveva scacciato sette demòni. Questa andò ad annunciarlo a quanti erano stati con lui ed erano in lutto e in pianto. Ma essi, udito che era vivo e che era stato visto da lei, non credettero. Dopo questo, apparve sotto altro aspetto a due di loro, mentre erano in cammino verso la campagna. Anch’essi ritornarono ad annunciarlo agli altri; ma non credettero neppure a loro. Alla fine apparve anche agli Undici, mentre erano a tavola, e li rimproverò per la loro incredulità e durezza di cuore, perché non avevano creduto a quelli che lo avevano visto risorto. 
E disse loro: «Andate in tutto il mondo e proclamate il Vangelo a ogni creatura. Chi crederà e sarà battezzato sarà salvato, ma chi non crederà sarà condannato. Questi saranno i segni che accompagneranno quelli che credono: nel mio nome scacceranno demòni, parleranno lingue nuove, prenderanno in mano serpenti e, se berranno qualche veleno, non recherà loro danno; imporranno le mani ai malati e questi guariranno». Il Signore Gesù, dopo aver parlato con loro, fu elevato in cielo e sedette alla destra di Dio.  Allora essi partirono e predicarono dappertutto, mentre il Signore agiva insieme con loro e confermava la Parola con i segni che la accompagnavano (Mc 16,9-20). 
Questo dio è però costruttore di un umanesimo di morte, mai di vita. Lui è già nel braccio della morte spirituale e tutto ciò che concepisce è morte. Quest’uomo ha concepito l’aborto ed è morte. Ha concepito il divorzio ed è morte. Ha concepito l’eutanasia ed è morte. Ha concepito la possibilità di potersi fare anche nella sua natura ciò che desidera ed è morte. Tutte le strutture di quest’uomo di morte sono morte. Non può un uomo di morte costruire un umanesimo di vita. Anche la Chiesa, quando si distacca dalla Parola, costruisce un umanesimo di morte e non di vita. Vangelo e storia non sono in contrapposizione. La storia attesta la verità del Vangelo.
Perché l’umanesimo cristiano e in modo particolare quello cattolico oggi è malato? È malato perché, contrariamente alla Parola di Gesù che esige la fede nel Vangelo per chi vuole costruire se stesso vero uomo di vita, molti sono coloro che affermano che tutti siamo salvati, tutti abbracciati dalla misericordia del Padre, nessuno da Lui è giudicato, tutti giustificati e al momento della morte condotti in Paradiso. Appare evidente che questa affermazione è assai deleteria, anzi nefasta e letale. Si asserisce di Dio ciò che mai il Signore ha detto. Si mettono sul suo conto parole da Lui mai proferite. Queste parole sono la negazione di tutta la Parola.
La Chiesa deve scegliere: o costruire l’uomo nuovo, il vero uomo, sulla fede in ogni Parola proferita dal Padre, da Cristo Gesù, dallo Spirito Santo per mezzo dei suoi veri profeti, oppure per essa non vi sarà alcuna possibilità di costruire l’uomo secondo Cristo Gesù. Il suo lavoro, tutta la sua opera, è a servizio dei morti per la morte, non dei morti per ricondurli in vita. Senza la vera fede in ogni Parola di Dio, da quella proferita ad Adamo a quella detta da Gesù alla sua Sposa, per mezzo del suo apostolo Giovanni, mai si lavorerà per costruire il nuovo umanesimo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di purissima fede nella Parola.

[bookmark: _Toc452536627]IL SANTO NATALE: EVENTO DA GUSTARE
[bookmark: _Toc452536628](Il cristiano: evangelista della vera gioia) 

Quando il Signore ha creato l’universo visibile, ha visto che mancava di un essere capace di dare armonia e sviluppare la naturale saggezza e sapienza, infusa da Dio, in ogni altro essere animato e inanimato, vicino o lontano e creo l’uomo, il dono più bello fatto alla sua opera. 
Quando creò l’uomo e lo vive solo nel Giardino dell’Eden, dal suo stesso corpo, gli creò la donna, il dono più vitale, essenziale, che Dio potesse immaginare nella sua eterna intelligenza per lui. Li diede l’una all’altro come purissimo regalo del suo amore e della sua misericordia.
Se meditiamo e riflettiamo sulla Storia Sacra, sempre noteremo che il Signore interviene nella nostra storia, per offrirci la cose più necessaria, più vitale per noi. Vide il suo popolo schiavo di un altro popolo e Dio scese per dargli la libertà attraverso il suo fedele servo Mosè.
L’uomo però ha frantumato se stesso. Dio non può incollare i suoi pezzi. Sono sempre pezzi incollati. È come se l’uomo fosse smembrato. Si potrebbero anche prendere tutti i suoi pezzi e porli l’uno accanto all’altro. Ma non per questo in quell’assembramento vi è vita.
La profezia di Ezechiele ci rivela che per dare vita a quell’ammasso di ossa senza più vita e anche a quel corpo ricomposto, occorre lo Spirito Santo. Ma lo Spirito Santo lo può versare sull’umanità distrutta dal suo peccato, solo Cristo Signore. Nessun altro.
La mano del Signore fu sopra di me e il Signore mi portò fuori in spirito e mi depose nella pianura che era piena di ossa; mi fece passare accanto a esse da ogni parte. Vidi che erano in grandissima quantità nella distesa della valle e tutte inaridite. Mi disse: «Figlio dell’uomo, potranno queste ossa rivivere?». Io risposi: «Signore Dio, tu lo sai». Egli mi replicò: «Profetizza su queste ossa e annuncia loro: “Ossa inaridite, udite la parola del Signore. Così dice il Signore Dio a queste ossa: Ecco, io faccio entrare in voi lo spirito e rivivrete. Metterò su di voi i nervi e farò crescere su di voi la carne, su di voi stenderò la pelle e infonderò in voi lo spirito e rivivrete. Saprete che io sono il Signore”». 
Io profetizzai come mi era stato ordinato; mentre profetizzavo, sentii un rumore e vidi un movimento fra le ossa, che si accostavano l’uno all’altro, ciascuno al suo corrispondente. Guardai, ed ecco apparire sopra di esse i nervi; la carne cresceva e la pelle le ricopriva, ma non c’era spirito in loro. Egli aggiunse: «Profetizza allo spirito, profetizza, figlio dell’uomo, e annuncia allo spirito: “Così dice il Signore Dio: Spirito, vieni dai quattro venti e soffia su questi morti, perché rivivano”». Io profetizzai come mi aveva comandato e lo spirito entrò in essi e ritornarono in vita e si alzarono in piedi; erano un esercito grande, sterminato (Ez 37,1-10). 
Il Padre celeste vide questa valle di ossa aride e per la loro ricomposizione diede il suo Figlio Eterno, il Suo Unigenito. Non lo diede però nella sua divinità soltanto. Gli chiese di farsi Lui stesso vero uomo e come vero uomo far sgorgare perennemente lo Spirito Santo dal suo cuore.
Non lo diede una volta per sempre. Il Padre è il Datore perenne di Cristo. Cristo è il Datore Perenne dello Spirito Santo. Lo dona dal suo cuore. Lo fa scaturire dal suo corpo, ma per formare il suo corpo, dal quale dovrà sempre sgorgare lo Spirito Santo per l’umanità.
Oggi il Padre dona il suo Figlio Unigenito. Oggi Cristo dona il suo Santo Spirito. Oggi lo Spirito Santo forma il corpo di Cristo, perché da esso Lui possa essere donato per formare il corpo di Cristo dal quale perennemente Lui dovrà essere donato.
Il corpo di Cristo è oggi la sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. È in questo corpo che si compie la salvezza dell’uomo. È in questo corpo che l’uomo ritrova se stesso. È da questo corpo che lo Spirito Santo opera per aggiungere ogni giorno nuove membra. 
È nel Corpo di Cristo, che è la Chiesa, vera casa di Dio, vers sua dimora, vero tempio santo, che si compie ogni desiderio dell’uomo. Ma è anche in questo tempio santo e da esso che si può contemplare la bellezza del nostro Dio. Il nostro Dio è il Dio della vita. 
Il Signore è mia luce e mia salvezza: di chi avrò timore? Il Signore è difesa della mia vita: di chi avrò paura? Quando mi assalgono i malvagi per divorarmi la carne, sono essi, avversari e nemici, a inciampare e cadere. Se contro di me si accampa un esercito, il mio cuore non teme; se contro di me si scatena una guerra, anche allora ho fiducia. Una cosa ho chiesto al Signore, questa sola io cerco: abitare nella casa del Signore tutti i giorni della mia vita, per contemplare la bellezza del Signore e ammirare il suo santuario. Nella sua dimora mi offre riparo nel giorno della sventura. Mi nasconde nel segreto della sua tenda, sopra una roccia mi innalza. E ora rialzo la testa sui nemici che mi circondano. Immolerò nella sua tenda sacrifici di vittoria, inni di gioia canterò al Signore.
Ascolta, Signore, la mia voce. Io grido: abbi pietà di me, rispondimi! Il mio cuore ripete il tuo invito:  «Cercate il mio volto!». Il tuo volto, Signore, io cerco. Non nascondermi il tuo volto, non respingere con ira il tuo servo. Sei tu il mio aiuto, non lasciarmi, non abbandonarmi, Dio della mia salvezza. Mio padre e mia madre mi hanno abbandonato, ma il Signore mi ha raccolto. Mostrami, Signore, la tua via, guidami sul retto cammino, perché mi tendono insidie. Non gettarmi in preda ai miei avversari. Contro di me si sono alzàti falsi testimoni che soffiano violenza. Sono certo di contemplare la bontà del Signore nella terra dei viventi. Spera nel Signore, sii forte, si rinsaldi il tuo cuore e spera nel Signore (Sal 27 (26) 1-14). 
Si entra e si diviene parte per opera dello Spirito Santo di questo tempio santo, si gusta la bellezza del nostro Dio. Si gusta la magnificenza del suo dono. Solo divenendo vita di Cristo, in Cristo, per Cristo, con Cristo, si gode della conoscenza di quanto il Signore ha fatto per noi.
[bookmark: _Toc452536629]Acclamate Dio, voi tutti della terra, cantate la gloria del suo nome, dategli gloria con la lode. Dite a Dio: «Terribili sono le tue opere! Per la grandezza della tua potenza ti lusingano i tuoi nemici. A te si prostri tutta la terra, a te canti inni, canti al tuo nome». Venite e vedete le opere di Dio, terribile nel suo agire sugli uomini. Egli cambiò il mare in terraferma; passarono a piedi il fiume: per questo in lui esultiamo di gioia. Con la sua forza domina in eterno, il suo occhio scruta le genti; contro di lui non si sollevino i ribelli. Popoli, benedite il nostro Dio, fate risuonare la voce della sua lode; è lui che ci mantiene fra i viventi e non ha lasciato vacillare i nostri piedi. O Dio, tu ci hai messi alla prova; ci hai purificati come si purifica l’argento.
Ci hai fatto cadere in un agguato, hai stretto i nostri fianchi in una morsa. Hai fatto cavalcare uomini sopra le nostre teste; siamo passati per il fuoco e per l’acqua, poi ci hai fatto uscire verso l’abbondanza. Entrerò nella tua casa con olocausti, a te scioglierò i miei voti, pronunciati dalle mie labbra, promessi dalla mia bocca nel momento dell’angoscia. Ti offrirò grassi animali in olocausto con il fumo odoroso di arieti, ti immolerò tori e capri. Venite, ascoltate, voi tutti che temete Dio, e narrerò quanto per me ha fatto. A lui gridai con la mia bocca, lo esaltai con la mia lingua. Se nel mio cuore avessi cercato il male, il Signore non mi avrebbe ascoltato. Ma Dio ha ascoltato, si è fatto attento alla voce della mia preghiera. Sia benedetto Dio, che non ha respinto la mia preghiera, non mi ha negato la sua misericordia (Sal 66 (&5) 1-20). 
Già si intravede qual è la missione del cristiano: evangelizzare la vera gioia. Qual è questa vera gioia? Narrare quanto il Signore ha fatto per lui. Cosa il Signore ha fatto per lui? Gli ha dato il suo Figlio Unigenito. Ha dato lui al suo Figlio unigenito, facendolo suo corpo, sua vita.
Ecco la gioia del cristiano: Dio mi ha fatto vita del suo Figlio Unigenito, vita nel suo Figlio Unigenito, vita per il suo Figlio Unigenito. Nel suo Figlio Unigenito mi ha fatto sua vita. Dio vuole vivere in me. Cristo vuole vivere in me. Lo Spirito Santo vuole vivere in me.
Il Padre vuole vivere in me come vive nel Figlio. Il Figlio vuole vivere in me come vive nello Spirito Santo. Lo Spirito Santo vuole vivere in me come vive nel Padre e nel Figlio. Padre, Figlio e Spirito Santo vogliono vivere in me come vivono l’uno nell’altro.
Cristo vuole effondere attraverso me lo Spirito della verità e della grazia perché il suo Corpo si accresca di nuovi figli. Senza il mio dono a Lui, come Lui si è donato al Padre e allo Spirito, Lui rimane senza vita, il Padre rimane senza vita, lo Spirito Santo rimane senza vita.
È il cristiano in Cristo, la vita di Cristo, del Padre e dello Spirito Santo. È il cristiano, vita del Padre, del Figlio, dello Spirito Santo, il dono che il Padre vuole fare al mondo per la sua vita. Sostituiamo il Figlio con il cristiano e comprenderemo quando Gesù dice a Nicodemo. 
E come Mosè innalzò il serpente nel deserto, così bisogna che sia innalzato il cristiano, perché chiunque crede in lui abbia la vita eterna.
Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il cristiano, perché chiunque crede in lui non vada perduto, ma abbia la vita eterna. Dio, infatti, non ha mandato il cristiano nel mondo per condannare il mondo, ma perché il mondo sia salvato per mezzo di lui. Chi crede nel cristiano non è condannato; ma chi non crede è già stato condannato, perché non ha creduto nel nome del cristiano mandato da Dio.
E il giudizio è questo: la luce è venuta nel mondo, ma gli uomini hanno amato più le tenebre che la luce, perché le loro opere erano malvagie. Chiunque infatti fa il male, odia la luce, e non viene alla luce perché le sue opere non vengano riprovate. Invece chi fa la verità viene verso la luce, perché appaia chiaramente che le sue opere sono state fatte in Dio» (Gv 3, 14-21). 
È in questa sostituzione la vita del mondo. Quel cristiano che Dio non può mettere al posto di Cristo, se Cristo non può essere sostituito con il cristiano, è il segno manifesto che tra Cristo e il cristiano non si è formato un solo corpo, una sola vita, una sola redenzione, una sola salvezza.
Il pio Israelita gustava Dio osservando quanto il Signore, nella storia, faceva per lui. La storia, osservata con gli occhi della fede, è presenza del Dio Salvatore e Redentore. Il pio e giusto vedeva la salvezza e gioiva, gustava la bontà del Signore, gustava la sua misericordia.
Dove non vi è storia di vera salvezza, mai si potrà gustare Dio, mai le sue opere diventeranno motivo di gioia e di esultanza. L’uomo vede Dio nella sua vita, esulta, gioisce, si rallegra. Loda e benedire il suo Dio. Lo vede autore della sua salvezza e redenzione, liberazione e custodia.
Benedirò il Signore in ogni tempo, sulla mia bocca sempre la sua lode. Io mi glorio nel Signore: i poveri ascoltino e si rallegrino. Magnificate con me il Signore, esaltiamo insieme il suo nome. Ho cercato il Signore: mi ha risposto e da ogni mia paura mi ha liberato. Guardate a lui e sarete raggianti, i vostri volti non dovranno arrossire. Questo povero grida e il Signore lo ascolta, lo salva da tutte le sue angosce. L’angelo del Signore si accampa attorno a quelli che lo temono, e li libera. Gustate e vedete com’è buono il Signore; beato l’uomo che in lui si rifugia. Temete il Signore, suoi santi: nulla manca a coloro che lo temono. I leoni sono miseri e affamati, ma a chi cerca il Signore non manca alcun bene. Venite, figli, ascoltatemi: vi insegnerò il timore del Signore. Chi è l’uomo che desidera la vita e ama i giorni in cui vedere il bene? 
Custodisci la lingua dal male, le labbra da parole di menzogna. Sta’ lontano dal male e fa’ il bene, cerca e persegui la pace. Gli occhi del Signore sui giusti, i suoi orecchi al loro grido di aiuto. Il volto del Signore contro i malfattori, per eliminarne dalla terra il ricordo. Gridano e il Signore li ascolta, li libera da tutte le loro angosce. Il Signore è vicino a chi ha il cuore spezzato, egli salva gli spiriti affranti. Molti sono i mali del giusto, ma da tutti lo libera il Signore. Custodisce tutte le sue ossa: neppure uno sarà spezzato. Il male fa morire il malvagio e chi odia il giusto sarà condannato. Il Signore riscatta la vita dei suoi servi; non sarà condannato chi in lui si rifugia (Sal 34 (33) 1-23). 
Anche la Vergine Maria gusta il suo Dio nella sua storia personale e anche universale. Anche noi, poiché suoi figli dovremmo gustare Dio, lodarlo e benedirlo. Anche Elisabetta gusta la presenza di Dio attraverso Maria e loda la madre del Signore.
In quei giorni Maria si alzò e andò in fretta verso la regione montuosa, in una città di Giuda. Entrata nella casa di Zaccaria, salutò Elisabetta. Appena Elisabetta ebbe udito il saluto di Maria, il bambino sussultò nel suo grembo. Elisabetta fu colmata di Spirito Santo ed esclamò a gran voce: «Benedetta tu fra le donne e benedetto il frutto del tuo grembo! A che cosa devo che la madre del mio Signore venga da me? Ecco, appena il tuo saluto è giunto ai miei orecchi, il bambino ha sussultato di gioia nel mio grembo. E beata colei che ha creduto nell’adempimento di ciò che il Signore le ha detto».
Allora Maria disse: «L’anima mia magnifica il Signore e il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore, perché ha guardato l’umiltà della sua serva. D’ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno beata. Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente e Santo è il suo nome; di generazione in generazione la sua misericordia per quelli che lo temono. Ha spiegato la potenza del suo braccio, ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore; ha rovesciato i potenti dai troni, ha innalzato gli umili; ha ricolmato di beni gli affamati, ha rimandato i ricchi a mani vuote. Ha soccorso Israele, suo servo, ricordandosi della sua misericordia, come aveva detto ai nostri padri, per Abramo e la sua discendenza, per sempre» (Lc 1,39-55). 
Poiché le opere di Dio sono sempre nuove, il gusto di Dio dovrà essere perennemente nuovo. Figura di questo gusto sempre nuovo è la manna, secondo la comprensione che ci offre il Libro della Sapienza. La manna era di per sé un cibo sempre uguale a se stesso.
Succedeva che pur essendo il cibo sempre uguale a se stesso, Dio aveva fatto di questo cibo un miracolo ininterrotto. Ognuno, quando lo mangiava, gustava ciò che lui desiderava mangiare in quell’istante. Era un cibo che si trasformava in ciò che ognuno desiderava.
La formula liturgica traduce questa trasformazione, con la pienezza di ogni dolcezza, ogni diletto, ogni gusto. La manna non conteneva tutti i gusti per tutti. Ognuno gustava secondo il suo desiderio. È questo il miracolo perenne. Ognuno mangiava ciò che desiderava gustare.
Per questo furono giustamente puniti con esseri simili e torturati con una moltitudine di bestie. Invece di tale castigo, tu beneficasti il tuo popolo; per appagarne il forte appetito gli preparasti come cibo quaglie dal gusto insolito, perché quelli che desideravano cibo, a causa del ribrezzo per gli animali inviati contro di loro, perdessero anche l’istinto della fame, mentre questi, rimasti privi di cibo per un breve periodo, provassero un gusto insolito. Invece hai sfamato il tuo popolo con il cibo degli angeli, dal cielo hai offerto loro un pane pronto senza fatica, capace di procurare ogni delizia e soddisfare ogni gusto. Questo tuo alimento manifestava la tua dolcezza verso i figli, si adattava al gusto di chi ne mangiava, si trasformava in ciò che ognuno desiderava. 
Neve e ghiaccio resistevano al fuoco e non si fondevano, perché sapessero che il fuoco, che ardeva nella grandine e lampeggiava nelle piogge, distruggeva i frutti dei nemici; al contrario, perché i giusti si nutrissero, dimenticava perfino la propria forza. La creazione infatti, obbedendo a te che l’hai fatta, si irrigidisce per punire gli ingiusti e si addolcisce a favore di quelli che confidano in te. Per questo anche allora, adattandosi a tutto, era al servizio del tuo dono che nutre tutti, secondo il desiderio di chi ti pregava, perché i tuoi figli, che hai amato, o Signore, imparassero che non le diverse specie di frutti nutrono l’uomo, ma la tua parola tiene in vita coloro che credono in te (Cfr. Sap 16,1-26). 
Dio è sempre lo stesso, immutabile nei secoli eterni. Dio è però un miracolo eterno. Si rivela all’uomo in una novità sempre nuova, perché mai ci si abitui al suo sgusto. Dio è un gusto sempre nuovo. Un gusto che rende non gusto quanto si è gustato ieri.
Ma per gustare Dio, occorre che siamo ben radicati in Cristo, e presi per mano dalla Spirito Santo. È in Cristo che Dio si dona. È nello Spirito Santo che il dono va gustato. Se siamo fuori di Cristo e senza lo Spirito Santo, Dio è senza alcun gusto. È una cosa vecchia senza gusto.
Invece quando siamo in Cristo e nel suo santo Spirito, il gusto di Dio è così forte, intenso, vero, permanente, da rendere senza più gusto tutte le cose della terra. Il gusto d Dio ci fa considerare cenere la ricchezza e spazzatura il lusso di questo mondo. Questa verità è rivelata da Ester.
Anche la regina Ester cercò rifugio presso il Signore, presa da un’angoscia mortale. Si tolse le vesti di lusso e indossò gli abiti di miseria e di lutto; invece dei superbi profumi si riempì la testa di ceneri e di immondizie. Umiliò duramente il suo corpo e, con i capelli sconvolti, coprì ogni sua parte che prima soleva ornare a festa. Poi supplicò il Signore e disse: 
«Mio Signore, nostro re, tu sei l’unico! Vieni in aiuto a me che sono sola e non ho altro soccorso all’infuori di te, perché un grande pericolo mi sovrasta.
Io ho sentito fin dalla mia nascita, in seno alla mia famiglia, che tu, Signore, hai preso Israele tra tutte le nazioni e i nostri padri tra tutti i loro antenati come tua eterna eredità, e hai fatto per loro tutto quello che avevi promesso. Ma ora abbiamo peccato contro di te e ci hai consegnato nelle mani dei nostri nemici, perché abbiamo dato gloria ai loro dèi. Tu sei giusto, Signore!
Ma ora non si sono accontentati dell’amarezza della nostra schiavitù: hanno anche posto le mani sulle mani dei loro idoli, giurando di abolire il decreto della tua bocca, di sterminare la tua eredità, di chiudere la bocca di quelli che ti lodano e spegnere la gloria del tuo tempio e il tuo altare, di aprire invece la bocca delle nazioni per lodare gli idoli vani e proclamare per sempre la propria ammirazione per un re mortale.
Non consegnare, Signore, il tuo scettro a quelli che neppure esistono. Non permettere che ridano della nostra caduta; ma volgi contro di loro questi loro progetti e colpisci con un castigo esemplare chi è a capo dei nostri persecutori.
Ricòrdati, Signore, manifèstati nel giorno della nostra afflizione e da’ a me coraggio, o re degli dèi e dominatore di ogni potere. Metti nella mia bocca una parola ben misurata di fronte al leone e volgi il suo cuore all’odio contro colui che ci combatte, per lo sterminio suo e di coloro che sono d’accordo con lui. Quanto a noi, salvaci con la tua mano e vieni in mio aiuto, perché sono sola e non ho altri che te, Signore!
Tu hai conoscenza di tutto e sai che io odio la gloria degli empi e detesto il letto dei non circoncisi e di qualunque straniero. Tu sai che mi trovo nella necessità e che detesto l’insegna della mia alta carica, che cinge il mio capo nei giorni in cui devo comparire in pubblico; la detesto come un panno immondo e non la porto nei giorni in cui mi tengo appartata. La tua serva non ha mangiato alla tavola di Aman; non ha onorato il banchetto del re né ha bevuto il vino delle libagioni. La tua serva, da quando ha cambiato condizione fino ad oggi, non ha gioito, se non in te, Signore, Dio di Abramo.
O Dio, che su tutti eserciti la forza, ascolta la voce dei disperati, liberaci dalla mano dei malvagi e libera me dalla mia angoscia!» (Est 4,17k-17z). 
La gioia di Ester è solo il suo Dio. È solo nel suo Dio. Di Dio ella gioisce. Non è il lusso, né i fasti della corte la sua gioia. Quando il cuore è ricolmo di Dio, tutte le altre gioie sono futili, vane, inconsistenti. Sono come la luce di uno stoppino di paglia dinanzi al sole, nel sole.
Quando si è in Dio, poiché la gioia di Dio è darsi tutto all’uomo e dare tutto, la sua gioia è dare il Figlio e lo Spirito Santo e nel Figlio e nello Spirito dare se stesso, anche la gioia dell’uomo diviene simile a quella di Dio: dare se stesso a Dio perché faccia di lui il suo dono.
Ma chi si dona a Dio, non dona una parte di sé, come Dio non dona all’uomo un parte di sé. Come Dio si dona tutto e dona tutto, così l’uomo dona tutto e si dona tutto. Tutto ciò che è suo è di Dio. Dio può donarlo a chi vuole. È questa la vera misericordia dell’uomo.
L’uomo è misericordioso se dona tutto se stesso a Dio, perché Dio lo trasformi in dono della sua misericordia. L’uomo dona a Dio se stesso e le sue cose. Dio fa dell’uomo e delle sue cose un dono secondo la sua volontà. La misericordia dell’uomo è solo a Dio.
Anche la misericordia deve essere purissima obbedienza. Dio chiede il dono della tua vita perché Lui possa essere piena misericordia per ogni uomo. Tu gliela doni. Lui l’accoglie. La trasforma in misericordia per il mondo. La misericordia è Lui. Noi obbediamo alla sua volontà.
Questa verità è narrata dal Salmo. Dinanzi alla gioia che viene da Dio, che è in Dio, quale gioia potrà dare l’abbondanza del frumento e del mosto? Quale gioia potrà scaturire da un granaio pieno? Se il granaio dona gioia, è segno che Dio non è nel cuore.
Quando t’invoco, rispondimi, Dio della mia giustizia! Nell’angoscia mi hai dato sollievo; pietà di me, ascolta la mia preghiera. Fino a quando, voi uomini, calpesterete il mio onore, amerete cose vane e cercherete la menzogna? Sappiatelo: il Signore fa prodigi per il suo fedele; il Signore mi ascolta quando lo invoco. Tremate e più non peccate, nel silenzio, sul vostro letto, esaminate il vostro cuore. Offrite sacrifici legittimi e confidate nel Signore.  Molti dicono: «Chi ci farà vedere il bene, se da noi, Signore, è fuggita la luce del tuo volto?». Hai messo più gioia nel mio cuore di quanta ne diano a loro grano e vino in abbondanza. In pace mi corico e subito mi addormento, perché tu solo, Signore, fiducioso mi fai riposare (Sal 4,1-9). 
Quando Dio è nel cuore, si dona il granaio a Dio perché Dio lo trasformi in opera di misericordia e di pietà per rivelare ad ogni uomo quanto è grande il suo cuore. Dio vuole che siamo noi la larghezza, la profondità, l’altezza, lo spessore infinito della sua misericordia.
La Lettera agli Ebrei ci ammonisce, ci chiede di non cadere dalla gioia del Signore. Noi abbiamo gustato la sua grazia, la sua luce, la sua verità, la sua Parola, il suo mistero di salvezza. Se perdiamo questo gusto, chi ce lo ridarà di nuovo? L’attenzione dovrà essere somma.
Quelli, infatti, che sono stati una volta illuminati e hanno gustato il dono celeste, sono diventati partecipi dello Spirito Santo e hanno gustato la buona parola di Dio e i prodigi del mondo futuro. Tuttavia, se sono caduti, è impossibile rinnovarli un’altra volta portandoli alla conversione, dal momento che, per quanto sta in loro, essi crocifiggono di nuovo il Figlio di Dio e lo espongono all’infamia. Infatti, una terra imbevuta della pioggia che spesso cade su di essa, se produce erbe utili a quanti la coltivano, riceve benedizione da Dio; ma se produce spine e rovi, non vale nulla ed è vicina alla maledizione: finirà bruciata!
Anche se a vostro riguardo, carissimi, parliamo così, abbiamo fiducia che vi siano in voi cose migliori, che portano alla salvezza. Dio infatti non è ingiusto tanto da dimenticare il vostro lavoro e la carità che avete dimostrato verso il suo nome, con i servizi che avete reso e che tuttora rendete ai santi. Desideriamo soltanto che ciascuno di voi dimostri il medesimo zelo perché la sua speranza abbia compimento sino alla fine, perché non diventiate pigri, ma piuttosto imitatori di coloro che, con la fede e la costanza, divengono eredi delle promesse (Eb 6,4-12). 
Dio va gustato in modo sempre nuovo, in Cristo e nello Spirito Santo. Cristo Gesù si dona sempre nuovo a noi per le mani dello Spirito Santo. Noi gustiamo la novità di Cristo, nella novità di Cristo gustiamo la novità del Padre. Sempre però per opera dello Spirito Santo.
Assuefarsi a Cristo è assuefarsi a Dio. Assuefarsi a Dio è vivere una vita da morti spirituali. È il segno evidente che non camminiamo nello Spirito del Signore. Ma quando non si cammina nello Spirito di Dio, sempre si procede secondo la carne e le sue opere.
Siamo chiamati a celebrare il Santo Natale. Come gustare questo evento di grazia e di misericordia del Signore? Come viverlo come se Cristo nascesse oggi e oggi la Madre di Gesù lo adagiasse nella mangiatoia? Oggi ci venisse annunziato dagli Angeli?
C’è un solo modo perché si eviti l’assuefazione, si perda il gusto di questa nascita. La modalità giusta è stata già indicata. Sostituendo Cristo con il cristiano, ponendo il cristiano al posto di Cristo, mettendo la Chiesa al posto di Maria. Proviamo per un attimo a leggere così il Vangelo.
In quei giorni un decreto di Cesare Augusto ordinò che si facesse il censimento di tutta la terra. Questo primo censimento fu fatto quando Quirinio era governatore della Siria. Tutti andavano a farsi censire, ciascuno nella propria città. Anche Giuseppe, dalla Galilea, dalla città di Nàzaret, salì in Giudea alla città di Davide chiamata Betlemme: egli apparteneva infatti alla casa e alla famiglia di Davide. Doveva farsi censire insieme alla Chiesa, sua sposa, che era incinta. Mentre si trovavano in quel luogo, si compirono per lei i giorni del parto. Diede alla luce il suo figlio primogenito, un nuovo cristiano (te, me, ognuno di noi) lo avvolse in fasce e lo pose in una mangiatoia, perché per loro non c’era posto nell’alloggio.
C’erano in quella regione alcuni pastori che, pernottando all’aperto, vegliavano tutta la notte facendo la guardia al loro gregge. Un angelo del Signore si presentò a loro e la gloria del Signore li avvolse di luce. Essi furono presi da grande timore, ma l’angelo disse loro: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande gioia, che sarà di tutto il popolo: oggi, nella città di Davide, è nato per voi un Salvatore, che è il cristiano. Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in fasce, adagiato in una mangiatoia». E subito apparve con l’angelo una moltitudine dell’esercito celeste, che lodava Dio e diceva: «Gloria a Dio nel più alto dei cieli e sulla terra pace agli uomini, che egli ama».
Appena gli angeli si furono allontanati da loro, verso il cielo, i pastori dicevano l’un l’altro: «Andiamo dunque fino a Betlemme, vediamo questo avvenimento che il Signore ci ha fatto conoscere». Andarono, senza indugio, e trovarono la Chiesa e Giuseppe e il cristiano, adagiato nella mangiatoia. E dopo averlo visto, riferirono ciò che del bambino era stato detto loro. Tutti quelli che udivano si stupirono delle cose dette loro dai pastori. La Chiesa, da parte sua, custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore. I pastori se ne tornarono, glorificando e lodando Dio per tutto quello che avevano udito e visto, com’era stato detto loro (Lc 2,1-20). 
Quando noi possiamo dire di gustare bene il Natale? Quando Dio potrà gustare la gioia perché la Madre Chiesa gli ha dato un nuovo figlio da dare al mondo per la sua salvezza. Quando noi ci lasceremo partorire dalla Chiesa come suoi veri figli ed essa potrà adagiarci nella mangiatoia, facendoci pane di vera vita per la salvezza del genere umano. Se questo parto non avviene, il Natale di Cristo Gesù è cosa vecchia, perché non viene aggiornato nella nostra nascita in Lui, con Lui, per Lui. Dio non ha altri figli da donare e la salvezza non si compie.
Il vero nuovo gusto è quando ognuno di noi potrà dire: oggi sono nato, oggi il Signore potrà darmi, oggi la Chiesa mi ha partorito, oggi Cristo mi ha fatto suo corpo, oggi la salvezza nasce per la terra, perché oggi sono divenuto salvezza di Dio per ogni uomo. Oggi il mondo potrà e dovrà gioire per un cristiano è nato a Dio, per opera dello Spirito Santo, dal seno verginale della sua Chiesa. Gustare Dio è gustare se stessi come vera opera sempre nuova di Dio. Un cristiano che non nasce ogni giorno come vero figlio della Chiesa, mai potrà generare salvezza.
Solo chi nasce ogni giorno sempre nuovo in Cristo, per la Chiesa, potrà aiutare altri a divenire corpo di Cristo, Chiesa del Dio vivente. Chi non nasce ogni giorno, chi è nato ma è ritornato nuovamente nel suo non essere, perché ha abbandonato la via della vita, potrà anche celebrare il Santo Natale di Cristo. Ma questa celebrazione avrà solo un gusto stantio o vano. Si può gustare qualcosa di questo mondo, ma questo gusto non è da Dio, non è di Dio, non dona alcuna salvezza. È un gusto di morte per la morte, mai potrà essere gusto di vita per la vita.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, tu oggi vuoi dare alla luce tutti noi come tuoi veri figli, da porre nella mangiatoia perché il mondo possa nutrirsi di vera vita e gustare la gioia della redenzione. Aiutaci ad essere una cosa sola con Cristo Gesù, vita della sua vita, redenzione della sua redenzione, figli della sua figliolanza, in modo che possiamo metterci al suo posto per dare al mondo il gusto nuovo della vera salvezza. Tu ci concederai questa grazia, Cristo in noi nascerà al mondo, il mondo lo vedrà e sarà per esso una grande gioia.
Angeli e Santi di Dio, non permettete che ci trasciniamo in una carne morta che ogni giorno fagocita e divora anima e spirito, rendendoci incapaci di ogni salvezza. Voi dal Cielo veglierete sopra di noi e noi afferrati dallo Spirito Santo e ogni giorno risuscitati alla vita di Cristo Signore, possiamo essere dati all’umanità dal Padre celeste come vero cibo di vita eterna. Gustando Cristo in noi, il mondo potrà liberarsi da tutti i suoi gusti di morte e iniziare a gustare la vera vita che Dio ha preparato ed è tutta nel suo Figlio che è tutto nel cristiano che oggi nasce in lui. 
Buon Natale! 
[bookmark: _Toc452536630]23 Dicembre 
Nessuno potrà amare un suo fratello, né rispettare un solo essere, se lui stesso non si ama secondo verità divina.
[bookmark: _Toc452536631]Chi si vergognerà di me e delle mie parole
Nessuno potrà mai amare un suo fratello, nessuno potrà mai rispettare un solo essere creato dal Signore, se lui stesso non si ama secondo la più pura verità del suo vero Signore, Creatore, Dio. È giusto allora che ci chiediamo: qual è questa verità secondo la quale ognuno si dovrà amare? Quella che lo chiama ad uscire dalla morte per entrare nella vita divina, vita eterna, che il Padre Celeste dona ad ogni uomo in Cristo Gesù, mediante il suo Santo Spirito, per la mediazione della sua Chiesa. Chi rimane nella morte non si ama, mai potrà amare. Chi esce dalla vita divina e diviene prigioniero del peccato, non si ama, mai potrà amare.
Si ama colui che prende la ferma decisione di accogliere la vita eterna che il Padre gli offre in Cristo e nella vita eterna conduce tutti i suoi giorni. Confessare Cristo, il Padre, lo Spirito Santo, la Chiesa, non è certo recitare una delle tenta formule che tratteggiano le verità essenziali della nostra fede. Se fosse questa confessione la via della vita, tutti potrebbero dirsi salvi. Recitare un formula di verità non costa nulla. È come quando si giura sul proprio nome o sul nome del Signore. Giurare è facile, mantenere il giuramento diviene difficile. Occorre la purezza del cuore, la rettitudine della coscienza, la vittoria su ogni tentazione.  
Ama chi non si vergogna di Cristo Gesù. Ma cosa significa in verità non vergognarsi di Cristo Gesù? Significa che dinanzi ad ogni tentazione che viene dal mondo, la risposta è una sola: non posso perché la Parola del mio Signore, verso la quale mi sono impegnato con un’alleanza eterna, me lo vieta. Se io rinnego Lui, Lui non mi potrà riconoscere dinanzi al Padre suo che è nei cieli e io sarò condannato alla perdizione eterna. Il Padre accoglie nel suo paradiso solo coloro che avranno camminato confessando Gesù verità e grazia della loro vita. Di certo non ama se stesso chi cammina verso la perdizione, lontano dal sentiero della vita.
Un giorno Gesù si trovava in un luogo solitario a pregare. I discepoli erano con lui ed egli pose loro questa domanda: «Le folle, chi dicono che io sia?». Essi risposero: «Giovanni il Battista; altri dicono Elia; altri uno degli antichi profeti che è risorto». Allora domandò loro: «Ma voi, chi dite che io sia?». Pietro rispose: «Il Cristo di Dio». Egli ordinò loro severamente di non riferirlo ad alcuno. «Il Figlio dell’uomo – disse – deve soffrire molto, essere rifiutato dagli anziani, dai capi dei sacerdoti e dagli scribi, venire ucciso e risorgere il terzo giorno».
Poi, a tutti, diceva: «Se qualcuno vuole venire dietro a me, rinneghi se stesso, prenda la sua croce ogni giorno e mi segua. Chi vuole salvare la propria vita, la perderà, ma chi perderà la propria vita per causa mia, la salverà. Infatti, quale vantaggio ha un uomo che guadagna il mondo intero, ma perde o rovina se stesso? Chi si vergognerà di me e delle mie parole, di lui si vergognerà il Figlio dell’uomo quando verrà nella gloria sua e del Padre e degli angeli santi. In verità io vi dico: vi sono alcuni, qui presenti, che non morranno prima di aver visto il regno di Dio» (Lc 9,18-27).
Gesù ama se stesso. Per essere riconosciuto dal Padre suo si fece obbediente a Lui fino alla morte di croce. Prese la ferma decisione di recarsi a Gerusalemme per essere immolato, sacrificato, martirizzato sull’altare dell’obbedienza e del compimento della volontà del Padre. Avendo Gesù amato se stesso fino a consegnare il suo corpo al supplizio, è in grado di amare di un amore vero di pura salvezza il mondo intero. Se Cristo non si fosse amato, non avesse obbedito al Padre, noi tutti saremmo rimasti in eterno sotto il potere del diavolo. Nessuna salvezza vi sarebbe stata per l’uomo, se Cristo non si fosse amato fino al sacrificio supremo. 
Chi si pone fuori della Parola di Gesù, chi si vergogna di essa, chi non la testimonia al prezzo di perdere anche il suo regno terreno, regno scientifico, politico, economico, finanziario, sportivo, di qualsiasi altro genere o tenore, non si ama e se non si ama mai potrà amare gli altri. Vive odiando se stesso, la sua vita. Cammina di morte in morte. Potrà mai spargere vita attorno a sé? Ama chi elargisce vita. Non ama chi diffonde morte. La morte si diffonde anche lasciando l’altro nella morte, perché non vede noi come veri costruttori di vita. Questa verità è difficile da accogliere, perché richiede il sacrificio di se stessi sull’altare del vero amore di sé.  
La Chiesa potrà amare il mondo solo alla maniera di Gesù: se per la sua salvezza si lascerà fare dal Padre celeste vero sacrificio espiatorio per i peccati di tutti gli uomini. Questo mai potrà avvenire se non attraverso una purissima obbedienza ad ogni Parola di Dio, letta, compresa, vissuta, aggiornata nella quotidiana sapienza che è riversata su di essa dallo Spirito Santo. È il solo modo per essa perché confessi Cristo, imitandolo nella sua obbedienza, seguendolo portando la propria croce, rinnegando e annientando se stessa come Gesù si è rinnegato e ha annientato se stesso. Se essa rinnega invece la Parola, mai si amerà, mai amerà.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri confessori di Gesù Signore.
[bookmark: _Toc452536632]24 Dicembre 
La Chiesa, specie in tutti i ministri, è obbligata a riferire all’umanità intera tutta la Parola di Cristo Gesù.
[bookmark: _Toc452536633]La parola che ho detto lo condannerà nell’ultimo giorno
La Chiesa, specie in tutti i ministri della Parola: Papa, Vescovi, Sacerdoti, è obbligata – se non lo fa si rende responsabile di tutti i peccati commessi dall’uomo a causa della sua omissione – indipendentemente che creda o non creda, a riferire all’umanità intera tutta la Parola che Cristo Gesù le ha consegnato, nello Spirito Santo. Un Papa, un Vescovo, un Sacerdote, può anche non credere nel Vangelo, non può però esimersi, rifiutarsi, tirarsi indietro nello svolgimento bene ordinato del ministero della Parola. Il grido di Paolo deve essere il grido dell’intera Chiesa: “Non è infatti per me un vanto predicare il Vangelo, è per me non dovere: guai a me non predicassi il Vangelo!”. Guai a me se il Signore mi trovasse omissivo in questo ministero. Ogni persona nella Chiesa si carica di questo “guai” nel momento in cui chiede di essere ministro della Parola. Hai chiesto, hai accettato, hai voluto rivestirti di questo ministero? Sei responsabile in eterno.
Sempre riguardo al Vangelo San Paolo diceva: “Io infatti non mi vergogno del Vangelo, poiché è potenza di Dio per la salvezza di chiunque crede, del Giudeo prima e poi del Greco”. Nella stessa Lettera aggiungeva: “A motivo della grazia che mi è stata data da Dio per essere ministro di Cristo Gesù tra le genti, adempiendo il sacro ministero di annunciare il vangelo di Dio perché le genti divengano un’offerta gradita, santificata dallo Spirito Santo. Questo dunque è il mio vanto in Gesù Cristo nelle cose che riguardano Dio. Non oserei infatti dire nulla se non di quello che Cristo ha operato per mezzo mio per condurre le genti all’obbedienza, con parole e opere, con la potenza di segni e di prodigi, con la forza dello Spirito. Così da Gerusalemme e in tutte le direzioni fino all’Illiria, ho portato a termine la predicazione del vangelo di Cristo (Rm 15,17-19). Coscienza evangelica, ecclesiale, missionaria, apostolica, coscienza cristica. 
Gesù, nel Vangelo secondo Giovanni, ci rivela che la Parola è l’infallibile giudizio di Dio sul mondo: “Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il Figlio unigenito, perché chiunque crede in lui non vada perduto, ma abbia la vita eterna. Dio, infatti, non ha mandato il Figlio nel mondo per condannare il mondo, ma perché il mondo sia salvato per mezzo di lui. Chi crede in lui non è condannato; ma chi non crede è già stato condannato, perché non ha creduto nel nome dell’unigenito Figlio di Dio. E il giudizio è questo: la luce è venuta nel mondo, ma gli uomini hanno amato più le tenebre che la luce, perché le loro opere erano malvagie. Chiunque infatti fa il male, odia la luce, e non viene alla luce perché le sue opere non vengano riprovate. Invece chi fa la verità viene verso la luce, perché appaia chiaramente che le sue opere sono state fatte in Dio” (Gv 3,16-21). Un ministro può non credere, ma è sempre obbligato a dire la Parola. 
La Chiesa è obbligata a separare, discernere, distinguere: Parola di Dio e parole degli uomini, desideri di Dio e desideri della carne, verità del Padre e menzogne degli uomini: “Il Padre infatti non giudica nessuno, ma ha dato ogni giudizio al Figlio, perché tutti onorino il Figlio come onorano il Padre. Chi non onora il Figlio, non onora il Padre che lo ha mandato. In verità, in verità io vi dico: chi ascolta la mia parola e crede a colui che mi ha mandato, ha la vita eterna e non va incontro al giudizio, ma è passato dalla morte alla vita. In verità, in verità io vi dico: viene l’ora – ed è questa – in cui i morti udranno la voce del Figlio di Dio e quelli che l’avranno ascoltata, vivranno. Come infatti il Padre ha la vita in se stesso, così ha concesso anche al Figlio di avere la vita in se stesso, e gli ha dato il potere di giudicare, perché è Figlio dell’uomo. Non meravigliatevi di questo: viene l’ora in cui tutti coloro che sono nei sepolcri udranno la sua voce e usciranno, quanti fecero il bene per una risurrezione di vita e quanti fecero il male per una risurrezione di condanna. Da me, io non posso fare nulla. Giudico secondo quello che ascolto e il mio giudizio è giusto, perché non cerco la mia volontà, ma la volontà di colui che mi ha mandato” (Gv 5,23-30). La Chiesa deve indicare la via della vita sempre.
Gesù allora esclamò: «Chi crede in me, non crede in me ma in colui che mi ha mandato; chi vede me, vede colui che mi ha mandato. Io sono venuto nel mondo come luce, perché chiunque crede in me non rimanga nelle tenebre. Se qualcuno ascolta le mie parole e non le osserva, io non lo condanno; perché non sono venuto per condannare il mondo, ma per salvare il mondo. Chi mi rifiuta e non accoglie le mie parole, ha chi lo condanna: la parola che ho detto lo condannerà nell’ultimo giorno. Perché io non ho parlato da me stesso, ma il Padre, che mi ha mandato, mi ha ordinato lui di che cosa parlare e che cosa devo dire. E io so che il suo comandamento è vita eterna. Le cose dunque che io dico, le dico così come il Padre le ha dette a me» (Gv 12,44-50). 
Il ministro della Parola è obbligato, pena la sua dannazione eterna, a riferire al mondo l’esatta Parola del suo Maestro e Signore. Che personalmente creda o non creda, non ha alcuna importanza. Se non riferisce la Parola di Gesù si espone alla perdizione. Il peccato del mondo è tutto sulla sua testa e lo condannerà per sempre. Guai a me se non predicassi il Vangelo!
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci predicatori del vero Vangelo.

[bookmark: _Toc438559152][bookmark: _Toc428370826][bookmark: _Toc452536634]Allora Maria disse: 
[bookmark: _Toc452536635]L’anima mia magnifica il Signore e il mio spirito esulta, in Dio mio Salvatore, perché ha guardato l’umiltà della sua serva

Dopo che l’Angelo ha parlato, Maria si dichiara “La serva del Signore”. Dopo che Elisabetta nello Spirito Santo, le ha manifestato il suo mistero, Maria prende la parola per lodare il suo Dio: “Allora Maria disse”.  È cosa buona, anzi più che giusta, chiedersi: quando Maria dice? Un confronto con Mosè e con la stessa Anna, la madre di Samuele, ci aiuta a cogliere la differenza che manifesta tutta la grandezza della fede della Madre di Dio. La sua è una fede mai esistita prima.
Allora Mosè e gli Israeliti cantarono questo canto al Signore e dissero: «Voglio cantare al Signore, perché ha mirabilmente trionfato: cavallo e cavaliere ha gettato nel mare. Mia forza e mio canto è il Signore, egli è stato la mia salvezza. È il mio Dio: lo voglio lodare, il Dio di mio padre: lo voglio esaltare! Il Signore è un guerriero, Signore è il suo nome. I carri del faraone e il suo esercito li ha scagliati nel mare; i suoi combattenti scelti furono sommersi nel Mar Rosso. Gli abissi li ricoprirono, sprofondarono come pietra. La tua destra, Signore, è gloriosa per la potenza, la tua destra, Signore, annienta il nemico; con sublime maestà abbatti i tuoi avversari, scateni il tuo furore, che li divora come paglia. Al soffio della tua ira si accumularono le acque, si alzarono le onde come un argine, si rappresero gli abissi nel fondo del mare.
Il nemico aveva detto: “Inseguirò, raggiungerò, spartirò il bottino, se ne sazierà la mia brama; sfodererò la spada, li conquisterà la mia mano!”. Soffiasti con il tuo alito: li ricoprì il mare, sprofondarono come piombo in acque profonde. Chi è come te fra gli dèi, Signore? Chi è come te, maestoso in santità, terribile nelle imprese, autore di prodigi? Stendesti la destra: li inghiottì la terra. Guidasti con il tuo amore questo popolo che hai riscattato, lo conducesti con la tua potenza alla tua santa dimora. Udirono i popoli: sono atterriti. L’angoscia afferrò gli abitanti della Filistea. Allora si sono spaventati i capi di Edom, il pànico prende i potenti di Moab; hanno tremato tutti gli abitanti di Canaan. Piómbino su di loro paura e terrore; per la potenza del tuo braccio restino muti come pietra, finché sia passato il tuo popolo, Signore, finché sia passato questo tuo popolo, che ti sei acquistato. Tu lo fai entrare e lo pianti sul monte della tua eredità, luogo che per tua dimora, Signore, hai preparato, santuario che le tue mani, Signore, hanno fondato. Il Signore regni in eterno e per sempre!». Quando i cavalli del faraone, i suoi carri e i suoi cavalieri furono entrati nel mare, il Signore fece tornare sopra di essi le acque del mare, mentre gli Israeliti avevano camminato sull’asciutto in mezzo al mare. Allora Maria, la profetessa, sorella di Aronne, prese in mano un tamburello: dietro a lei uscirono le donne con i tamburelli e con danze. Maria intonò per loro il ritornello: «Cantate al Signore, perché ha mirabilmente trionfato: cavallo e cavaliere ha gettato nel mare!» (Es 15,1-21). 
Allora Anna pregò così: «Il mio cuore esulta nel Signore, la mia forza s’innalza grazie al mio Dio. Si apre la mia bocca contro i miei nemici, perché io gioisco per la tua salvezza. Non c’è santo come il Signore, perché non c’è altri all’infuori di te e non c’è roccia come il nostro Dio. Non moltiplicate i discorsi superbi, dalla vostra bocca non esca arroganza, perché il Signore è un Dio che sa tutto e da lui sono ponderate le azioni. L’arco dei forti s’è spezzato, ma i deboli si sono rivestiti di vigore. I sazi si sono venduti per un pane, hanno smesso di farlo gli affamati. La sterile ha partorito sette volte e la ricca di figli è sfiorita. Il Signore fa morire e fa vivere, scendere agli inferi e risalire. Il Signore rende povero e arricchisce, abbassa ed esalta. Solleva dalla polvere il debole, dall’immondizia rialza il povero, per farli sedere con i nobili e assegnare loro un trono di gloria. Perché al Signore appartengono i cardini della terra e su di essi egli poggia il mondo. Sui passi dei suoi fedeli egli veglia, ma i malvagi tacciono nelle tenebre. Poiché con la sua forza l’uomo non prevale. Il Signore distruggerà i suoi avversari! Contro di essi tuonerà dal cielo. Il Signore giudicherà le estremità della terra; darà forza al suo re, innalzerà la potenza del suo consacrato» (1Sam 2,1-10). 
Quando il popolo canta l’inno di lode e di benedizione al suo Signore? Quando vede il Faraone e il suo esercito in fondo al Mare. Quando è dall’altra parte del Mare. Quando Anna canta la sua lode al suo Dio? Quando ha avuto il figlio. Dopo che ha visto l’esaudimento della sua preghiera. Quando invece canta il suo “Magnificat” la Madre di Dio? Quando nulla ancora è compiuto. Quando tutto è visto con gli occhi della più pura fede. Lei fa sempre la differenza nella fede.
La Vergine Maria inizia il suo canto di lode, dicendo che la sua anima magnifica il Signore: “L’anima mia magnifica il Signore”. La sua anima vuole rendere grande il Signore, grandissimo. Su quale fondamento e perché la sua anima ha questo desiderio di proclamare che il suo Dio è grande, è grande senza misura, è l’eccelso, l’insuperabile, colui oltre il quale nulla esiste di più grande? Lasciandoci aiutare dalla Scrittura Antica anche in questo desiderio della Madre di Dio, troveremo la differenza che distingue il suo cuore da ogni altro cuore che magnifica il Signore.
Davide chiede al Signore che il suo nome venga per sempre magnificato e suggerisce anche la formula: “Il Signore degli eserciti è il Dio d’Israele”. Il Signore è grande perché è il Dio degli eserciti, il Dio onnipotente, il Dio che compie ciò che vuole sulla terra e nei cieli. Davide loda il Signore perché gli ha promesso che il suo trono sarebbe rimasto stabile in eterno. 
Allora il re Davide andò a presentarsi davanti al Signore e disse: «Chi sono io, Signore Dio, e che cos’è la mia casa, perché tu mi abbia condotto fin qui? E questo è parso ancora poca cosa ai tuoi occhi, Signore Dio: tu hai parlato anche della casa del tuo servo per un lontano avvenire: e questa è la legge per l’uomo, Signore Dio! Che cosa potrebbe dirti di più Davide? Tu conosci il tuo servo, Signore Dio! Per amore della tua parola e secondo il tuo cuore, hai compiuto tutte queste grandi cose, manifestandole al tuo servo. Tu sei davvero grande, Signore Dio! Nessuno è come te e non vi è altro Dio fuori di te, proprio come abbiamo udito con i nostri orecchi. E chi è come il tuo popolo, come Israele, unica nazione sulla terra che Dio è venuto a riscattare come popolo per sé e a dargli un nome operando cose grandi e stupende, per la tua terra, davanti al tuo popolo che ti sei riscattato dalla nazione d’Egitto e dai suoi dèi? Hai stabilito il tuo popolo Israele come popolo tuo per sempre, e tu, Signore, sei diventato Dio per loro.
Ora, Signore Dio, la parola che hai pronunciato sul tuo servo e sulla sua casa confermala per sempre e fa’ come hai detto. Il tuo nome sia magnificato per sempre così: “Il Signore degli eserciti è il Dio d’Israele!”. La casa del tuo servo Davide sia dunque stabile davanti a te! Poiché tu, Signore degli eserciti, Dio d’Israele, hai rivelato questo al tuo servo e gli hai detto: “Io ti edificherò una casa!”. Perciò il tuo servo ha trovato l’ardire di rivolgerti questa preghiera. Ora, Signore Dio, tu sei Dio, le tue parole sono verità. Hai fatto al tuo servo queste belle promesse. Dégnati dunque di benedire ora la casa del tuo servo, perché sia sempre dinanzi a te! Poiché tu, Signore Dio, hai parlato e per la tua benedizione la casa del tuo servo è benedetta per sempre!» (2Sam 7,18-29. Cfr. 1Cr 17, 16-27).
Anche il Salmista vuole innalzare la magnificenza del Signore sopra i cieli. Se i cieli sono belli, se l’uomo è sua opera stupenda, quanto più bello è il Signore e quanto più grande. La sua magnificenza è sopra ogni altra magnificenza, anzi è la sorgente di ogni magnificenza creata, 
O Signore, Signore nostro, quanto è mirabile il tuo nome su tutta la terra! Voglio innalzare sopra i cieli la tua magnificenza, con la bocca di bambini e di lattanti: hai posto una difesa contro i tuoi avversari, per ridurre al silenzio nemici e ribelli. Quando vedo i tuoi cieli, opera delle tue dita, la luna e le stelle che tu hai fissato, che cosa è mai l’uomo perché di lui ti ricordi, il figlio dell’uomo, perché te ne curi? Davvero l’hai fatto poco meno di un dio, di gloria e di onore lo hai coronato. Gli hai dato potere sulle opere delle tue mani, tutto hai posto sotto i suoi piedi: tutte le greggi e gli armenti e anche le bestie della campagna, gli uccelli del cielo e i pesci del mare, ogni essere che percorre le vie dei mari. O Signore, Signore nostro, quanto è mirabile il tuo nome su tutta la terra! (Sal 8,1-10). 
La vergine Maria non loda il Signore per le grandi cose da Lui fatte. Non contempla né la terra, né il Cielo, né gli Angeli, né altra creatura da Lui chiamata all’essere. Questa contemplazione appartiene a tutta la Scrittura Antica. Essa vede la creazione, vede le stupende opere di Dio, le grandi e meravigliose sue opere e grida al suo Signore lo stupore del cuore e dell’anima. La Madre di Dio va ben oltre queste cose. Queste cose sono un nulla, ma veramente un nulla dinanzi a ciò che il Signore sta compiendo ed è sotto i suoi occhi. Per questa sua opera va magnificato.
Non solo l’anima della Vergine Maria vuole magnificare il Signore, anche il suo spirito desidera esultare nel suo Dio, nel suo Salvatore: “E il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore”. 
Un uomo giusto, retto, non può non lodare il Signore, non può non esultare nel suo Signore. Poiché retto e giusto, sa che tutto il bene viene dal Signore. Non vi è nulla sulla terra e nei cieli che non venga da Lui. Solo il male non viene da Lui, perché esso ha origine dalla creatura. Il Signore invece è colui che tutto compie in vista del più grande bene di tutti. 
Esultate, o giusti, nel Signore; per gli uomini retti è bella la lode. Lodate il Signore con la cetra, con l’arpa a dieci corde a lui cantate. Cantate al Signore un canto nuovo, con arte suonate la cetra e acclamate, perché retta è la parola del Signore e fedele ogni sua opera. Egli ama la giustizia e il diritto; dell’amore del Signore è piena la terra. Dalla parola del Signore furono fatti i cieli, dal soffio della sua bocca ogni loro schiera. Come in un otre raccoglie le acque del mare, chiude in riserve gli abissi. Tema il Signore tutta la terra, tremino davanti a lui gli abitanti del mondo, perché egli parlò e tutto fu creato, comandò e tutto fu compiuto. Il Signore annulla i disegni delle nazioni, rende vani i progetti dei popoli. Ma il disegno del Signore sussiste per sempre, i progetti del suo cuore per tutte le generazioni. Beata la nazione che ha il Signore come Dio, il popolo che egli ha scelto come sua eredità.
Il Signore guarda dal cielo: egli vede tutti gli uomini; dal trono dove siede scruta tutti gli abitanti della terra, lui, che di ognuno ha plasmato il cuore e ne comprende tutte le opere. Il re non si salva per un grande esercito né un prode scampa per il suo grande vigore. Un’illusione è il cavallo per la vittoria, e neppure un grande esercito può dare salvezza. Ecco, l’occhio del Signore è su chi lo teme, su chi spera nel suo amore, per liberarlo dalla morte e nutrirlo in tempo di fame. L’anima nostra attende il Signore: egli è nostro aiuto e nostro scudo. È in lui che gioisce il nostro cuore, nel suo santo nome noi confidiamo. Su di noi sia il tuo amore, Signore, come da te noi speriamo (Sal 33 (32) 1-22).
Chi dona la salvezza se non il Signore? Chi opera il bene se non il nostro Dio? Chi protegge dal male se non il Signore onnipotente? Chi contempla il Signore, chi sa contemplarlo, non può non confessare che è il Signore la sorgente di tutto il bene che lo avvolge. Nulla è dall’uomo, tutto invece è dal suo Dio e per questo si deve esultare, gioire, rallegrarsi. 
O Dio, tu sei il mio Dio, dall’aurora io ti cerco, ha sete di te l'anima mia, desidera te la mia carne in terra arida, assetata, senz’acqua. Così nel santuario ti ho contemplato, guardando la tua potenza e la tua gloria. Poiché il tuo amore vale più della vita, le mie labbra canteranno la tua lode. Così ti benedirò per tutta la vita: nel tuo nome alzerò le mie mani. Come saziato dai cibi migliori, con labbra gioiose ti loderà la mia bocca. Quando nel mio letto di te mi ricordo e penso a te nelle veglie notturne, a te che sei stato il mio aiuto, esulto di gioia all’ombra delle tue ali. A te si stringe l’anima mia: la tua destra mi sostiene. Ma quelli che cercano di rovinarmi sprofondino sotto terra, siano consegnati in mano alla spada, divengano preda di sciacalli. Il re troverà in Dio la sua gioia; si glorierà chi giura per lui, perché ai mentitori verrà chiusa la bocca (Sal 63 (1-12). 
Per la Madre di Dio, vi sono ragioni più profonde per esultare nel suo Dio, nel suo Salvatore. Lo abbiamo già detto, è giusto che questa verità venga ribadita: la Vergine Maria è infinitamente oltre quanto su Dio è stato detto in tutta la Scrittura Santa. Lei è ben oltre Mosè, oltre Davide, oltre i Salmisti, oltre i Profeti, oltre ogni Saggio, oltre ogni Agiografo, oltre tutto quanto su Dio è stato rivelato, pensato, profetizzato, manifestato, scritto, compreso. Poiché Lei è tutta intessuta di grazia, piena di Dio, ricolma di Spirito Santo, adesso anche nella sua carne porta il Figlio dell’Altissimo, meglio il Figlio dell’Altissimo è anche carne della sua e dalla sua carne, ciò che il Signore manifesta a Lei non lo ha mai manifestato a nessun altro. Lei è nell’ordine di un’altra magnificenza, un’altra esaltazione, un’altra glorificazione, un’altra celebrazione del suo Signore e Salvatore. Lei è dove nessuno mai finora è giunto, neanche per divina ispirazione.
Ora finalmente la Vergine Maria svela il motivo per cui Lei la sua anima magnifica il Signore e il suo spirito esulta, in Dio, suo Salvatore: “Perché ha guardato l’umiltà della sua serva”. Il Signore ha osservato, ha scrutato la terra, ha visto tutte le sue creature e chi più e chi meno sono in qualche modo tutte piene di sé. Dio invece ha trovate Lei vuota di sé. Nulla che vi è in Lei appartiene a Lei, viene da Lei. Tutto è invece in Lei opera del suo Signore.
L’umiltà della Vergine Maria non appartiene all’ordine morale. Nel senso che lei si vede creatura di Dio, vede il suo Signore alto, potente, stupendo, e di conseguenza confessa il suo essere creatura. Questa non è la verità cantata da Maria, la verità per la quale Lei magnifica ed esulta. L’umiltà di Maria è tutta da collocarsi nell’ordine teologale. Maria è la sola creatura presa da Dio dal primo attimo del suo concepimento e da Lui modellata sempre secondo il suo cuore.
La Vergine Maria vede se stessa tutta opera del suo Dio. Nulla a Lei viene dalla terra, dal suo cuore, dalla sua mente, dai suoi desideri, dai suoi pensieri. Nulla viene dagli uomini. Lei non è un frutto della storia, sia del bene che del male, sia della giustizia che dell’ingiustizia, sia della grazia che del peccato, sia dei meriti che dei demeriti che sempre accompagnano la vita degli uomini. La storia dinanzi a Lei si ferma, si arresta. La storia su di Lei non ha alcun potere.
Lei non è neanche creta nelle mani del vasaio.  La creta possiede una sua natura, un suo essere. Certo, il vasaio la modella come lui vuole, le dona la forma che vuole, costruisce il vaso o l’oggetto che vuole. Ma l’essenza, la natura gli è data. Lui modella l’esistente. Noi siamo creta di peccato, la storia questo ha fatto di noi. Dio ci prende e come un vasaio ci dona forma, nella misura in cui può darci forma, essendo la nostra creta non solo creta, ma anche duro ferro. 
Di Maria invece questa verità non si può affermare. Dio fin dal primo istante ha formato la creta, impastandola tutta con la sua grazia, evitando e impedendo che un solo granello di peccato si infiltrasse in essa. Formata la creta secondo la sua volontà e i bisogni futuri dell’opera che Lui vuole realizzare in essa, sempre il Signore attimo dopo attimo, senza mai togliere lo sguardo da essa, ha curato la sua creta perché risultasse perfetta nelle sue mani.
Se vogliamo lasciarci aiutare da una similitudine, non ne possiamo trovare una migliore in tutta la Scrittura, sia del Nuovo che dell’Antico Testamento, della parabola della zizzania. È detto in questa parabola che il padrone seminò del buon seme nel suo campo. Mentre però tutti dormivano, venne il suo nemico e seminò la zizzania. Pensiamo al Paradiso Terrestre. Dio non era nel Giardino. Venne il serpente e seminò la superbia nel cuore della donna.
Questo con la Vergine Maria mai è avvenuto. Gli occhi del Signore erano sempre rivolti verso questa sua creatura. Neanche per un istante li ha tolti da essa per dirigerli altrove. Sempre fissi sulla sua opera, perché nessuna creatura in qualche modo potesse inquinarla. Possiamo ben dire che Maria è stata sempre custodita nel cuore di Dio. Questo è il suo giardino. In questo Paradiso Divino non vi è alcun posto per Satana. A lui è vietato ogni accesso.
Possiamo affermare che la Vergine Maria è la perfetta antitesi di Lucifero. Lui, Angelo di luce, si proclamò Dio per la sua superbia. Lei, quasi di luce divina, grida il suo niente dinanzi al Signore. Lucifero era una modesta fiammella di luce di candela e dinanzi al sole di Dio si proclama sole. Grandissima stoltezza e insipienza. Maria è invece più lucente del sole e si tutte le altre stelle e cosa dice di sé? La mia è una luce invisibile dinanzi a quella del mio Dio.
Ecco la fede di Maria: Lui, il Signore mi ha fatto, mi ha voluto così, mi ha impastato a suo piacimento, mi ha scelto secondo la sua volontà. Chi sono io? Solo opera di Dio, solo per opera di Dio. Non sono neanche creta nelle sue mani. Faccia di me cioè vuole, mi usi secondo il suo cuore, mi porti dove vuole, si serva di me secondo la sua volontà. Io non mi appartengo. Anche la mia volontà Lui l’ha fatta per essere solo sua. Così il mio cuore, la mia anima, il mio corpo.
Se la Vergine Maria ci prestasse per un attimo il suo cuore, vedremmo Dio e in Dio vedremmo noi stessi sotto altra luce. Vedremmo l’infinito amore con il quale il Signore ci ama.
Se riuscissimo a guardare quel Bambino posto nella mangiatoia con i suoi occhi e amarlo con il suo cuore, di certo per noi il Natale sarebbe veramente diverso.
Buon Natale!

1. Auguri a Te, Papa Francesco, custode del vero Cristo, verità e grazia di ogni uomo.  Tu, come Maria, lo deponi nei cuore per la salvezza.
1. Auguri a Te Chiesa una, santa, cattolica, apostolica vero Corpo di Cristo nella storia. Sei tu oggi quel Bambino nella mangiatoia del mondo.
1. Auguri a Te, cristiano. È in te che il mondo vede Cristo e lo riconosce come suo salvatore.  È in te che nasce ed è in te che vive e opera. 
1. Auguri a Te, uomo, chiunque tu sia, a qualsiasi religione tu appartenga. Cristo è nato per te. Dio Padre ti ha fatto questo dono eccelso.
1. Auguri a Te, uomo, anche se tu non credi in Lui. Lui però è nato ed è morto ed è risorto per te. Lui ti ama anche se tu non lo ami.
1. Auguri e Te, uomo.  Sappi che Lui vuole essere tua vita. Ti vuole ricolmare di vita eterna.  Vuole darti se stesso come sua vita. 
1. Auguri a Te, uomo.  Domani, nell’eternità, scoprirai l’immensità del suo amore e ti pentirai di non averlo oggi né accolto e né amato.
1. Auguri a te, uomo.  Voglio chiederti perdono a nome di tutti i discepoli di Gesù che non ti mostriamo la grandezza del suo grande amore.
1. Auguri a te, uomo. Il Natale liberi ogni cuore da odio, rancore, vendetta, guerra, stoltezza. Lo ricolmi solo del purissimo amore di Gesù.

1. Auguri a Te, Gesù, che oggi compi ben 2015 anni da quando sei nato come vero uomo perché ci vuoi trasformare in te in veri uomini come te.
[bookmark: _Toc452536636]25 Dicembre 
1. Gesù, sei nato, auguri! Tu sei venuto a ridarci la nostra verità e la grazia per poter vivere da veri uomini. In te si diviene veri uomini.

Il più grande danno che oggi e sempre si arreca all’uomo è di privarlo della purissima verità del suo Signore.
[bookmark: _Toc452536637]Santo, santo, santo il Signore Dio, l’Onnipotente
Il Signore introduce il suo servo e apostolo Giovanni nel suo cielo, in estasi, e lo rende partecipe della liturgia eterna che si celebra nel Paradiso. È giusto che ci chiediamo: qual è l’essenza d questa liturgia eterna? Quale la sua nota speciale? Quale la sua caratteristica peculiare? Questa liturgia è un canto eterno alla verità di Dio. Chi è il Signore che viene celebrato nella sua eterna verità? Il Signore è il Santissimo, è l’Onnipotente, è colui che era, che è e che viene! È il Dio Creatore, Redentore, nelle cui mani è la storia e l’eternità.
La santità è l’essenza di Dio, la sua stessa natura, che è purissima luce, verità, giustizia, carità, misericordia, amore eterno, fedeltà. Dio è il tre volte santo. Dalla sua eterna, infinita, universale santità sgorga la santità di tutta la sua creazione. La santità di Dio non è però data una volta per sempre. È invece una santità da respirare senza alcuna interruzione. Come l’aria è per il corpo, così la santità di Dio è per l’anima. Un attimo senza respiro dell’aria ed il corpo è nella morte. Un attimo senza il respiro della santità di Dio e spirito e anima sono nella morte.
Si attinge la santità da Dio, ci si trasforma in santità, cioè in purissima verità, dalla verità del nostro cuore e di tutta la nostra natura si innalza al Signore il canto eterno alla sua verità. Lui è il Santo dalla cui santità ognuno diviene santo. Chi non attinge santità in Lui, il solo Santo e la sola sorgente di ogni santità, rimane immerso nella falsità, nell’errore, nelle menzogna. Mai raggiungerà la verità della sua umanità. Senza Dio si diviene ogni giorno più non uomini. Ci si allontana sempre più dalla sorgente che dona verità alla nostra umanità. 
Poi vidi: ecco, una porta era aperta nel cielo. La voce, che prima avevo udito parlarmi come una tromba, diceva: «Sali quassù, ti mostrerò le cose che devono accadere in seguito». Subito fui preso dallo Spirito. Ed ecco, c’era un trono nel cielo, e sul trono Uno stava seduto. Colui che stava seduto era simile nell’aspetto a diaspro e cornalina. Un arcobaleno simile nell’aspetto a smeraldo avvolgeva il trono. Attorno al trono c’erano ventiquattro seggi e sui seggi stavano seduti ventiquattro anziani avvolti in candide vesti con corone d’oro sul capo. Dal trono uscivano lampi, voci e tuoni; ardevano davanti al trono sette fiaccole accese, che sono i sette spiriti di Dio. Davanti al trono vi era come un mare trasparente simile a cristallo. In mezzo al trono e attorno al trono vi erano quattro esseri viventi, pieni d’occhi davanti e dietro. 
Il primo vivente era simile a un leone; il secondo vivente era simile a un vitello; il terzo vivente aveva l’aspetto come di uomo; il quarto vivente era simile a un’aquila che vola. I quattro esseri viventi hanno ciascuno sei ali, intorno e dentro sono costellati di occhi; giorno e notte non cessano di ripetere: «Santo, santo, santo il Signore Dio, l’Onnipotente, Colui che era, che è e che viene!». E ogni volta che questi esseri viventi rendono gloria, onore e grazie a Colui che è seduto sul trono e che vive nei secoli dei secoli, i ventiquattro anziani si prostrano davanti a Colui che siede sul trono e adorano Colui che vive nei secoli dei secoli e gettano le loro corone davanti al trono, dicendo: «Tu sei degno, o Signore e Dio nostro, di ricevere la gloria, l’onore e la potenza, perché tu hai creato tutte le cose, per la tua volontà esistevano e furono create» (Ap 4,1-11). 
Il nostro Dio non è colui che era, che fu, che è stato. Non è il Dio di un passato che più non ritorna. Il nostro Dio è colui che è. È oggi la nostra santità. È oggi la nostra salvezza. È oggi la sorgente della nostra vera umanità. Chi vuole essere vero nella sua umanità, è nella santità che si deve perennemente immergere. La verità dell’uomo viene da Dio. La verità dell’uomo perennemente si attinge in Dio, da Lui. Il Dio che è, fa essere ogni uomo che dal suo essere attinge il proprio. Senza Dio, l’uomo si inabissa in un non essere eterno.
Il vero Dio non è solo colui che era e che è, ma è anche colui che viene. Perché viene il nostro Dio? Viene per giudicare la terra, per rendere a ciascuno secondo le sue opere. Viene per manifestare la sua Signoria, per ribadire la sua verità, per affermare la sua luce, per gridare la sua santità, per invitare ogni uomo a lasciarsi nutrire di vera umanità. Viene per chiedere ad ogni uomo di abbandonare ogni stoltezza, insipienza, via di morte e incamminarsi sulla via della vita. Ogni giorno il Signore viene e ogni giorno l’uomo viene interpellato.
Purtroppo oggi l’uomo vive come se Dio non esistesse, non fosse il suo Signore, non venisse per giudicare la terra. Il più grande danno che oggi è stato arrecato all’uomo è quello di averlo privato della purissima verità del suo Signore. Si celebra in suo onore una liturgia falsa, menzognera, perché è una liturgia che serve a negare la sua verità. Anche la liturgia della misericordia diviene e si trasforma in falsa liturgia se nega la purissima verità del Signore che attesta che Lui viene per giudicare la terra e per dare a ciascuno secondo le sue opere: il Paradiso o l’inferno eterno, ampiamente meritato a causa della sua menzogna e falsità.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci partecipi della vera liturgia.
1. Gesù, tu sei la misericordia del Padre fattasi carne, perché ogni uomo, facendosi carne in te, si faccia tua misericordia per ogni uomo.
1. Gesù, tutto avviene in te per te con te. È senza vera misericordia ogni cuore che in te non diventa tuo cuore e tua vita, tua luce e amore.
1. Gesù sei tu la giustizia, la fedeltà, la verità di Dio. Chi è in te con te per te è anche lui giustizia, fedeltà, verità di Dio sulla terra.
1. Gesù, nulla è fuori di te. Tutto è in te con te per te. Chi non diviene una cosa sola con te, rimane in eterno incapace di vera giustizia.

1. Natale! Il Figlio eterno del Padre, il Verbo che è in principio, che da principio, cioè da sempre, è Dio, che è presso Dio, si fa carne.
1. Viene ad abitare in mezzo a noi, pieno di grazia e di verità. Viene per dare la verità all’uomo, la verità che Lui ha perduto per sempre.
1. Viene per nutrirlo con la sua grazia, perché possa vivere da vero uomo. Questo è il mistero che celebriamo. Questo è il Natale.
1. Il Natale può essere celebrato solo nella fede vera. Non fede nell’amicizia, nella fratellanza, nel vivere una giornata diversa dalle altre.
1. Fede nel Dio che si fa dono di vita per noi. Che vuole vivere in noi, come nostra divina ed eterna verità, come vera vita eterna.
1. Il Figlio eterno del Padre viene nella carne per farsi attraverso la sua carne nostra carne e attraverso il suo sangue nostro sangue.
1. È Lui la nostra verità. Solo facendolo Lui divenire noi, noi troviamo in Lui la nostra verità. È questa la giustizia che è venuto a creare.
1. La giustizia di Gesù non è estrinseca all’uomo, non è una norma da osservare, una legge cui obbedire, un comandamento da vivere.
1. La giustizia di Gesù è obbedire alla sua richiesta di amore che ci chiede di lasciare che tutto Lui viva in noi come nostra verità e grazia.
1. La sua giustizia è la trasformazione della nostra natura in natura cristica, tutta spirituale. È lasciare che Lui crei un vero mutamento in noi.
1. Il Natale! E il Verbo si fece me ed è venuta ad abitare in me, per farmi vero della sua verità ed alimentarmi, nutrirmi con la sua grazia. 
1. Natale! Morte della legge esterna, della giustizia eterna e comandamento esterno. Legge, giustizia e comandamento è la vita di Cristo in me.
1. Natale! In Cristo, Dio vuole farsi me, per vivere in me, attraverso me, secondo tutta la potenza della sua eterna e divina carità.
1. Natale! In me per lui diviene vita l’amore del Padre, la grazia di Cristo Signore, la comunione dello Spirito Santo. È il miracolo semplice!
1. Vergine Maria, da te è nato il Verbo Eterno, fattosi carne in te, dacci il tuo cuore per accogliere Cristo in noi e darlo al mondo come te.
[bookmark: _Toc452536638]26 Dicembre 
Gesù aveva un solo desiderio, fuoco, zelo che lo animava: consumarsi sulla croce per la redenzione dell’anime.
[bookmark: _Toc452536639]Sto per vomitarti dalla mia bocca
È giusto che ci si chieda: quando un angelo della Chiesa di Dio non è né caldo e ne freddo? Quando il Signore lo sta per vomitare dalla sua bocca? Supponiamo che un angelo della Chiesa costruisca per la gloria di Dio una bellissima cattedrale, strutturandola in modo sublime, chiamando i più grandi ingegneri e architetti perché curino i particolari. Poi raduna i più eccellenti artisti e gli orafi più valenti per rivestirla di opere di grandissimo valore e di oro in grande quantità. Questo angelo però non ha zelo per il Signore, non lo ama, non lo serve. Non obbedisce alla sua Parola, trascura il suo comandamento. Quest’angelo, intraprendente agli occhi del mondo, per il suo Signore è tiepido. Non è acceso dal fuoco di salvezza per le anime.
Supponiamo che un altro angelo sia valente organizzatori di incontri, meeting, conferenze, raduni, convegni, sappia dare modernità ad ogni struttura della Chiesa. Neanche quest’angelo è gradito al Signore. Le cose esteriori sono stupende, meravigliose. Le sue liturgie quasi celesti. Gli abbellimenti e le innovazioni sono all’ultimo grido. Ma al Signore nulla piace di queste cose. Lui vuole una sola cosa: che i suoi angeli si consumino di amore per le anime. Vuole che ogni uomo veda in lui quel fuoco sempre accesso come era il fuoco di Cristo Gesù. Gesù aveva un solo desiderio, un solo fuoco, un solo zelo che lo animava: consumare il suo corpo sulla croce per la redenzione dell’anime, il loro ritorno nella casa del Padre.
Un angelo della Chiesa di Dio è gradito al suo Signore se tutto quello che fa è purissima obbedienza alla mozione dello Spirito Santo. Come Cristo Gesù non operava neanche un miracolo se non sotto conduzione dello Spirito del Signore, così un angelo della Chiesa nulla deve fare per rispetto o per riguardo agli uomini, perché mosso a compassione, a pietà dal loro stato miserevole. La sua vita non deve essere mossa e guidata dalla terra, ma solo dallo Spirito Santo. Gesù si trovava dinanzi ad una folla numerosa di ammalati venuti da ogni parte per essere guariti. Lui lascia tutti e se ne va a predicare altrove, perché altrove lo mandava lo Spirito di Dio che lo anima dentro. Questa verità vale per ogni angelo, ogni ministro.
All’angelo della Chiesa che è a Laodicèa scrivi: “Così parla l’Amen, il Testimone degno di fede e veritiero, il Principio della creazione di Dio. Conosco le tue opere: tu non sei né freddo né caldo. Magari tu fossi freddo o caldo! Ma poiché sei tiepido, non sei cioè né freddo né caldo, sto per vomitarti dalla mia bocca. Tu dici: Sono ricco, mi sono arricchito, non ho bisogno di nulla. Ma non sai di essere un infelice, un miserabile, un povero, cieco e nudo. Ti consiglio di comperare da me oro purificato dal fuoco per diventare ricco, e abiti bianchi per vestirti e perché non appaia la tua vergognosa nudità, e collirio per ungerti gli occhi e recuperare la vista. Io, tutti quelli che amo, li rimprovero e li educo. Sii dunque zelante e convèrtiti. Ecco: sto alla porta e busso. Se qualcuno ascolta la mia voce e mi apre la porta, io verrò da lui, cenerò con lui ed egli con me. Il vincitore lo farò sedere con me, sul mio trono, come anche io ho vinto e siedo con il Padre mio sul suo trono. Chi ha orecchi, ascolti ciò che lo Spirito dice alle Chiese”» (Ap 3,14-22)
Un angelo della Chiesa di Dio non deve imitare Cristo Gesù in quello che Lui ha fatto. Questo non è concesso ad alcuno, perché la missione di Cristo Gesù è sua missione esclusiva. Ogni angelo ha una missione esclusiva. Ciò che di Gesù deve essere imitato è il suo modo di relazionarsi con lo Spirito Santo. Per addurre un esempio sportivo: Gesù è una potentissima macchina da corsa. Un angelo della Chiesa di Dio può essere un umile somarello, una umile bestia da soma. Di certo non potrà andare a gareggiare nei circuiti di questo mondo. Eppure una stessa realtà deve sempre accomunarli. Gesù è “guidato” dallo Spirito Santo. L’angelo della Chiesa è “guidato” dallo Spirito Santo. Ognuno secondo la sua “natura”, il suo ”essere”.
Un altro angelo potrebbe essere un focoso cavallo da battaglia. Ma sempre uno deve avere le redini del comando: lo Spirito del Signore. Quando conduce lo Spirito, esso ha un solo interesse: liberare le anime dal carcere della morte e condurle nel regno della luce, della vita, nella casa del Padre. Solo lo Spirito Santo sa come strappare un anima al potere delle tenebre e solo chi è perennemente guidato, mosso, condotto da Lui, potrà operare per la salvezza. Chi è mosso dallo Spirito, è vivo, pieno di zelo e di amore, ricco di pietà e di compassione. Chi è mosso da se stesso, dal suo orgoglio, dalla sua superbia, arroganza, prepotenza spirituale è solo un misero, un povero, un meschino. Mai una sola anima si salverà per suo tramite.
Quando un angelo non è più a servizio della salvezza delle sue pecore, Dio lo vomita dalla sua bocca e lo consegna al potere delle tenebre perché se lo prendano per l’eternità. Quest’angelo è già nelle braccia dell’inferno. Il Signore gli offre ancora la grazia della conversione, del ravvedimento. Dovrà però fare presto. Il giorno del giudizio sta per arrivare e allora per lui saranno pianti e stridori di denti. Senza immediata conversione, sarà in preda della morte.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ricolmateci di zelo per le anime.

1. La Famiglia di Nazaret nasce per fede, vive di fede in fede, fa dell'obbedienza a Dio la sola Legge del vero amore, dell'amore puro e santo.
1. Finché gli uomini non vorranno comprendere che l'amore vero è purissima obbedienza a Dio, alla sua Legge eterna, mai potranno amare.
1. Maria, Gesù, Giuseppe hanno consegnato la loro vita a Dio, perché se ne servisse secondo la sua volontà. Lui se n'è servito per salvare noi.
[bookmark: _Toc452536640]27 Dicembre 
Nella Parola è la vita. Fuori della Parola è la morte. Mai vi potranno essere frutti di vita fuori della Parola.
[bookmark: _Toc452536641]Nel giorno del giudizio
Tutta la Scrittura è manifestazione del giudizio di Dio sopra ogni uomo. Il giudizio del Signore non è solo quello dopo la morte: di paradiso o di infamia eterna. Il Signore sempre interviene nei giorni della vita di ogni uomo per operare il suo giudizio. Adamo pecca. Il Signore viene per il giudizio. Caino pecca. Il Signore viene per il giudizio. L’umanità pecca. Il Signore viene per il giudizio. Sodoma e Gomorra peccano, il Signore viene per il giudizio. Il popolo del Signore pecca. Il Signore viene per il giudizio. Il suo giudizio è di vita e di morte, di benedizione e di maledizione, di benessere e di malessere, di abbondanza e di penuria. Non vi è pagina della Scrittura in cui non si parli del giudizio del Signore. Davide ha peccato, il Signore viene e pronunzia il suo giudizio sul suo re. È un giudizio pesante: di morte e di guerra intestina. Davide pecca di nuovo e di nuovo il Signore viene per il giudizio sulle azioni del suo re.
Vi è però una grande differenza tra il giudizio di Dio nel tempo, nella storia e quello dopo il tempo e dopo la storia. Il giudizio nel tempo è sempre in vista della conversione, a meno che non si sia oltrepassato il limite del male, cadendo nel peccato contro lo Spirito Santo che è divenuto peccato imperdonabile e chi lo commette è già nelle mani della morte eterna. Il giudizio dopo il tempo è definitivo, immodificabile, eterno. Esso è giudizio di accoglienza nel Paradiso, ma anche di esclusione nell’inferno, nelle tenebre, nel buio, nel fuoco, senza alcuna possibilità di ritorno. Dannati per sempre o per sempre nella gioia del Signore. Sapendo questo, ognuno è obbligato a prepararsi il suo stato futuro. Ognuno è chiamato a lavorare perché non finisca nell’inferno, ma raggiunga la gloria del cielo. È saggio chi lavora sulla terra per il Paradiso. È stolto ed insensato chi agisce per finire nel luogo della sua perdizione.
La cosa riprovevole da denunziare è questa: contro ogni evidenza, ogni testimonianza, ogni pagina della Scrittura, ogni evento della storia dal quale emerge la verità del giudizio di Dio, contro anche tutte le esperienze mistiche di santi e sante che vedono le anime precipitare nell’inferno come fiacchi di neve, la moderna scienza teologica – in verità più che scienza dovrebbe essere definita stoltezza e insipienza teologica – afferma che non vi è alcun giudizio del Signore. Tutti alla fine saranno accolti nella gloria del cielo. L’inferno è vuoto di anime a causa della misericordia del Signore che tutti assolve, tutti perdona, tutti riconcilia con il Padre celeste. Non essendo più alcun giudizio né nel tempo e né nell’eternità, non solo ognuno è giustificato in ogni sua nefandezza e abominio, nefandezze e abominio sono costituiti il Vangelo dei nostri giorni. “Pecca liberamente, alla fine Dio ti porterà nel cielo, nel suo regno”. 
Mentre le folle si accalcavano, Gesù cominciò a dire: «Questa generazione è una generazione malvagia; essa cerca un segno, ma non le sarà dato alcun segno, se non il segno di Giona. Poiché, come Giona fu un segno per quelli di Ninive, così anche il Figlio dell’uomo lo sarà per questa generazione. Nel giorno del giudizio, la regina del Sud si alzerà contro gli uomini di questa generazione e li condannerà, perché ella venne dagli estremi confini della terra per ascoltare la sapienza di Salomone. Ed ecco, qui vi è uno più grande di Salomone. 
Nel giorno del giudizio, gli abitanti di Ninive si alzeranno contro questa generazione e la condanneranno, perché essi alla predicazione di Giona si convertirono. Ed ecco, qui vi è uno più grande di Giona. Nessuno accende una lampada e poi la mette in un luogo nascosto o sotto il moggio, ma sul candelabro, perché chi entra veda la luce. La lampada del corpo è il tuo occhio. Quando il tuo occhio è semplice, anche tutto il tuo corpo è luminoso; ma se è cattivo, anche il tuo corpo è tenebroso. Bada dunque che la luce che è in te non sia tenebra. Se dunque il tuo corpo è tutto luminoso, senza avere alcuna parte nelle tenebre, sarà tutto nella luce, come quando la lampada ti illumina con il suo fulgore» (Lc 11,29-36).
Quanti negano il duplice giudizio di Dio sull’uomo, sono falsi profeti, mentitori, ingannatori dei loro fratelli, falsari della verità di Dio. Il falso profeta non ama i suoi fratelli. Se li amasse non spalancherebbe loro la porta dell’inferno nell’eternità, la porta della morte e della carenza di ogni vita nel tempo. Dio lo ha detto e la sua Parola rimane stabile più dei cieli: “Se ne mangi, muori”. Non muori domani, muori oggi. Muori oggi e domani, nel tempo e nell’eternità, se cammini fuori della mia Parola, contro di essa. Quando si esce dalla Parola, il giudizio è immediato. Ci si incammina in un processo di morte irreversibile, a meno che non si ritorni nella Parola. Nella Parola è la vita. Fuori della Parola è la morte. Mai vi potrà essere un solo frutto di vita per chi si pone fuori della Parola. Il Signore lo ha detto. Il suo giudizio non sarà pronunciato. È già stato proferito, emanato, emesso. Esci fuori della Parola, muori. Anche il giudizio eterno è già stato pronunciato: vuoi il Paradiso, cammina nella Parola, sii obbediente al Vangelo, ascolta lo Spirito Santo, lasciati guidare da Lui. Non vuoi il Paradiso, cammina seguendo il tuo cuore.  Poniti fuori della Parola e finirai nella morte eterna. Sentenza già pronunciata, non da pronunciare. Tutta la rivelazione è questa verità: giudizio già emesso dal Signore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri profeti di Cristo Gesù.

1. Festa della Santa Famiglia: Maria, Giuseppe, Gesù. Padre e Madre, uomo e donna sono essenziali perché vi sia vera famiglia, famiglia umana. 
1. Mai vi potrà essere vera famiglia, famiglia umana senza il padre e senza la madre. Due padri insieme senza essere padri non fanno famiglia.
1. Due madri insieme senza essere madri non fanno famiglia. La famiglia, quella vera, si compone di un padre e di una madre con legame stabile.   
1. Come due padri che si mettono insieme mai potranno generare un figlio, così neanche lo potranno fare crescere. Manca la madre. 
1. Così per due madri che si mettono insieme. Esse mai potranno generare un figlio e così neanche lo potranno fare crescere. Manca il Padre.
1. Violentare la natura sostituendo i suoi diritti con diritti artificiali e artificiosi è condannarla a produrre frutti avvelenati, di morte. 
1. Nessun uomo: prete, religioso, scienziato, politico, filosofo, economista, romanziere o altri, potrà mai ledere la natura nei suoi diritti.
1. Chi lede i diritti della natura s’incammina su vie di non vita. Chi sancisce falsi diritti artificiali e artificiosi è nemico dell’umanità.

1. Santa Famiglia di Gesù, Maria e Giuseppe. Al vero amore di Gesù si giunge per il cuore della Madre sua. Più si ama Lei e più si ama Lui.
1. Tutti coloro che rifiutano Maria, negano la sua bellezza dinanzi a Dio e alla creazione, non conoscono Cristo Signore, mai lo conosceranno.
1. Chi non ama Maria, ha di Gesù un’idea meccanica. Manca loro il cuore della Donna, il solo capace di amare dalle profondità dell’essere.
1. Senza il cuore di Maria, il Signore è pensato come si pensa un robot o una macchina da costruire con analisi e metodi scientifici.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, donaci il tuo cuore per amare Dio nel suo eterno mistero di unità, trinità, incarnazione del Verbo.
1. Con il tuo cuore nel nostro petto, Dio smette di essere una macchina un oggetto da studiare, è un cuore da amare con slancio infinito.
1. Angeli e Santi chiedete a Maria che ci doni il suo cuore. Con esso è possibile amare il nostro Creatore, Signore, Redentore, Santificatore.
[bookmark: _Toc452536642]28 Dicembre 
Cristo Gesù ci dice come dovrà vivere l’uomo nuovo. Lo Spirito Santo dona personalizzazione alla novità di ciascuno.
[bookmark: _Toc452536643]Gesù salì sul monte
Secondo le antiche credenze religiose, il monte era il luogo in cui il Signore manifestava la sua presenza. Era come se questo luogo fosse l’abitazione di Dio. Nel Nuovo Testamento vi è solo un monte santo, Cristo Gesù. È in Lui che abita corporalmente tutta la pienezza della divinità. Gesù sale sul monte, si riveste cioè di tutta la sua divinità, dalla divinità del suo essere parla, ammaestra. Lui non riceve la Legge dal Padre come Mosè. Lui dona la Legge ai suoi discepoli. Da Dio, da vero Figlio di Dio, da Persona mossa e ispirata dallo Spirito Santo, Lui parla ai suoi discepoli. Saranno essi domani a dover far udire la Nuova Legge di Cristo al mondo intero.
La sorpresa è che Gesù non dona alcuna Legge da osservare. Non vi sono norme puntuali alle quali attenersi come per l’Antica Alleanza e dono della Legge. Gesù dice chi è il Nuovo Uomo che è Lui stesso e lo dice attraverso otto caratteristiche ben precise. Il Nuovo Uomo dovrà essere povero in spirito, abituato alla sofferenza, mite, affamato e assetato di giustizia, misericordioso, puro di cuore, operatore di pace, perseguitato per la giustizia, insultato, perseguitato, calunniato per il nome di Gesù. Gesù vuole uomini nuovi caratterizzati da questi otto proprietà, note essenziali. Il suo Nuovo Uomo è questo, non un altro.
Quest’uomo nuovo dovrà scendere dal monte e manifestare ad ogni altro uomo tutta la novità del suo essere. Sul monte Gesù dice la novità del suo essere. Rivela ai suoi discepoli quale dovrà essere l’uomo nuovo. Poi Gesù scende dal monte e manifesta ai suoi discepoli tutta la potenzialità di vita che è nell’uomo nuovo. Questa potenzialità la esprime tutta sulla croce. È infatti sul Golgota che si manifesta e si rivela tutta la potenza di vita dell’uomo nuovo. Il giorno di pentecoste, gli Apostoli, fatti uomini nuovi dallo Spirito, dovranno anch’essi come Gesù Signore, manifestare al mondo intero tutta la divina potenzialità che vi è nel loro nuovo essere.
Gesù, uomo nuovo, vive in novità di vita, agisce da uomo nuovo, parla da uomo nuovo, si relazione con il mondo intero da uomo nuovo. Sul Golgota la novità del suo essere raggiunge il sommo della perfezione. Sulla Croce lui rivela fin dove si può arrivare nella novità della vita. Questa novità di vita portata al sommo della sua bellezza sul legno della Croce è il nostro Vangelo, la nuova Parola della vita eterna. Gli Apostoli, divenendo uomini nuovi in Cristo e mossi dallo Spirito Santo, dovranno anche loro portare a perfezione la novità ricevuta e manifestare al mondo tutta la bellezza che sgorga dal loro nuovo essere in Cristo Signore.
Vedendo le folle, Gesù salì sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi discepoli. Si mise a parlare e insegnava loro dicendo: «Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli. Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati. Beati i miti, perché avranno in eredità la terra. Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati. Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia. Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio. Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio. Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi è il regno dei cieli. Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per causa mia. Rallegratevi ed esultate, perché grande è la vostra ricompensa nei cieli.
Perché nessun dubbio sorgesse nella mente dei discepoli, Gesù con divina sapienza ha spiegato loro ciò che è conforme al loro nuovo essere e ciò che è difforme. Perché lo spiega? Perché per ogni uomo è facile cadere nella tentazione di pensare da se stesso le modalità nelle quale dovrà vivere il nuovo essere. Perché questo mai potesse accadere, Gesù rivela con tutta la luce dello Spirito Santo tutto ciò che il nuovo essere deve vivere per essere nuovo. Se non vive secondo le indicazioni ricevute, lui è rimasto o è ritornato al suo vecchio essere. Non appartiene alla novità del nuovo uomo. Il nuovo uomo è tratteggiato dalla Parola di Gesù.
Gesù non solo mostra concretamente in ogni situazione o condizione della vita come si vive da uomo nuovo, lo dice anche con la Parola, perché nessuno da se stesso si possa interpretare il suo essere. Nessuno potrà dire: “Per me, povero in spirito, significa questo e mite vuol dire quest’altra cosa”. Gesù vive da povero in spirito e anche lo rivela, in modo che tutti si possano uniformare alla sua Parola. Inoltre dona ai suoi discepoli il suo Santo Spirito, perché nelle mutate circostanze del tempo e della storia, ognuno potesse essere guidato a dare forma personale alla novità del suo essere. È lo Spirito il creatore della novità personale di ciascuno.
Tutto sempre deve essere dalla Parola di Gesù Signore e tutto dalla mozione dello Spirito Santo. Cristo Gesù ci dice come dovrà vivere l’uomo nuovo. Lo Spirito Santo dona personalizzazione alla novità di ciascuno. Tutti vivono in novità di vita, ognuno però manifesta la sua particolare, personale novità. Nessuno però pensi che distaccandosi dalla luce di Cristo, aggiornata in lui dalla mozione dello Spirito Santo, possa raggiungere la sua personale novità. L’uomo sarà sempre vecchio quando si porrà fuori della Parola e dello Spirito Santo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri uomini nuovi nello Spirito.
[bookmark: _Toc452536644]29 Dicembre 
Il prossimo, come vicinanza fisica, spirituale, ministeriale, carismatica, attesta santità e verità del vero amore.
[bookmark: _Toc452536645]Li amò fino alla fine
È il cuore del Padre che dona al Figlio suo quelli che lui dovrà amare sino alla fine, con lo stesso amore eterno con il quale il Padre li ama. Il Padre dona a Cristo Gesù, Cristo Gesù dona ai suoi discepoli. Il Padre ha dato ogni discepolo a Cristo Gesù perché lo amasse sino alla fine. Ma chi dona Cristo Gesù ai suoi discepoli perché anch’essi li amino sino alla fine? La risposta a questa domanda ci lascia pieni di sorpresa: Gesù dona ogni suo discepolo ad ogni altro suo discepolo perché lo ami sino alla fine, senza mai stancarsi, mai venir meno. 
Il papa deve amare vescovi, presbiteri, fedeli laici come Cristo, sino alla fine, con il sacrificio di tutta la sua vita. Il vescovo deve amare il papa, ogni altro vescovo, ogni presbitero, ogni fedele laico come Cristo, consegnandosi ad un amore capace di farsi olocausto di salvezza e di redenzione. Ogni presbitero deve amare il papa, ogni vescovo, ogni presbitero, ogni fedele laico con lo stesso amore con il quale lui è stato amato da Gesù Signore. Ogni fedele laico deve amare papa, vescovi, presbiteri, fedeli laici sempre con tutto l’amore di Cristo versato nel suo cuore. Solo da quest’amore ad intra della fede il mondo crederà che siamo di Gesù.
Quest’amore universale deve essere trasformato in amore particolare, storico. L’amore storico dice prossimità, vicinanza, coabitazione. L’amore storico dice anche responsabilità particolari assunte a motivo del proprio ministero. Senza prossimità, vicinanza, non vi potrà mai essere amore storico. Non si potrà mai amare chi è lontano se non si ama chi è vicino. È il prossimo che attesta la verità del nostro amore. Gesù non va in Gerusalemme per cercare persone alle quali lavare i piedi, né compie gesti spettacolari. Li lava al suo prossimo, ai suoi vicini, a quanti sono suoi commensali. Lavargli ai lontani è facile. Lavarli al vicino spesso si omette. 
Prima della festa di Pasqua Gesù, sapendo che era venuta la sua ora di passare da questo mondo al Padre, avendo amato i suoi che erano nel mondo, li amò fino alla fine. Durante la cena, quando il diavolo aveva già messo in cuore a Giuda, figlio di Simone Iscariota, di tradirlo, Gesù, sapendo che il Padre gli aveva dato tutto nelle mani e che era venuto da Dio e a Dio ritornava, si alzò da tavola, depose le vesti, prese un asciugamano e se lo cinse attorno alla vita. Poi versò dell’acqua nel catino e cominciò a lavare i piedi dei discepoli e ad asciugarli con l’asciugamano di cui si era cinto. Venne dunque da Simon Pietro e questi gli disse: «Signore, tu lavi i piedi a me?». Rispose Gesù: «Quello che io faccio, tu ora non lo capisci; lo capirai dopo». Gli disse Pietro: «Tu non mi laverai i piedi in eterno!». Gli rispose Gesù: «Se non ti laverò, non avrai parte con me». Gli disse Simon Pietro: «Signore, non solo i miei piedi, ma anche le mani e il capo!». Soggiunse Gesù: «Chi ha fatto il bagno, non ha bisogno di lavarsi se non i piedi ed è tutto puro; e voi siete puri, ma non tutti». Sapeva infatti chi lo tradiva; per questo disse: «Non tutti siete puri».
Quando ebbe lavato loro i piedi, riprese le sue vesti, sedette di nuovo e disse loro: «Capite quello che ho fatto per voi? Voi mi chiamate il Maestro e il Signore, e dite bene, perché lo sono. Se dunque io, il Signore e il Maestro, ho lavato i piedi a voi, anche voi dovete lavare i piedi gli uni agli altri. Vi ho dato un esempio, infatti, perché anche voi facciate come io ho fatto a voi. In verità, in verità io vi dico: un servo non è più grande del suo padrone, né un inviato è più grande di chi lo ha mandato. Sapendo queste cose, siete beati se le mettete in pratica. Non parlo di tutti voi; io conosco quelli che ho scelto, ma deve compiersi la Scrittura: Colui che mangia il mio pane ha alzato contro di me il suo calcagno. Ve lo dico fin d’ora, prima che accada, perché, quando sarà avvenuto, crediate che Io Sono. In verità, in verità io vi dico: chi accoglie colui che io manderò, accoglie me; chi accoglie me, accoglie colui che mi ha mandato» (Gv 13,1-20). 
Oggi è più che mai urgente vivere la legge della prossimità che Gesù consegna, prima di affrontare la passione, ai suoi discepoli. Se Pietro non ama Giovanni, Giovanni non ama Matteo, Matteo non ama Filippo, Filippo non ama Natanaele, può anche amare il mondo intero, ma non sarà riconosciuto come discepolo del Signore. Gli manca la prossimità dell’amore. È la prossimità che rende l’amore cristiano vero, reale, efficace, purissimo segno. È sempre la prossimità che la Scrittura chiede a quanti vogliono manifestare l’amore eterno di Dio.
San Paolo non chiede per le vedove la prossimità che viene dai figli e dai parenti più stretti? Quando questa legge viene infranta, allora il mondo mai ci potrà riconoscere come discepoli di Gesù. Si disattende questa regola primaria, fondamentale dell’amore cristiano. Il prossimo, non solo come vicinanza fisica, ma anche spirituale, ministeriale, carismatica, attesta la santità e la verità del nostro amore. Un amore vero e santo è sempre segno di credibilità. Ci si apre alla più pura fede in Gesù Signore per la santa osservanza di questo statuto che Gesù ci ha lasciato come suo testamento. Ognuno che viene amato deve inserirsi in questo circuito di prossimità. Finché però il commensale sarà un estraneo, tutte le forme di amore sono vane.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci prossimo gli uni degli altri.
[bookmark: _Toc452536646]30 Dicembre 
Il concepimento della Madre del Figlio dell’Altissimo è il vero segreto del Signore. Non è stato del tutto svelato.
[bookmark: _Toc452536647]Ricondurrà molti figli d’Israele al Signore loro Dio
La storia attesta che l’uomo, lasciato alle sole sue forze, non è capace di creare vero umanesimo. Fin dagli inizi, già nel giardino dell’Eden, ha distrutto la mirabile comunione ed armonia tra l’uomo e la donna. Subito dopo nascono gli omicidi, la poligamia, ogni altra forma di corruzione e di immoralità. Al tempo del diluvio il Signore stesso vide che ogni pensiero concepito dalla mente dell’uomo altro non era che male. Lui sa che solo con il suo  possente, creatore, rinnovatore, intervento nella storia, agendo direttamente sul cuore, è possibile dare all’umanità quell’armonia di luce, bene, pace, amore, carità, giustizia che aveva il giorno della sua creazione. In altre parole è sempre Dio che potrà fare l’uomo nuovo, nessun altro.
Il Vangelo secondo Luca inizia proprio presentandoci la creazione da parte del Signore di un uomo nuovo, vero, pieno di Spirito Santo fin dal grembo della madre. Lui è mandato per preparare i cuori ad accogliere l’Uomo che dovrà fare uomo ogni altro uomo. Giovanni non è l’uomo che fa uomo l’altro uomo. È però l’uomo che indica ad ogni altro uomo che Uomo che lo farà vero uomo è già in nel mondo. Il Padre lo ha mandato per creare la nova umanità. 
Poiché molti hanno cercato di raccontare con ordine gli avvenimenti che si sono compiuti in mezzo a noi, come ce li hanno trasmessi coloro che ne furono testimoni oculari fin da principio e divennero ministri della Parola, così anch’io ho deciso di fare ricerche accurate su ogni circostanza, fin dagli inizi, e di scriverne un resoconto ordinato per te, illustre Teòfilo, in modo che tu possa renderti conto della solidità degli insegnamenti che hai ricevuto.
Al tempo di Erode, re della Giudea, vi era un sacerdote di nome Zaccaria, della classe di Abia, che aveva in moglie una discendente di Aronne, di nome Elisabetta. Ambedue erano giusti davanti a Dio e osservavano irreprensibili tutte le leggi e le prescrizioni del Signore. Essi non avevano figli, perché Elisabetta era sterile e tutti e due erano avanti negli anni.
Avvenne che, mentre Zaccaria svolgeva le sue funzioni sacerdotali davanti al Signore durante il turno della sua classe, gli toccò in sorte, secondo l’usanza del servizio sacerdotale, di entrare nel tempio del Signore per fare l’offerta dell’incenso. Fuori, tutta l’assemblea del popolo stava pregando nell’ora dell’incenso. Apparve a lui un angelo del Signore, ritto alla destra dell’altare dell’incenso. Quando lo vide, Zaccaria si turbò e fu preso da timore. Ma l’angelo gli disse: «Non temere, Zaccaria, la tua preghiera è stata esaudita e tua moglie Elisabetta ti darà un figlio, e tu lo chiamerai Giovanni. Avrai gioia ed esultanza, e molti si rallegreranno della sua nascita, perché egli sarà grande davanti al Signore; non berrà vino né bevande inebrianti, sarà colmato di Spirito Santo fin dal seno di sua madre e ricondurrà molti figli d’Israele al Signore loro Dio. Egli camminerà innanzi a lui con lo spirito e la potenza di Elia, per ricondurre i cuori dei padri verso i figli e i ribelli alla saggezza dei giusti e preparare al Signore un popolo ben disposto». Zaccaria disse all’angelo: «Come potrò mai conoscere questo? Io sono vecchio e mia moglie è avanti negli anni». L’angelo gli rispose: «Io sono Gabriele, che sto dinanzi a Dio e sono stato mandato a parlarti e a portarti questo lieto annuncio. Ed ecco, tu sarai muto e non potrai parlare fino al giorno in cui queste cose avverranno, perché non hai creduto alle mie parole, che si compiranno a loro tempo».
Intanto il popolo stava in attesa di Zaccaria e si meravigliava per il suo indugiare nel tempio. Quando poi uscì e non poteva parlare loro, capirono che nel tempio aveva avuto una visione. Faceva loro dei cenni e restava muto. Compiuti i giorni del suo servizio, tornò a casa. Dopo quei giorni Elisabetta, sua moglie, concepì e si tenne nascosta per cinque mesi e diceva: «Ecco che cosa ha fatto per me il Signore, nei giorni in cui si è degnato di togliere la mia vergogna fra gli uomini» (Lc 1,1-25). 
Che sia Dio, il Padre celeste, colui che “crea” quest’uomo particolare, speciale, unico, che dovrà presentare al mondo l’Uomo che farà nuovo, vero ogni altro uomo, lo attesta la sua nascita prodigiosa. Suo padre è avanti negli anni. Sua madre non solo è già nella serena vecchiaia, in più da sempre è stata sterile. Dai loro corpi non sgorgava la vita. Dio li rende corpi di vita speciale e in più vi aggiunge il suo Santo Spirito che dovrà posarsi sul nascituro quando è ancora nel grembo della madre. Quest’uomo fin da subito dovrà essere tutto di Dio Noi sappiamo che concepimento ancora più prodigioso è stato quello della Madre del Redentore, della Madre dell’Uomo mandato a fare uomo ogni altro uomo. Ma di questa purissima “creazione” di Dio non vi è narrazione nella Scrittura. Questa purissima creazione Dio l’ha nascosta nel suo cuore. Essa è talmente alta, profonda, quasi divina da non poter essere contenuta in nessun Libro della Scrittura. Il concepimento della Madre del Figlio dell’Altissimo è il vero segreto del Signore. Ancora non è stato del tutto svelato ai nostri occhi. Conosciamo qualcosa, ma ciò che non conosciamo ancora è infinitamente più grande dell’attuale scienza.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi aiutateci a lasciarci fare nuovi da Dio.
[bookmark: _Toc452536648]31 Dicembre 
Per i fedele la misericordia di Dio è grande. Per i suoi ministri divenuti ministri di tenebre la condanna è severa.
[bookmark: _Toc452536649]Essi riceveranno una condanna più severa
L’inferno è sofferenza indicibile eterna, frutto di stoltezza, insipienza, cattiveria, malvagità. È una sofferenza inutile, vana, inefficace, che mai finisce. Il purgatorio è anch’esso sofferenza indicibile, ma temporanea. Essa opera la purificazione dell’anima, la libera da ogni pena temporale dovuta ai peccati e quando questo percorso sarà terminato, l’anima sarà accolta nel Paradiso, nella gioia del suo Signore. Per i dannati invece questa speranza è morta per sempre ed è la disperazione. Se i dannati potessero tornare indietro, preferirebbero essere inchiodati e rimanere su una croce anche per un milione di anni. Un milioni di anni passano, l’inferno rimane. Da quella sofferenza non si esce. La disperazione è eterna.
L’antica teologia distingue per i dannati due pene: quella del danno e quella del senso. Quella del senso sono le sofferenze indicibili eterne che avvolgono anima, corpo, spirito. Quella del danno invece è quel rimorso eterno che non muore mai: per una stoltezza, un momento di fugace piacere illecito, non santo, si è perso il vero bene, Dio e la sua eterna gloria nel Cielo. Tra il fugace piacere e il bene che si è perso non vi è alcun paragone. Tra il niente e il tutto vi è paragone, tra un istante e l’eternità non vi è paragone possibile. Si è perso Dio, la sua eterna di gioia, la sua comunione di luce, si è in un luogo di tormenti per una gioia effimera, di soli pochi istanti. È la perdita di Dio la disperazione del dannato. Ho perso per sempre il mio vero Bene. 
Dopo il peccato di Adamo nel giardino dell’Eden, la vita è divenuta sofferenza. Quel poco di bene che l’uomo ha in dono dal Signore deve essere frutto di una sofferenza accolta, vissuta, offerta. Il Creatore dell’uomo fin dall’inizio ha posto dei limiti che mai l’uomo potrà superare, pena la sua morte eterna. Il primo limite era quello di non gustare dell’albero della conoscenza del bene e del male. Il gusto di quel frutto ha provocato la morte, ogni sofferenza, ogni dolore. Dopo il peccato il Signore pone all’uomo un altro limite: tutto ciò che gli serve per questa vita dovrà essere frutto del sudore della sua fronte. Il lavoro diviene così sofferenza espiatrice, sofferenza redentrice, sofferenza per la vita. Dalla sofferenza nasce la vita.
Il limite entro il quale ogni sofferenza va vissuta sono i comandamenti. Comandamenti e gioia sono una cosa sola. A nessuno è consentito gioire trasgredendo queste leggi divine. La trasgressione è un aumento di gioia illegittima, non consentita e per questo peccaminosa, da sancire con la condanna alla pena eterna, a meno che l’uomo non si converta, si penta, chieda perdono al Signore e ritorni a godere solo quella gioia legittima che gli viene data dal Signore nella sua santa legge. Neanche il giorno del Signore potrà essere usato per aumentare la nostra gioia, togliendo ad esso la sacralità che lo connota e lo specifica. Sei giorni sono tuoi, il settimo è consacrato al Signore, è suo. Per questo si chiama “domenica”: Giorno del Signore. 
Diceva loro nel suo insegnamento: «Guardatevi dagli scribi, che amano passeggiare in lunghe vesti, ricevere saluti nelle piazze, avere i primi seggi nelle sinagoghe e i primi posti nei banchetti. Divorano le case delle vedove e pregano a lungo per farsi vedere. Essi riceveranno una condanna più severa».
Seduto di fronte al tesoro, osservava come la folla vi gettava monete. Tanti ricchi ne gettavano molte. Ma, venuta una vedova povera, vi gettò due monetine, che fanno un soldo. Allora, chiamati a sé i suoi discepoli, disse loro: «In verità io vi dico: questa vedova, così povera, ha gettato nel tesoro più di tutti gli altri. Tutti infatti hanno gettato parte del loro superfluo. Lei invece, nella sua miseria, vi ha gettato tutto quello che aveva, tutto quanto aveva per vivere».
Perché gli scribi riceveranno una condanna più severa? Perché saranno scaraventati nell’inferno? Perché essi sono stati costituiti da Dio maestri per insegnare ad ogni uomo come si vive la sofferenza nel rispetto dei comandamenti. Invece, contro ogni legge del Signore, violando ogni precetto del loro Dio, essi erano tutti intenti a procurarsi ogni gioia, disprezzando il Signore e gli uomini, approfittando delle vedove, deboli e indifese. Facendo scempio della religione. Così da maestri della sofferenza accolta e vissuta con amore, si trasformano in maestri del falso, del raggiro, dell’inganno, della cattiveria, della superbia, della stoltezza. Anziché essere via di luce erano per il popolo sentiero di tenebre e di grande immoralità.
Quando un ministro del Signore trasforma il suo ufficio di luce, verità, carità, giustizia, misericordia, pietà, santità, orientamento verso Dio in ufficio di tenebra, falsità, odio, ingiustizia, spietatezza del cuore, peccato, ogni trasgressione, allora la condanna nell’ultimo giorno sarà più che severa. Anziché attrarre verso Dio con il suo insegnamento e la sua vita, ha allontanato molti cuori della vera pietà e dalla santa religione. Per un inferiore la misericordia del Signore è grande. Per un ministro di Dio, un amministratore della luce, che diviene dispensatore di tenebre e di iniquità, la condanna è severa. È di morte eterna. Il ministro di Dio è responsabile della morte eterna di ogni uomo che perisce per sua grave omissione.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci ministri di purissima luce.

1. Ogni giorno è dono di Dio. Dio lo dona perché lo riempiamo con l'amore di cui è colmo il suo cuore. Siamo noi gli strumenti della sua carità.
1. Pensare di vivere un solo giorno senza attingere l'amore nel cuore di Dio e riversarlo nel cuore degli uomini è semplicemente grande follia.
1. Mancando Dio nella vita degli uomini, il cuore viene riempito di vuoto. Senza Dio la vanità consuma, distrugge, toglie ogni speranza.
1. Si può augurare: Buon Anno, se si è senza Dio? Se è Dio che riempie di vero bene i nostri giorni e siamo noi gli strumenti del suo amore?

1

[bookmark: _Toc452536650]Gennaio 2016
[bookmark: _Toc452536651]1 Gennaio 
Senza l’oggettività della Parola, ci si immerge in un buio in cui diviene impossibile a qualsiasi luce di penetrare.
[bookmark: _Toc452536652]Avete portato via la chiave della conoscenza
Il dottore della Legge è più che profeta, più che maestro, più che sacerdote, più che re. Lui è la sapienza vivente, l’intelligenza attuale, la saggezza immediata, la luce istantanea di ogni Parola che è uscita, esce, uscirà dalla bocca dell’Altissimo e che per molteplici vie giunge all’uomo. Il dottore della Legge è il ministro di Dio che deve nelle molte parole umane trovare la purissima volontà del Signore e indicarla come via della luce e della verità eterna ad ogni uomo. Il suo ministero è insostituibile. Per lui la parola, le parole parlano. Per lui la parole, le parole tacciono.
Al tempo di Gesù il dottore della Legge da ministro della luce nella parola, nelle parole del Signore, si era trasformato in un ministro di tenebra, falsità, trasformazione, elusione della parola, delle parole. Anziché maestro di vera scienza e vera conoscenza del pensiero dell’Altissimo, era divenuto un insegante di falsità, meschinità. Era un esperto di come poter aggirare la Legge, la Parola del Signore. A Lui era stata data la chiave della conoscenza di Dio e lui questa chiave l’aveva portata via. Non se ne serviva per sé. Non permetteva che altri se ne potessero servire. Con quali risultati? Un popolo senza conoscenza si perde, va alla deriva, si smarrisce nei dedali e nei meandri del male. Tutto questo accade perché il maestro della luce è divenuto professore di tenebre e di iniquità. Da uomo di luce si è fatto uomo di tenebre.
Mentre stava parlando, un fariseo lo invitò a pranzo. Egli andò e si mise a tavola. Il fariseo vide e si meravigliò che non avesse fatto le abluzioni prima del pranzo. Allora il Signore gli disse: «Voi farisei pulite l’esterno del bicchiere e del piatto, ma il vostro interno è pieno di avidità e di cattiveria. Stolti! Colui che ha fatto l’esterno non ha forse fatto anche l’interno? Date piuttosto in elemosina quello che c’è dentro, ed ecco, per voi tutto sarà puro. Ma guai a voi, farisei, che pagate la decima sulla menta, sulla ruta e su tutte le erbe, e lasciate da parte la giustizia e l’amore di Dio. Queste invece erano le cose da fare, senza trascurare quelle. Guai a voi, farisei, che amate i primi posti nelle sinagoghe e i saluti sulle piazze. Guai a voi, perché siete come quei sepolcri che non si vedono e la gente vi passa sopra senza saperlo».
Intervenne uno dei dottori della Legge e gli disse: «Maestro, dicendo questo, tu offendi anche noi». Egli rispose: «Guai anche a voi, dottori della Legge, che caricate gli uomini di pesi insopportabili, e quei pesi voi non li toccate nemmeno con un dito! Guai a voi, che costruite i sepolcri dei profeti, e i vostri padri li hanno uccisi. Così voi testimoniate e approvate le opere dei vostri padri: essi li uccisero e voi costruite. Per questo la sapienza di Dio ha detto: “Manderò loro profeti e apostoli ed essi li uccideranno e perseguiteranno”, perché a questa generazione sia chiesto conto del sangue di tutti i profeti, versato fin dall’inizio del mondo: dal sangue di Abele fino al sangue di Zaccaria, che fu ucciso tra l’altare e il santuario. Sì, io vi dico, ne sarà chiesto conto a questa generazione. Guai a voi, dottori della Legge, che avete portato via la chiave della conoscenza; voi non siete entrati, e a quelli che volevano entrare voi l’avete impedito». Quando fu uscito di là, gli scribi e i farisei cominciarono a trattarlo in modo ostile e a farlo parlare su molti argomenti, tendendogli insidie, per sorprenderlo in qualche parola uscita dalla sua stessa bocca (Lc 11,37-54). 
Se Gesù venisse oggi, cosa direbbe ai moderni dottori della Legge che hanno abolito la sua croce, la sua risurrezione, la sua Chiesa, la missione evangelizzatrice, ogni altra via storica di salvezza costituita da Dio per l’uomo? Quasi tutti i dottori della Legge oggi si stanno adagiando sul pensiero umano. Partono dall’uomo e non più dal cuore della Parola, nel quale è racchiuso il cuore del Padre. È tristezza infinita constatare come in nome di parole senza Parola, di discorsi abilmente congegnati per essere senza alcuna divina verità, si distrugge l’oggettività di Dio e del suo mistero di salvezza e di redenzione a favore di una coscienza lassa, supina, alla quale si demanda ogni discernimento sul bene e sul male. Ma senza ‘oggettività, quale discernimento potrà formulare una coscienza già lassa, capace di ingoiare non solo cammelli ma anche ogni altro animale della foresta? Per i moderni dottori della Legge tutto questo è possibile.
Quando il dottore della Legge priva l’uomo della chiave della conoscenza e della scienza delle cose di Dio, i cuori si inabissano nelle tenebre. Senza l’oggettività della Legge e della Parola, non vi è alcuna possibilità di operare un sano discernimento sul bene e sul male. Tutto viene demandato ad una coscienza che già vive nella trasgressione e nell’immoralità e si dona a queste cose la potente di oggettività di bene. Senza l’oggettività della Parola, della Legge, ci si immerge in una fitta nebbia nella quale diviene impossibile a qualsiasi luce di penetrare. Il più grande dramma dei nostri giorni è la perdita di ogni oggettività. A nessuno sfugge il fatto che anche l’oggettività della natura oggi la si voglia trasformare in mera soggettività. La mia natura deve essere non ciò che è, ma ciò che io voglio che essa sia. Ma questa è somma stoltezza ed insipienza. Purtroppo a questo si è già arrivati. Siamo nel soggettivismo assoluto.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci l’oggettività della Parola.

[bookmark: _Toc452536653]2 Gennaio 
La missione della Chiesa è una sola: creare la vera fede in Cristo in ogni uomo perché ogni uomo trovi la sua verità.
[bookmark: _Toc452536654]Gesù prese con sé Pietro, Giovanni e Giacomo
Tutta la vita di un uomo è governata dalla sua fede. È la fede il motore della carità e della speranza. Tutto è dalla fede. Se la fede è falsa, tutta la vita di un uomo scorre su un binario di falsità. Falsa di conseguenza sarà la sua carità e la sua speranza. False tutte le sue relazioni con gli uomini e con le cose, con il suo presente e il futuro, con il tempo e con l’eternità. Se la fede è appena abbozzata, anche la vera vita è appena abbozzata. Se invece la fede è perfetta, perfetta nella verità, nella carità, nella speranza sarà anche la vita. Nella fede mai si è perfetti. Nella fede si cammina. Il giusto cammina di fede in fede, di verità in verità, di conoscenza in conoscenza. Ma chi deve aiutare perché la fede sia perfetta nei cuori? Coloro che già sono perfetti o cresciuti nella fede. Nessuno però potrà mai aiutare l’altro perché giunga oltre la misura della sua fede. Nessuno potrà mai dare all’altro una fede da lui non maturata.
La prima opera di misericordia, dalla quale mai si potrà prescindere, non è solamente il dono della fede messo nel cuore dallo Spirito Santo in seguito all’annunzio secondo purissima verità di Gesù Signore, ma è anche quell’aiuto quotidiano, ininterrotto, offerto ad ogni fratello perché la sua fede non solo cresca, ma giunga anche alla sua pienezza. È evidente che potrà compiere questa prima, insostituibile opera di misericordia, dalla quale poi ricevono verità piena la carità e la speranza, chi giorno per giorno cresce e progredisce nella sua fede. Uno che vive di fede spenta, abitudinaria, fatta solo dell’osservanza di qualche precetto o mezzo comandamento della Legge del Signore, di certo mai potrà aiutare qualcuno perché cresca e cammini di fede in fede. Chi non cresce nella fede, mai potrà essere persona dalla vera carità, dalla più pura misericordia, dall’elevata santità. Non può aiutare i suoi fratelli nella fede.
Gesù è l’uomo dalla fede perfetta. Lui nella fede cresceva ogni giorno, perché ogni giorno cresceva in sapienza e grazia. Lui sa chi è il Messia del Signore, cosa deve fare, quali opere compiere, come amare, chi amare, con quale intensità. La sua fede giunge al sommo della pienezza nel momento in cui rende il suo spirito al Padre sulla croce. È in quell’istante che tutto risulta compiuto. Nulla rimane da compiere. Gli Apostoli però non sanno ancora chi è il Messia. Essi hanno una fede appena abbozzata, addirittura frammentaria, per molti versi anche falsa perché carente di ogni verità della Scrittura sul Santo di Dio. Gesù con infinita pazienza e amore grande si prende cura della loro fede perché anch’essa giunga alla pienezza della sua perfezione. Quest’opera di formazione e di completamento, purificazione ed elevazione, continua anche dopo la sua gloriosa risurrezione e la discesa dello Spirito Santo. 
Circa otto giorni dopo questi discorsi, Gesù prese con sé Pietro, Giovanni e Giacomo e salì sul monte a pregare. Mentre pregava, il suo volto cambiò d’aspetto e la sua veste divenne candida e sfolgorante. Ed ecco, due uomini conversavano con lui: erano Mosè ed Elia, apparsi nella gloria, e parlavano del suo esodo, che stava per compiersi a Gerusalemme. Pietro e i suoi compagni erano oppressi dal sonno; ma, quando si svegliarono, videro la sua gloria e i due uomini che stavano con lui. Mentre questi si separavano da lui, Pietro disse a Gesù: «Maestro, è bello per noi essere qui. Facciamo tre capanne, una per te, una per Mosè e una per Elia». Egli non sapeva quello che diceva. Mentre parlava così, venne una nube e li coprì con la sua ombra. All’entrare nella nube, ebbero paura. E dalla nube uscì una voce, che diceva: «Questi è il Figlio mio, l’eletto; ascoltatelo!». Appena la voce cessò, restò Gesù solo. Essi tacquero e in quei giorni non riferirono a nessuno ciò che avevano visto (Lc 9,28-36). 
Sul monte Gesù sostiene la crescita della fede dei discepoli attraverso un aiuto molteplice. Prima di ogni cosa manifesta la sua divinità. Lui non ha bisogno di gloria terrena per essere. Lui è già rivestito della gloria del Padre suo. Lui non è venuto per ricevere gloria dalla terra. Lui la gloria la possiede dall’eternità. In secondo luogo Mosè ed Elia attestano che tutto l’Antico Testamento da essi rappresentato è con Gesù. La verità del Messia è quella annunziata da Gesù, ed è di morte e di risurrezione. Di certo non è quella pensata dal mondo, che vuole un messia terreno, un capo banda capace di mettersi alla testa di uomini scellerati per la liberazione dai Romani della terra dei padri. Infine dal cielo si ode maestosa la voce del Padre che invita ai discepoli a fidarsi di Gesù. Essi devono porsi nell’umiltà di un ascolto perenne, senza interruzione. La verità, la luce è Cristo. Non è il loro cuore e neanche il mondo. 
Oggi la fede vera in Cristo Gesù si è persa. Anche la fede nel Padre e nello Spirito Santo si è smarrita. Non parliamo poi della fede della Chiesa nella sua potente missione di salvezza e di redenzione. Dio lo si sta riducendo ad un elargitore di misericordia, dimenticandosi che la misericordia del Padre è il dono di una purissima fede nel suo mistero dal quale è il mistero dell’uomo. Quando una Chiesa smarrisce la sua fede, potrà anche rivestire il mondo di diamanti, potrà anche coprire i poveri di oro, essa ha miseramente fallito nella sua missione che è una sola: creare la vera fede in Cristo in ogni uomo, perché ogni uomo trovi la sua verità.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di purissima fede in Cristo.

[bookmark: _Toc452536655]3 Gennaio 
Finché ci sarà una persona nella Chiesa, che darà la sua volontà al Signore, sempre il Signore formerà l’uomo nuovo.
[bookmark: _Toc452536656]Ecco la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola
L’Autore dell’uomo sia nella creazione che nel suo rinnovamento o nuova creazione è uno solo: Dio. Così la preghiera della Chiesa nel giorno del Natale di nostro Signore Gesù Cristo: “O Dio, che in modo mirabile ci hai creati a tua immagine e in modo più mirabile ci hai rinnovati e redenti, fa’ che possiamo condividere la vita divina del tuo Figlio, che oggi ha voluto assumere la nostra natura umana”. Ecco la sorgente dell’uomo nuovo Cristo Gesù. Il nuovo umanesimo ha un solo nome: condivisione della vita divina di Cristo Signore.
Tra la creazione e la redenzione vi è un abisso che va senz’altro compreso, perché è solo in questa intelligenza e sapienza dell’opera di Dio che possiamo scoprire le modalità da porre in atto perché il Signore possa essere oggi e sempre il Rinnovatore o il Creatore dell’uomo nuovo. Nella prima creazione Dio ha fatto l’uomo senza chiedere nulla all’uomo. Non esisteva. Ma anche ha creato la donna dall’uomo, senza neanche interpellare l’uomo. Tutto è stato dalla sua volontà onnipotente e creatrice. Tutto cambia quando è tempo di ricreare l’uomo.
Dio, senza il concorso della donna, come nella prima creazione, questa volta forma la donna. La forma immacolata, purissima, piena di grazia, santissima. Prima però di inondarla con il suo Santo Spirito per la generazione nel suo seno verginale del suo Figlio eterno, che deve nascere come vero uomo, rimanendo però vero Dio, chiede a Lei il suo assenso. La Vergine deve volere essere Madre del Figlio dell’Altissimo. A Dio occorre la sua volontà, data non per un istante, ma per l’eternità. Lei dovrà essere solo e sempre dalla volontà del Padre.
Attraverso il dono della sua volontà al Padre, la Vergine è ricolmata di Spirito Santo e questi può operare in Lei l’incarnazione del Verbo Eterno. Nasce l’Uomo Nuovo, nel quale ogni altro uomo dovrà essere fatto nuovo. La via da seguire è sempre la stessa: tutto deve avvenire per opera dello Spirito Santo, questa volta non più dato direttamente dal Padre Celeste, ma versato su coloro che vogliono divenire uomini nuovi dal corpo di Cristo sulla Croce, dal Corpo di Cristo che è la Chiesa, che dona a Dio tutta e sempre la sua volontà.
Al sesto mese, l’angelo Gabriele fu mandato da Dio in una città della Galilea, chiamata Nàzaret, a una vergine, promessa sposa di un uomo della casa di Davide, di nome Giuseppe. La vergine si chiamava Maria. Entrando da lei, disse: «Rallégrati, piena di grazia: il Signore è con te». A queste parole ella fu molto turbata e si domandava che senso avesse un saluto come questo. L’angelo le disse: «Non temere, Maria, perché hai trovato grazia presso Dio. Ed ecco, concepirai un figlio, lo darai alla luce e lo chiamerai Gesù. Sarà grande e verrà chiamato Figlio dell’Altissimo; il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre e regnerà per sempre sulla casa di Giacobbe e il suo regno non avrà fine».
Allora Maria disse all’angelo: «Come avverrà questo, poiché non conosco uomo?». Le rispose l’angelo: «Lo Spirito Santo scenderà su di te e la potenza dell’Altissimo ti coprirà con la sua ombra. Perciò colui che nascerà sarà santo e sarà chiamato Figlio di Dio. Ed ecco, Elisabetta, tua parente, nella sua vecchiaia ha concepito anch’essa un figlio e questo è il sesto mese per lei, che era detta sterile: nulla è impossibile a Dio». Allora Maria disse: «Ecco la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola». E l’angelo si allontanò da lei (Lc 1,26-38). 
Cristo Gesù ha potuto versare lo Spirito Santo come suo frutto d’amore per il dono della sua volontà al Padre, volontà che lo ha condotto ad una obbedienza fino alla morte e alla morte di croce. Il corpo di Cristo, che la Chiesa, come Cristo, è tutto pieno di Spirito Santo. Lo potrà però versare sull’umanità ad una sola condizione: che anch’essa, come Cristo Signore, come la Vergine Maria, consegni la sua volontà al Padre dei cieli. Questo dono non è però comunitario, è personale. È chiesto ad ogni membro della Chiesa, ad ogni discepolo di Gesù.
Il Padre celeste, in Cristo Gesù, per opera del suo Santo Spirito, potrà costruire, formare, edificare l’uomo nuovo, attraverso un altro uomo che ha consegnato a Lui a sua volontà, come hanno fatto Gesù Signore e la Vergine Maria. Se osserviamo la storia della Chiesa, chi sono stati gli strumenti attraverso i quali il Padre celeste ha rinnovato il mondo? Solo quegli uomini e quelle donne che si sono consegnati interamente e per sempre alla sua divina volontà. Nel dono della loro volontà, il Padre li ha assunti come suoi veri strumenti.
 “Ecco, io vengo, o Padre, per fare la tua volontà. Sul rotolo del Libro è scritto che io faccia il tuo volere. Questo io voglio e la tua legge è nel profondo del mio cuore”. Dice Gesù Signore. La stessa cosa dice la Madre del Figlio dell’Altissimo: “Ecco la serva del Signore: avvenga per secondo la tua parola”. “Tu, o Dio, mi vuoi tutta e sempre per te, nel mistero della mia verginità, ed io mi consegno a te. Fa’ di me ciò che tu vuoi”.  Finché ci sarà sulla terra una persona, nella Chiesa, che darà la sua volontà al Signore, sempre il Signore formerà l’uomo nuovo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli Santi, fateci un dono per il nostro Dio.

[bookmark: _Toc452536657]4 Gennaio 
Incapaci di obbedienza, perché privi di vera crescita in santità, mai possiamo essere misericordiosi come il Padre.
[bookmark: _Toc452536658]Ho pregato i tuoi discepoli di scacciarlo, ma non ci sono riusciti
Sulla misericordia vi è una verità che quasi sempre è taciuta. Perché tutti possano essere misericordiosi secondo la volontà del Signore, è giusto che questa verità venga annunziata in ogni sua più piccolo particolare o dettaglio. Possiamo racchiuderla in una frase semplice: “Caritatevoli non si è per natura, si è per crescita in ogni dono dell’anima, dello spirito, del corpo”. Gesù cresceva in età, sapienza, grazia. Perché? La motivazione è semplice: Se non fosse cresciuto in età, sapienza e grazia, mai avrebbe potuto rispondere alle esigenze di tutta la misericordia del Padre. La sua crescita è stata così tanta da vivere tutta la sua Croce come purissimo atto di amore nei pensieri, nei desideri, nella volontà, nel cuore, nella mente.
Crescendo in età, sapienza, grazia era sempre capace di rispondere ad ogni atto e opera di misericordia che il Padre suo gli chiedeva. Ogni uomo, se vuole vivere tutta la misericordia, deve crescere. Si cresce apprendendo, imparando, sacrificandosi, non sciupando il tempo, rimanendo lontani dall’ozio, dal vizio, del peccato. Ogni vizio impedisce all’uomo di essere persona dalla squisita misericordia. Ogni peccato ci priva della grazia dello Spirito Santo, necessaria per operare la misericordia secondo Dio. Se si è incapaci di obbedienza al Signore, perché privi di una vera crescita in santità, mai possiamo essere misericordiosi come il Padre nostro che è nei cieli. Questo vale ad ogni livello. Un superbo, un avaro, un irascibile, un goloso, un lussurioso, un invidioso, un accidioso, mai potranno essere misericordiosi.
Questa regola vale per ogni uomo, per ogni mestiere, ogni professione. Dal contadino, al professore, al grande luminare, al politico, all’impiegato, al lavoratore, ma anche al ministero di Cristo Gesù: tutti sono obbligati a crescere nei loro doni spirituali. Senza crescita non vi è alcuna opera vera di misericordia. Se un teologo non studia, non può amare con il dono della teologia, ma se non è puro di cuore, libero nello spirito, amante della verità, sempre in ascolto dello Spirito Santo, la sua teologia mai sarà per l’uomo che gli sta dinanzi. Gesù sempre parlava all’uomo che gli stava dinanzi, perché sempre in ascolto dello Spirito del Signore. Un professionista non aggiornato, non libero da vizi, non umile, che non cresce in sapienza e grazia mai potrà essere persona dalla più eccelsa misericordia. 
Il giorno seguente, quando furono discesi dal monte, una grande folla gli venne incontro. A un tratto, dalla folla un uomo si mise a gridare: «Maestro, ti prego, volgi lo sguardo a mio figlio, perché è l’unico che ho! Ecco, uno spirito lo afferra e improvvisamente si mette a gridare, lo scuote, provocandogli bava alla bocca, se ne allontana a stento e lo lascia sfinito. Ho pregato i tuoi discepoli di scacciarlo, ma non ci sono riusciti». Gesù rispose: «O generazione incredula e perversa, fino a quando sarò con voi e vi sopporterò? Conduci qui tuo figlio». Mentre questi si avvicinava, il demonio lo gettò a terra scuotendolo con convulsioni. Gesù minacciò lo spirito impuro, guarì il fanciullo e lo consegnò a suo padre. E tutti restavano stupiti di fronte alla grandezza di Dio (Lc 9,37-43). 
Osserviamo cosa succede mentre Gesù è sul monte. I discepoli hanno ricevuto da Gesù il potere di scacciare i demoni. Non sono cresciti ancora in sapienza. Non sanno che i doni dello Spirito agiscono sempre per grazia attuale dello Spirito Santo, sempre da invocare, sia con preghiera remota che immediata. A causa di questa mancata crescita, non possono esercitare il ministero della misericordia. Un padre si rivolge loro per chiede la liberazione del figlioletto ammalato, tormentato da uno spirito impuro e loro non vi riescono. Questa loro non capacità di operare la liberazione, fa cadere nell’angoscia il padre. Sperava in loro, ma essi lo hanno deluso. Per grazia del Signore, Cristo Gesù viene subito in loro aiuto e dona al padre di avere nuovamente libero e sano suo figlio. Il mondo è pieno di questa non capacità colpevole.
Un ministro di Cristo non studia, non si aggiorna, non cresce in sapienza e grazia. Molti uomini passano dinanzi a lui e se ne vanno così come erano venuti, perché la sua parola è della terra e non del cielo, questo ministro di certo non ama, mai potrà amare, mai essere vera persona di grande misericordia. Gli manca la Parola nello Spirito Santo, quella Parola che entra nei cuori e li converte, orientandoli a Gesù Signore. Un ministro di Cristo senza Parola di Spirito Santo, fallisce tutto il suo ministero. Può anche sfamare il mondo di pane o vestire tutti quelli che sono senza abiti su questa terra. La sua è però una falsa carità, perché lui deve vestire di Spirito Santo la Parola di Gesù Signore e con essa dare da mangiare a tutti coloro che hanno fame e sete della Parola di Dio. Ad ognuno è chiesto di amare secondo il suo ministero e il suo carisma. Ma se non si cresce in sapienza, come facciamo noi a sapere la verità del nostro ministero? Quando diamo al ministero contenuti differenti da quelli attribuiti ad esso dallo Spirito Santo, noi ci poniamo nella condizione di non essere persone dalla vera misericordia. Amiamo secondo il nostro cuore e non certo secondo verità, luce, sapienza, volontà dello Spirito Santo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci misericordiosi secondo verità.

[bookmark: _Toc452536659]5 Gennaio 
L’amore di Gesù è eleganza, squisitezza, prudenza, libertà, cura rispetto dei tempi. Una carità rozza giova all’uomo.
[bookmark: _Toc452536660]Vi do un comandamento nuovo
Se osserviamo come Gesù ama nel Cenacolo, di certo anche noi impareremo a vivere quella stupenda carità che ricolma il suo cuore. Prima di ogni cosa osserviamo la sua umiltà. Lui è stato mandato dal Padre per insegnare ad ogni uomo come si vive di purissima obbedienza. Il Padre gli ha chiesto di umiliarsi dinanzi ai suoi discepoli, di prendere dinanzi ad essi il posto del servo e Lui lo ha fatto. Non si è sottratto a questa obbedienza. Lui da vero servo del Padre lava i piedi ai suoi discepoli, ma solo come segno visibile, dell’altra lavanda: quella dell’anima che avrebbe operato con il suo sangue. Gesù ama versando tutto il suo sangue perché ogni anima Venga lavata, purificata, santificata, fatta bella in esso.
In secondo luogo Gesù ama rimanendo sempre uomo di pace. Non mette i discepoli tutti contro il traditore svelando il suo nome. Svela il fatto, tiene nascosto il nome. Lo rivela solo a Giovanni. Ma di lui si può fidare. Sa che non avrebbe reagito e così è stato. Nonostante la presenza del traditore, nel Cenacolo regna la pace. Mai si devono mettere i discepoli gli uni contro gli altri o tutti contro alcuni. Sapere conservare un clima di pace, è obbligo di ogni discepolo del Signore. Per questo va ammirata l’eleganza della carità di Gesù Signore. Una carità che non sia elegante, signorile, sempre signorile, eccelsa, elevato, pura, di certo non è ancora vera carità secondo Dio. Nella carità Cristo è sublime, irraggiungibile, perché sapientissimo.
Per amare secondo Cristo Gesù anche quanti sono traditori e rinnegatori, bisogna essere liberi anche si lasciarsi tradire, rinnegare, vendere e comprare, catturare, condannare, inchiodare sul patibolo della croce. Gesù ama, sa amare perché è libero. Per questo suggerisce a Giuda di fare al più presto ciò che lui si è preposto di fare. Lui è pronto per andare in croce. In croce ci fa non perché tradito da Giuda, ma perché il Padre gli ha chiesto questa altra altissima prova di amore. Gesù deve attestare al mondo intero tutto l’amore che Lui nutre per il Padre suo. A Lui gli ha offerto tutta la vita prima che fosse nella carne quando era nell’eternità. Ora si tratta di concretizzare. Senza la libertà di morire per amore, mai conosceremo l’eleganza della carità.
Dette queste cose, Gesù fu profondamente turbato e dichiarò: «In verità, in verità io vi dico: uno di voi mi tradirà». I discepoli si guardavano l’un l’altro, non sapendo bene di chi parlasse. Ora uno dei discepoli, quello che Gesù amava, si trovava a tavola al fianco di Gesù. Simon Pietro gli fece cenno di informarsi chi fosse quello di cui parlava. Ed egli, chinandosi sul petto di Gesù, gli disse: «Signore, chi è?». Rispose Gesù: «È colui per il quale intingerò il boccone e glielo darò». E, intinto il boccone, lo prese e lo diede a Giuda, figlio di Simone Iscariota. Allora, dopo il boccone, Satana entrò in lui. Gli disse dunque Gesù: «Quello che vuoi fare, fallo presto». Nessuno dei commensali capì perché gli avesse detto questo; alcuni infatti pensavano che, poiché Giuda teneva la cassa, Gesù gli avesse detto: «Compra quello che ci occorre per la festa», oppure che dovesse dare qualche cosa ai poveri. Egli, preso il boccone, subito uscì. Ed era notte.
Quando fu uscito, Gesù disse: «Ora il Figlio dell’uomo è stato glorificato, e Dio è stato glorificato in lui. Se Dio è stato glorificato in lui, anche Dio lo glorificherà da parte sua e lo glorificherà subito. Figlioli, ancora per poco sono con voi; voi mi cercherete ma, come ho detto ai Giudei, ora lo dico anche a voi: dove vado io, voi non potete venire. Vi do un comandamento nuovo: che vi amiate gli uni gli altri. Come io ho amato voi, così amatevi anche voi gli uni gli altri. Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli: se avete amore gli uni per gli altri». Simon Pietro gli disse: «Signore, dove vai?». Gli rispose Gesù: «Dove io vado, tu per ora non puoi seguirmi; mi seguirai più tardi». Pietro disse: «Signore, perché non posso seguirti ora? Darò la mia vita per te!». Rispose Gesù: «Darai la tua vita per me? In verità, in verità io ti dico: non canterà il gallo, prima che tu non m’abbia rinnegato tre volte (Gv 13,21-38).
Anche Pietro viene amato da Gesù di grandissimo amore. Sicuro di sé, quest’apostolo gli dice che è pronto a morire per Lui. Gesù gli risponde che ora non è tempo di morire. Anzi che proprio lui in questa notte, in piena notte, lo avrebbe rinnegato tre volte. Pietro non crede nella profezia del Maestro, ma Gesù non lo rimprovera. Gli dice solo l’evento. Ecco l’eleganza della carità di Gesù. Egli sa il grado di crescita spirituale di ogni suo discepolo e secondo questa crescita li serve, attendendo con divina pazienza che anch’essi crescano nell’amore, nella verità, nella giustizia, nella fortezza e sapienza dello Spirito Santo. Chi ama i fratelli, mai esige da essi più di quanto possono dare. Lavora però perché a poco a poco possano maturare e abbandonare in ogni opera buona. Questo è però un cammino ininterrotto, sempre agli inizi, mai compiuto. In questa eleganza, squisitezza di amore, sapienza, prudenza, libertà, cura, rispetto dei tempi e dei momenti Gesù va imitato. Secondo questo esempio a noi è chiesto di amare. Una carità rozza, rudimentale, violenta, superba, arrogante, non giova all’uomo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi insegnateci l’eleganza della carità.

1. Epifania. Manifestazione. Rivelazione. Svelamento nella fede del Dio nascosto in un Bambino, in un Bambino che è vero Dio e vero uomo.
1. I Magi accorrono dall’Oriente.  Vengono con gioia ad adorare il Re del cielo e della terra, il Salvatore del mondo, il Redentore dell’uomo. 
1. Al loro Dio offrono incenso, al loro re offrono oro, al loro Redentore mirra, ricordandogli l’amara sofferenza con la quale dovrà amare. 
1. La loro sapienza vede nella natura i segni della presenza di Dio e li seguono.  Sono inconfondibili. Basta essere umili per ascoltarli. 
1. Tutto nella natura parla all’uomo di Dio.  Ma l’uomo superbo, arrogante, prepotente sa solo insultare colui che l’ha fatto a sua immagine.
1. Ogni fibra dell’uomo parla all’uomo di Dio. Ma l’uomo cieco, sordo, muto è incapace di vedere, sentire, parlare.  Non giunge fine a lui. 
1. Ogni religione della terra che non giunge al Dio Nascosto in quel Bambino, non esprime ricchezza ma povertà, è senza la luce vera.
1. Ogni scienza, ogni filosofia, ogni antropologia che non supera il suo limite, non è vera scienza, né vera filosofia, né vera antropologia.
1. Neanche gli scribi e sacerdoti del tempo dei Magi e di ogni altro tempo sono veri, se non escono dal loro ministero e giungono al Bambino. 
1. Quel Bambino è venuto per farci sua vita, suo mistero, sua sapienza, suo amore, sua croce di salvezza per la redenzione di ogni uomo.
1. Il Dio nascosto in Lui, vuole essere il Dio nascosto in noi. Il Dio che ama in Lui vuole essere il Dio che ama in noi, ma in Lui e per Lui.
1. Nessun uomo finché non diverrà suo vero Corpo potrà dirsi vero uomo, perché schiavo dei suoi pensieri, del suo egoismo e superbia.
1. Amare Cristo, per amare in Cristo, come Cristo, è la vera epifania dell’uomo. È in Cristo che l’uomo rivela la sua bellezza divina.
1. Senza Cristo l’uomo è brutto perché avaro, ladro, omicida, invidioso, superbo, arrogante, lascivo, corrotto dal cuore che si nutre di male.
1. Vergine Maria, Madre di Gesù, accogli anche noi nella tua casa e mostraci il Dio Nascosto nel Bambino che è il frutto del tuo grembo. 
1. Dona ai cristiani il coraggio, la forza, la franchezza di riconoscere pubblicamente, dinanzi al Cielo e alla terra, il tuo Divin Figlio. 
1. Sono loro oggi i segni dati da Dio al mondo perché ogni uomo venga ad adorare colui nel quale ognuno dovrà trovare la sua bellezza umana.

[bookmark: _Toc452536661]6 Gennaio 
Si toglie Cristo dal cuore e si crea l'uomo mostro, istinto ingovernabile, superbia satanica, disonestà demoniaca.
[bookmark: _Toc452536662]Tu sei degno di prendere il libro e di aprirne i sigilli
Se il Padre ha dato al Figlio ogni onore, gloria, potere, se lo ha costituito Signore dei signori e Principe dei re della terra, se gli ha dato la chiave della storia in modo che lui possa aprire i suoi sette sigilli come e quando vuole, se Lui è il solo Redentore e Salvatore dell’uomo, non di un uomo, un popolo, una razza, una lingua, una cultura, ma di ogni uomo, se questa è la sua verità celeste, eterna, del tempo, della storia, possiamo noi metterlo da parte in nome di un Dio unico, senza identità, forma, sostanza, Parola, verità, giustizia, senza alcuna volontà sull’uomo, senza alcuna vera salvezza e redenzione? Possiamo noi fare di Cristo, che è il solo differente eterno e terreno, del cielo e della terra, uno simile ad ogni altro? Con quale autorità noi priviamo Cristo Gesù della sua unicità per conferirgli una semplice somiglianza, conformità ad ogni altro uomo?
Se prendiamo tutti i personaggi dell’Antica Scrittura e li mettiamo accanto a Cristo, Cristo è il differente per sostanza, forma, parola, vita. Se prendiamo tutti coloro che sono nati dalla sua Parola e dal suo mistero di morte e di risurrezione e li poniamo accanto a Lui, ancora una volta Cristo è differente, è il differente. Se poi poniamo tutti i personaggi che hanno fatto o che fanno la storia sia delle religioni che quella profana, mondana, politica, militare, ancora una volta Cristo Gesù è il differente, fa la differenza. Lui è il totalmente altro da noi. Se prendiamo tutte le parole degli uomini filosofi, scrittori, saggisti, narratori, commediografi, tragediografi, romanzieri e le confrontiamo con la Parola di Gesù, ancora una volta la sua Parola è differente, fa la differenza. Mai nessuno ha parlato, parlerà, parla come Lui. Se prendiamo tutte le morti della terra, causate dagli uomini, nessuna morte è come la sua. Lui è il Dio che muore per amore della nostra redenzione. La sua è una vita offerta, immolata per amore. 
E vidi, nella mano destra di Colui che sedeva sul trono, un libro scritto sul lato interno e su quello esterno, sigillato con sette sigilli. Vidi un angelo forte che proclamava a gran voce: «Chi è degno di aprire il libro e scioglierne i sigilli?». Ma nessuno né in cielo, né in terra, né sotto terra, era in grado di aprire il libro e di guardarlo. Io piangevo molto, perché non fu trovato nessuno degno di aprire il libro e di guardarlo. Uno degli anziani mi disse: «Non piangere; ha vinto il leone della tribù di Giuda, il Germoglio di Davide, e aprirà il libro e i suoi sette sigilli».
Poi vidi, in mezzo al trono, circondato dai quattro esseri viventi e dagli anziani, un Agnello, in piedi, come immolato; aveva sette corna e sette occhi, i quali sono i sette spiriti di Dio mandati su tutta la terra. Giunse e prese il libro dalla destra di Colui che sedeva sul trono. E quando l’ebbe preso, i quattro esseri viventi e i ventiquattro anziani si prostrarono davanti all’Agnello, avendo ciascuno una cetra e coppe d’oro colme di profumi, che sono le preghiere dei santi, e cantavano un canto nuovo: «Tu sei degno di prendere il libro e di aprirne i sigilli, perché sei stato immolato e hai riscattato per Dio, con il tuo sangue, uomini di ogni tribù, lingua, popolo e nazione, e hai fatto di loro, per il nostro Dio, un regno e sacerdoti, e regneranno sopra la terra».
E vidi, e udii voci di molti angeli attorno al trono e agli esseri viventi e agli anziani. Il loro numero era miriadi di miriadi e migliaia di migliaia e dicevano a gran voce: «L’Agnello, che è stato immolato, è degno di ricevere potenza e ricchezza, sapienza e forza, onore, gloria e benedizione». Tutte le creature nel cielo e sulla terra, sotto terra e nel mare, e tutti gli esseri che vi si trovavano, udii che dicevano: «A Colui che siede sul trono e all’Agnello lode, onore, gloria e potenza, nei secoli dei secoli». E i quattro esseri viventi dicevano: «Amen». E gli anziani si prostrarono in adorazione (Ap 5,1-14). 
Tra Cristo, ogni altro fondatore di religione, ogni altro strumento di Dio, ogni altro chiamato dal Signore, sia esso sacerdote, re, profeta, vi è l’abisso eterno che li separa. Abisso eterno di verità, luce, carità, amore, compassione, giustizia, santità, obbedienza. Solo Lui è il Risorto, il Signore, il Giudice dei vivi e dei morti, il Salvatore, il Redentore, solo Lui ha in mano le chiavi del tempo e dell’eternità. Solo Lui è la porta della vita. Solo Lui ha le chiavi del cuore del Padre suo e dello Spirito Santo. Se Lui apre, si può entrare. Se Lui chiude nessuno mai entrerà. Senza di Lui per l’uomo si aprono le porte delle tenebre eterne. Lui è la luce, la verità, la vita di ogni uomo. Chi esclude Lui si esclude dalla sorgente unica della verità, della luce, della vita. 
Quali sono i frutti della defenestrazione di Cristo dal nostro cuore e dalla nostra vita? La creazione di un uomo mostro, un uomo istinto ingovernabile, concupiscenza pura, superbia satanica, invidia diabolica, disonestà demoniaca. Stiano creando un uomo che ormai non si accetta più neanche nella sua natura, perché ha deciso di farsi da se stesso anche nella natura, sapendo però – e la storia gli rende testimonianza – che nessun uomo potrà farsi da sé nella natura, perché la natura si riceve dalla natura. Lontani da Cristo, stiamo creando un uomo spiritualmente modificato. Un uomo dallo spirito animale e non più divino. Un uomo che tende verso il basso e non più verso l’alto. Un uomo contro l’uomo, nemico dell’uomo.

[bookmark: _Toc452536663]7 Gennaio 
È diabolico dire che accogliendo le proposte di Satana, si godono i benefici della Parola di Cristo non accolta.
[bookmark: _Toc452536664]Sarà rinnegato davanti agli angeli di Dio
Ogni uomo vive di un duplice futuro: uno temporaneo, di un attimo, un istante ed è quello terreno. L’altro invece è quello eterno, che mai finisce. Sia il futuro terreno che quello eterno è il frutto di una scelta che si fa nel presente. Oggi si sceglie quale futuro vivere, sia nel tempo che nell’eternità. Questi due futuri ci vengono offerti: uno da Satana e l’altro da Cristo Gesù in nome del Padre suo. Ognuno avrà il futuro da lui accolto. Di certo, se uno accoglie i due futuri di Satana non potrà mai raccogliere i due futuri di Gesù Signore. E viceversa, se uno accoglie i due futuri di Cristo Signore, mai potrà vivere secondo il futuro terreno proposto da Satana. 
Anche al Figlio di Dio, quando venne nella sua carne assunta dalla Vergine Maria, facendosi vero uomo, Satana o il Diavolo offri i suoi due futuri: quello terreno e quello eterno. Glieli ha offerti sotto una triplice tentazione. La prima tentazione gli proponeva un futuro senza alcuna sottomissione alla legge che governa l’umanità e cioè che il pane debba essere necessariamente frutto del lavoro dell’uomo. Oggi in questa diabolica tentazione è caduto il mondo intero: ladri, assassini, delinquenti, ricattatori, estortori, mercanti di morte, sfruttatori, approfittatori, disonesti, ingiusti, quanti percepiscono un salario senza lavorare, oziosi, e mille altre categorie di persone ogni giorno cadono miseramente in questa prima tentazione.
Cristo invece non cadde in questa tentazione di Satana. Per Lui ogni tozzo di pane doveva essere il frutto della sua fatica apostolica e missionaria. Il diavolo non si dona per vinto. Gli propone un secondo futuro: fatto di miracoli e di cose eclatanti, così le folle lo avrebbero seguito. Avrebbe il tal modo rovinato il vero futuro di Gesù e il vero futuro dell’uomo. Gesù non è venuto per fare cose strabilianti. Non è venuto per precipitare dal pinnacolo del tempio, ma per lasciarsi inchiodare sul pinnacolo della croce, trasformando l’albero della morte in albero di vita. Anche questa tentazione è superata, ma non per questo Satana si arrende. 
La terza tentazione è offerta a Cristo di tutti i regni della terra. La condizione è terrificante. Avrebbe dovuto abbandonare il Padre suo, per consacrarsi interamente al culto di Satana. Ma neanche questa volta Gesù si lascia sedurre. Chi lascia il Padre, si incammina per una morte sicura oggi e nell’eternità. Eppure moltissimi per una effimera gloria terrena, per un posto di potere, per essere a capo di qualcosa, si vendono anima, cuore, coscienza al diavolo. 
Intanto si erano radunate migliaia di persone, al punto che si calpestavano a vicenda, e Gesù cominciò a dire anzitutto ai suoi discepoli: «Guardatevi bene dal lievito dei farisei, che è l’ipocrisia. Non c’è nulla di nascosto che non sarà svelato, né di segreto che non sarà conosciuto. Quindi ciò che avrete detto nelle tenebre sarà udito in piena luce, e ciò che avrete detto all’orecchio nelle stanze più interne sarà annunciato dalle terrazze.
Dico a voi, amici miei: non abbiate paura di quelli che uccidono il corpo e dopo questo non possono fare più nulla. Vi mostrerò invece di chi dovete aver paura: temete colui che, dopo aver ucciso, ha il potere di gettare nella Geènna. Sì, ve lo dico, temete costui. Cinque passeri non si vendono forse per due soldi? Eppure nemmeno uno di essi è dimenticato davanti a Dio. Anche i capelli del vostro capo sono tutti contati. Non abbiate paura: valete più di molti passeri!
Io vi dico: chiunque mi riconoscerà davanti agli uomini, anche il Figlio dell’uomo lo riconoscerà davanti agli angeli di Dio; ma chi mi rinnegherà davanti agli uomini, sarà rinnegato davanti agli angeli di Dio. Chiunque parlerà contro il Figlio dell’uomo, gli sarà perdonato; ma a chi bestemmierà lo Spirito Santo, non sarà perdonato. Quando vi porteranno davanti alle sinagoghe, ai magistrati e alle autorità, non preoccupatevi di come o di che cosa discolparvi, o di che cosa dire, perché lo Spirito Santo vi insegnerà in quel momento ciò che bisogna dire» (Lc 12,1-12). 
Ad ogni uomo Gesù offre i due suoi futuri: un futuro terreno di piena obbedienza al Padre suo e un futuro eterno di gloria che mai tramonta, mai si esaurisce, mai diviene abitudine. L’obbedienza al Padre consiste nel confessare Gesù come il solo, l’unico Redentore e Salvatore, l’unico dalla Parola vera, l’unico che è via sicura per il Paradiso, l’unico che sa creare l’uomo nuovo. Confessando Cristo e riconoscendolo davanti agli uomini, facendo della sua Parola l’unica legge del proprio presente terreno, Gesù si impegna a confessare noi dinanzi al Padre suo che è nei cieli, per l’eternità. È questa la sua offerta. 
Questa offerta si può accogliere o rifiutare, sapendo però che il rifiuto di essa mai potrà produrre un futuro di vita. I futuri di vera vita sono solo quelli nell’accoglienza di questa offerta. Purtroppo oggi si insegna che si possono accogliere le proposte di Satana – Cristo non lo ha fatto – e si godono i benefici della proposta di Cristo non accolta. È il non senso. È semplicemente aberrante un simile pensiero. È vero inganno diabolico e satanico.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, liberateci da questo inganno di morte.

[bookmark: _Toc452536665]8 Gennaio 
Dio è misericordia, non si dice cosa è la misericordia. Dio perdona sempre, ma non si insegna cosa è il perdono.
[bookmark: _Toc452536666]Radunerà i suoi eletti dai quattro venti
Il Vangelo secondo Marco ci pone dinanzi ad una verità alta che merita tutta la nostra attenzione. Nel Vangelo secondo Matteo, Gesù, nell’ultimo giorno, verrà, chiamerà l’umanità tutta ai suoi piedi e ogni uomo sarà sottoposto da Lui a giudizio. Se sarà trovato degno di appartenergli, perché ha vissuto il comandamento della carità, entrerà con Lui nel suo Paradiso. Se invece è indegno, perché ha vissuto di egoismo, sarà consegnato all’inferno eterno. 
Nel Vangelo secondo Marco Gesù non viene per il giudizio. Viene per chiamare i suoi, quelli che gli appartengono. I suoi eletti saranno raccolti dagli Angeli e condotti nel suo Cielo. Degli altri Lui non si interessa. Non gli appartengono. Sono del diavolo. Sarà il diavolo a raccoglierli e a portarli con sé nell’inferno. Ciò che è di Cristo Gesù andrà con Cristo Gesù. Ciò che è del diavolo andrà con il diavolo. Non ci sarà alcuna confusione. 
Quanto annunzia il Vangelo secondo Marco in qualche modo è già contenuto nella profezia di Ezechiele. La terra sta per essere distrutta. Il Signore ritarda un po’. Prima di suoi Angeli devono segnare sulla fronte coloro che gli appartengono perché siano risparmiati dalla morte. Una volta che gli Angeli avranno segnato con carattere visibile tutti gli eletti di Dio, la terra potrà essere distrutta, devastata. Il Signore dei suoi eletti si prende cura.
La stessa verità viene esposta con divina saggezza nel Vangelo secondo Giovanni. Chi si deve prendere cura Gesù? Delle sue pecore. Chi sono le sue pecore? Quelle che il Padre gli ha dato. Quelle che il Padre non gli ha dato, non sono sue pecore. Di esse non si può prendere cura. Quanto il Padre non dona a Cristo, mai potrà fare parte del suo ovile. Gesù cura le sue pecore portandole alle sorgenti della vita eterna, perché si dissetino di vera eternità.
Ancora Giovanni, nell’Apocalisse, rivela che prima di distruggere la terra, il Signore manda i suoi angeli a imprimere sulla fronte il sigillo dell’Agnello Crocifisso e Risorto a tutti gli eletti di Dio. È una visione sublime quella a cui vi fa assistere l’apostolo. Il numero dei segnati è una moltitudine immensa che nessuno può contare, di ogni popolo, razza, lingua, tribù. Essi camminano dietro il loro Pastore, Cristo Signore, verso le sorgenti delle acque della vita. 
In quei giorni, dopo quella tribolazione, il sole si oscurerà, la luna non darà più la sua luce, le stelle cadranno dal cielo e le potenze che sono nei cieli saranno sconvolte. Allora vedranno il Figlio dell’uomo venire sulle nubi con grande potenza e gloria. Egli manderà gli angeli e radunerà i suoi eletti dai quattro venti, dall’estremità della terra fino all’estremità del cielo. Dalla pianta di fico imparate la parabola: quando ormai il suo ramo diventa tenero e spuntano le foglie, sapete che l’estate è vicina. Così anche voi: quando vedrete accadere queste cose, sappiate che egli è vicino, è alle porte. In verità io vi dico: non passerà questa generazione prima che tutto questo avvenga. Il cielo e la terra passeranno, ma le mie parole non passeranno.  Quanto però a quel giorno o a quell’ora, nessuno lo sa, né gli angeli nel cielo né il Figlio, eccetto il Padre.
Oggi si dicono tante cose sul nostro Dio. Si afferma che Lui è misericordia eterna e infinita, ma non si dice cosa è la misericordia. Si dice che Lui perdona sempre, ma non si insegna cosa è il perdono e quando esso è possibile. Si sostiene che tutti andremo in Paradiso, non si dice qual è la via per poterlo raggiungere. Si insiste che la croce di Cristo ha redento il mondo, ma si tace sull’obbligo dell’uomo di lasciarsi abbracciare dalla salvezza che è il frutto della croce.
Nessuno si scandalizzi. Si ha l’impressione di trovarsi dinanzi a due “Dio”. Uno è della Scrittura Santa, della Sacra Tradizione, della Sana Antica Teologia, dei Dogmi della Chiesa, dei Santi e dei Martiri. L’altro è il frutto della nostra mente, un parto dei nostri pensieri, un elaborato delle nostre ideologie religiose, un miscuglio di verità isolatamente prese, un impasto di concetti afferrati da qualche parola della Scrittura separata dal suo testo e dal suo contesto.
Poiché è sempre dal vero Dio che viene fatto, creato, redento, rigenerato il vero uomo, quali possibilità noi abbiamo di fare un vero uomo servendoci di un Dio impastato, elaborato, ideato, ideologizzato non da una mente umana, ma dalla mente di ciascun credente in Lui? Se Gesù viene a prendere e portare con sé i suoi eletti, è giusto che noi diciamo al mondo come si deve essere perché Cristo ci annoveri tra i suoi eletti. 
Ma se Cristo Signore oggi è declassato dal suo mistero di Redentore, Salvatore, Pastore del gregge di Dio, in quale salvezza noi possiamo sperare? Quella del Dio elaborato dall’uomo non è salvezza. L’uomo rimane immerso e sommerso sotto una montagna di vizi e di peccati. Chi è nel peccato, di certo non è un eletto di Cristo Gesù, perché Gesù è venuto per togliere il peccato del mondo. Il peccato Lui lo toglie nella storia, non fuori di essa. Urge riflettere.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi aiutateci a divenire eletti di Cristo Gesù.

[bookmark: _Toc452536667]9 Gennaio 
Quando un uomo vuole farsi grande da sé, può farsi solo un diavolo. Da essere per la vita si fa essere per la morte.
[bookmark: _Toc452536668]Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente
Quando un uomo decide di farsi grande, si può fare solo diavolo e Satana. Nel Paradiso Lucifero era l’Angelo che Dio aveva fatto luce purissima. Non vi era luce creata pari alla sua. Volle farsi grande, più grande, volle farsi Dio. Si fece diavolo. Divenne di tenebra. Perse la sua splendida luce. Questa è la sorte di coloro che vogliono farsi grandi da se stessi. Anche l’uomo, tentato per invidia da Satana, decise di farsi grande, immortale, come Dio, pari a Lui. Da essere per la vita divenne essere per la morte. Da persona creata per la comunione divenne singolarità incapace di creare un qualsiasi rapporto di amore e di unità con i propri simili.
Nonostante che Lucifero e il primo uomo abbiamo fallito, il primo divenendo tenebra al posto della luce e l’altro morte anziché vita, questa malattia ormai scorre nelle vene dell’uomo e contro di essa non vi sono farci umani, della terra. L’unico farmaco c’è, ma nessuno lo desidera, tutti lo sfuggono. Questo farmaco lo ha prescritto ai suoi discepoli il Medico Divino, Gesù Signore. È un farmaco speciale: prendere sempre l’ultimo posto. Se vi è scelta tra l’ultimo e l’ultimissimo, il discepolo di Gesù deve scegliere l’ultimissimo. Potrà fare questo se prenderà un altro farmaco che si chiama: amore per Cristo Gesù così grande da annientare se stesso, così come Cristo amò così tanto il Padre suo da annientarsi, annichilendosi in una obbedienza fino alla morte di croce, che è l’ultimissimo supplizio, il supplizi riservato ai non uomini.
È questo ora il comando del Signore. Satana volle prendere il posto di Dio. Il primo uomo volle essere come Dio. Ora Dio ci chiede di iniziare dal non essere considerati neanche uomini. Il Figlio suo questo ha fatto, Lui che è Dio, Figlio Eterno del Padre, Verbo fattosi carne per insegnare ad ogni uomo come si prende l’ultimo posto, come ci si annienta e ci sprofonda nell’essere di ciò che è considerato e visto come la non umanità. Perché il Signore vuole che ci collochiamo all’ultimo posto? Non certo per essere serviti, accolti, riveriti. Ma per metterci a servire tutti quelli che stanno sopra di noi. È veramente strana la logica del Vangelo: servire dall’ultimo posto. Ma è in questo servizio che il Padre ci innalza nella gloria, non però sulla terra, ma nell’eternità, nel suo Paradiso, nella sua casa. La gloria sarà in proporzione allo sprofondamento. Più ci si inabissa negli infimi degli infimi e più si è alzati in Dio. 
In quei giorni Maria si alzò e andò in fretta verso la regione montuosa, in una città di Giuda. Entrata nella casa di Zaccaria, salutò Elisabetta. Appena Elisabetta ebbe udito il saluto di Maria, il bambino sussultò nel suo grembo. Elisabetta fu colmata di Spirito Santo ed esclamò a gran voce: «Benedetta tu fra le donne e benedetto il frutto del tuo grembo! A che cosa devo che la madre del mio Signore venga da me? Ecco, appena il tuo saluto è giunto ai miei orecchi, il bambino ha sussultato di gioia nel mio grembo. E beata colei che ha creduto nell’adempimento di ciò che il Signore le ha detto». Allora Maria disse: «L’anima mia magnifica il Signore e il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore, perché ha guardato l’umiltà della sua serva. D’ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno beata. Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente e Santo è il suo nome; di generazione in generazione la sua misericordia per quelli che lo temono. Ha spiegato la potenza del suo braccio, ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore; ha rovesciato i potenti dai troni, ha innalzato gli umili; ha ricolmato di beni gli affamati, ha rimandato i ricchi a mani vuote. Ha soccorso Israele, suo servo, ricordandosi della sua misericordia, come aveva detto ai nostri padri, per Abramo e la sua discendenza, per sempre». Maria rimase con lei circa tre mesi, poi tornò a casa sua (Lc 1,39-56). 
La Vergine Maria lo afferma con chiarezza di Spirito Santo nel suo canto di lode per magnificare, esaltare, benedire, celebrare, glorificare il suo Signore. Lei non si è fatta in nulla. Si è tutta consegnata nelle mani del suo Signore. A Lui si è data, affidata. In Lui ha creduto. A Lui ha sempre obbedito. Lui il Signore e lei la serva, Lui il Dio e lei la sua creatura, Lui il Vasaio e lei l’umile argilla a cui il Signore dava forma secondo la sua divina volontà. Ecco come nasce il vero umanesimo. Da questa consegna piena al Padre dei Cieli. Gesù il vero uomo, l’uomo nuovo, non è stato fatto tutto dal Padre? Per amore del Padre non si fece forse l’ultimo degli ultimi? Attenzione! Non solo come vero uomo, ma anche come vero Dio. È stata la Persona del Figlio dell’Altissimo ad essere inchiodata in croce. È stato Dio a prendere l’ultimo posto. È stato Dio che si è annientato fino all’atroce e spietato e disumano supplizio. Questa umiltà ha fatto grande Cristo Gesù. Questa umiltà ha fatto grande la Madre del Figlio dell’Altissimo. Chi vuole costruire sulla terra il vero umanesimo ora sa cosa deve fare. Non può imitare né Satana e né il primo uomo. Deve imitare Cristo Gesù e la Madre sua. Loro sono grandi perché posti da Dio all’ultimo posto. Dall’ultimo posto hanno amato, servito, accudito l’umanità. Cristo Gesù dall’ultimo posto ha redento il mondo e la Madre sua è la prima collaboratrice del Figlio nell’opera della salvezza e della redenzione. Quanti vogliono il primo posto, costruiranno un umanesimo diabolico e satanico, mai cristiano e mariano. Non sono fatti da Dio, ma da se stessi. Per legge eterna nessuno si potrà mai fare. Tutti dobbiamo essere fatti da Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci l’ultimo posto dal quale servire.

[bookmark: _Toc452536669]10 Gennaio 
Il male distrugge la natura di bene. Chi non attinge il bene dal Bene eterno che è il vero Dio, mai potrà amare.
[bookmark: _Toc452536670]MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO
CANTERÒ IN ETERNO LE MISERICORDIE DEL SIGNORE

Dalle parole del Salmo appare in tutta chiarezza che non vi è solo la misericordia del Signore, ma anche infiniti atti di misericordia, tutti legati ad una parola da lui pronunciata sotto forma di giuramento, oracolo, profezia, patto, alleanza. Questi molteplici atti conducono alla vera sua misericordia che è Cristo Signore, datoci perché diventi vera vita in noi. 
La prima verità vuole che misericordia, atti storici della misericordia e Parola di Dio debbano essere una cosa sola. Così come è giusto affermare che dove non vi è la Parola storica, rivelata di Dio neanche vi è la misericordia. Senza la Parola della Scrittura ci troviamo dinanzi ad una misericordia pensata, voluta, desiderata dall’uomo. Ma è solo sua immaginazione, fantasia, elucubrazione del cuore. Di certo non si tratta di misericordia divina. Leggiamo attentamente quando dice il Salmo e comprenderemo. 
Misericordias Domini in aeternum cantabo, in generationem et generationem adnuntiabo veritatem tuam in ore meo,  quoniam dixisti:  “in aeternum misericordia aedificabitur, in caelis praeparabitur veritas tua”.  “Disposui testamentum electis meis,  iuravi David servo meo. Usque in aeternum praeparabo semen tuum,  et aedificabo in generationem et generationem sedem tuam”.  Canterò in eterno l’amore del Signore, di generazione in generazione farò conoscere con la mia bocca la tua fedeltà, perché ho detto: «È un amore edificato per sempre; nel cielo rendi stabile la tua fedeltà». «Ho stretto un’alleanza con il mio eletto, ho giurato a Davide, mio servo. Stabilirò per sempre la tua discendenza, di generazione in generazione edificherò il tuo trono» (Sal 89,2-5).
Su cosa si fonda la misericordia del Signore verso l’uomo in questo Salmo? Nel giuramento fatto da Dio a Davide di dargli un re dal regno eterno. Dalla discendenza di Davide nascerà colui che poi la Parola posteriore del Signore specificherà e presenterà come il Virgulto che nasce dalla radice di Iesse, il Servo Sofferente, Colui che hanno trafitto, il Nuovo Tempio, il Salvatore, il Redentore, il Figlio della Vergine.
Se vogliano comprendere cosa è la misericordia del Signore annunziata e rivelata come frutto di molte verità, contenute in molti giuramenti, molti oracoli, molte profezie, dobbiamo necessariamente correlarla a tutte le verità contenute nelle parole:  Amore, Verità, Fedeltà, Alleanza, Giuramento, Testamento, Oracolo, Profezia, Parola, Promessa, Obbedienza, Disobbedienza, Pentimento, Perdono, Grazia, Fede, Giustizia, Ascolto, Non Ascolto, Volontà, Vita, Morte, Giusto Giudizio, Conversione, Penitenza, Pena, Soddisfazione, Espiazione, Paradiso, Indulgenza, Inferno, Diritto, Dovere, Comandamento, Beatitudine, Benedizione, Maledizione, Premio, Castigo, Falsità.
Solo dalla perfetta scienza teologica, o puramente biblica di ciò che queste parole contengono in sé, possiamo aprirci alla esatta verità e comprensione delle Misericordie e di conseguenza della Misericordia del Signore. Infatti la Misericordia divina che diviene Misericordia terrena ed eterna, per il tempo e per l’eternità, è il frutto della verità contenuta in tutte queste parole e diventa nostra quando tutte queste verità si compiono per noi, attraverso la nostra partecipazione attiva, secondo quanto l’una o l’altra verità ci rivelano, ci chiedono, esigono. Fuori di queste parole rivelate, non vi è misericordia, non vi sono gli atti storici delle misericordie del Signore. Vi è solo fantasticheria dell’uomo e sua insensata immaginazione. 
Il nostro modo di procedere sarà semplicissimo: di ogni parola annunceremo la verità essenziale, corredandola, se necessario, con quale riferimento biblico puntuale, sia dell’Antico che del Nuovo Testamento. Ognuno, così, sarà messo nelle possibilità di rivedere, aggiornare, dare luce vera al suo personale concetto di misericordia. Tutto è dalla verità contenuta nelle parole. Se la verità non viene colta, mai possiamo conoscere né le misericordie, né la misericordia del nostro Dio e Signore. Poiché le parole da presentare sono tante, procederemo per ordine alfabetico, a gruppi di sette per ogni incontro. Avremo così modo di riflettere, meditare, pensare, studiare, aggiornare la nostra mente alla più pura verità del Signore nostro Dio. Si richiede da parte di tutti impegno e desiderio di entrare in possesso della divina scienza. 
ALLEANZA: L’Alleanza è un impegno solenne e può essere assoluto, condizionato, unilaterale, bilaterale. Dio si è impegnato con l’uomo in modo assoluto e condizionato, ma anche in modo unilaterale e bilaterale. La misericordia e le misericordie del Signore sono solo per alleanza. 
Per alleanza unilaterale, Dio si è impegnato ad amare l’uomo di amore eterno. Per alleanza bilaterale, sotto condizione, l’uomo entra in possesso delle misericordie del suo Signore. Quando si viene meno al patto, Dio non può elargire le sue misericordie.  L’uomo si pone fuori del cammino della misericordia. Si distacca dalla sorgente eterna della sua vita. Tutto nell’economia della salvezza è dono di Dio in questa alleanza bilaterale condizionata.
I Comandamenti, le Beatitudini sono le condizioni, l’impegno dell’uomo, per essere, rimanere, gustare i frutti dell’alleanza I Sacramenti la via per dare alla nostra alleanza pienezza di vita. L’alleanza bilaterale, condizionata, fondata sui Comandamenti, sulle Beatitudini, sui Sacramenti, è la porta per accedere a tutte le misericordie del Signore sulla terra e nei cieli.
AMORE: Dio è Amore. L’Amore è tutto il Bene eterno e assoluto che Dio comunica all’uomo, per creazione, per redenzione, per giustificazione, per elevazione o partecipazione della sua divina natura. Dio è il Bene nel quale non vi è alcuna imperfezione. È il Bene Fonte, Sorgente, Origine di ogni altro bene. Possiamo amare se attingiamo il bene da Dio, lo trasformiamo in nostra vita, diveniamo a nostra volta sorgente di bene per ogni altro uomo. 
L’uomo proviene per creazione dal Bene eterno che è il Signore. Amare è partecipazione a questo unico e solo Bene, ma è anche dono e comunione di questo Bene eterno ad ogni altro uomo. Si riceve il Bene da Dio, si diventa Bene in Dio, si dona il Bene che si è diventati, si ama. Oggi vi è un distacco, una frattura tra il Bene e l’amore. Tutto è dichiarato amore. Manca però il Bene da dare e da ricevere. Manca Dio, che è il solo Bene che deve essere dato perché noi possiamo amare. Tutti i mali del mondo attuale sono il frutto di questa separazione dell’uomo dal Bene eterno e divino, che è la sorgente, la fonte, del nostro bene, del nostro amore. 
Mai si potrà amare dal male. Il male è la distruzione della nostra natura di bene. Una natura che non attinge perennemente il suo vero bene dal Bene eterno che è Dio, il vero Dio, mai potrà amare. Oggi invece tutto il male è trasformato in amore. Si tratta però di vizio, concupiscenza, idolatria, immoralità. L’amore vero è nella pienezza e completezza delle virtù. 
ASCOLTO: Dio parla. All’uomo il dovere di ascoltare. La vita, il bene, l’amore, la verità, la perfezione dell’uomo è dall’ascolto di ogni Parola che esce dalla bocca del Signore. Dove non vi è ascolto, non vi è vita. L’ascolto è vero quando diviene purissima obbedienza. 
BEATITUDINE: La beatitudine è il raggiungimento della perfezione nel bene, nella verità, nell’amore, nella giustizia, nell’obbedienza. La beatitudine è la vera gioia che nasce dal mettere in pratica ogni Parola di Dio. Quando ci si distacca dalla Parola, non vi è più gioia vera. Vi è godimento peccaminoso che lascia il cuore inquieto e insoddisfatto. Oggi vi è l’assalto alle “gioie effimere” di questo mondo, perché il cuore non conosce la vera gioia, che viene dall’ascolto della Parola del Signore e da una piena obbedienza ad essa.
BENEDIZIONE: La Benedizione è vera creazione attuale del Signore che dice, cioè crea bene, fa bene una persona. La parola di Dio dice creando, crea dicendo. L’uomo è creato bene, è fatto bene dal suo Signore. Quando il Signore fa bene un uomo? Quando quest’uomo vive della sua Parola, della sua Legge, dei suoi Comandamenti. Vivendo di Parola, nella Parola, l’uomo è fatto bene, è detto bene, è creato bene quotidianamente dal suo Dio e Signore. 
CASTIGO: Il castigo, temporaneo o eterno, è la pena che ogni uomo merita in relazione e secondo la gravità dei suoi peccati, delle sue trasgressioni, delle sue disobbedienze alla Parola del Signore. Il castigo non viene inflitto dal Signore. È già inflitto nel momento in cui è data la Parola. “Se ne mangi, muori”. “Appena ne mangi, muori”. L’uomo ha mangiato, all’istante si è scoperto di non essere l’uomo di prima. è entrato in un processo di morte. La morte sarà eterna se l’uomo attraverso il pentimento, la conversione, non rientra nella Parola, per una obbedienza perfetta ad essa. Le conseguenze del peccato, o castigo, non si fermano su chi il peccato ha commesso, esse si ripercuotono su tutta l’umanità. Un solo peccato, nascosto e segreto, può rovinare il mondo intero. Questa verità va seriamente considerata, ponderata, pesata.
COMANDAMENTO: Il Comandamento, o Comandamenti, sono la primaria, fondamentale, essenziale verità dell’uomo, di ogni uomo. Chi vive di essi, in essi, per essi, inizia a ricomporre la sua verità, diviene uomo. Chi invece si pone fuori di essi, li trasgredisce, si fa ogni giorno meno uomo, perché si corrompe nella sua natura. Poiché il fine della misericordia è quello di ridare all’uomo tutta la sua verità di origine, anzi di introdurlo in una verità ancora più grande, sublime, si comprenderà che nella trasgressione dei Comandamenti, non vi è misericordia. Anzi sono i Comandamenti del Signore la prima misericordia data da Dio perché l’uomo ritorni ad essere se stesso, ritorni ad essere vero uomo, liberandosi da ogni falsità.
Verità essenziale da ricordare è che i Comandamenti sono parte essenziale, sono il fine stesso dell’Alleanza del Signore con l’uomo. I comandamenti sono la verità dell’uomo che è tutta e sempre dalla verità di Dio, data nella creazione, manifestata nella Parola, sigillata nell’alleanza.
Possiamo chiudere questa prima scheda, ponendoci una domanda: vi potrà mai essere misericordia del Signore per l’uomo se l’uomo rifiuta la legge della misericordia che sono i comandamenti? Può l’uomo pensare di godere tutta la misericordia del Signore, ponendosi fuori, ribellandosi, negando che il vero bene dell’uomo è in queste Dieci Parole? Così possediamo già un punto fermo sul quale fondare la misericordia del Signore. Ma per noi, esso è un punto fermo o neanche noi crediamo in esso? La risposta è personale. 


[bookmark: _Toc452536671]11 Gennaio 
La disobbedienza è grave peccato di ingiustizia. L'uomo si fa signore della creazione per un uso non secondo verità.
[bookmark: _Toc452536672]MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO
CANTERÒ IN ETERNO LE MISERICORDIE DEL SIGNORE

La prima scheda terminava con una domanda, alla quale ognuno era obbligato a dare risposta interrogando la propria coscienza: crediamo noi che i Comandamenti sono il punto fermo, stabile, la roccia sulla quale si edifica l’edificio o la casa della divina misericordia? Abbiamo noi questo fermo convincimento che fuori dei Comandamenti c’è solo misericordia offerta, ma ancora non conquistata, non fatta sua vita dalla singola persona? Se non siamo avvinti a questa verità, è inutile proseguire nel cammino di ricerca e di identificazione della misericordia e degli atti storici delle misericordie del nostro Dio. 
CONVERSIONE: Tutta la Scrittura, Antico e Nuovo Testamento, è un invito incessante, un grido all’uomo da parte del Signore perché si converta, se vuole ritornare nella vita. Dice il Signore per mezzo del suo profeta Ezechiele: “Io non godo della morte di chi muore. Godo invece di chi si converte e ritorna nella vita”.  Ma cosa è la conversione?
La conversione è uscire, abbandonare, lasciare, prendere, assumere, accogliere. Si esce dalla via del male, si prende la via del bene. Si abbandonano i pensieri dell’uomo, si assumono i pensieri di Dio. Si lascia la verità di ieri si entra nella verità di oggi, quella attuale, che oggi la Parola ci chiede di fare nostra vita, nostra essenza, nostra forma di vita.
La conversione è spogliarsi della nostra mente, dei nostri desideri, della nostra volontà per rivestire la mente, i desideri, la volontà del nostro Dio e Signore, che ci ha comunicato in Cristo Signore e che ogni giorno riversa su di noi con una luce sempre più splendente per opera dello Spirito Santo. Gesù chiede la nostra conversione al Vangelo, ad ogni Parola da Lui proferita e annunziata. Senza conversione a Cristo, che è la misericordia del Padre, non sarà mai possibile gustare, vivere nella pienezza della divina ed eterna misericordia. Ma l’uomo oggi non vuole forse una misericordia senza Cristo e senza conversione alla sua Parola?
DIRITTO: Il diritto indica appartenenza, proprietà. Dice ciò che è di una persone e ciò che è dell’altra. È verità eterna: per diritto di creazione, di lavoro, di operazione, l’universo visibile e invisibile, angeli, astri, terra, animali, alberi, uomo, tutto è di Dio, tutto è sua proprietà. Dio mai si è spogliato di questo diritto per darlo agli uomini o agli angeli. Ad Angeli e Uomini ha fissato le regole, le modalità d’uso. Anche per il corpo, lo spirito, l’anima dell’uomo il Signore Dio ha stabilito le regole per un loro uso secondo la sua volontà. 
L’uomo non può fare del suo corpo ciò che vuole, del suo spirito ciò che vuole, della sua anima ciò che vuole. Neanche degli animali, delle piante, delle cose, dell’aria, del mare, delle acque può fare ciò che vuole. Tutto va usato secondo le sue regole divine, specificate di volta in volta dalla sua Parola, letta per noi e interpretata dal suo Santo Spirito.
Le prime e fondamentali regole d’uso di ciò che è del Signore – e tutto è del Signore, anche il corpo dell’uomo – sono i Comandamenti. Sono essi che dicono come usare noi stessi dinanzi a Dio, al tempo, all’uomo, alle cose, ai desideri, alla parola da proferire. La perfezione di queste regole e il loro compimento si trovano nelle Beatitudini, che devono sempre essere interpretate e aggiornate per noi dallo Spirito Santo. Fuori dei Comandamenti e delle Beatitudini non vi è diritto, ma abuso di tutto ciò che l’uomo usa, anche dell’aria che respira. La misericordia del Signore è tutta finalizzata al retto uso di tutto ciò che è Dio, che è di Dio, compreso l’uomo. Ma l’uomo oggi usa se stesso secondo le regole d’uso dettate dallo Spirito Santo?
DISOBBEDIENZA: La disobbedienza è il collocamento dell’uomo fuori delle regole d’uso che il Signore gli ha dato per l’osservanza di ogni suo diritto. Nella disobbedienza l’uomo non percorre una vita di vita, bensì di morte. Non progredisce nel bene, regredisce nel male. Non avanza verso la sua salvezza, ma galoppa verso la sua perdizione. Nella disobbedienza l’uomo si pone fuori della misericordia del suo Dio. Rifiuta la vita, la odia, perché si lascia governare dalla morte. La disobbedienza attesta che l’uomo è caduto dalla fede. È nel baratro della non fede, dell’incredulità, dell’idolatria, dell’immoralità, nella corruzione di tutto il suo essere.
La disobbedienza è grave peccato di ingiustizia, perché l’uomo si fa signore, proprietario della sua vita, della terra, del cielo, degli animali, delle piante, di ogni altro uomo, per un uso non secondo verità, ma secondo stoltezza, demenza, insipienza. Questa insipienza ai nostri giorni sta raggiungendo il sommo, l’apice della follia con la teoria del gender, che afferma che la stessa natura dell’uomo deve essere a gusto dell’uomo, privando la natura del suo diritto di farsi secondo la legge eterna che il Signore ha scritto per essa. Ma l’uomo oggi ha deciso di cancellare lo stesso Dio dalla sua vita e dalla sua storia. Quale misericordia potrà mai vivere verso gli altri, se non vive neanche la misericordia del rispetto della sua natura? È giusto che noi che siamo la luce del mondo e il sale della terra, riflettiamo sul diritto del Signore.
DOVERE: Il dovere è il rispetto del diritto di Dio su Dio stesso e su tutto ciò che Lui ha creato. Questo rispetto mai dovrà essere pensato dall’uomo, ma sempre da Dio. Le modalità del rispetto e quindi le forme del dovere, sono sempre rivelate all’uomo da Dio per lo Spirito Santo, perennemente illuminate secondo la loro perfetta verità. 
Oggi l’uomo ha cancellato il dovere. Ha abolito il diritto che viene da Dio. Ha creato da se stesso e per se stesso una lista sempre aggiornata di diritti in aperto contrasto, contraddizione, negazione, annullamento, del diritto universale di Dio verso se stesso e l’intera creazione.
La cancellazione del dovere crea un caos morale infinito nella società degli uomini. La misericordia dell’uomo verso l’uomo è nella osservanza più stretta dei doveri che sono legati ad ogni diritto che solo scaturisce dal Creatore e Signore dell’uomo e dell’universo. Viviamo con un uomo senza alcun dovere, ma ricolmo di ogni diritto anche disumano e antiumano: diritto all’aborto, al divorzio, all’eutanasia, alle unione contro natura, diritto ad ogni peccato e ogni trasgressione, diritto ad ogni ingiustizia, diritto ad ogni falsità. È evidente che in questo caos di immoralità non vi è alcuno spazio per la misericordia, il bene, l’amore.
ESPIAZIONE: La più grande misericordia dell’uomo verso l’uomo è nell’assunzione di ogni peccato dei fratelli per espiarli al posto loro in vece loro. Assieme al peccato si deve prendere ogni altra sofferenza, dolore, malattia, povertà, solitudine al fine di recare un qualche sollievo. 
Espiazione è fare propria ogni condizione miserevole dell’uomo sia materiale che spirituale in modo da ridare all’uomo la sua verità, sia verità fisica che verità spirituale e morale. Nell’espiazione l’altro diviene me stesso ed è questa la più alta misericordia che si possa vivere. Questa misericordia è propria di Dio. In Cristo Gesù, l’uomo è divenuto sua carne e suo osso e per questa assunzione ha potuto espiare dalla croce, offrendo la sua vita perché ogni peccato fosse perdonato, cancellato, purificato.
La nostra misericordia è sempre di espiazione, di assunzione dell’altro come nostre vero corpo, nostra vera vita, nostro spirito e nostra anima? Imitiamo Cristo Gesù in questa sua altissima misericordia per l’intera umanità? Quanto di egoismo vive in noi e quanta indifferenza e superficialità nelle relazioni anche di opere carità verso gli altri?
FALSITÀ: La falsità è portare se stessi fuori del principio della propria esistenza e sussistenza. Noi non siamo da Dio solo per creazione iniziale, come atto primo della nostra vita. Siamo da Dio per costituzione ontologia. Dio non ci ha creato per affidarci a noi stessi, in balia del proprio volere, desiderio, gusto, concupiscenza, peccato, ogni altro disordine veritativo e morale.
Il Signore ci ha creati legandoci indissolubilmente al suo essere, alla sua volontà, al suo amore, alla sua grazia, alla sua verità, alla sua giustizia, al suo diritto. Quando l’uomo esce da questo legame che è per l’eternità, entra nella falsità del suo essere, della sua vita, dei suoi pensieri, delle sue idee, dei falsi principi operativi della sua volontà. Questa falsità invade e pervade tutto il suo essere: spirito, anima, corpo. Invade e pervade ogni altra relazione con Dio, con i fratelli, con l’intera creazione. La falsità del suo essere dona falsità a tutto l’universo esistente. Nulla più viene salvato dalla verità. Oggi purtroppo stiamo gustando questi frutti amari che la falsità dell’uomo sta spargendo in tutta la creazione. Dalla falsità mai una sola opera di misericordia potrà essere compiuta. La falsità è inganno e menzogna dell’essere. 
FEDE: Fede è costruire, fondare, edificare, innalzare, stabilire la casa della propria vita esclusivamente e sempre nella Parola del Signore. Fede e Parola sono una cosa sola. Dove non vi è la Parola, lì vi è assenza di fede. Poiché è la Parola la legge che regola sia il dono che l’uso della misericordia di Dio, la vera, autentica misericordia del Signore mai potrà esistere dove la Parola non è posta sul candelabro per fare luce al nostro cuore e al nostro spirito.
Anche la misericordia dell’uomo verso l’uomo si può costruire, fondare, edificare, innalzare, stabilire solo ed esclusivamente sulla Parola del Signore. Vi potrà mai essere vera misericordia senza l’osservanza dei Comandamenti? Senza le Beatitudini la misericordia potrà mai essere perfetta? Se lo Spirito del Signore non ci rivela l’attualità di Comandamenti e Beatitudini possiamo noi amare allo stesso modo di Cristo Gesù, unico Modello e Maestro nell’amore?
Oggi a cosa si assiste nel mondo anche cattolico? Ad una dichiarazione di fede senza però alcun fondamento sulla Parola. Si crede in Dio, ma non nella Parola di Dio. Si crede in Cristo, ma non nel Vangelo di Cristo. Si crede nella Chiesa ma non come Ministra e Maestra della Parola. Si vuole una Chiesa amica dell’uomo, attenta alla soluzione dei problemi dell’uomo, ma non ad una soluzione secondo la Parola. Si vuole una Chiesa senza fede.
Se vuoi conoscere qual è il grado di perfezione della tua misericordia, puoi semplicemente chiederti: in che relazione si trova la mia fede con la Parola, lo Spirito Santo, la Chiesa?  La mia fede è puro sentimento, o ha radici profonde nella Parola? Conosco il Vangelo, lo medito, lo faccio quotidianamente mia vita? Vivi tanta misericordia per quanto Vangelo vivi.

[bookmark: _Toc452536673]12 Gennaio 
Fedeltà in Dio è l'obbedienza alla sua Natura. Dio non può essere se non Amore, Verità, Sorgente di Amore, Verità.
[bookmark: _Toc452536674]MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO
CANTERÒ IN ETERNO LE MISERICORDIE DEL SIGNORE

In questa terza scheda siamo chiamati a riflettere su alcune verità della nostra fede divenute oggi molto scomode per il mondo credente e spesso anche cancellate dallo stesso vocabolario teologico e morale di molti, perché ritenuti non più confacenti con la mentalità evoluta del nostro tempo e soprattutto con un pensiero ormai completamente ateizzato e autonomo da Dio. 
FEDELTÀ: Dio è Fedeltà. La Fedeltà in Dio è la sua obbedienza eterna alla sua Natura, al suo Essere, al suo Amore, alla sua Verità. Dio non potrà essere se non Amore, Verità, Bene, Sorgente di Amore, Verità, Bene sempre. 
Poiché è la sua Parola che dice il bene di ogni altro essere esistente, in quanto da Lui creato, Dio sarà eternamente obbediente alla sua Parola di creazione, mai disobbedirà ad essa. Sarà obbediente ad ogni altra Parola da Lui proferita come luce di sommo bene per l’uomo.
Una volta uscita dalla sua bocca, essa non potrà mai essere disattesa da Lui. La sua è una Parola alla quale Lui si è obbligato per l’eternità. Ci potrà essere allora misericordia in contraddizione, disattendendo e disobbedendo alla Parola? La Parola è legge eterna per il Signore, è legge eterna per l’uomo al quale essa è diretta. 
Ma anche l’uomo è chiamato ad essere purissima obbedienza alla sua parola. Una volta che ha detto sì al suo Dio, mai dovrà retrocedere dalla sua parola. L’ha detta. È obbligato in eterno alla fedeltà. L’uomo non obbedisce a Dio. Obbedisce alla parola di Dio. Obbedisce alla parola da lui detta a Dio ed è parola che accoglie di vivere ogni Parola a lui detta dal suo Signore. Come Dio è fedeltà, così l’uomo dovrà essere fedeltà. 
GIURAMENTO: Il giuramento è parola di Dio sulla quale Lui impegna tutto se stesso, senza più ritorno indietro. È parola che mai verrà meno. Verrebbe meno, se Dio potesse venire meno.  
Il giuramento è obbligo solennemente assunto dal Signore. A volte è un giuramento assoluto. Se è assoluto, questo giuramento obbliga sempre, per sempre. Mai potrà essere infranto. Il Signore ha giurato a Davide di dargli un re dal regno eterno. Può anche crollare il cielo e collassare la terra, la storia potrà anche essere stravolta e cancellata, il giuramento del Signore sempre attuerà quanto ha promesso. Molti sono i giuramenti assoluti fatti dal Signore.
Il giuramento che avviene nell’alleanza – tranne per quelle unilaterali alle quali il Signore ha impegno in modo assoluto solo se stesso -  è un giuramento condizionato. Dio si impegna solennemente ad essere la vita dell’uomo, a condizione che l’uomo rispetti la Parola, viva di Parola, per la Parola. Se l’uomo non rispetta il suo giuramento, Dio è obbligato a lasciare l’uomo nella sua morte, nel suo disastro, nella sua confusione, disperazione, non vita.
Poiché il suo amore è eterno e mai potrà venire meno, il Signore sempre invita l’uomo a ritornare, rientrare, riprendere il cammino nella Parola, per essere salvato. Se però l’uomo si ostina nella sua infedeltà alla parola data, il Signore lo dovrà abbandonare alla morte, che sarà fisica e spirituale, sarà nel tempo e anche nell’eternità. 
GIUSTIZIA: La giustizia è la Parola del Signore che dice all’uomo la verità del suo essere assieme alla verità dell’essere divino ed eterno di Dio, e di ogni altro essere da lui creato. 
La giustizia è il rispetto della verità di ogni essere, divino e umano, del Creatore e della creatura, delle cose, delle piante, degli animali. Non solo è rispetto, è anche aiuto perché ogni essere possa vivere la sua verità, nel caso l’avesse perdita, a ritornare in essa. 
La verità di ogni essere è anche il suo fine. Ogni essere creato porta in sé un fine. Se questo fine non viene rispettato si è ingiusti. Si rispetta il fine non usando mai l’essere creato al di fuori del fine per cui è stato creato. Questa regola vale per l’uomo, la donna, gli animali, le cose. 
Il fine dell’uomo e il fine della donna non sono lo stesso fine. Fare dell’uomo una donna o della donna un uomo, è alta ingiustizia. Non si rispetta il fine. Ma anche per le cose e gli animali, se non si rispetta il loro fine, o se ne dona uno differente e diverso, si pecca gravissimamente contro la giustizia, che sempre deve governare la creazione di Dio.
Sul piano soprannaturale questa regola vale anche per il Signore, per Cristo Gesù, per lo Spirito Santo, per la Chiesa, per ogni carisma e ministero. È ingiusto dare ad un carisma un fine diverso da quello voluto dallo Spirito Santo. Così è sommamente ingiusto privare un ministero del suo carisma dettato dallo Spirito Santo in favore di un fine pensato e voluto dall’uomo. In questo campo le ingiustizie non si contano. Esse sono infinite. 
GIUSTO GIUDIZIO: Definire il giusto giudizio di Dio è semplice: è dare a ciascuno il suo frutto, il frutto da lui maturato. Una verità che quasi tutti noi abbiamo dimenticato vuole che il giusto giudizio di Dio non sia di ferendae sententiae, ma sia invece di latae sententiae. “Se ne mangi, muori”. La sentenza è già pronunciata. Il giusto giudizio del Signore è già emesso.
Se vuoi la vita eterna, osserva la mia parola. Sentenza già emessa. Se vuoi trovare misericordia, vivi di misericordia. Se vuoi che il Signore provveda per te, cerca il regno di Dio e la sua giustizia. Se vuoi che la tua casa duri in eterno, costruisci sulla roccia della mia parola.
Ognuno gusta il frutto che ha scelto di produrre. Oggi invece si è abolito il giusto giudizio. Si vive da oziosi e si pretende avere la scienza. Si cerca la droga e si vuole stare bene in salute. Si trascura il comandamento e si pretende la benedizione del Signore. Si distrugge il matrimonio e si vuole che i figli non subiscano danni irreparabili. 
La misericordia del Signore ti avverte: “Se ne mangi, muori”. Ti avverte prima. Tutta la Parola del Signore è un avvertimento all’uomo: “Ti poni fuori della Parola, non avrai nessuna vita”. Anche l’uomo se vuole essere misericordioso, prima di tutto deve produrre ogni frutto di vita, in secondo l’uomo deve avvisare i suoi fratelli che vive chi produce frutti di vita e muore chi produce frutti morte. Mentre noi inganniamo il mondo dicendo, sostenendo, affermando, insegnando che ogni frutto di morte sarà trasformato dal Signore in frutto di vita.
GRAZIA: Grazia è ogni aiuto soprannaturale e celeste dato all’uomo in Cristo, dal Padre, per opera dello Spirito Santo, mediante la mediazione della Chiesa, perché ritorni nella sua verità e in essa viva e cresc per tutti i giorni della sua vita.
Tutto è grazia, tutto è dalla grazia, tutto è per grazia. Grazia è la creazione. Dio ha voluto comunicare la sua vita. Grazia è anche avere fatto l’uomo a sua immagine e somiglianza. Grazia è il perdono e la misericordia. Grazia è ogni gesto di amore. Grazia è il perdono dopo il peccato. Grazia è il dono che Dio fa di se stesso a noi. Grazia è Cristo e il suo mistero di salvezza. Grazia è il dono dello Spirito Santo e quanto Lui opera per la nostra giustificazione e santificazione. Grazie è il dono della Madre di Gesù come nostra madre. Grazia è la Chiesa e i  sacramenti che essa amministra. Grazia è ogni ministero e carisma. Grazia è anche ogni opera buona che il cristiano produce. Ogni bene che l’uomo è o fa è solo per grazia.
La grazia attesta e rivela che tutto discende dall’Alto, dal Padre dei Cieli, per Cristo nostro Signore, per opera dello Spirito Santo, nella mediazione della Chiesa. Il cristiano è dalla grazia, ma anche è uno che deve mediare la grazia. Se lui non la media, non la produce, non la fruttifica, o meglio non trasforma in frutto da dare agli altri, la grazia ricevuta, lui è responsabile in eterno davanti al Signore. Ha privato il mondo di un frutto necessario per la sua vita. 
INDULGENZA: Cristo Gesù, la Madre sua, i Santi e i Beati del Cielo, hanno prodotto un frutto che in teologia viene chiamato merito. Questo frutto, che si chiama il tesoro della Chiesa, dalla Chiesa viene distribuito ai suoi figli che ancora non hanno concluso il loro pellegrinaggio verso il regno eterno di Dio, per la cancellazione della loro pena temporale dovuta ai peccati.
La Chiesa distribuisce questo frutto attraverso le indulgenze, che possono essere parziali o plenarie. Le indulgenze parziali estinguono parte della pena. Le indulgenze plenarie le estinguono per intero. Perché si possa attingere al tesoro della Chiesa, vengono richieste delle condizioni: la confessione sacramentale, una preghiera secondo le intenzioni del sommo pontefice, un desiderio forte di emendare la propria vita. 
Attraverso le indulgenze si manifesta e si rivela la perfetta comunione che regna nell’unico corpo di Cristo. Si è gli uni dagli altri, gli uni per gli altri. Questa comunione deve essere forma, stile, essenza della vita cristiana. Deve essere anche indulgenza per i debiti materiali contratti. Anche l’estinzione di un debito, o un aiuto economico per risollevare una persona, dovrebbe essere considerato via per acquisire l’estinzione dei debiti spirituali. Anche perché la Parola del Signore afferma che è l’elemosina che espia i peccati.
INFERNO: L’inferno è la scelta dell’uomo di vivere senza Dio nel tempo, lontano dalla sua Parola, dalla sua verità, dalla sua luce, dalla sua giustizia, dal suo amore. 
Questa scelta se non viene abolita con il pentimento, la conversione, il ritorno dell’uomo nella sua verità di natura che è Dio, diventerà scelta eterna, dal momento che l’uomo potrà convertirsi e pentirsi efficacemente solo mentre è in vita. Con la morte finiscono tutti gli atti storici dell’uomo e si entra nell’eternità, così come si è: giusti o ingiusti, salvati o dannati. Oggi l’inferno è stata dichiarato chiuso. Si insegna che la misericordia del Signore abbraccerà ogni uomo. Questa falsità è distruttrice di tutta la rivelazione. La misericordia è nel pentimento. 

[bookmark: _Toc452536675]13 Gennaio 
Se la vita non è da Dio nel tempo, non potrà essere da Dio nell’eternità. Sarà in eterno nella morte, per la morte.
[bookmark: _Toc452536676]MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO
CANTERÒ IN ETERNO LE MISERICORDIE DEL SIGNORE

Man mano che entriamo nella trattazione delle voci, anche se per sommi capi, rimanendo nella più pura essenzialità, si fa ben chiaro che la misericordia del Signore non è quella che noi pensiamo: una coperta che copre ogni peccato dell’uomo, tutti i suoi vizi, le sue nefandezze e abomini, tutte le trasgressioni della Parola, tutte le sue ribellioni e disobbedienze. 
La misericordia del Signore è dono che deve rifare l’uomo, lo deve ricostruire nuovo, anzi nuovissimo, ad immagine di Cristo Signore. Ecco il fine della misericordia: creare l’uomo in tutto simile all’immagine del Figlio Eterno del Padre, capace di farsi dono con tutto se stesso al Padre celeste per la redenzione dell’umanità, per manifestare nel tempo tutta la potenza dell’amore di Dio per l’uomo. La misericordia come la intende il Signore è ben altra cosa.
MALEDIZIONE: Con il peccato, l’uomo si dice male, si fa male nel suo essere e di conseguenza nel suo operare. Non è Dio che fa male l’uomo, che lo dice male. Dio è somma bontà e mai potrà dire un solo uomo male e mai lo potrà fare.
Dio però avverte l’uomo. Se ne mangi, ti fai male. Se non cammini nella sua Parola, ti rovini la natura. Con la natura rovinata, non potrai più fare il bene. Ti sei fatto male nella natura, farai naturalmente il male.
Cosa è allora la maledizione? La scelta dell’uomo di farsi nella sua natura male, farsi cioè in modo contrario a ciò che Dio lo aveva fatto. Dio ha fatto l’uomo bene per il bene. L’uomo si fa essere male per il male. Perché l’uomo passi dall’essere male all’essere bene, non basta più la sua volontà. Occorre la potente grazia di Dio, che sarà data in Cristo Gesù, nello Spirito Santo, per la mediazione della Chiesa.
MORTE: La morte è disgregazione prima, separazione dopo. Con il peccato, con la trasgressione, la volontà di prendersi la vita nelle proprie mani, separandola da Dio, avviene la prima morte. L’uomo muore a Dio, alla sua grazia, alla sua verità, alla sua luce. 
Questa morte, o separazione da Dio, produce nell’uomo la separazione di tutte le sue facoltà spirituale. L’anima che è morta a Dio non è più in grado di vivificare il corpo e lo spirito. Lo spirito non vivificata dall’anima entra in una vera disgregazione e separazione dei suoi elementi: ogni suo elemento procede per se stesso, senza gli altri, mentre la vita dello spirito è dalla comunione di tutte le sue facoltà. La mente va per se stessa. I pensieri cammino senza più guida. La volontà si orienta verso il male. La razionalità è mal funzionante. È il disastro.
L’uomo si è voluto fare male, agisce male, opera male. Anche il suo corpo viene dominato dalle passioni non può governate dalla virtù. Il vizio lo avvolge e lo consuma. Alla fine avviene anche la morte fisica, quando l’anima esce dal corpo. La morte fisica si consuma nella decomposizione e corruzione dello stesso corpo. Riorna nella polvere del suolo.
Se la morte dell’anima, dello spirito, del corpo non ritorna in vita con il pentimento e la conversione, opera della grazia che il Padre dona all’uomo per Cristo Signore, la morte diverrà morte eterna. Sarà la dannazione, la disperazione, il dolore infinito. L’uomo sarà nel male eterno. Ha fallito tutta la sua vita. 
NON ASCOLTO: Il Signore dice all’uomo la via della vita e la via della morte, quella della benedizione e l’altra della maledizione, quella che conduce in Paradiso e l’altra che porta all’inferno. Ma l’uomo pensa che Dio parla vanamente e non ascolta.
Il non ascolto non è però un semplice non ascolto. Il non ascolto è il frutto di strategie perverse, sataniche, diaboliche, infernali. Il non ascolto non viene mai presentato come pura disobbedienza. Spesso come necessità di vita, esigenza dell’essere, urgenza per raggiungere un fine ben preciso. Mille altre sono le diavolerie inventate per giustificare il non ascolto.
Al Signore non interessano le diavolerie nostre. A Lui interessa una cosa sola: che tu rimanga nella sua Parola. I motivi per non ascoltare possono essere anche diecimila. La verità rimane sempre una: “Se ne mangi, muori”. Anche il Figlio di Dio fu tentato perché non ascoltasse il Padre e lo fu con adduzione di motivi nobilissimi. Lui però non cadde. 
Oggi la diavoleria più sconvolgente è stata inventata dai teologi sia dommatici che moralisti e sia anche dagli interpreti della Scrittura Santa. L’invenzione ha dello sconvolgente. Contro ogni verità storica, contro ogni testimonianza della cronaca quotidiana, si afferma che siamo tutti salvi. In nome di questa diavoleria non si distrugge solo la Scrittura, si distrugge la storia e la cronaca che infallibilmente attestano che l’uomo è nella morte, perché senza Parola, senza ascolto, senza relazione con la vera rivelazione del nostro Dio.
OBBEDIENZA: L’obbedienza è ascolto per la vita, per il bene, la verità dell’uomo. L’obbedienza appartiene alla struttura di ogni essere creato. Con una differenza: gli esseri inanimati obbediscono naturalmente al loro Signore e Creatore. All’uomo, a motivo della struttura spirituale del suo essere, è chiesto di obbedire attraverso un atto della sua volontà.
All’uomo è chiesto di volere obbedire. Ma cosa significa per l’uomo volere obbedire? Significa una cosa semplice: riconoscere e di conseguenza accogliere che la sua vita non è stata da Dio solo al momento della creazione. Essa è da Dio. È nel tempo, per tutto il tempo ed è nell’eternità. Se la vita non è da Dio nel tempo, non potrà essere da Dio neanche nell’eternità. Ma se la vita non è da Dio, essa è vita nella morte, per la morte.
Ecco cosa dice il Signore: “Ascolta, uomo. Tu sei da Dio. Non sei da te. Non sei dalla creature. Non sei dagli Angeli. Non sei dai demòni, non sei dagli altri uomini. Sei da me”.
La più grande testimonianza che Gesù ha lasciato agli uomini è il suo essere stato sempre dal Padre, per il Padre. Questa è la vera obbedienza: Essa da Dio, per Lui, sempre.
Oggi la tentazione vuole che siamo dagli uomini per gli uomini, anzi per una sola categoria di uomini: per i poveri dai poveri. A noi è chiesto di essere da Dio per Lui. Poi è il Signore che ci fa per gli altri, mai però dagli altri. Cristo è stato sempre dal Padre.
ORACOLO: L’oracolo è una parola solenne del Signore, una parola nella quale Lui impegna tutto se stesso. È una forma d giuramento.  Una volta proferita, mai più da Lui sarà ritrattata.
L’oracolo del Signore rivela il bene e il male che è dinanzi all’uomo. Dice spesso il presente, ma anche il futuro immediato e remoto. Tutta la storia della salvezza è tratteggiata dagli oracoli del Signore. Nessuno di essi è mai caduto a vuoto.
Essendo gli oracoli parola solenne del Signore, parola uscita dal suo cuore, è necessaria una speciale illuminazione dello Spirito Santo per penetrare nella loro verità. Per lo Spirito del Signore vengono proferiti, per lo Spirito del Signore anche compresi.
Chi vuole conoscere la verità di tutti gli oracoli di Dio, sempre si deve lasciare illuminare dallo Spirito del Signore. Poiché tutti gli oracoli sul Messia del Signore, si sono compiuti nel Nuovo testamento, in Cristo, senza il Nuovo Testamento, l’Antico rimane un libro oscuro, senza luce. Il Nuovo Testamento è la luce che illumina tutto l’Antico e lo fa parlare di purissima verità.
Essendo la misericordia del Signore frutto degli oracoli del Signore, è necessario che tutti gli oracoli vengano conosciuti, perché solo in essi è contenuta la verità del grande amore di Dio.
PARADISO: Il paradiso è intima comunione eterna con il nostro Dio e Signore. Questa comunione eterna è un dono. Non è però un dono assoluto. È un dono condizionato. La condizione richiede che l’uomo vive di comunione con Dio, nella sua verità, anche sulla terra. Si vive di comunione con Dio sulla terra, si vivrà anche nell’eternità. Si muore separati dalla comunione con Dio, perché la morte ci trova nel peccato mortale, si è esclusi dalla comunione per l’eternità. Cosa è allora il Paradiso?
È il frutto che la misericordia del Signore dovrà produrre in noi sulla terra in modo che lo possiamo poi gustare per l’eternità. Il fine della misericordia del Signore è solo questo: gustare Lui oggi per gustarlo eternamente nel suo paradiso. Il pensiero nefasto che regna nella Chiesa e nel mondo dice e insegna che oggi possiamo gustare il peccato, la morte, i vizi, le trasgressioni, ogni nefandezza, ma poi domani, sempre per misericordia del Signore gusteremo Dio per l’eternità. Nulla è più stolto e più insano di questo pensiero. Esso annulla tutta la rivelazione. Vanifica la morte di Cristo. Rende vana ogni opera dello Spirito Santo, che è finalizzata solo alla creazione dell’uomo nuovo sulla terra, oggi, nella nostra storia.
PAROLA: È quanto Dio dice, rivela, giura, promette, profetizza, attesta, testimonia. Essa dice il bene e il male, la vita e la morte, la verità e la falsità, la luce e le tenebre. Essa indica qual è la via della gioia e quale la via della tristezza, come si giunge in Paradiso e come si finisce l’inferno per l’eternità. Tutto è dalla Parola del Signore.
Nella Parola di Cristo Gesù, la Parola del Padre, dell’Antico Testamento, trova la sua perfezione. Nella Persona Cristo, nel suo mistero, trova invece tutto il suo compimento. Nulla il Padre deve più compiere di tutte le sue promesse antiche. In Cristo tutto ha compiuto. Nulla il Padre più ci deve rivelare del suo amore. In Cristo non solo ce lo ha rivelato in tutta la potenza del suo mistero di salvezza, ce lo ha dato anche tutto. 
Ora è il momento del cristiano. A lui è stato affidato il compito di dire tutta la Parola di Gesù e di manifestare tutto il suo amore, senza tralasciare nulla di esso. È questa la missione del Cristiano: dire al mondo tutta la Parola di Cristo, manifestare, dare, avvolgere il mondo con tutto l’amore di Cristo Signore. Infondo la missione del cristiano è una sola: dire Cristo, divenendo Cristo. Mai si potrà dire Cristo, se non si diviene Cristo. Dire e dare Cristo da Cristo. 

[bookmark: _Toc452536677]14 Gennaio 
Se un cristiano vuole odiare un uomo, basta che lo privi della luce della Parola. Non vi è peccato più grande.
[bookmark: _Toc452536678]MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO
CANTERÒ IN ETERNO LE MISERICORDIE DEL SIGNORE

Dire e dare Cristo da Cristo è il compito consegnatoci dalla misericordia del Padre. A chi si deve dire e dare Cristo? Ad ogni uomo. È obbligo evangelico. Gesù dice che lui è venuto per i peccatori: per dare loro la verità della salvezza, per ricondurli tutti a Dio. Stornare lo sguardo dai peccatori, demonizzarli, per rivolgere l’attenzione ad altre categorie di persone, non è secondo lo stile di Gesù. Lui è morto per i nostri peccati ed è risorto per la nostra giustificazione. Questa è la grande opera di misericordia affidata da Gesù Signore ai suoi discepoli. 
PENA: Ogni uscita dalla nostra fondamentale, creaturale verità, oltre che colpa contro Dio che solo lui può perdonare, produce anche un danno.  Per la colpa si chiede perdono al Signore, nel pentimento e nel proponimento di non peccare più. Il danno va riparato, va pagato. Questa è la pena dovuta ai peccati. La riparazione avviene attraverso le opere sia di misericordia corporali che spirituali. L’elemosina è l’opera indicata dal Signore per l’espiazione dei peccati.
Se tutte le pene temporali non vengono espiate mentre si è in vita, si devono espiare in purgatorio. Tra l’espiazione della terra e quella del purgatorio non vi è alcun confronto. Meglio sopportare tutte le sofferenze di questa terra, meglio spogliarsi di ogni ricchezza che ci appartiene e farne elemosina al fine di espiare le nostre pene, che solamente transitare attraverso il purgatorio come via obbligata per giungere in Paradiso.
Poiché non vi è sulla terra un solo uomo che non pecchi, tutti dobbiamo consegnarci alle opere di misericordia, perché siano purificate le nostre pene, i danni che abbiamo causato alla verità di Dio e dell’intera creazione. Chi vive di misericordia otterrà misericordia. Poiché tutti abbiamo bisogno di misericordia sia per il corpo che per l’anima, dobbiamo fare della nostra vita una sola, ininterrotta opera di misericordia. Se moriamo da nemici di Dio, allora la pena sarà eterna, ma anche non serve per espiare. Serve per dannare l’uomo. 
PENITENZA: La penitenza è quell’abbandono doloroso del male nel quale siamo precipitati a causa dei nostri peccati, fino al raggiungimento della perfetta liberazione non solo dal vizio e dal peccato mortale, ma anche dai più piccoli e insignificanti peccati veniali.
Questa sofferenza legata alla liberazione dal male e alla conquista del vero bene, dura per tutta la vita. Sempre dobbiamo farci violenza per uscire dal male, ma anche per non ricadere in esso. È penitenza anche camminare di verità in verità, di parola in parola, di conoscenza in conoscenza. Si lascia ciò che è vecchio, che non appartiene più allo Spirito Santo, perché di ieri, e ci si incammina nella pienezza della sua verità.
La vera penitenza è quella durissima lotta finalizzata alla sottomissione della carne allo spirito e dello spirito all’anima, e di tutto l’uomo a Dio. Noi militiamo in una carne ribelle, ribelle allo spirito e all’anima, ma anche in uno spirito e in un’anima che sono ribelli a Dio. La penitenza è questa sottomissione. Quando si giunge alla perfetta sottomissione a Dio? Mai su questa terra. Sappiamo che Gesù fu tentato di sottrarre la sua volontà al Padre suo non solo nel deserto, ma ogni giorno della sua missione, nell’ultima ora nell’Orto degli Ulivi ed anche sulla croce. La sua lotta terminò nel momento in cui ha reso lo spirito al Padre.
Senza una vita di vera penitenza. Mai si potrà esercitare la vera misericordia. Ce lo impedisce il peccato. Ci ostacolano i vizi. Con il costo di un solo vizio si potrebbe salvare la vita a tante persone. Invece il costo di un solo vizio priva la comunità di beni a volte necessari e urgenti.
PENTIMENTO: Il pentimento è ribrezzo per i peccati commessi e insieme desiderio di non offendere più il Signore. Senza il pentimento nessuno mai potrà accedere alle sorgenti della misericordia del Padre. Essa è tutta a nostra disposizione. Il mancato pentimento ostruisce la via perché la si possa fare tutta nostra. 
Si vede il male, lo si detesta, si desidera ardentemente non averlo mai commesso, si prende la decisione forte e risoluta di non più commetterlo. Solo questo pentimento è perfetto. Tutti gli altri sono imperfetti. Con il peccato si è offeso il Signore, degno solo di amore. Si è offeso il nostro Creatore, Redentore, Dio, il nostro Salvatore potente. 
Per comprendere cosa sia il vero pentimento, ci lasceremo aiutare da Davide: “Pietà di me, o Dio, nel tuo amore; nella tua grande misericordia cancella la mia iniquità. Lavami tutto dalla mia colpa, dal mio peccato rendimi puro. Sì, le mie iniquità io le riconosco, il mio peccato mi sta sempre dinanzi. Contro di te, contro te solo ho peccato, quello che è male ai tuoi occhi, io l’ho fatto. Aspergimi con rami d’issòpo e sarò puro; lavami e sarò più bianco della neve. Distogli lo sguardo dai miei peccati, cancella tutte le mie colpe. Crea in me, o Dio, un cuore puro, rinnova in me uno spirito saldo” (Cfr. Sal 51 (50), 1-21). Si aprono le porte della misericordia. 
PERDONO: Il in Dio non è solo cancellazione della colpa e remissione della pena. Questa è solo la prima parte del perdono. In Dio il perdono è soprattutto ricollocamento dell’uomo nella sua verità, perduta a causa della sua trasgressione. Anche in questo caso è giusto lasciarsi aiutare dalla Scrittura e in modo particolare dal padre del figlio minore che aveva lasciato la sua casa, rinnegando il padre e partendo per un paese lontano. 
Il figlio minore, nella terra della sua miseria spirituale e fisica, si pente: “Allora ritornò in sé e disse: “Quanti salariati di mio padre hanno pane in abbondanza e io qui muoio di fame! Mi alzerò, andrò da mio padre e gli dirò: Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere chiamato tuo figlio. Trattami come uno dei tuoi salariati”. Si alzò e tornò da suo padre”. Se il figlio si era dimenticato del Padre e lo rinnegato come Padre, il Padre mai gli ha tolto la dignità di figlio: “Quando era ancora lontano, suo padre lo vide, ebbe compassione, gli corse incontro, gli si gettò al collo e lo baciò. Il figlio gli disse: “Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere chiamato tuo figlio”. Ma il padre disse ai servi: “Presto, portate qui il vestito più bello e fateglielo indossare, mettetegli l’anello al dito e i sandali ai piedi. Prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo e facciamo festa, perché questo mio figlio era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato”. E cominciarono a far festa” (Lc 15,17-24). È questa la grandezza del perdono del nostro Dio.
Non solo Dio perdona così, ha dato anche suo Figlio, il suo Unigenito Eterno, come vittima di espiazione per i nostri peccati. Vi è misericordia più grande? Il cristiano entra nella vera misericordia di Dio quando si offre al Padre come vittima per l’espiazione dei peccati.
PREMIO: La salvezza è togliere un uomo dalle tenebre e condurlo nella luce. Chi deve togliere dalle tenebre e portare nella luce di Cristo, che ora è luce del cristiano, è il Padre dei cieli. Il Padre toglie dalla tenebre, ma solo per dare queste anime come premio a Cristo e alla sua Chiesa. Cristo con il suo sacrificio ha meritato il mondo intero. 
Al merito di Cristo per essere efficace, operativo, si deve aggiungere il merito della Chiesa e quale dovrà essere il merito della Chiesa? La consegna di se stessa al Padre allo stesso modo di Cristo Gesù. Nella Chiesa ogni cristiano deve lasciarsi fare dal Padre celeste olocausto di redenzione, salvezza, espiazione. Facendosi questo olocausto, il Padre toglie anime al principe di questo mondo e le consegna alla Chiesa, perché le conduca ai pascoli del cielo.
“Ti darò in premio le moltitudini”. Questa la promessa fatta a Dio a Cristo. Oggi Cristo è la sua Chiesa, perché la Chiesa è il corpo di Cristo nella storia. Nessuna anima il Padre ci dona, se noi non diamo noi stessi a Lui. Un dono per un dono. Noi ci diamo interamente a Lui, in Cristo, come Cristo, il Padre ci dona le anime perché noi le conduciamo a Cristo e nel nome di Cristo le nutriamo di vita eterna. La nostra misericordia non è verso gli uomini. È verso il Padre celeste. È a Lui che si deve dare l’intera vita. Questa opera di misericordia Lui ci chiede. 
PROFEZIA: La profezia è la Parola che Dio fa giungere dal suo cuore a noi attraverso un suo strumento umano, che si chiama profeta, cioè colui che parla in nome del Signore.
Il dono della sua parola è l’opera grande della misericordia del Signore. Infatti la Parola del Signore illumina tutto il passato storico ed anche eterno. Non solo ci illumina dal momento della creazione, ma anche prima della creazione. Ci manifesta verità e falsità del nostro presente. Ci dice quale sarà il nostro futuro sia sulla terra che nel cielo. 
La Parola di Dio è luce perenne, divina, eterna che dovrà illuminare l’uomo senza alcuna interruzione. Chi ama l’uomo lo illumina con la Parola di Dio, annunziata nella sua interezza, globalità, totalità. Chi non illumina l’uomo con la Parola, non lo ama. È privo della misericordia primaria, perché la prima misericordia è la luce della Parola.
Se un cristiano vuole odiare un uomo, non deve fare nulla di nulla. Basta che lo privi della luce della Parola e lo nutra di falsità e menzogne della terra. Non vi è peccato più grande. 
PROMESSA: La promessa in Dio a volte è assoluta, altre volte è condizionata. È assoluta nella promessa unilaterale. Dio promette di non mandare più il diluvio sulla terra. Dio promette di dare ad Abramo le terra di Canaan. Dio promette di Salvare l’uomo per mezzo del suo Messia. Dio promette – fu questa la prima promessa – che la donna e la sua stirpe avrebbero schiacciato la testa al serpente. Molte sono le promesse unilaterali di Dio.
Tutte le promesse legate all’Antica e alla Nuova Alleanza, sono promesse bilaterali e quindi condizionate. La promessa di protezione, aiuto, difesa, dono di ogni altro bene è condizionata all’obbedienza ai Comandamenti. Anche le Beatitudini sono promesse condizionate. Possiede la terra chi è povero in spirito. Vedrà Dio chi è puro di cuore. Otterrà misericordia chi è misericordioso. Andrà nel regno dei cieli chi osserva la Parola di Gesù. Quando la promessa è condizionata, anche la misericordia è condizionata.

[bookmark: _Toc452536679]15 Gennaio 
La misericordia del cristiano è Cristo, che per lo Spirito, nel suo corpo che è la Chiesa vive tutto nel cristiano.
[bookmark: _Toc452536680]MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO
CANTERÒ IN ETERNO LE MISERICORDIE DEL SIGNORE

SODDISFAZIONE: La soddisfazione rivela che la trasgressione ci rende colpevoli di una colpa e di una pena che nessun uomo potrà mai espiare. E tuttavia l’espiazione, o la soddisfazione, è necessaria, obbligatoria, altrimenti la verità di Dio è compromessa in eterno. Essa è stata violata, ma non riparata. È stata infranta, ma non più rimessa in ordine. C’è una ferita in Dio e nella creazione inguaribile. Il Figlio di Dio si fa uomo e con la sua morte soddisfa per il debito contratto e anche ripara ogni ferita in Dio e nella sua creazione. Questo dottrina è mirabilmente trattata ed esposta nel Cur Deus Homo di Anselmo d’Aosta.
Il peccato offende gravissimamente il Signore. Non è un fatto puramente umano. Esso trascende l’umano, entra nel divino e ne attenta l’onore, la dignità, la santità, la gloria, la signoria. Cristo Gesù chiede ad ogni suo discepolo di divenire in Lui olocausto per riparare le offese che ogni giorno sono un vero attentato alla dignità del nostro Dio.
Per poter esaudire questa richiesta di Gesù, prima di ogni altra cosa dobbiamo vivere noi senza peccato. Il peccato non va conosciuto né nella forma grave o di morte e né in quella lieve di indebolimento delle nostre forze di riparazione e di espiazione. In secondo luogo per essere vere vittime di espiazione e di soddisfazione, veri strumenti della più grande gloria di Dio, dobbiamo fare della nostra vita un dono puro, santo, immacolato, senza alcuna macchia al Signore. Se il cristiano non diviene in Cristo vero espiatore dei peccati dei suoi fratelli, la sua misericordia è ben misera. Ancora non ama il suo Signore e neanche ama i suoi fratelli. Ancora non conosce cosa è la vera misericordia di Gesù Signore.
TESTAMENTO: Il Testamento è il Patto tra Dio e l’uomo sigillato con il sangue. Il Testamento è sempre condizionato. Dio si obbliga ed anche l’uomo si obbliga. L’Antico Testamento è sigillato con il sangue dei capri e dei vitelli. Il Nuovo invece con il Sangue di Gesù Signore. nell’Antico Testamento il sangue veniva asperso sull’altare e sul popolo. Nel Nuovo Testamento il Sangue di Cristo è bevuto. Si beve il sangue per divenire Vita di Cristo nel mondo.
Ecco la vera condizione del Nuovo Patto: si beve il Sangue del Figlio dell’Altissimo per essere nella storia sua vita, sua luce, sua verità, suo amore, sua redenzione, sua salvezza. Se questo non avviene il sangue è bevuto vanamente. Il Patto viene rinnovato senza alcuna efficacia di salvezza. Nel Nuovo Patto nulla è finalizzato alla Persona di chi lo contrae. Tutto invece è orientato a trasformare la Persona in vita di Cristo per portare salvezza in questo mondo.
Il Nuovo Patto deve condurre colui che lo contrae alle totale immolazione di se stesso alla volontà del Padre, perché il Padre per mezzo di questo olocausto d’amore, possa ritenere espiato il peccato del mondo, cancellandolo e donando ad ogni uomo la dignità di veri figli adottivi, rigenerandoli e rendendoli partecipi della sua divina natura. Il Nuovo Patto ci fa persone per gli altri, persone per la redenzione del mondo, persone per l’espiazione di tutti i peccati della terra. È nel Nuovo Patto che si diviene persone dalla vera misericordia. 
VERITÀ: Dio è Verità. La Verità in Dio è la sua stessa natura, che è Bene eterno, infinito, perfetto. In Dio Verità e Amore sono una stessa cosa. Per questo motivo essi sono inseparabili, indivisibili, non scindibili. Chi separa verità e amore, si inabissa in una falsità e menzogna che sono distruttrici del suo stesso essere, della sua natura.
Oggi è questo il male che sta divorando il mondo: si è irrimediabilmente separato l’amore dalla Verità, l’amore dal Bene Eterno, dalla Sapienza Eterna, dalla Luce eterna. Così agendo si è trasformato l’errore, il vizio, il peccato, la trasgressione, la falsità, la menzogna in amore, in bene. Altra cosa nefasta che si è realizzata è stata quella di separare l’amore vero dal suo fine. E l’amore vero è sempre orientato a dare vita, sia vita fisica che vita spirituale.
Quando il fine è cancellato dalla volontà dell’uomo, allora ogni amore è peccaminoso, perché è atto di egoismo. Il fine è verità eterna dell’amore. Dio non vive chiuso nel suo amore, altrimenti non sarebbe amore. Dio ama perché è datore di vita, di ogni vita. Cristo Gesù ama perché è morto per dare la vita eterna ad ogni uomo.
La Chiesa è mandata nel mondo per dire, rivelare, annunziare, manifestare la verità dell’amore di Dio e dell’uomo, di Cristo Gesù e di se stessa. Quanto vale per la Chiesa vale anche per il cristiano che della Chiesa è corpo, cellula, membro.  Ma oggi è proprio il cristiano che ha separato l’amore dalla verità, dai Comandamenti, dalla Parola. Lo ha separato semplicemente e puramente da Cristo e da Dio. Lo ha privato della sua sorgente eterna. O la Chiesa prende in mano la sua missione, o per il mondo si apriranno giorni di immensa tenebra. Vivere la verità di Cristo è la vera opera di misericordia richiesta alla Chiesa e al cristiano.
VITA: La vita è solo Dio. Dio è vita vera, eterna, vita che non muore, che mai è iniziata e mai finirà. Dio chiede all’uomo di accogliere il suo invito, la sua proposta: vivere oggi sulla terra e domani nell’eternità tutta la sua vita. Come? Divenendo una cosa sola con Cristo Gesù.
Viene annunziato Cristo, si chiede di essere con Lui un solo corpo. La vita vera che è Lui, diviene vita del cristiano, ma sempre in Cristo, per Cristo, con Cristo. L’alimento di questa vita sono i sacramenti ricevuti secondo verità in pienezza di fede e amore e la Parola che diviene l’alimento dei nostri pensieri, del nostro cuore, della nostra volontà. 
Senza la Parola accolta come unica nostra luce sulla quale dirigere i nostri passi e senza la grazia che diviene forza irresistibile per trasformarci in vita di Cristo Signore, nessuna vita vera potrà sgorgare dal nostro spirito, dalla nostra anima, dal corpo.
Nessuno pensi di entrare nel mistero della vita vera fuori del corpo di Cristo che è la Chiesa. È il Corpo di Cristo il sacramento e il luogo della vita. Chi si pone fuori del corpo di Cristo, che è la sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, è tagliato dalla sorgente e dal luogo della vera vita. Potrà anche osservare i dettami della coscienza, ma rimane sempre privo di quella vita eterna che è vera partecipazione della divina natura e sublime figliolanza adottiva con il Padre.
VOLONTÀ: L’uomo è stato creato da Dio a sua immagine e somiglianza. Nulla in Dio è per costrizione. Tutto in Lui è dalla sua volontà, governata dalla divina ed eterna saggezza, che muove Dio ad essere fonte perenne di vita per la sua creazione, anche se secondo differenti gradi e forme. Come Dio viene all’uomo per volontà, così l’uomo deve andare a Dio per volontà.
All’uomo è chiesto di volere Dio, volere il suo Creatore, volere il suo Datore di vita. Dio si dona come vera vita. Se l’uomo non vuole accogliere Dio come sua vita, come sua sorgente perenne della sua vita, precipita nella morte. Come accoglie l’uomo Dio e la sua vita, Dio e la vita che sorga da Lui come un fiume perenne? Accogliendo la sua Parola, il suo Comando, i suoi Comandamenti, le sue Beatitudini, il suo Vangelo, non però letto e interpretato a suo gusto e consumo, ma sempre sigillato nel suo cuore dallo Spirito Santo. L’atto di volere la Parola non è un atto compiuto una volta per sempre. Deve essere atto di ogni momento, ogni ora, ogni giorno. Deve essere atto perenne. All'uomo è chiesto di volere la volontà di Dio come sua sola ed unica volontà. È in questa volontà che l’uomo diviene misericordia per ogni suo fratello.
MISERICORDIA: È giusto che ci chiediamo: cosa è la misericordia di Dio, quella vera, non quella immaginata e pensata dall’uomo? La misericordia di Dio è Dio stesso che si dona all’uomo come sua vera vita. Cosa è invece la misericordia dell’uomo: è l’accoglienza della vita di Dio e trasformata in vita per ogni altro uomo.
La vita del Padre è Cristo che si dona all’uomo nello Spirito Santo per la mediazione della Chiesa. La misericordia del cristiano è la vita di Cristo, che per lo Spirito Santo, nel suo corpo che è la Chiesa vive tutta nel cristiano, trasformando tutto di sé in un olocausto d’amore al Padre per la salvezza del mondo.
Il cristiano è vera persona di misericordia se dona Cristo, divenendo lui stesso vita di Cristo. Le opere di misericordia sia corporali che spirituali hanno una sola finalità: accreditare il cristiano come vera vita di Cristo in mezzo ai suoi fratelli. Esse sono un mezzo, mai potranno essere un fine, perché il fine è formare Cristo nei cuori dal suo cuore trasformato in cuore di Cristo.
MISERICORDIE: se questa è la misericordia, perché il Salmista canta le misericordie del Signore? Cosa sono queste misericordia? Sono tutti gli atti, le opere, le profezie, le parole, i testamenti, le promesse, compiuti da Dio in mezzo al suo popolo finalizzate tutte a dare Cristo.
Il fine e lo scopo di ogni cosa detta, fatta, pensata, voluta, creata dal Padre è Cristo. Tutto è stato fatto per Cristo e in vista di Lui. 
Se tutte le misericordie del Padre hanno come unico e solo scopo il dono di Cristo, vi potranno essere forme e vie delle misericordie dell’uomo come possano prescindere da quest’unico e solo scopo e fine? Se il Padre lavora ed opera perché Cristo sia tutto in tutti e tutti vivano di Cristo e per Lui, potrà un solo cristiano dispensarsi dal pensare le sue misericordie in funzione di Gesù Signore?  Quanto non manifesta, non dice, non rivela, non forma Cristo nei cuori mai dovrà appartenere al cristiano perché mai è appartenuto, appartiene, apparterrà al Padre.
La Vergine Maria che è vissuta in vista di Cristo e per Cristo ci ottenga la grazia a che tutto Cristo sia formato in noi, perché tutta la nostra vita abbia questo unico e solo scopo: rivelare Cristo, dalla vita di Cristo in noi, perché si formi Cristo in ogni cuore.
Angeli e Santi, ci prendano per mano, ci immergano nello Spirito Santo, perché sia Lui a trasformarci in vita, corpo, spirito, anima di Cristo dinanzi a Dio e ai fratelli.

[bookmark: _Toc452536681]16 Gennaio 
Il programma della Chiesa è uno solo: realizzare Cristo secondo il programma che il Padre le consegna nello Spirito.
[bookmark: _Toc452536682]Il Figlio dell’uomo sta per essere consegnato nelle mani degli uomini
Il Vangelo è Parola seria. Prima di essere proferita è stata lavata nel sangue di Cristo Signore. Da esso è stata purificata da ogni pensiero, sentimento, desiderio, volontà di questo o di quell’altro evangelista. Esso è Parola che sempre deve rimanere immersa nel sangue di Gesù Crocifisso, se si vuole che sia Vangelo, Verbo eterno del Redentore, è non un miscuglio di aspirazioni umane. Ma come il Vangelo rimane immerso nel sangue di Cristo Salvatore? Aggiungendo ogni discepolo di Gesù il suo proprio sangue.
La misericordia di Gesù di certo non sono i suoi miracoli e neanche è la sua predicazione. Miracoli e predicazione non cancellano il peccato del mondo. Anche Mosè fece prodigi. Elia ed Eliseo, specie quest’ultimo, ne fecero. Ma non liberarono il mondo dal peccato, dalla morte. Quanto a Parola del Signore, Isaia, Geremia, Ezechiele, Daniele, Osea, Amos e tanti altri profeti e agiografi hanno portato la rivelazione di Dio alle soglie del Nuovo Testamento. Ma nessuno di loro ha redento il mondo dalla sua colpa, dal suo peccato.
Qual è allora la perfetta misericordia di Cristo Signore? Non è stata quella di darsi all’umanità, ma di fare della sua vita un dono al Padre, divenendo per Lui vero olocausto di obbedienza fino alla morte di croce. Qual è stato il peccato dell’umanità? Quello di prendersi la vita e di viverla secondo la propria volontà, nella più grande disobbedienza alla volontà del suo Creatore e Signore. Qual è la causa della liberazione dal peccato e dalla morte posta in essere da Cristo Gesù? L’essersi consegnato sempre, in tutto, alla volontà del Padre. Avergli dato tutta e sempre la sua vita. Averlo amato rinnegando, annientando se stesso. È per questo dono che noi tutti siamo stati salvati. Gesù mai fu da se stesso, mai dall’umanità, mai da Satana, mai dalle creature. Lui fu sempre e solo del Padre, sigillando il dono con la morte più atroce, Lui Dio, Figlio di Dio, Incarnato, fattosi vero uomo, per liberare l’uomo dalla schiavitù di Satana.
Gesù non è venuto per liberare l’uomo dalla sua povertà, dalle sue sofferenze, malattie. Neanche dalla morte fisica è venuto a liberarlo. Non è venuto a toglierlo da tutto ciò che è umano. Lui ha assunto tutto ciò che è umano, ogni sofferenza, povertà, dolore, incomprensione. Ha preso su di sé tutte le conseguenze del peccato del mondo. Il peccato del mondo lo ha catturato, giudicato, condannato, ripudiato, escluso, portato fuori della città, inchiodato su una croce, issato, fatto spettacolo per il mondo. Nel peccato Lui ha solo amato. Nel peccato mai ha commesso il peccato. Nel peccato sempre era dal padre, mai dall’uomo e dai suoi desideri di scendere dalla croce, liberarsi da essa, disfarsene anche attraverso il miracolo.
Mentre tutti erano ammirati di tutte le cose che faceva, disse ai suoi discepoli: «Mettetevi bene in mente queste parole: il Figlio dell’uomo sta per essere consegnato nelle mani degli uomini». Essi però non capivano queste parole: restavano per loro così misteriose che non ne coglievano il senso, e avevano timore di interrogarlo su questo argomento.
Nacque poi una discussione tra loro, chi di loro fosse più grande. Allora Gesù, conoscendo il pensiero del loro cuore, prese un bambino, se lo mise vicino e disse loro: «Chi accoglierà questo bambino nel mio nome, accoglie me; e chi accoglie me, accoglie colui che mi ha mandato. Chi infatti è il più piccolo fra tutti voi, questi è grande».
Giovanni prese la parola dicendo: «Maestro, abbiamo visto uno che scacciava demòni nel tuo nome e glielo abbiamo impedito, perché non ti segue insieme con noi». Ma Gesù gli rispose: «Non lo impedite, perché chi non è contro di voi, è per voi» (Lc 9,44-50).
La Chiesa deve essere immagine viva del suo Maestro e Signore. Essa, in ogni suo figlio, deve sempre contemplare il volto del suo Cristo e renderlo presente al sommo delle sue possibilità. Potrà fare questo se sarà sempre da Cristo e mai da se stessa, dai suoi desideri, dalla sua volontà, dai suoi programmi. Il programma della Chiesa è uno solo: realizzare Cristo secondo la volontà di Cristo, secondo il programma che Cristo, nel suo Santo Spirito, consegna di giorno in giorno ad ogni suo figlio. Solo in una perfetta obbedienza a Cristo, che le chiede di vivere nel peccato del mondo per insegnare ad ogni uomo come si portano tutte le conseguenze del peccato, essa inizierà a mostrare il volto del suo Signore.
Gesù è venuto per togliere il peccato del mondo e il peccato del mondo è del povero, del ricco, delle scienziato, di chi comanda e di chi obbedisce, del sovrano e del suddito, di chi sta in alto e dichi è in basso, dell’impiegato, del professionista, del delinquente e anche del non ancora perfettamente santo. La Chiesa vive in questo mondo, a questo mando parla, a questo mondo deve mostrare come si vive senza peccato, cioè come si vive sempre sotto obbedienza a Dio e mai a se stessa, mai alle creature, mai alle cose. Il peccato si vince solo se ci consegniamo interamente e sempre allo Spirito del Signore, perché sia Lui a indicarci giorno e notte la volontà di Cristo Gesù che è volontà del Padre nostro celeste. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di Dio nel mondo, nel suo peccato.

[bookmark: _Toc452536683]17 Gennaio 
Il diffusore dello scandalo anche lui è responsabili del peccato di scandalo. È come se lo avesse commesso lui!
[bookmark: _Toc452536684]Chi ha visto me, ha visto il Padre
In questi ultimi tempi sta avvenendo qualcosa di irreparabile. Ognuno, in nome del peccato dell’altro, si ritiene giustificato nel proprio. Cosa ancora più grave: la stessa Chiesa viene delegittimata in ogni suo insegnamento veritativo dai risvolti morali immediati e visibili, a motivo di alcuni suoi figli che non vivono con rigore il settimo comandamento, appropriandosi in modo evangelicamente non corretto, di beni che non sono il frutto del loro lavoro. Ecco la conclusione: Poiché tu non osservi il settimo comandamento non puoi chiedere a me di osservare gli altri. Poiché tu, trasgressore della legge del Vangelo, celebri la Santa Messa e ti accosti all’eucarestia, perché io che non osservo la legge del Signore negli altri comandamenti, devo esserne privato? Puoi privare me, se privi te. Puoi condannare me, ma prima devi condannare te. Cosa vi è in questa argomentazione che non funziona, perché semplicemente diabolico e satanico il pensiero che la regge e la promuove?
Primo principio di verità: Il peccato dell’uno, il sacrilegio dell’uomo, la profanazione dell’uno non giustifica il peccato, il sacrilegio, la profanazione dell’altro. Secondo principio di verità: Gesù stesso ha risolto alla radice il problema e l’ha rivolto nel suo Vangelo: “Fate quello che vi dicono, non fate ciò che essi fanno”. Tu obbedisci alla mia legge, anche se loro la trasgrediscono. Io giudicherò loro con sentenza infinitamente più severa. Anche loro dovranno presentarsi al mio cospetto per essere giudicati con giudizio eterno. Terzo principio di verità: I Comandamenti, le Beatitudini, il Discorso della Montagna, la Parola del Signore obbliga ogni uomo. Lo obbliga per la sua salvezza eterna. Non perché uno percorre la via della perdizione, l’altro lo debba seguire. L’anima è personale e va salvata. La salva chi vive secondo la Legge del Signore. Se uno ha deciso di dannare la propria anima e tutto se stesso, di certo non va imitato in questa sua scelta di perdizione eterna. Quarto principio di verità: ad ognuno il Signore chiede di astenersi da ogni scandalo. È responsabile dinanzi a Dio per l’eternità sia chi commette il peccato di scandalo sia colui che lo diffonde e se ne serve screditare la Chiesa, gettando fango su tutte quelle persone oneste che ogni giorno stanno in trincea e si consumano per amore dei loro fratelli. Ognuno stia attento a se stesso! Il diffusore dello scandalo anche lui è responsabili del peccato di scandalo. È come se lo avesse commesso lui personalmente.
Non sia turbato il vostro cuore. Abbiate fede in Dio e abbiate fede anche in me. Nella casa del Padre mio vi sono molte dimore. Se no, vi avrei mai detto: “Vado a prepararvi un posto”? Quando sarò andato e vi avrò preparato un posto, verrò di nuovo e vi prenderò con me, perché dove sono io siate anche voi. E del luogo dove io vado, conoscete la via». Gli disse Tommaso: «Signore, non sappiamo dove vai; come possiamo conoscere la via?». Gli disse Gesù: «Io sono la via, la verità e la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me. Se avete conosciuto me, conoscerete anche il Padre mio: fin da ora lo conoscete e lo avete veduto». 
Gli disse Filippo: «Signore, mostraci il Padre e ci basta». Gli rispose Gesù: «Da tanto tempo sono con voi e tu non mi hai conosciuto, Filippo? Chi ha visto me, ha visto il Padre. Come puoi tu dire: “Mostraci il Padre”? Non credi che io sono nel Padre e il Padre è in me? Le parole che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue opere. Credete a me: io sono nel Padre e il Padre è in me. Se non altro, credetelo per le opere stesse. In verità, in verità io vi dico: chi crede in me, anch’egli compirà le opere che io compio e ne compirà di più grandi di queste, perché io vado al Padre. E qualunque cosa chiederete nel mio nome, la farò, perché il Padre sia glorificato nel Figlio. Se mi chiederete qualche cosa nel mio nome, io la farò (Gv 13,1-14). 
Gesù è persona saggia, sapiente, piena di Spirito Santo. Al di là della dottrina o della morale, Lui dona ai suoi discepoli una norma di comportamento, che è la sola via per testimoniare la nostra appartenenza a Lui, come suoi veri discepoli. Questa norma è semplice nella sua enunciazione: Io in mezzo a voi ho sempre manifestato il volto del Padre. Voi dovete sempre manifestare il mio volto. Gesù conosce il volto del Padre di conoscenza eterna, ma anche di conoscenza immediata. Lui è sempre in contemplazione del suo volto santo. Lo conosce, lo mostra. La gente lo vede. Chi vede Cristo Signore sa di incontrarsi con il vero volto del Dio Signore, Creatore, Redentore, Salvatore dell’uomo. 
Il vero problema che ognuno deve risolvere è quanto in lui vi è del volto di Cristo. Il volto dell’arroganza, dell’intransigenza, della superbia, dell’invidia, della gelosia, dell’avarizia, della lussuria, dell’accidia, della stoltezza, dell’insipienza, di ogni parola non proferita nello Spirito Santo, di certo non è il volto di Cristo Gesù. Se il mio volto non manifesta Cristo, la mia opera è vana. Allora è giusto che ognuno si chieda: Ma io conosco il volto di Cristo come Cristo conosce il volto del Padre? Se il volto di Cristo non lo conosco, non genero salvezza. Posso – come diceva San Paolo – dare tutte le mie sostanze ai poveri, sono sempre un cembalo vuoto. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vero volto di Cristo Gesù.

1. La Vergine Maria è Colei che vede, che intercede, che dice di fare quanto Cristo Gesù chiede, vuole, desidera. Tutto avviene per Lei.
1. Senza la Vergine Maria nel nostro cuore siamo senza occhi. Non vediamo. Senza bocca. Non chiediamo. Senza Spirito Santo. Non diciamo.
1. Se la Madre di Dio non è presa con noi nella nostra casa, Gesù non può operare alcun miracolo, neanche quello di farci suoi veri discepoli.
1. Chi è senza la Madre Celeste è orfano di Cristo Gesù, del Padre Celeste e dello Spirito Santo, della vera Chiesa. Vive terribilmente solo.
1. Vergine Maria, tu hai visto: il mondo è senza Cristo, senza la sua Parola. Hai chiesto: Volete ricordarla? Ci chiedi un sì forte e risoluto.

[bookmark: _Toc452536685]18 Gennaio 
Più aumenta il peccato e più grandi sono i mali che affliggeranno uomini e creazione. Esso è potenza distruttrice.
[bookmark: _Toc452536686]È venuto il grande giorno della loro ira, e chi può resistervi?
Che si legga l’Antico Testamento o il Nuovo, la verità che Dio rivela di se stesso, su se stesso, non cambia, non muta, non subisce variazioni. Il Signore è il Giudice di ogni azione dell’uomo, sia in bene che in male. È il Giudice di ogni pensiero, parola, omissione, opera. L’uomo potrà giocare con l’uomo, potrà sulla terra comprarlo o venderlo, ma anche lasciarsi comprare e vendere. Presso Dio non funziona così. Dio, il nostro Dio, è il Giudice che nessuno potrà mai corrompere. Lui non conosce papi, vescovi, presbiteri, religiosi, religiose, consacrati, cristiani, non cristiani. Lui conosce solo quelle persone che portano sulla fronte il segno di Gesù Crocifisso. Ma anche costoro sono sottoposti a giudizio per ricevere il grado e l’intensità della gioia eterna. Per quanti non portano il segno di Gesù Crocifisso, cioè la perfetta immagine di Lui – i segni esterni non contano -, il giudizio del Signore non sarà favorevole. 
E vidi, quando l’Agnello sciolse il primo dei sette sigilli, e udii il primo dei quattro esseri viventi che diceva come con voce di tuono: «Vieni». E vidi: ecco, un cavallo bianco. Colui che lo cavalcava aveva un arco; gli fu data una corona ed egli uscì vittorioso per vincere ancora. Quando l’Agnello aprì il secondo sigillo, udii il secondo essere vivente che diceva: «Vieni». Allora uscì un altro cavallo, rosso fuoco. A colui che lo cavalcava fu dato potere di togliere la pace dalla terra e di far sì che si sgozzassero a vicenda, e gli fu consegnata una grande spada.
Quando l’Agnello aprì il terzo sigillo, udii il terzo essere vivente che diceva: «Vieni». E vidi: ecco, un cavallo nero. Colui che lo cavalcava aveva una bilancia in mano. E udii come una voce in mezzo ai quattro esseri viventi, che diceva: «Una misura di grano per un denaro, e tre misure d’orzo per un denaro! Olio e vino non siano toccati». Quando l’Agnello aprì il quarto sigillo, udii la voce del quarto essere vivente che diceva: «Vieni». E vidi: ecco, un cavallo verde. Colui che lo cavalcava si chiamava Morte e gli inferi lo seguivano. Fu dato loro potere sopra un quarto della terra, per sterminare con la spada, con la fame, con la peste e con le fiere della terra.
Quando l’Agnello aprì il quinto sigillo, vidi sotto l’altare le anime di coloro che furono immolati a causa della parola di Dio e della testimonianza che gli avevano reso. E gridarono a gran voce: «Fino a quando, Sovrano, tu che sei santo e veritiero, non farai giustizia e non vendicherai il nostro sangue contro gli abitanti della terra?». Allora venne data a ciascuno di loro una veste candida e fu detto loro di pazientare ancora un poco, finché fosse completo il numero dei loro compagni di servizio e dei loro fratelli, che dovevano essere uccisi come loro.
E vidi, quando l’Agnello aprì il sesto sigillo, e vi fu un violento terremoto. Il sole divenne nero come un sacco di crine, la luna diventò tutta simile a sangue, le stelle del cielo si abbatterono sopra la terra, come un albero di fichi, sbattuto dalla bufera, lascia cadere i frutti non ancora maturi. Il cielo si ritirò come un rotolo che si avvolge, e tutti i monti e le isole furono smossi dal loro posto. Allora i re della terra e i grandi, i comandanti, i ricchi e i potenti, e infine ogni uomo, schiavo o libero, si nascosero tutti nelle caverne e fra le rupi dei monti; e dicevano ai monti e alle rupi: «Cadete sopra di noi e nascondeteci dalla faccia di Colui che siede sul trono e dall’ira dell’Agnello, perché è venuto il grande giorno della loro ira, e chi può resistervi?» (Ap 6,1-17). 
Dal racconto che l’Apostolo Giovanni ci offre, vi è una sola verità da trarre: il peccato dell’uomo, anche dopo la redenzione operata da Gesù Signore, non solo non diminuirà. Esso aumenterà. Più aumenterà il peccato e più grandi saranno i mali che affliggeranno non solo gli uomini, ma tutta la creazione del Signore. Il peccato è potenza distruttrice, devastatrice, annientatrice. Ogni sigillo che si apre dona la visione di nuovi peccati inventati dall’uomo. Ogni nuovo peccato porta nuovi disastri, nuove catastrofi, nuove malattie, nuove guerre, nuovi uccisioni, nuovi avvelenamenti della stessa terra, dell’aria, delle acque. 
Ma per ogni disastro generato sulla terra si dovrà rendere conto al Signore. Non poter resistere all’ira divina, cercare di nascondersi significano una cosa sola: l’uomo sa che per lui vi sarà la dannazione eterna e che il fuoco brucerà per lui in misura dei disastri operati. Sa che andrà a finire nell’inferno e per questo vorrebbe nascondersi. Se la Chiesa avesse solamente il coraggio di predicare la verità rivelata, anche senza nulla aggiungere come suo commento o sua interpretazione, lo Spirito Santo la scriverebbe nei cuori e molte anime potrebbero anche salvarsi. Invece la Chiesa e i suoi illustri maestri e professori, non solo non predicano la Parola secondo verità, la predicano secondo la falsità del proprio cuore, cancellando da essa lo stesso giudizio del Signore, proclamando la sua eterna misericordia che tutti alla fine porta nel suo paradiso. È come se la Chiesa dicesse all’uomo: distruggi, annienta, devasta con i tuoi peccati l’intera umanità, tanto Dio alla fine ti porterà lo stesso nel cielo. Così dicendo essa inganna l’uomo e lo condanna alla morte eterna. Ma se essa condanna alla morte eterna è segno che anch’essa si è già condannata alla morte eterna. Per i falsari della verità vi è solo il fuoco.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci annunziatori della divina verità.

1. Se vi sono le periferie umane, è anche perché il cristiano è rimasto alla periferia di Cristo. Non è penetrato negli abissi del suo cuore.
1. Solo dalle profondità di Cristo si può andare alle periferie del cuore di ogni uomo per introdurlo negli abissi del cuore del suo Salvatore.

1. Vergine Maria, quando la fede vacilla, viene con la potenza del tuo amore e la santità della tua luce perché riprendiamo il cammino in essa.
1. Madre di Dio, sii tu il sostegno della nostra fede, la forza della nostra carità, la vitalità della nostra speranza. Senza di te periamo.
1. Quando si lavora per tutta una vita e sembra che il lavoro vada perduto, Tu, Madre Santa, aiuta i tuoi missionari perché non si scoraggino.
1. Scoraggiarsi è tentazione di Satana. Lui sa che per ogni tuo missionario che si perde d’animo, molte sono i cuori che lui riconquisterà.
1. Madre di Dio, anche se vediamo la tua vigna devastata dacci forza, fede e amore per continuare il lavoro. La vittoria è nella perseveranza.
1. Madre Fedele, rivestici della tua fedeltà. Vogliamo essere tuoi per sempre. Se il nostro cuore è tuo, sempre tu produrrai frutti di vita.
1. Questa certezza, Madre di Gesù, ci basta per perseverare sino alla fine. Noi ci consegniamo a te. Tu fa’ ciò che vuoi oggi e sempre.

[bookmark: _Toc452536687]19 Gennaio 
È sovrappiù ciò che serve per i vizi, quanto non è strettamente governato dalla virtù della sobrietà e temperanza.
[bookmark: _Toc452536688]O uomo, chi mi ha costituito giudice o mediatore sopra di voi?
Gesù è il Mediatore unico, universale, immortale, perenne tra Dio e ogni uomo. La Chiesa è chiamata ed inviata nel mondo a gridare questa verità: è Gesù il Mediatore della grazia e della verità del Padre. È Lui il solo Redentore e Salvatore. È Lui che ha in mano le chiavi del libro sigillato della storia e Lui può aprire le sue pagine sempre, come e quando vuole. È Lui il Giudice dei vivi e dei morti. È Lui il Signore al quale il Padre ha consegnato tutto nelle sue mani. Anche tutto se stesso il Padre ha messo nelle mani di Cristo Gesù. La Chiesa vive per gridare questa verità e per dare ad ogni uomo Cristo. O la Chiesa fa questo, è fallisce nella sua missione. Essa deve dare Cristo ad ogni uomo e ogni uomo lo deve dare a Cristo, perché Cristo lo doni al Padre. Questa verità è l’essenza della Chiesa, la sua stessa vita. 
Perché allora Gesù risponde a colui che gli aveva chiesto una mediazione: “O uomo, chi mi ha costituito giudice o mediatore sopra di voi”? Non è forse Lui il solo Giudice e il solo Mediatore? Se leggiamo con attenzione la risposta, Gesù non dice che Lui non è Mediatore e Giudice, non è mediatore e giudice sopra di voi. Lui e Mediatore e Giudice nelle cose che riguardano Dio e l’uomo. Non è invece mediatore e giudice nelle faccende della terra, tra un uomo e un altro. Lui deve illuminare ogni uomo con la luce del Padre suo. Una volta che la luce è stata data, spetta ad ogni singolo uomo, lasciarsi illuminare e secondo quella luce trovare la soluzione. Ma l’uomo non vuole lasciarsi illuminare dalla luce eterna di Dio, vuole luci di convenienza, opportunità, di favore, a suo esclusivo beneficio. Quasi sempre rifiuta la luce eterna, perché essa chiede anche la rinunzia ad ogni bene per il possesso della divina eternità.
Uno della folla gli disse: «Maestro, di’ a mio fratello che divida con me l’eredità». Ma egli rispose: «O uomo, chi mi ha costituito giudice o mediatore sopra di voi?». E disse loro: «Fate attenzione e tenetevi lontani da ogni cupidigia perché, anche se uno è nell’abbondanza, la sua vita non dipende da ciò che egli possiede». Poi disse loro una parabola: «La campagna di un uomo ricco aveva dato un raccolto abbondante. Egli ragionava tra sé: “Che farò, poiché non ho dove mettere i miei raccolti? Farò così – disse –: demolirò i miei magazzini e ne costruirò altri più grandi e vi raccoglierò tutto il grano e i miei beni. Poi dirò a me stesso: Anima mia, hai a disposizione molti beni, per molti anni; ripòsati, mangia, bevi e divèrtiti!”. Ma Dio gli disse: “Stolto, questa notte stessa ti sarà richiesta la tua vita. E quello che hai preparato, di chi sarà?”. Così è di chi accumula tesori per sé e non si arricchisce presso Dio».
Poi disse ai suoi discepoli: «Per questo io vi dico: non preoccupatevi per la vita, di quello che mangerete; né per il corpo, di quello che indosserete. La vita infatti vale più del cibo e il corpo più del vestito. Guardate i corvi: non séminano e non mietono, non hanno dispensa né granaio, eppure Dio li nutre. Quanto più degli uccelli valete voi! Chi di voi, per quanto si preoccupi, può allungare anche di poco la propria vita? Se non potete fare neppure così poco, perché vi preoccupate per il resto? Guardate come crescono i gigli: non faticano e non filano. Eppure io vi dico: neanche Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro. Se dunque Dio veste così bene l’erba nel campo, che oggi c’è e domani si getta nel forno, quanto più farà per voi, gente di poca fede. E voi, non state a domandarvi che cosa mangerete e berrete, e non state in ansia: di tutte queste cose vanno in cerca i pagani di questo mondo; ma il Padre vostro sa che ne avete bisogno. Cercate piuttosto il suo regno, e queste cose vi saranno date in aggiunta.
Non temere, piccolo gregge, perché al Padre vostro è piaciuto dare a voi il Regno. Vendete ciò che possedete e datelo in elemosina; fatevi borse che non invecchiano, un tesoro sicuro nei cieli, dove ladro non arriva e tarlo non consuma. Perché, dov’è il vostro tesoro, là sarà anche il vostro cuore (Lc 12,13-34). 
Qual è la verità del Padre in ordine ai beni di questo mondo? Di ogni cosa creata, di ogni frutto di cose create, unico e solo proprietario è il Signore. Qual è la legge che regola l’uso della proprietà di Dio? Esso è uno solo: chi mette a frutto ciò che Dio ha creato, può usare solo quanto oggi serve alla sua vita. Il resto non è suo. Il Signore lo ha creato, lo ha fatto fruttificare per quanti non possono in nessun modo accedere ai frutti della terra. Il Signore che è infinitamente grande nella sua benignità, non chiede la rinuncia ai frutti del proprio lavoro gratuitamente. Lui chiede di venderli a Lui. Lui paga in due modi. Donando ancora più abbondanza nella fruttificazione del proprio lavoro. Offrendo un pezzo del suo cielo, nel quale andare ad abitare dopo la morte. Sulla terra la vita è assai breve. L’eternità è lunga. Ebbene il Signore concede di vivere la lunga eternità nel suo Paradiso a tutti coloro che hanno dato a Lui i bene in sovrappiù. È sovrappiù tutto ciò che serve per i vizi, ma anche quanto non è strettamente governato dalla virtù della sobrietà e della temperanza. La scelta è nostra, è della singola persona. Possiamo tenere i beni per noi e marcire nell’inferno eterno. Possiamo darli al Signore e Lui ci darà la sua casa come nostra casa, tutta a nostra disposizione per l’eternità. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, angeli, Santi, liberateci dalla stoltezza infinita.

1. Dio e Cristo, nell’eternità e nel tempo, sono una sola indivisibile, inseparabile verità. Separali è non avere né il Padre e né il Figlio.
1. Dio senza Cristo non è Redentore e né Salvatore, non è né misericordia e né verità, neanche è Creatore dell’universo e suo Signore.
1. Redenzione, salvezza, misericordia, verità, vita, creazione sono operate dal Padre per mezzo di Cristo, solo per Lui, in Lui, con Lui.
1. È Cristo la verità di Dio. Un Dio senza Cristo è un Dio senza la sua verità. Senza verità non esiste Dio. Senza Cristo, Dio è fatto dall’uomo.
1. Il cristiano mai deve dimenticare che lui è adoratore di Cristo Gesù. Adorando Cristo, attraverso il Cristo Adorato, adora il vero Dio.

[bookmark: _Toc452536689]20 Gennaio 
Come l’uomo è stato alle origini opera della Beata Trinità, così la riconduzione nella verità sarà per opera di Dio.
[bookmark: _Toc452536690]Per dare testimonianza alla verità
La verità dell’uomo mai se la può dare l’uomo. Neanche Dio si può dare la sua verità, perché neanche Lui si può fare. Dio non si fa la sua verità. Lui è la verità eterna ed è anche il Creatore e il Signore di ogni verità da Lui creata e fatta per mezzo della sua parola onnipotente. Poiché tutto ciò che esiste è da Lui fatto, niente di ciò che esiste si può dare la sua verità. La Chiesa non si può dare la sua verità. Essa esiste da Dio per sempre. I ministri ordinati non possono darsi la loro verità. Sono dalla volontà del Padre Celeste. Neanche i profeti, i maestri, i dottori, i teologi, gli evangelisti, e quanti sono stati consegnati dal Signore ad un ministero ordinato e non, possono farsi la loro verità. Così anche i fedeli laici, associati e non, possono farsi la loro verità. Ogni membro del corpo di Cristo esiste in Cristo, per Cristo, con Cristo, da Cristo. 
Neanche il papa può farsi la sua verità. Anche Lui è da Cristo, con Cristo, da Cristo, per Cristo. La sua verità sempre deve attingerla nel cuore di Cristo. Altro principio soprannaturale in ordine alla verità esige che neanche la comprensione della propria verità nell’oggi storico, temporale, nel quale uno vive, può darsela da sé. Chi deve interpretare, aggiornare, illuminare la verità inerente ad ogni membro del corpo di Cristo è lo Spirito Santo. Solo Lui e nessun altro è l’interprete, il garante, colui che dona quotidianamente la verità ad ogni persona esistente nel corpo di Gesù Signore che è la Chiesa. La Chiesa è da Cristo e dallo Spirito Santo, è dalla volontà del Padre, rivelata da Cristo Signore, affidata allo Spirito Santo perché ogni giorno la doni integra e pura, ad ogni membro del corpo di Cristo che è la sua Chiesa. 
Gesù, il Figlio Unigenito di Dio, è sempre dal Padre, nel Padre, per il Padre. È nel seno del Padre prima dell’Incarnazione, è nel seno del Padre dopo l’incarnazione. Lui è sempre è solo dalla volontà del Padre, che attimo per attimo a Lui viene comunicata dallo Spirito Santo. Lui non nasce a Betlemme perché Maria e Giuseppe si trovano in quel luogo. Essi si trovano in quel luogo, e perché si trovassero in quel luogo si mette in movimento anche l’Imperatore di Roma, perché Betlemme è il luogo secondo le antiche profezie della sua nascita. Non si trova a Nazaret o a Cafarnao per scelta della sua volontà, ma perché mosso dallo Spirito Santo, da Lui afferrato e condotto. Non dice questa o quell’altra parola per mozione della sua saggezza o intelligenza, o perché suggerita da uno stuolo di preparatori dei suoi discorsi. La dice perché messa sulle sue labbra dallo Spirito Santo. Questa è la verità di Gesù Signore.
Pilato allora rientrò nel pretorio, fece chiamare Gesù e gli disse: «Sei tu il re dei Giudei?». Gesù rispose: «Dici questo da te, oppure altri ti hanno parlato di me?». Pilato disse: «Sono forse io Giudeo? La tua gente e i capi dei sacerdoti ti hanno consegnato a me. Che cosa hai fatto?». Rispose Gesù: «Il mio regno non è di questo mondo; se il mio regno fosse di questo mondo, i miei servitori avrebbero combattuto perché non fossi consegnato ai Giudei; ma il mio regno non è di quaggiù». Allora Pilato gli disse: «Dunque tu sei re?». Rispose Gesù: «Tu lo dici: io sono re. Per questo io sono nato e per questo sono venuto nel mondo: per dare testimonianza alla verità. Chiunque è dalla verità, ascolta la mia voce». Gli dice Pilato: «Che cos’è la verità?». 
Perché Gesù si trova dinanzi a Pilato? Forse per aver commesso un quale delitto contro l’Impero o contro il popolo dei Giudei? Si trova dinanzi al Procuratore di Roma perché ha reso testimonianza alla verità. Ha detto al sommo sacerdote e al sinedrio chi Lui è: il Messia del Signore, il Figlio dell’uomo che verrà sulle nubi del cielo, il Re dal regno eterno, annunziato dal Signore stesso e sempre confermato anche nei dettagli dai profeti. Il Padre questo ha fatto di Lui e questo Lui testimonia. Questa la sua verità e a questa verità Lui rende testimonianza. Lui dice al sommo sacerdote e al sinedrio che non può essere da loro, perché Lui può essere solo dal Padre. Essi, tutti, si sono fatti da se stessi, si sono fatti la loro verità, contro lo stesso Dio e tutte le Scritture. Lui questo mai lo potrà fare, perché Lui è nel Padre, dal Padre, con il Padre, per il Padre. Lui è sempre, nel tempo e nell’eternità, dalla volontà del Padre.
Questa è la primaria, fondamentale, essenziale, indiscutibile verità dell’uomo: lui è da Dio. Non può essere da se stesso. Dinanzi a Gesù tutti sono da se stessi: Pilato, il sommo sacerdote, il sinedrio, la folla, Erode, Barabba. Popolo dei Giudei e Popolo dei Romani sono da se stessi. Al tempo di Gesù non vi era un solo uomo – tranne la Madre del Signore – che fosse solo e tutto dal Signore. Anche quanti si erano convertiti a Cristo e al suo Vangelo, sono ancora da se stessi, o in parte o in tutto. Gesù è venuto per dire ad ogni uomo che lui è dal Padre. Non solo lo ha detto, lo ha anche mostrato concretamente in ogni istante della sua vita come si deve essere dal Padre. Satana non lo tentava forse perché Lui fosse da se stesso e non dal Padre? Cosa è allora la verità? La verità è Dio fonte, principio, origine, datore e creatore di ogni verità. Gesù è venuto per abolire, cancellare l’antica e sempre nuova falsità che vuole l’uomo da se stesso e non più da Dio. La Chiesa per questo è stata mandata nel mondo: per dire ad ogni uomo, ricco o povero, sano o ammalato, libero o schiavo, che lui è da Dio, solo da Lui.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri testimoni della verità.

[bookmark: _Toc452536691]21 Gennaio 
Il vero umanesimo nasce dal cuore del Padre, si realizza in Cristo e per Lui, nella sapienza dello Spirito Santo.
[bookmark: _Toc452536692]Ha suscitato per noi un Salvatore potente nella casa di Davide
La costruzione del vero umanesimo nasce perennemente dal cuore del Padre, si realizza in Cristo, con Cristo, per Cristo, nella sapienza, intelligenza, saggezza dello Spirito Santo. Come l’uomo è stato alle origini opera della Beata Trinità, così anche la restaurazione, nuova creazione, rigenerazione, riconduzione dell’uomo nella sua verità, può essere solo opera di Dio. Non sarà però opera come la prima creazione: frutto della sola parola creatrice. Dio ha bisogno sempre della “costola” dell’uomo per dare all’uomo la sua verità. Mentre la prima “costola”, con la quale ha dato perfezione alla natura dell’uomo, è stata presa senza il consenso dell’uomo, per la nuova creazione o ristrutturazione o rigenerazione il Signore viene e chiede Lui personalmente il dono della “costola”. Se l’uomo la dona, Dio inizia l’opera della vera umanizzazione. Se l’uomo non la dona, Dio nulla potrà fare. Per mezzo di quanti non danno la loro “costola” al Signore, mai la vera umanizzazione, mai il vero umanesimo sorgerà.
Ad Elisabetta e a Zaccaria il Signore ha chiesto una “costola” vecchia, incapace di una qualsiasi vita. Il Signore l’ha presa e con la sua onnipotenza l’ha trasformata in “costola” di vita. Ricolmò il frutto di questa “costola” vecchia e per di più sterile fin da sempre con il dono del suo Santo Spirito e fu dato al mondo colui che è stato più che profeta, perché fu il Precursore del Figlio di Dio. A Maria di Nazaret Dio non chiese solo la costola, ma tutto il suo corpo, il suo spirito, la sua anima, il suo cuore per sempre. A Lei ha chiesto di essere tutta del suo Signore, per il suo Signore. Maria è stata generosissima nel dono. Si è dichiarata la serva del suo Dio e a Lui si è consegnata per intero. Ma anche al suo Figlio Unigenito il Padre celeste ha chiesto la “costola” del suo corpo perché ne facesse un olocausto di salvezza. Il Figlio ha obbedito e per questa sua totale obbedienza ha fatto sorgere, per opera del suo Santo Spirito, ma nel Figlio, con il Figlio, per il Figlio, la nuova umanità. Con Cristo Gesù non sono finite le richieste di Dio.
Per Elisabetta intanto si compì il tempo del parto e diede alla luce un figlio. I vicini e i parenti udirono che il Signore aveva manifestato in lei la sua grande misericordia, e si rallegravano con lei. Otto giorni dopo vennero per circoncidere il bambino e volevano chiamarlo con il nome di suo padre, Zaccaria. Ma sua madre intervenne: «No, si chiamerà Giovanni». Le dissero: «Non c’è nessuno della tua parentela che si chiami con questo nome». Allora domandavano con cenni a suo padre come voleva che si chiamasse. Egli chiese una tavoletta e scrisse: «Giovanni è il suo nome». Tutti furono meravigliati. All’istante gli si aprì la bocca e gli si sciolse la lingua, e parlava benedicendo Dio. Tutti i loro vicini furono presi da timore, e per tutta la regione montuosa della Giudea si discorreva di tutte queste cose. Tutti coloro che le udivano, le custodivano in cuor loro, dicendo: «Che sarà mai questo bambino?». E davvero la mano del Signore era con lui. Zaccaria, suo padre, fu colmato di Spirito Santo e profetò dicendo: «Benedetto il Signore, Dio d’Israele, perché ha visitato e redento il suo popolo, e ha suscitato per noi un Salvatore potente nella casa di Davide, suo servo, come aveva detto per bocca dei suoi santi profeti d’un tempo: salvezza dai nostri nemici, e dalle mani di quanti ci odiano. Così egli ha concesso misericordia ai nostri padri e si è ricordato della sua santa alleanza, del giuramento fatto ad Abramo, nostro padre, di concederci, liberati dalle mani dei nemici, di servirlo senza timore, in santità e giustizia al suo cospetto, per tutti i nostri giorni. E tu, bambino, sarai chiamato profeta dell’Altissimo perché andrai innanzi al Signore a preparargli le strade, per dare al suo popolo la conoscenza della salvezza nella remissione dei suoi peccati. Grazie alla tenerezza e misericordia del nostro Dio, ci visiterà un sole che sorge dall’alto, per risplendere su quelli che stanno nelle tenebre e nell’ombra di morte, e dirigere i nostri passi sulla via della pace». Il bambino cresceva e si fortificava nello spirito. Visse in regioni deserte fino al giorno della sua manifestazione a Israele (Lc 1,57-80). 
Il Signore chiede ad ogni discepolo di suo Figlio Gesù la “costola” del proprio cuore e della mente perché Lui possa oggi e sempre creare nuovi uomini e nuove donne. Se il cristiano non dona la sua “costola” al Padre celeste, lo stesso cristiano sarà vuoto di se stesso, come Adamo nel giardino dell’Eden senza Eva, e in più nessuna nuova umanità mai sorgerà sulla nostra terra. È sempre dalla nostra “costola”, data a Dio, che nascerà la vita per noi e per gli altri. La Vergine Maria si è data a Dio ed è divenuta la Donna vestita di sole, la Nuova Eva, la Madre della vita. Gesù Signore ha dato la sua “costola” al Padre sulla croce, ed è stato innalzato al di sopra di ogni creatura. Dal nostro dono diveniamo noi veri uomini, permettiamo al Signore di creare altri come veri uomini. La nostra “costola” gli è necessaria, indispensabile. Per eterna misericordia verso l’uomo il Signore va sempre alla ricerca di nuove “costole”. Per misericordia verso se stessi e verso l’intera umanità, si dona la “costola” richiesta, nasciamo noi come veri uomini, aiutiamo il mondo a nascere nella sua vera umanità. Se però la “costola” non è data, il mondo cresce nella sua disumanità e la morte sotto ogni forma imperversa tra la gente.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci ad offrire la nostra “costola”. 

[bookmark: _Toc452536693]22 Gennaio 
È l’obbedienza a Dio, al proprio ministro, missione, mozione dello Spirito Santo, la vera madre della misericordia.
[bookmark: _Toc452536694]Prese la ferma decisione di mettersi in cammino verso Gerusalemme
La prima essenziale opera di misericordia che ogni uomo è chiamato a realizzare nella storia è la sua pronta, immediata, perenne, senza alcuna interruzione, obbedienza al suo Dio e Signore. Adamo non ha obbedito al suo Signore. Per lui la morte è entrata nel mondo e si sono aperte le porte dell’inferno per una moltitudine di suoi figli. Sempre per la sua trasgressione l’universo si è ribellato all’uomo e tutto lui deve trarre per la sua vita con il sudore della sua fronte, e spesso anche versando il suo sangue. Adamo non ha avuto alcuna misericordia per la sua discendenza. Disobbedendo l’ha condannata alla guerra, all’odio, al genocidio, alla superstizione, all’idolatria, all’empietà, al terrore, alla paura, alla disperazione, alla morte.
Il Signore vuole riportare la sua benedizione sulla terra, che è vita e fonte di ogni vita. Chiama Abramo, questi obbedisce ad ogni comando del suo Signore. Abramo ama la sua discendenza, la ricolma di tutta la misericordia del suo Dio che è vita, sorgente di vita non solo per i suoi figli, ma per tutte le nazioni della terra. È infatti nella discendenza di Abramo che saranno benedette tutte le tribù della terra. La discendenza di Abramo deve nascere sulla nostra terra. Il Signore chiama la Donna, la Vergine di Nazaret. Questa si consegna interamente nelle mani del suo Dio. Per la sua obbedienza, il Figlio eterno del Padre si fa vero uomo, nasce come vero figlio di Adamo, porta la salvezza di Dio sulla nostra terra. L’obbedienza è la madre della misericordia.
Viene Gesù. Tutti noi pensiamo che la sua misericordia siano i miracoli, le guarigioni, il dono della Parola, la sua squisita carità verso tutti. Queste sue opere avrebbero lasciato il mondo nel suo peccato, nel suo inferno, nella sua disperazione, nella sua morte. Queste opere mai avrebbero generato la vera misericordia di Dio verso l’umanità. Qual è allora la vera misericordia del Figlio dell’Altissimo? La sua ferma decisione che oggi prende di recarsi a Gerusalemme per lasciarsi innalzare sul patibolo della croce, divenendo vero olocausto d’amore verso il Padre suo. È per questa decisione che il mondo può vincere la morte, ogni morte, il peccato, ogni peccato, il male, ogni male. La croce è l’albero della misericordia. 
Mentre stavano compiendosi i giorni in cui sarebbe stato elevato in alto, egli prese la ferma decisione di mettersi in cammino verso Gerusalemme e mandò messaggeri davanti a sé. Questi si incamminarono ed entrarono in un villaggio di Samaritani per preparargli l’ingresso. Ma essi non vollero riceverlo, perché era chiaramente in cammino verso Gerusalemme. Quando videro ciò, i discepoli Giacomo e Giovanni dissero: «Signore, vuoi che diciamo che scenda un fuoco dal cielo e li consumi?». Si voltò e li rimproverò. E si misero in cammino verso un altro villaggio (Lc 9,50-56). 
San Paolo con mirabile acume di Spirito Santo vede la differente fruttificazione che è prodotta dalla disobbedienza di Adamo e dall’obbedienza di Cristo Signore e la descrive.
Quindi, come a causa di un solo uomo il peccato è entrato nel mondo e, con il peccato, la morte, e così in tutti gli uomini si è propagata la morte, poiché tutti hanno peccato… Fino alla Legge infatti c’era il peccato nel mondo e, anche se il peccato non può essere imputato quando manca la Legge, la morte regnò da Adamo fino a Mosè anche su quelli che non avevano peccato a somiglianza della trasgressione di Adamo, il quale è figura di colui che doveva venire. Ma il dono di grazia non è come la caduta: se infatti per la caduta di uno solo tutti morirono, molto di più la grazia di Dio e il dono concesso in grazia del solo uomo Gesù Cristo si sono riversati in abbondanza su tutti. E nel caso del dono non è come nel caso di quel solo che ha peccato: il giudizio infatti viene da uno solo, ed è per la condanna, il dono di grazia invece da molte cadute, ed è per la giustificazione. Infatti se per la caduta di uno solo la morte ha regnato a causa di quel solo uomo, molto di più quelli che ricevono l’abbondanza della grazia e del dono della giustizia regneranno nella vita per mezzo del solo Gesù Cristo. Come dunque per la caduta di uno solo si è riversata su tutti gli uomini la condanna, così anche per l’opera giusta di uno solo si riversa su tutti gli uomini la giustificazione, che dà vita. Infatti, come per la disobbedienza di un solo uomo tutti sono stati costituiti peccatori, così anche per l’obbedienza di uno solo tutti saranno costituiti giusti (Rm 5,11-19). 
Possiamo dare tutte le nostre sostanze ai poveri, ma questa è misericordia effimera, vana, se non chiudiamo per essi le porte dell’inferno. Ma queste porte non si chiudono con i miracoli e neanche con le opere di misericordia. Si chiudono con la nostra obbedienza ad ogni comando che il Signore rivolge al nostro cuore. Come per Abramo, Maria di Nazaret, Cristo Signore, Paolo di Tarso e ogni altro che con Cristo e per Cristo e in Cristo sono divenuti una sola obbedienza al Padre celeste. È l’obbedienza a Dio, al proprio ministro, alla propria missione, alla mozione dello Spirito Santo, la vera madre della misericordia. Solo per la nostra obbedienza il Signore chiude le porte dell’inferno e apre quelle del Paradiso.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci sorgente di vera misericordia.

1. Cristo Gesù non è un moralista di morale superiore. Lui è il Creatore dell'uomo nuovo. È questa la sua redenzione e la sua salvezza.
1. Solo Lui è il Creatore dell'uomo nuovo. Tutti gli altri sono moralisti con morale buona, meno buona, cattiva, pessima. Gesù crea vita nuova.
1. La Chiesa "crea" Cristo nei cuori. Cristo "creato" nei cuori crea il cuore nuovo, lo spirito nuovo, l'uomo nuovo. Cristo Gesù sei grande!

[bookmark: _Toc452536695]23 Gennaio 
Come lo Spirito muove il Padre, come muove Cristo, così dovrà muovere il cristiano perché viva di volontà di Dio.
[bookmark: _Toc452536696]Egli vi darà un altro Paràclito perché rimanga con voi per sempre
Il discepolo di Gesù non può attraversare la storia da solo. Essa è più che una foresta nella quale vi sono agguati su ogni centimetro di terra, con il rischio di poggiare sempre il piede su una mina ben nascosta con tutta l’arte, la scienza, la furbizia di cui è capace il diavolo. Per far sì che la foresta della storia sia attraversata indenne occorre una vera guida, una guida esperta che conosce tutti i trucchi e le astuzie di Satana. Senza questa guida si entra nella foresta, ma da essa non si esce se non per finire nell’inferno eterno, nella perdizione senza fine.
Chi è questa guida che il Signore ci ha lasciato? La stessa che ha mosso, condotto, orientato Lui iniziando dal concepimento nel grembo della Madre fino alla sua morte sul Golgota. Questa guida ha un solo nome: Spirito Paràclito, Spirito Santo, Spirito del Signore, ed è la Terza Persona della Santissima Trinità. Come lo Spirito Santo muove il Padre in ogni sua decisione ed opera, come muove Cristo in ogni suo desiderio di salvezza, così dovrà muovere ogni suo discepolo perché mai si discosti dalla volontà del Padre e tutto faccia secondo verità eterna.
È lo Spirito del Signore la guida unica dell’anima. Essa non va affidata a nessun altro. Poiché però il diavolo è capace di trasformarsi da angelo di luce per la rovina dei credenti ed è facile cadere nei suoi inganni, ecco che Gesù ha stabilito per ogni suo discepolo una seconda certezza, che è di discernimento. Questa certezza viene dai suoi Apostoli, i quali si avvalgono dei loro collaboratori, che sono i presbiteri, perché il discernimento sia fatto. Ma la loro opera dovrà semplicemente indicare se una proposta viene dallo Spirito o viene dal diavolo. Essi dovranno dire se una mozione è conforme alla verità del Vangelo, oppure è contro di essa. Il Vangelo che Cristo ha affidato allo Spirito, dallo Spirito è letto alla Chiesa, la Chiesa nello Spirito legge il Vangelo e discerne con divina verità se una mozione viene dal cielo oppure dall’inferno, da Dio o dagli uomini, dallo Spirito Santo oppure dai desideri del soggetto.
Un unico Spirito muove e discerne. Muove il cuore della singola persona perché compia l’opera di Dio. Discerne per il cuore, attraverso il ministro di Cristo, ciò che viene da Lui, cioè dallo Spirito Santo e ciò che invece da Lui non viene. La Chiesa è serva dello Spirito, non maestro e signore di Lui. Può allora discernere secondo verità solo quel ministro che è lui stesso obbediente allo Spirito e Lui stesso è mosso perennemente da Lui. Ma anche il ministero ha bisogno di un altro ministro, per sapere con divina precisione se lui cammina seguendo lo Spirito del Signore oppure procede secondo le mozioni del suo cuore, nel quale però non regna lo Spirito Santo di Dio. Queste regole divine mai vanno disattese.
Se mi amate, osserverete i miei comandamenti; e io pregherò il Padre ed egli vi darà un altro Paràclito perché rimanga con voi per sempre, lo Spirito della verità, che il mondo non può ricevere perché non lo vede e non lo conosce. Voi lo conoscete perché egli rimane presso di voi e sarà in voi. Non vi lascerò orfani: verrò da voi. Ancora un poco e il mondo non mi vedrà più; voi invece mi vedrete, perché io vivo e voi vivrete. In quel giorno voi saprete che io sono nel Padre mio e voi in me e io in voi. Chi accoglie i miei comandamenti e li osserva, questi è colui che mi ama. Chi ama me sarà amato dal Padre mio e anch’io lo amerò e mi manifesterò a lui».
Gli disse Giuda, non l’Iscariota: «Signore, come è accaduto che devi manifestarti a noi, e non al mondo?». Gli rispose Gesù: «Se uno mi ama, osserverà la mia parola e il Padre mio lo amerà e noi verremo a lui e prenderemo dimora presso di lui. Chi non mi ama, non osserva le mie parole; e la parola che voi ascoltate non è mia, ma del Padre che mi ha mandato. Vi ho detto queste cose mentre sono ancora presso di voi. Ma il Paràclito, lo Spirito Santo che il Padre manderà nel mio nome, lui vi insegnerà ogni cosa e vi ricorderà tutto ciò che io vi ho detto (Gv 14,15-26). 
Papa, vescovi, presbiteri mai si potranno sostituire allo Spirito Santo. Anzi, essi stessi dovranno sempre essere mossi e guidati dallo Spirito del Signore. Essi stessi sono poi obbligati a non spegnere lo Spirito, a non contristarlo, a non ostacolarlo, a non impedire alcuna sua mozione. Se dovessero fare questo, sarebbe un brutto segno per essi stessi, attesterebbero che non sono nello Spirito Santo, perché incapaci di vedere la sua mozione nei discepoli di Gesù Signore. Per questo è obbligatorio per essi lasciarsi sempre muovere dallo Spirito di Dio. Chi è da Lui mosso, sa conoscere e discernere ogni altra mozione. Chi invece da Lui non è mosso, corre il rischio di ostacolare o addirittura impedire le vere mozioni dello Spirito, lasciando la porta aperta ad ogni mozione e tentazione che non viene da Lui, perché viene dall’uomo o dallo spirito del male. Tuttavia resta sempre obbligatorio per ogni discepolo di Gesù la fedeltà alla sua coscienza, assumendosi però la responsabilità della sua dannazione, di seguire la mozione del suo cuore, senza però mai porsi in contrapposizione con i ministri del Signore. Prenderà la croce della propria obbedienza allo Spirito e su di essa si lascerà crocifiggere.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci l’obbedienza vera.

1. Diritto, giustizia, verità sono una cosa sola. Sostituendo ognuno la verità oggettiva con la propria volontà, tutto è diritto e giustizia.
1. Poiché la volontà dell’uno non è la volontà dell’altro, neanche il diritto dell’uno è diritto per l’altro. È LATORRE DI BABELE.
1. Chi rimette la verità al posto della volontà e dice non diritto ciò che la volontà proclama diritto, è ingiuriato e accusato di omofobia.
1. Caos e nefandezze contro i quali ogni giorno gridano gli uomini sono il frutto di questa sostituzione: la volontà al posto della verità.
1. La verità è sostituita dalla volontà in ogni settore. Non vi è ambito umano, compresa la Chiesa, che non soffra per questa sostituzione.
1. La natura non obbedirà mai alla volontà dell’uomo. Essa mai riconoscerà una sola legge che non rispetti il suo essere non dall’uomo.
1. Si può stabilire per legge o per scienza che l’uomo sia donna e la donna sia uomo. La natura non obbedisce né alla legge né alla scienza.
1. La creazione non obbedirà mai ad un solo uomo. Essa esige il rispetto e solo rispettandola diviene vita per l’uomo. Altrimenti dona morte.
1. Vergine Maria, guarda i tuoi figli che dicono di credere in te. Togli dalla loro mente questa Torre di Babele che ci sta divorando tutti.
1. Tu, Madre Santa, verrai in nostro soccorso e l’uomo rimetterà la verità al suo posto e la pace e l’armonia scenderà nei cuori.

[bookmark: _Toc452536697]24 Gennaio 
Il cristiano è obbligato ad offrire Gesù ad ogni uomo, perché anche lui, se vuole, scelga Cristo sua vita eterna.
[bookmark: _Toc452536698]Il sigillo sulla fronte dei servi del nostro Dio
Gesù non viene per fare violenza all’uomo, per costringerlo, obbligarlo, imporgli la sua volontà. Gesù viene dal Padre, dal suo cuore, dalla sua volontà, dal suo amore eterno. Chi conosce il Padre sa che l’uomo, creato da Dio a sua immagine e somiglianza, vive di una nota essenziale: nella sua volontà è stata posta la vita e la morte, l’inferno e il paradiso, l’amore per se stesso o l’odio per la sua vita. L’uomo potrà orientarsi secondo la sua volontà, ma dal Signore è stato avvertito sulle conseguenze eterne di ogni sua decisione: “Se ne mangi, muori”. “Se ti astieni dal mangiarne, vivrai”. Poiché l’uomo ha mangiato e si trova ora in un baratro di morte, in un crepaccio di perdizione, Gesù viene e gli fa una proposta inaudita: “Se vuoi, puoi uscire dal tuo crepaccio di morte eterna. Se vuoi, ti puoi liberare dall’odio verso te stesso. Se vuoi potrà smettere di essere il nemico della tua vita. Se vuoi…”.
Io, dice Gesù all’uomo, ti faccio dono della mia vita eterna, sulla terra e nel cielo, nel tempo e nell’eternità. Ad una condizione: che tu creda nella mia Parola e fai della mia vita la tua stessa vita, del mio cuore il tuo cuore, della mia anima la tua anima, del mio corpo il tuo corpo, della mia croce la tua croce, del mio olocausto il tuo olocausto. Se vuoi, accoglierai la mia offerta, gusterai per sempre la vita eterna. Se non vuoi, rimani nella tua morte, nella tua disperazione, nei tuoi affanni, nel tuo odio, nella tua guerra quotidiana contro te stesso e contro i tuoi fratelli. Se non vuoi, rimani nemico dell’intera umanità. Se però vuoi, io ti segnerò con il mio sigillo e i miei Angeli, quando verranno a mietere la terra, ti riconosceranno come mio e ti condurranno nel mio regno eterno, che è il regno del Padre mio.
Dopo questo vidi quattro angeli, che stavano ai quattro angoli della terra e trattenevano i quattro venti, perché non soffiasse vento sulla terra, né sul mare, né su alcuna pianta. E vidi salire dall’oriente un altro angelo, con il sigillo del Dio vivente. E gridò a gran voce ai quattro angeli, ai quali era stato concesso di devastare la terra e il mare: «Non devastate la terra né il mare né le piante, finché non avremo impresso il sigillo sulla fronte dei servi del nostro Dio». E udii il numero di coloro che furono segnati con il sigillo: centoquarantaquattromila segnati, provenienti da ogni tribù dei figli d’Israele: dalla tribù di Giuda, dodicimila segnati con il sigillo; dalla tribù di Ruben, dodicimila; dalla tribù di Gad, dodicimila; dalla tribù di Aser, dodicimila; dalla tribù di Nèftali, dodicimila; dalla tribù di Manasse, dodicimila; dalla tribù di Simeone, dodicimila; dalla tribù di Levi, dodicimila; dalla tribù di Ìssacar, dodicimila; dalla tribù di Zàbulon, dodicimila; dalla tribù di Giuseppe, dodicimila; dalla tribù di Beniamino, dodicimila segnati con il sigillo. 
Dopo queste cose vidi: ecco, una moltitudine immensa, che nessuno poteva contare, di ogni nazione, tribù, popolo e lingua. Tutti stavano in piedi davanti al trono e davanti all’Agnello, avvolti in vesti candide, e tenevano rami di palma nelle loro mani. E gridavano a gran voce: «La salvezza appartiene al nostro Dio, seduto sul trono, e all’Agnello». E tutti gli angeli stavano attorno al trono e agli anziani e ai quattro esseri viventi, e si inchinarono con la faccia a terra davanti al trono e adorarono Dio dicendo: «Amen! Lode, gloria, sapienza, azione di grazie, onore, potenza e forza al nostro Dio nei secoli dei secoli. Amen».
Uno degli anziani allora si rivolse a me e disse: «Questi, che sono vestiti di bianco, chi sono e da dove vengono?». Gli risposi: «Signore mio, tu lo sai». E lui: «Sono quelli che vengono dalla grande tribolazione e che hanno lavato le loro vesti, rendendole candide nel sangue dell’Agnello. Per questo stanno davanti al trono di Dio e gli prestano servizio giorno e notte nel suo tempio; e Colui che siede sul trono stenderà la sua tenda sopra di loro. Non avranno più fame né avranno più sete, non li colpirà il sole né arsura alcuna, perché l’Agnello, che sta in mezzo al trono, sarà il loro pastore e li guiderà alle fonti delle acque della vita. E Dio asciugherà ogni lacrima dai loro occhi» (Ap 7,1-17). 
Ogni discepolo di Cristo Gesù vive di due obblighi fondamentali, derivanti dalla sua scelta di Cristo. Il primo obbligo è quello di farsi lui oggi vita di Cristo, cuore di Cristo, obbedienza di Cristo, Croce di Cristo per poter gustare la vita eterna che Gesù gli ha promesso. Si gusta la vita eterna gustando Cristo, il suo Vangelo, la sua Parola, il suo Santo Spirito, il Padre dei Cieli. Se il discepolo non mantiene fede a questa sua scelta, non vi sarà alcuna possibilità di accedere né alla vita eterna oggi né alla gioia senza fine dopo la morte. Il secondo obbligo è quello di offrire la proposta di Gesù ad ogni altro uomo, perché anche lui, se vuole, scelga Cristo come sua vita eterna, come porta e scala per entrare un giorno nella sua beatitudine eterna. Se il discepolo non offre questa scelta, attesta che lui stesso non crede più in essa, ma anche diviene reo di morte eterna, perché ha privato un suo fratello della vera gioia che il Padre dona in Cristo Signore. Oggi l’omissione più grave del discepolo di Gesù è proprio questa: il silenzio dinanzi al mondo della proposta di vita eterna che viene da Gesù Signore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri discepoli di Gesù Signore.

1. Nella vera fede non esiste ieri. Non esiste il domani. Esiste solo Dio e tu. Lui ti chiede e tu obbedisci. Lui comanda e tu esegui.
1. Dio ti rivolge la Parola e tu la vivi. È in questa obbedienza e per essa che Dio opera la salvezza. Mirabile forza della Parola vissuta.
1. Vergine Maria, Dio ti ha chiesto e tu ti sei consegnata a Lui. Ti sei detta la sua serva. Per il tuo dono la salvezza è nata sulla terra.

[bookmark: _Toc452536699]25 Gennaio 
Sulla terra il tutto prima diviene il nulla dopo, la salute malattia, morte, la gloria infamia, il benessere povertà.
[bookmark: _Toc452536700]Con le vesti strette ai fianchi e le lampade accese
Le prescrizioni per la celebrazione della Pasqua Antica, così recitavano: “Ecco in qual modo lo mangerete: con i fianchi cinti, i sandali ai piedi, il bastone in mano; lo mangerete in fretta. È la Pasqua del Signore!” (Es 12,11). Come “si mangia” o “si consuma” la nostra pasqua sulla terra, questo passaggio rapido, velocissimo, quasi istantaneo e immediato?  Vivendo come se non vivessimo, essendo come se non ci fossimo, così come un proiettile attraverso l’aria. 
Questa verità così è annunziata da San Paolo: “Questo vi dico, fratelli: il tempo si è fatto breve; d’ora innanzi, quelli che hanno moglie, vivano come se non l’avessero; quelli che piangono, come se non piangessero; quelli che gioiscono, come se non gioissero; quelli che comprano, come se non possedessero; quelli che usano i beni del mondo, come se non li usassero pienamente: passa infatti la figura di questo mondo!” (1Cor 7,29-31). Ma prima ancora è stata rivelata dai dannati dell’inferno.
Abbiamo dunque abbandonato la via della verità, la luce della giustizia non ci ha illuminati e il sole non è sorto per noi. Ci siamo inoltrati per sentieri iniqui e rovinosi, abbiamo percorso deserti senza strade, ma non abbiamo conosciuto la via del Signore. Quale profitto ci ha dato la superbia? Quale vantaggio ci ha portato la ricchezza con la spavalderia? Tutto questo è passato come ombra e come notizia fugace, come una nave che solca un mare agitato, e, una volta passata, di essa non si trova più traccia né scia della sua carena sulle onde; oppure come quando un uccello attraversa l’aria e non si trova alcun segno del suo volo: l’aria leggera, percossa dal battito delle ali e divisa dalla forza dello slancio, è attraversata dalle ali in movimento, ma dopo non si trova segno del suo passaggio; o come quando, scoccata una freccia verso il bersaglio, l’aria si divide e ritorna subito su se stessa e della freccia non si riconosce tragitto. Così anche noi, appena nati, siamo già come scomparsi, non avendo da mostrare alcun segno di virtù; ci siamo consumati nella nostra malvagità». La speranza dell’empio è come pula portata dal vento, come schiuma leggera sospinta dalla tempesta; come fumo dal vento è dispersa, si dilegua come il ricordo dell’ospite di un solo giorno (Sap 5,6-14). 
Gesù chiede ad ogni uomo di riflettere, meditare, usare la sua intelligenza, mettere in atto tutta la sua sapienza per dare verità alla sua esistenza sulla terra. Qual è questa verità? Essa è una sola: sulla terra il tutto dell’istante prima diviene il nulla dell’istante dopo, la salute diviene malattia, l’innalzamento abbassamento, la gloria infamia, il benessere povertà e miseria, la vita morte. Vale allora proprio la pena attaccarsi a questo istante e perdere poi l’eternità? La storia ogni giorno ci mostra questa verità. La pone sotto i nostri occhi. Ce la fa ingoiare. 
Siate pronti, con le vesti strette ai fianchi e le lampade accese; siate simili a quelli che aspettano il loro padrone quando torna dalle nozze, in modo che, quando arriva e bussa, gli aprano subito. Beati quei servi che il padrone al suo ritorno troverà ancora svegli; in verità io vi dico, si stringerà le vesti ai fianchi, li farà mettere a tavola e passerà a servirli. E se, giungendo nel mezzo della notte o prima dell’alba, li troverà così, beati loro! Cercate di capire questo: se il padrone di casa sapesse a quale ora viene il ladro, non si lascerebbe scassinare la casa. Anche voi tenetevi pronti perché, nell’ora che non immaginate, viene il Figlio dell’uomo».
Allora Pietro disse: «Signore, questa parabola la dici per noi o anche per tutti?». Il Signore rispose: «Chi è dunque l’amministratore fidato e prudente, che il padrone metterà a capo della sua servitù per dare la razione di cibo a tempo debito? Beato quel servo che il padrone, arrivando, troverà ad agire così. Davvero io vi dico che lo metterà a capo di tutti i suoi averi. Ma se quel servo dicesse in cuor suo: “Il mio padrone tarda a venire” e cominciasse a percuotere i servi e le serve, a mangiare, a bere e a ubriacarsi, il padrone di quel servo arriverà un giorno in cui non se l’aspetta e a un’ora che non sa, lo punirà severamente e gli infliggerà la sorte che meritano gli infedeli. Il servo che, conoscendo la volontà del padrone, non avrà disposto o agito secondo la sua volontà, riceverà molte percosse; quello invece che, non conoscendola, avrà fatto cose meritevoli di percosse, ne riceverà poche. A chiunque fu dato molto, molto sarà chiesto; a chi fu affidato molto, sarà richiesto molto di più (Lc 12,35-48). 
Gesù chiede ad ogni uomo di non smarrirsi nelle cose di questo mondo. Deve pensare la sua vita come una fuga. L’uomo è un braccato dalla morte, dalla povertà, dalla malattia, dalla sofferenza. Se è un braccato deve anche pensare che verrà afferrato. Quale dovrà essere allora la sua saggezza? Vivere come se non vivesse. Tenersi sempre pronto per attraversare la soglia del tempo ed entrare nell’eternità. Ma ci si tiene preparati ad una sola condizione: che mai ci lasciamo conquistare il cuore dalle cose della terra. La terra deve essere solo un punto d’appoggio per piantare la nostra croce, questa divina scala che ci porta fino a Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci essere come se non ci fossimo.

[bookmark: _Toc452536701]26 Gennaio 
Il peccato è fuoco che mai si spegne, ogni giorno si riaccende con più vigore, per divorare e distrugge ogni vita.
[bookmark: _Toc452536702]Comparire davanti al figlio dell’uomo
La storia è una fornace di sofferenza. Il peccato dell’uomo è il fuoco che mai si spegne, anzi ogni giorno si riaccende con più vigore, per divorare e distrugge ogni vita. Dove non arriva la malattia giunge il vizio, dove il vizio si ferma continua la stoltezza, se non falcia la morte fisica, vi è il terrore che priva di serenità e sicurezza. Dove non si muore per fame ci si uccide per il troppo cibo. Siamo tutti avvolti, conquistati, devastati, ridotti a brandelli dal buoi etico. Oggi anche il genere uomo e donna è stato intaccato da questo virus letale. Siamo governati da una idolatria rapinatrice di ogni vera speranza. Dobbiamo confessare che non vi è più salvezza per alcuno? Dobbiamo dichiararci sconfitti dall’orrendo peccato del mondo che sotto le sue multiformi modalità e tattiche sempre nuove toglie la pace dal cuore dell’uomo? Siamo tutti in una caldaia di pece bollente dalla quale nessuno di noi potrà più venire fuori? 
Gesù ci mette in guardia. Vi sarà un tempo in cui anche la creazione uscirà dal suo ordine naturale e creerà angoscia e terrore. Questo però accadrà prima della venuta del Figlio dell’uomo per il giudizio finale. Infatti finirà questo vecchio mondo, perché il Signore dovrà fare i nuovi cieli e la terra nuova. Dopo, nell’eternità, tutto sarà diverso. Quelli che Gesù porterà con sé entreranno nella gioia eterna, nella pace che mai più verrà meno. Coloro invece che Gesù non potrà portare con sé, finiranno nel tormento eterno. Il fuoco da essi acceso sulla terra con il loro peccato li avvolgerà. Essi saranno come il roveto ardente di Mosè. Arderanno per l’eternità, ma non si consumeranno. È come se essi stessi fossero l’alimento del fuoco eterno.
Non c’è allora alcuna salvezza per l’uomo? Sì, la salvezza c’è. Ha però un caro prezzo da pagare. Essa non è liberazione dalla fame, dalla malattia, dalla sofferenza, dal dolore, dalla paura e neanche dallo spavento o dal terrore. Neanche dalla morte violenta essa è liberazione. Il prezzo da pagare è porre ogni attenzione a non cadere mai nel peccato, né in pensieri, né in parole, né in opere, né in omissioni. Questa è la parte negativa, o distruttiva. Si deve distrugge il peccato nel nostro corpo, anima, spirito. Poi vi è la parte costruttiva che chiede una crescita quotidiana nelle virtù della fede, speranza, carità, giustizia, prudenza, fortezza, temperanza. È questo un prezzo che si deve pagare ogni giorno. Mai chi vuole la salvezza eterna deve abbandonarsi al peccato. Chi si concede al vizio, al male, all’idolatria, alla corruzione difficilmente riuscirà e venirne fuori. Anzi, chi è nel peccato, spesso viene ucciso dallo stesso peccato che commette e trascinato nel fuoco eterno. È quel fuoco che lui ha acceso sulla terra per gli altri che ora lo avvolgere per l’eternità senza consumarlo.
Vi saranno segni nel sole, nella luna e nelle stelle, e sulla terra angoscia di popoli in ansia per il fragore del mare e dei flutti, mentre gli uomini moriranno per la paura e per l’attesa di ciò che dovrà accadere sulla terra. Le potenze dei cieli infatti saranno sconvolte. Allora vedranno il Figlio dell’uomo venire su una nube con grande potenza e gloria. Quando cominceranno ad accadere queste cose, risollevatevi e alzate il capo, perché la vostra liberazione è vicina».
State attenti a voi stessi, che i vostri cuori non si appesantiscano in dissipazioni, ubriachezze e affanni della vita e che quel giorno non vi piombi addosso all’improvviso; come un laccio infatti esso si abbatterà sopra tutti coloro che abitano sulla faccia di tutta la terra. Vegliate in ogni momento pregando, perché abbiate la forza di sfuggire a tutto ciò che sta per accadere e di comparire davanti al Figlio dell’uomo».
Gesù mette in guardia ogni uomo perché non cada in tre crepacci dai quali difficilmente potrà uscire: il crepaccio delle dissipazioni, quello delle ubriachezze, e l’altro degli affanni della vita. Le dissipazioni tolgono alla vita ogni finalità eterna. Per esse si vive in una accidia spirituale perenne. Con le ubriachezze di perde la coscienza del bene, del male, del giusto, dell’ingiusto. L’uomo viene anche privato dell’uso della volontà. Diviene un corpo immondo, incapace di governarsi. L’uomo si fa non uomo. Con gli affanni della vita le cose del tempo e le aspirazioni verso di esse fanno dimenticare l’eternità. Inoltre quando le cose conquistano il cuore, divengono esse il dio dell’uomo e la vera speranza muore, assieme alla fede e alla carità.
Se il Signore viene, anche con la morte personale, e ci trova in questi crepacci, si aprono per noi le porte della perdizione eterna. Siamo afferrati da quel fuoco da noi stessi alimentato con il nostro peccato, il nostro male. Per questo il Signore invita quanti vorranno godere un giorno la gioia eterna, di non smettere mai di pregare. Il Giudice viene e se ci troverà nel regno della morte di certo non potrà portarci con sé nel regno della luce. Mentre se camminiamo di fede in fede e di carità in carità, sorretti dalla vera speranza, il Giudice ci accoglierà nel suo regno di luce e di amore, di pace e di eterno godimento. Il peccato oggi ha privato l’uomo di ogni fede. Ormai è convinzione generale che non vi è inferno per alcuno, mentre per tutti vi è il paradiso. A che pro allora leggere queste parole di Gesù? A che serve parlare di porre attenzione?
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci persone di fede retta e pura.

1. Non vi sono più verità: una filosofica, una scientifica, una laica, atea, una religiosa.  Esiste la realtà e le molte visioni di essa.
1. La medesima realtà la posso vedere da cieco, concupiscente, superbo, immorale, uomo venduto alla falsità, onesta, da me stesso, da altri.
1. Le stelle, realtà sopra di me, posso vederle con i miei soli occhi. Vedo punti insignificanti. Posso vederle anche con potenti telescopi.
1. Così l’uomo, realtà in me e accanto a me, lo posso vedere con la mia mente, ma anche con la mente e il cuore di colui che lo ha fatto.
1. È verità che nessuno potrà mai contraddire, né negare. Nessuno di coloro che vogliono fare l’uomo si è fatto da sé. Tutti sono stati fatti. 
1. Chi è fatto può conoscersi solo con l’aiuto di Colui che l’ha fatto. Chi l’ha fatto di certo non è un altro uomo. Bisogna cercare l’Autore. 
1. È contro la verità dell’uomo dire l’uomo senza conoscere l’uomo. È contro la verità della natura dire la natura senza conoscere la natura. 
1. È contro la verità della famiglia dire la famiglia senza conoscere la famiglia. La sua verità la può dire solo colui che l’ha fatta. 
1. Dire alla Chiesa che faccia la Chiesa non significa se non dire alla Chiesa di illuminare le coscienza sulla verità di tutto ciò che esiste.
1. Poiché solo la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica conoscere la verità dell’uomo, la saggezza vuole che si chieda ad essa la verità.
1. La verità genera vita. La falsità produce morte.  La Chiesa illumina per la vita. Lo Stato, senza la verità dell’uomo, decide per la morte.
1. Che uno Stato possa odiare l’uomo e decidere per la sua morte, neanche Dio potrà mai impedirglielo. Non glielo impedisce. Mai lo impedirà. 
1. Dio per amore e misericordia ti avvisa, mediante la sua Chiesa, che tu, Stato, stai legiferando per la morte, la distruzione dell’uomo. 
1. Puoi farlo. Ti assumi la responsabilità eterna dinanzi al tuo Creatore e Signore, quando ti presenterai al suo cospetto per il giudizio.
1. Se la Chiesa non ti avvisa – ed è solo questa la sua missione: avvisarti – la responsabilità eterna è sua dinanzi al tuo Creatore e Signore.
1. Sei stato avvisato. Stai lavorando per la morte dell’umanità. Sei responsabili dinanzi a Dio per l’eternità. Sceglie ciò che a te piacerà.
1. Dio è serio con le sue creature. Indica loro il bene e il male, la vita e la morte. Ognuno scelga secondo ciò che preferisce: morte, vita.
1. Se sceglie la morte, non potrà mai produrre vita. Questo non è in potere dell’uomo. Morte sceglie, morte produce, di morte si alimenta.
1. Vergine Maria, Madre della vita aiuta noi tuoi figli a non vergognarci di annunziare la verità. La vita è dalla verità. La falsità è morte. 
1. Madre Santa, aiutaci a comprendere che verità e falsità non producono in base alla fede, ma perché vengono scelte. Dalla falsità la morte.

1. La Parola di Dio non è qualcosa di estraneo, forestiero all’uomo. Essa lo dice così come esso è. La sua Parola onnipotente lo ha creato.
1. La Parola rivelata descrive l’uomo. Tu sei questo. Non perché ti dico IO. Perché IO dico a te ciò che sei. La mia Parola ti fa conoscere.
1. Ti dice ciò che tu eri, ciò che ti sei fatto, ciò che sei, ciò che dovresti essere, ciò che IO voglio fare di te, se ti lasci fare da me.
1. Se ti fai da te stesso, ti fai essere di morte per la morte. Se ti lascia fare da me, ti faccio essere di vita per la vita.
1. Tu però sei così come IO ti rivelo. Tu non ti conosci, io ti conosco. Tu non sai chi sei. IO so chi tu sei e anche cosa dovresti essere.
1. Se tu mi ascoltassi, ti conosceresti e non ti faresti un essere di morte per la morte. Tu pensi che la mia Parola sia artificiale.
1. La mia Parola è fonte di ogni vita. Sono tutte le parole degli uomini artificiali e vogliono costruire un non uomo, un uomo senza umanità.
1. La stoltezza dell’uomo presta fede ad ogni parola artificiale dell’uomo, prende queste parole come vero dogma. Sono però dogma di morte.
1. La stoltezza si rifiuta di prestare fede alla sola parola di vita, quella del suo Dio, fonte di ogni vita, che fa dell’uomo un vero uomo.
1. Vergine Maria, Madre della Sapienza, libera l’umanità da una così grande stoltezza: crede nella parola artificiale, ma non in quella vera.
1. Ognuno è posto dinanzi alla tremenda scelta dalle conseguenze eterne: la parola artificiale, inventata, di morte; la Parola vera che dona vita.

[bookmark: _Toc452536703]27 Gennaio 
Tutti i Comandamenti sono necessità della natura che è chiamata a vivere nel suo limite. Oltre il limite è la morte.
[bookmark: _Toc452536704]Per loro non c’era posto nell’alloggio
Gesù non solo è venuto per creare l’uomo nuovo con il dono del suo Santo Spirito, da Lui versato dal suo corpo trafitto, dopo la sua morte in croce. È anche il modello unico, irripetibile, solo, nella storia dell’umanità, da Adamo fino all’avvento dei nuovi cieli e della nuova terra, di come si vive la propria umanità secondo verità, giustizia, santità, perfetta carità, misericordia, amore puro e santo. Essendo il solo ed unico modello, a Lui sempre si deve guardare, Lui imitare, da Lui imparare, Lui seguire. È Lui il solo Maestro vero dell’umanità.
Vi è un uomo potente che vuole contare tutti i sudditi del suo impero e ordina un censimento per tutte le province da lui governate. Gesù, che ormai sta per venire al mondo, si mette in cammino ancora nel grembo della madre e viene portato a Betlemme, città nella quale secondo la profezia era annunciata la sua nascita. Troviamo subito il primo segreto di Gesù in ordine alla formazione del nuovo uomo. Questo primo segreto ha un nome: obbedienza. Obbedienza a chi? Indirettamente a Dio, che tutto predispone nella sua Provvidenza divina ed eterna, ma direttamente all’uomo. Si potrà mai costruire il vero uomo se si prescinde da questa obbedienza? Gesù stesso non la pone a fondamento della sua nuova legge?
Avete inteso che fu detto: Occhio per occhio e dente per dente. Ma io vi dico di non opporvi al malvagio; anzi, se uno ti dà uno schiaffo sulla guancia destra, tu pórgigli anche l’altra, e a chi vuole portarti in tribunale e toglierti la tunica, tu lascia anche il mantello. E se uno ti costringerà ad accompagnarlo per un miglio, tu con lui fanne due. Da’ a chi ti chiede, e a chi desidera da te un prestito non voltare le spalle (Mt 5,38-42). 
L’Apostolo Giacomo non parla, ricordando la Parola del Maestro, di sapienza arrendevole?
Chi tra voi è saggio e intelligente? Con la buona condotta mostri che le sue opere sono ispirate a mitezza e sapienza. Ma se avete nel vostro cuore gelosia amara e spirito di contesa, non vantatevi e non dite menzogne contro la verità. Non è questa la sapienza che viene dall’alto: è terrestre, materiale, diabolica; perché dove c’è gelosia e spirito di contesa, c’è disordine e ogni sorta di cattive azioni. Invece la sapienza che viene dall’alto anzitutto è pura, poi pacifica, mite, arrendevole, piena di misericordia e di buoni frutti, imparziale e sincera. Per coloro che fanno opera di pace viene seminato nella pace un frutto di giustizia (Gc 3,13-18). 
Senza questa obbedienza agli uomini, che è anche rinuncia della nostra stessa vita, mai si potrà parlare di vero umanesimo. Altra obbedienza che Gesù vive appena nato è quella agli eventi, alle circostanze, possiamo dire obbedienza alla storia concreta che è posta dinanzi a noi. Per loro non c’è posto nell’alloggio. Possiamo dare a questa affermazione tutti i significati di questo mondo e anche del cielo. A noi questi significati non interessano. Interessa invece cogliere l’obbedienza di Gesù. Cosa gli offre la storia, le circostanze, gli eventi? Una grotta, una stalla, un luogo riparato. Gesù obbedisce alla storia. Nasce nella grotta. Si lascia adagiare nella mangiatoia. Accoglie ciò che la Provvidenza del Padre gli ha preparato. 
In quei giorni un decreto di Cesare Augusto ordinò che si facesse il censimento di tutta la terra. Questo primo censimento fu fatto quando Quirinio era governatore della Siria. Tutti andavano a farsi censire, ciascuno nella propria città. Anche Giuseppe, dalla Galilea, dalla città di Nàzaret, salì in Giudea alla città di Davide chiamata Betlemme: egli apparteneva infatti alla casa e alla famiglia di Davide. Doveva farsi censire insieme a Maria, sua sposa, che era incinta. Mentre si trovavano in quel luogo, si compirono per lei i giorni del parto. Diede alla luce il suo figlio primogenito, lo avvolse in fasce e lo pose in una mangiatoia, perché per loro non c’era posto nell’alloggio (Lc 2,1-7). 
Tutta la disumanità degli uomini potrebbe essere cancellata in pochi istanti, se tutti iniziassimo a vivere questa duplice obbedienza: all’uomo e alla storia, agli eventi e alla circostanze. Questo non vuol dire che non si debba cercare altro. Luca sapientemente ci segnala che altre cose non esistono, non sono possibili, non sono a portata di mano, non le possiamo ottenere. Obbediamo alle circostanze, alla storia, viviamo nella pace. Nella grotta vi è pace non perché è nato il Principe della Pace, non perché in essa si trovano la Regina della Pace e l’uomo giusto che già ha accolto tutto il progetto di Dio su di lui con pronta ed immediata obbedienza, ma perché tutti obbediscono alla storia, agli eventi, alla circostanze. Oggi vi è disumanità perché tutti hanno deciso la non obbedienza alla storia, al limite. Tutti i comandamenti non sono forse richiesta di obbedire alla storia, al limite creaturale che sempre ci sovrasta? Tutta la corruzione che devasta la nostra umanità, la distruzione della famiglia, il rifiuto della nuova vita il rigetto della vita invecchiata non è forse questa ribellione alla storia?  Ogni uomo non combatte una stupida guerra sempre alla ricerca del meglio del meglio del meglio? Gesù ci ridimensiona tutti. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci obbedienti alla nostra storia.

1. La umanità sarà vera umanità quando avrà il coraggio di condannare i molti olocausti invisibili con i quali conviviamo e siamo complici.
1. L’umanità mai sarà vera se si limiterà a condannare gli olocausti del passato mentre sta compiendo gli olocausti invisibili nel presente.

1. È verità eterna e si compie. Per ogni parola di inganno che un uomo dice all’altro uomo, è responsabile dinanzi al Signore per l’eternità.
1. Oggi ognuno può dire o parlare come vuole, ingannare come gli pare meglio, domani, nel giorno del giudizio di tutto si dovrà rendere conto.
1. Ognuno, prima di dire qualsiasi parola non vera, falsa, ingannatrice, bugiarda, ambigua, deve sapere che sarà chiamato in giudizio.
1. La giustizia degli uomini si può comprare e vendere. La giustizia divina non si vende e non si compra. Essa giudica ciascuno secondo verità.
1. Dire il male bene e il bene male, è offesa alla dignità dell’uomo, il quale è chiamato a costruire se stesso sulla verità secondo Dio.
1. Il potere di alterare la natura delle cose non è dato all’uomo. È un abuso del quale dovrà rendere conto oggi e domani conto al suo Creatore.
1. La Parola del Signore non si compie per chi crede soltanto. Essa si compie sempre per chi crede e per chi non crede. La sua Parola è vita.
1. La Parola artificiale degli uomini è morte. Dio la sua parola l’ha provata con il fuoco. Ha superato la prova. L’ha data agli uomini.
1. La Parola degli uomini è insipienza di morte. Il male che essa produce sono infiniti.
1. A che serve piangere, ricordare i mali del passato, mentre noi stessi stiamo accendendo il rogo per il nostro olocausto di oggi e domani?
1. Vergine Madre liberaci da ogni stoltezza e falsità. Aiutaci a comprendere che non vi futuro di bene se ci poniamo fuori della Parola di Dio.

[bookmark: _Toc452536705]28 Gennaio 
Non si vive la misericordia prescindendo dal proprio ministero e carisma. Ogni professione vive la sua misericordia.
[bookmark: _Toc452536706]Lascia che i morti seppelliscano i loro morti
Carità, misericordia, pietà, compassione, amore, giustizia, verità sono universali perché sono obbligo per ogni uomo. Sono però personali, perché ognuno dovrà viverli secondo la volontà che il Signore ha su ogni persona. Poiché vocazione, ministero, missione, dono dello Spirito Santo sono particolari, diversi per ogni singola persona, mai vi potrà essere carità, misericordia, pietà, compassione, amore, giustizia, verità, obbedienza che possano prescindere dalla volontà che Dio manifesta ad ogni singola persona. Nulla è più errato, falso, del pensare ad una misericordia e ad una compassione, o pietà uguali per tutti gli uomini della terra. 
I comandamenti, che sono la fondamentale, primaria, universale regola della giustizia, sono uguali per ogni uomo, obbligano allo stesso modo per tutti. A nessuno è consentito di adorare falsi Dèi, immergersi nella superstizione, uccidere, commettere adulterio, rubare, dire falsa testimonianza, desiderare la donna o la cosa del suo prossimo. Le beatitudini invece variano da persona a persona. Altra è la povertà in spirito di un missionario del Vangelo e altra quella di un datore di lavoro. Altra è la misericordia di un profeta, altra quella di un dottore e maestro, altra quella di un vescovo e di un presbitero, altra quella di un papa. 
La misericordia di un papa è quella di essere per tutta la Chiesa perfetto modello di obbedienza a Dio nella purezza della fede e della carità di Cristo Gesù. La sua misericordia è avere sulle sue labbra sempre la Parola di Cristo, che è Parola del Padre, la volontà di Cristo che è volontà del Padre, il discernimento di Cristo che è discernimento del Padre. La sua misericordia è mostrare sempre il volto misericordioso, vero, giusto di Gesù Signore. La sua misericordia è quella di lasciarsi perennemente muovere dallo Spirito del Signore anche nella prudenza, nel rispetto dei tempi e dei momenti, per prendere decisioni di vita eterna per tutta la Chiesa di Cristo Gesù. Applicato alla propria diocesi e parrocchia questo vale anche per la misericordia di un vescovo e di un parroco. Non si può vivere alcuna misericordia, prescindendo dal proprio ministero e carisma. Ogni professione vive la sua speciale misericordia. Il politico, il datore di lavoro, l’operaio, il sindacalista, ogni categoria di persone è obbligata alla specifica misericordia. 
Oggi Gesù ci insegna che a certe forme di misericordia, anche se legittime, sante, consolidate dalla tradizione, si deve rinunciare perché chiamati a vivere una misericordia più alta, universale, elevata. Senza la rinuncia a queste misericordie legittime e sante, alcune anche comandate da Dio, la misericordia più elevata ed universale non potrà compiersi e l’uomo rischia la morte eterna. Può un uomo rinunciare alla sua missione di andare per il mondo a recare il lieto annunzio della salvezza eterna in nome di una misericordia che chiede al figlio di seppellire prima il proprio padre, la propria madre? Per seppellire un corpo tutti sono pronti, tutti possono. Risuscitare le anime per il cielo non tutti possono. Per questo ministero il Signore chiama alcuni e vuole che questa sia la sola ed unica opera di misericordia da vivere. Può un missionario pensare a qualche sua comodità sapendo che il concedersi lui un qualche beneficio per il suo corpo espone un anima alla incomodità eterna nell’inferno? È preferibile che lui rinunci ad ogni suo agio o benessere, perché un’anima sia strappata dalla sofferenza eterna.
Mentre camminavano per la strada, un tale gli disse: «Ti seguirò dovunque tu vada». E Gesù gli rispose: «Le volpi hanno le loro tane e gli uccelli del cielo i loro nidi, ma il Figlio dell’uomo non ha dove posare il capo». A un altro disse: «Seguimi». E costui rispose: «Signore, permettimi di andare prima a seppellire mio padre». Gli replicò: «Lascia che i morti seppelliscano i loro morti; tu invece va’ e annuncia il regno di Dio». Un altro disse: «Ti seguirò, Signore; prima però lascia che io mi congedi da quelli di casa mia». Ma Gesù gli rispose: «Nessuno che mette mano all’aratro e poi si volge indietro è adatto per il regno di Dio» (Lc 9,57-62). 
La misericordia per il corpo deve cedere il posto alla misericordia per l’anima. La misericordia per il tempo deve lasciare tutto lo spazio alla misericordia per l’eternità. La guarigione da una malattia fisica non deve mai prevale sulla guarigione di una malattia spirituale. Questa scienza della vera misericordia la può donare solo lo Spirito Santo. Senza la sua mozione del cuore e dello spirito, sempre l’uomo si lascerà trasportare dai suoi sentimenti, che spesso non sono la volontà di Dio in ordine alla sua vita. Altra verità che va messa sul candelabro esige e chiede che la misericordia che vale per uno non sia la misericordia che vale per l’altro, essendo diverso il dono dello Spirito Santo. Un consolatore non necessariamente potrà essere un maestro, un profeta non è un teologo, un presbitero non è un laico. Ognuno deve chiedere allo Spirito Santo che gli indichi le vie storiche, immediate, personali della sua misericordia. Il Signore del cuore, della mente, della volontà è lo Spirito Santo, non l’uomo. Neanche la Chiesa è signore del cuore, della mente, della volontà. Solo lo Spirito Santo è il Signore e solo Lui può dire ad un cuore, ad una mente, ad una volontà quale misericordia vivere oggi, domani, dopodomani.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci ad ascoltare lo Spirito Santo.

[bookmark: _Toc452536707]29 Gennaio 
L'uomo ha due scelte: o si lascerà inchiodare alla croce dell’amore di Gesù o sarà inchiodato sulla croce del mondo.
[bookmark: _Toc452536708]Come il Padre mi ha comandato, così io agisco
Gesù vive in un mistero di luce eterna, infinita, divina, umana, terrena. Lui vive nella volontà del Padre, è dalla volontà del Padre. Ogni sua movimento dell’anima, dello spirito, del corpo è tutto finalizzato al compimento della volontà del Padre. La volontà del Padre avvolge Gesù Signore più che l’acqua i pesci che nuotano in essa. Possiamo affermare che Cristo è “la volontà del Padre fattasi storia”. Se qualcuno ama conoscere cosa è la volontà del Padre e come essa va vissuta, è sufficiente che guardi Cristo, lo contempli e lo studi in ogni momento storico.
Se Lui è dal Padre e per il Padre, nessuna realtà creata, non Giuseppe, suo Padre di adozione, non Maria, sua madre per generazione nello Spirito Santo, non gli Apostoli, da lui chiamati, preparati, ammaestrati per essere domani coloro che dovranno portare avanti la sua opera di salvezza, non Angeli del Cielo, non uomini della terra, non diavoli dell’inferno, nessun’altra realtà creata potrà mai impedire che la volontà del Padre si compia in Lui e per Lui. Neanche la croce che è già preparata perché su di essa egli venga inchiodato potrà distogliere Gesù Signore dal suo obbligo e dalla sua eterna ed umana verità.
La croce che è già pronta ha un fine sublime da assolvere. Fino a quel punto Gesù è disposto ad amare il Padre? Fin dove giunge la sua obbedienza? Qual è lo stadio oltre il quale lui mai giungerà? Gesù lo afferma con divina chiarezza: l’amore del Padre per Lui è tutto. Perché l’amore del Padre sia da Lui manifestato, attestato, realizzato in ogni pienezza, Lui è pronto anche a rinunziare alla sua stessa vita fisica, consegnandola al Padre negli indicibili, insopportabili, strazianti dolori del suo corpo e del suo spirito. Se ci fosse il dolore, padre di ogni altro dolore, la sofferenza, madre di ogni altra sofferenza, se tutte le forme di sofferenza già conosciute e quelle ancora ignote si dovessero abbattere tutte sopra di Lui, Lui è pronto a viverle, assumendole con immenso amore, vivendole con immenso amore, offrendole con immenso amore. Anche se tutto l’inferno dovesse passare sul suo corpo, neanche questa sofferenza lo ostacolerebbe. Tutto di sé è del Padre. Nulla di sé è suo. Al Padre dona tutto.
Il mondo non ha alcun potere su Gesù Signore. Lui potrebbe evitare la sofferenza. Si potrebbe rendere invisibile, inafferrabile, non catturabile. Potrebbe anche scendere dalla croce, una volta inchiodato. Lui però deve mostrare al mondo che mai ci si potrà schiodare dall’amore di Dio. Ed è questa la nostra vera croce: inchiodarci alla’amore sino alla fine. Chi si schioda dall’amore attesta di non amare il Padre, ma anche rivela che il mondo, cioè il non amore, ha avuto il sopravvento su di lui. Potrà mai Gesù che è l’Amore Eterno del Padre schiodarsi dalla sua essenza divina che è divenuta anche vera essenza divina nella carne? Schiodarsi dall’amore sarebbe divenuto dal mondo, dal principe di questo mondo e non più dal Padre. Ma se Cristo si fosse schiodato dall’amore, avrebbe attestato al mondo intero che ormai per l’uomo non vi è più alcuna possibilità di poter amare. Se il Dio incarnato si schioda dall’amore, quale mortale si potrà inchiodare? Nessuno. Invece Gesù ci attesta che possiamo nuovamente inchiodarci.
Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi. Non sia turbato il vostro cuore e non abbia timore. Avete udito che vi ho detto: “Vado e tornerò da voi”. Se mi amaste, vi rallegrereste che io vado al Padre, perché il Padre è più grande di me. Ve l’ho detto ora, prima che avvenga, perché, quando avverrà, voi crediate. Non parlerò più a lungo con voi, perché viene il principe del mondo; contro di me non può nulla, ma bisogna che il mondo sappia che io amo il Padre, e come il Padre mi ha comandato, così io agisco. Alzatevi, andiamo via di qui» (Gv 14,27-31). 
Qual è la pace che Gesù è venuto a dare ai suoi discepoli? Essa è una sola: la capacità, la forza, la grazia, la volontà, il desiderio non solo di inchiodarsi nuovamente all’amore, ma anche di consumare sulla propria croce l’olocausto personale in onore del Signore. Senza la potente grazia che sempre verrà a noi dal corpo di Cristo inchiodato all’amore, nessun uomo potrà inchiodarsi al vero amore, all’amore puro, santo, secondo la volontà di Dio. Si schioderà da esso e si inchioderà ad ogni male, sotto ogni forma: malvagità, stoltezza, insipienza, idolatria, immoralità, corruzione, concupiscenza. Per ogni uomo non vi sono che due scelte: o si lascerà inchiodare alla croce dell’amore, della pace, della gioia, dell’obbedienza di Gesù alla volontà del Padre, o sarà inchiodato alla croce del non amore, che è guerra, odio, contrapposizione, distruzione, violenza. Non vi sono alternative: due sono le croci sulle quali siamo chiamati ad inchiodarci, o quella di Dio o quella del principe di questo mondo. Quella di Dio è la croce della pace, perché è la croce dell’amore. Quella del principe di questo mondo è la croce della guerra e dell’odio. Gesù ha scelto la croce del Padre, dell’amore, della verità. Non solo ci ha insegnato che su questa croce ci si può inchiodare. Ci dona ogni grazia e lo Spirito Santo perché anche noi scegliamo questa croce e su di essa appendiamo tutto di noi. Nasce la vera pace e la gioia.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, inchiodateci sulla croce dell’amore.

1. Dio ama l’uomo. Gli insegna come essere uomo. L’uomo non ama l’uomo. Gli insegna come essere non uomo. Lo ammaestra perché si distrugga.
1. Dio non è ascoltato dall’uomo, da lui è odiato perché gli insegna come si ama l’uomo. L’uomo che lo distrugge è ascoltato, obbedito, amato.
1. L’uomo ascolta chi lo crocifigge. Odia chi lo salva. Distrugge Gesù che è morto per lui. Innalza tutti coloro che vogliono la sua morte.
1. Strano l’uomo! Odia la luce, ama le tenebre. È nemico della vita. È seguace della morte. Scaccia la verità, si affoga in ogni falsità.

1. Non solo l’intero creato in ogni suo atomo attesta la presenza di Dio, ma l’intera storia rivela che solo Dio è il Signore e nessun altro.

[bookmark: _Toc452536709]30 Gennaio 
Nulla è più convincente per chi non crede di una comunità cristiana che vive con un cuore solo e un’anima sola.
[bookmark: _Toc452536710]Insieme alle preghiere dei santi
Leggendo quanto l’Apostolo Giovanni vede, dobbiamo confessare che la storia dell’umanità è più di morte che di vita, più di guerra che di pace, più di distruzione che di costruzione, più di desolazione che consolazione. È una storia martoriata. Non perché così la vuole il Signore, ma perché in essa vi è un veleno di morte che si chiama peccato, disobbedienza, non ascolto della Parola, superbia satanica che fa dell’uomo un Dio e di Dio un pensiero dell’uomo. 
L’idolatria che distrugge il mondo è il pensiero religioso su Dio. Questo pensiero sostituisce la purissima verità di Dio con il desiderio dell’uomo, che non è di verità ma di falsità, non è di giustizia ma di ingiustizia, non è di luce ma di tenebre, non è di amore ma di odio, non è comunione ma di egoismo, non è di aiuto ma di sfruttamento, non è di innalzamento della dignità dell’uomo ma di calpestamento, schiacciamento, abbassamento.
In questo mare di male che sommerge l’umanità, vi è però uno spiraglio di luce. La santità non viene meno sulla terra. La luce di Cristo Gesù non si spegne. La Parola che sembra non esistere, agisce nei cuori e li eleva fino a Dio, nei Cieli. I profumi sono le opere, frutto dell’obbedienza dell’uomo alla Parola. Anche le preghiera salgono fino al Signore perché vengono da un cuore che ama e che ogni giorno si lascia purificare dall’ascolto della voce del Signore che parla all’uomo molte volte e per vie impensabili. Ma una cosa è certa: il Signore parla e viene anche ascoltato. La sua voce entra in tante anime bramose di saziarsi di essa. 
Quando l’Agnello aprì il settimo sigillo, si fece silenzio nel cielo per circa mezz’ora. E vidi i sette angeli che stanno davanti a Dio, e a loro furono date sette trombe. Poi venne un altro angelo e si fermò presso l’altare, reggendo un incensiere d’oro. Gli furono dati molti profumi, perché li offrisse, insieme alle preghiere di tutti i santi, sull’altare d’oro, posto davanti al trono. E dalla mano dell’angelo il fumo degli aromi salì davanti a Dio, insieme alle preghiere dei santi. Poi l’angelo prese l’incensiere, lo riempì del fuoco preso dall’altare e lo gettò sulla terra: ne seguirono tuoni, voci, fulmini e scosse di terremoto.
I sette angeli, che avevano le sette trombe, si accinsero a suonarle. Il primo suonò la tromba: grandine e fuoco, mescolati a sangue, scrosciarono sulla terra. Un terzo della terra andò bruciato, un terzo degli alberi andò bruciato e ogni erba verde andò bruciata. Il secondo angelo suonò la tromba: qualcosa come una grande montagna, tutta infuocata, fu scagliato nel mare. Un terzo del mare divenne sangue, un terzo delle creature che vivono nel mare morì e un terzo delle navi andò distrutto.
Il terzo angelo suonò la tromba: cadde dal cielo una grande stella, ardente come una fiaccola, e colpì un terzo dei fiumi e le sorgenti delle acque. La stella si chiama Assenzio; un terzo delle acque si mutò in assenzio e molti uomini morirono a causa di quelle acque, che erano divenute amare. Il quarto angelo suonò la tromba: un terzo del sole, un terzo della luna e un terzo degli astri fu colpito e così si oscurò un terzo degli astri; il giorno perse un terzo della sua luce e la notte ugualmente.  E vidi e udii un’aquila, che volava nell’alto del cielo e che gridava a gran voce: «Guai, guai, guai agli abitanti della terra, al suono degli ultimi squilli di tromba che i tre angeli stanno per suonare!» (Ap 8,1-13). 
Sono tanti, molti i cuori nei quali vive a vario titolo e per gradi diversi la Parola del Signore. Urge che si crei una forte, indissolubile comunione. Chi crede deve dare forza a chi crede e chi ama rinvigorire l’amore di chi ama. Unendo e mettendo in comunione tutte queste forze di fede, carità, speranza, il mondo che non crede di certo verrà conquistato, attratto, aiutato a fare il passaggio alla fede. Nulla è più convincente per chi non crede di una comunità che vive con un cuore solo e un’anima sola. Nella comunione l’altro starà sempre bene. Nella solitudine la fede rischia di perdersi e la carità di smarrirsi in un egoismo che non crea alcuna speranza vera.
Il vero presente della Parola è nella comunione di tutti quelli che l’hanno nel cuore. Questa comunione deve coinvolgere tutti i credenti in Cristo Gesù. Deve essere una comunione sia ascendente che discendente, come anche orizzontale a tutti i livelli. Vescovi con vescovi, laici con laici, presbiteri con presbiteri, ma anche vescovi con presbiteri e laici, presbiteri con vescovi e laici, laici con presbiteri e vescovi. Senza questa comunione capace di inglobare ogni persona che crede, formando tutti una specie di pericoresi umana, simile alla pericoresi trinitaria, chi crede sarà sempre debole e chi ama avrà sempre poco amore da mostrare. Nella comunione il poco diventa molto, il molto si fa moltissimo, il mondo vede una grande luce e si lascerà attrarre. In fondo questo significa credere “nella” Chiesa. Vuol dire credere “nella” comunione. Comunione dei ministeri, comunione dei carismi, comunione di preghiera, comunione di missione, comunione di opere, comunione anche di presenza. La comunione è la vita.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di vera fede nella comunione. 

1. Nel discorso tra fede e scienza, necessariamente dovrà essere inserita la storia. Lo esige Cristo Gesù che è storia. Il nostro Dio è storia.
1. I cristiani non sono seguaci di un Dio che sta nel cielo, pensato e immaginato dall’uomo, anche se legittimamente a causa della sua natura. 
1. I cristiani sono seguaci di Gesù il Crocifisso. È Crocifisso perché insegnava all’uomo la verità di quel Dio nel quale diceva di credere. 
1. Al centro del dibattito tra fede e scienza è obbligatorio che venga innalzato il Crocifisso. Senza di Lui ogni discorso è artificiale, vano.
1. Alla scienza si richiede tanta umiltà perché non trasformi le ipotesi in verità. Le ipotesi sono argomenti di ragione e spesso artificiali.
1. Alla fede è chiesta la stessa umiltà: partire dal Crocifisso: il cuore della sua verità. Altrimenti anch’essa diviene discorso artificiale. 
1. Il Crocifisso non è venuto abolire l’umanità dell’uomo, ma per far sì che essa sia profondamente, realmente essenzialmente umanità. 
1. Il Crocifisso è venuto per mostrare ad ogni uomo come si sta sulla croce della propria umanità, senza volere scendere da essa. 
1. Quando non siamo più seguaci del Crocifisso? Quando scendiamo dalla croce della nostra umanità chiamata all’obbedienza alla sua Parola. 
1. Alla croce non è chiamato solo il cristiano, ma l’intera umanità. Cristiano è colui che ha scelto di seguire Cristo portando la sua croce.
1. Il cristiano è colui che ogni giorno mostra ad ogni altro uomo come si porta la croce dell’obbedienza alla Parola per essere veri uomini.
1. Vergine Maria, aiuta i cristiani a porre al centro del mondo il Crocifisso come unico principio di comprensione di tutta la vita umana.
1. Madre Santa, fa’ che la scienza del mondo si lasci illuminare dalla scienza della Croce. È la sola luce vera che rende vera ogni scienza. 
1. Senza la luce della scienza della Croce, ogni scienza è effimera, vana, spesso anche contro l’uomo perché intenta a creare un uomo non uomo.

[bookmark: _Toc452536711]31 Gennaio 
Quando la legge autorizza il male e anche obbliga a farlo,la società raggiunge il baratro della sua autodistruzione.
[bookmark: _Toc452536712]E perché non giudicate voi stessi ciò che è giusto?
L’uomo è capace di verità, discernimento, logica, deduzione, argomentazione. Lui che è per creazione dalla verità eterna, divina, trinitaria, può innalzare la sua mente verso la contemplazione della sua essenza. L’uomo può sapere chi lui è. Non certo in una maniera piena, perfetta. Questa modalità è solo dalla rivelazione. Di sicuro in maniera adeguata. Da alcune verità iniziale può poi giungere a delle verità più complesse. Lui può. Può separare il vero storico dal falso storico, il giusto dall’ingiusto, il bene dal male, l’utile dal non utile. Può fare le differenze, le distinzioni, le comparazioni. Può scoprire uguaglianze e disuguaglianze. Può.
Se può in ogni campo giudicare sul giusto e sull’ingiusto, perché non opera questo giudizio? Non lo opera perché questo giudizio è frutto in lui di una sapienza, di una verità non soffocate dall’ingiustizia, dal peccato, dall’idolatria, dall’immoralità, dalla superstizione, dal male che alberga nel suo cuore. La mente dell’uomo è più potente che un telescopio super elettronico puntato ad esplorare le lontane galassie. Se però le sue lenti vengono ricoperte di fango, foglie, polvere o altro materiale inquinante, le sue capacità sono ridotte a zero. Manca della sua libertà visiva. Il materiale inquinante gli impedisce di guardare verso le stelle. 
Così è l’uomo. Ogni peccato che lui commette, ogni idolatria che viene messa nel suo cuore, ogni superstizione che infetta la sua anima, è materiale inquinante ogni sua capacità visiva. La verità che è in lui e fuori di lui, che è storica, empirica, deduttiva, argomentativa, metafisica, logica, divina, eterna, viene soffocata. Come il telescopio inquinato nelle sue lenti vede solo la materia che è su di esse, così l’uomo pensa dal peccato, vede il peccato, ritiene il peccato unico e solo principio di “verità” della sua umana esistenza. Se l’uomo vuole vedere oltre, se vuole scandagliare gli abissi della verità dello stesso uomo, si deve liberare dal peccato.
Ma dal peccato uno solo libera: Gesù Signore. Solo Lui è l’Agnello che toglie il peccato del mondo. Solo Lui toglie l’uomo da questa schiavitù inquinate la sua anima, il suo corpo, il suo spirito. Solo Lui può dare all’uomo l’uso del suo cuore, della sua mente, del suo corpo. Ma l’uomo di peccato, di menzogna, di idolatria, lo rifiuta, lo rigetta, lo rinnega, non vuole neanche vederlo appeso al legno. Gli dà fastidio tutto di Cristo Gesù. Preferisce un Dio fatto da lui, concepito su misura dei suoi vizi e dei suoi peccati. È evidente che non vi sarà per l’uomo alcuna possibilità di poter dare alle sue lenti tutta la loro capacità visiva ed esplorativa.
Sono venuto a gettare fuoco sulla terra, e quanto vorrei che fosse già acceso! Ho un battesimo nel quale sarò battezzato, e come sono angosciato finché non sia compiuto! Pensate che io sia venuto a portare pace sulla terra? No, io vi dico, ma divisione. D’ora innanzi, se in una famiglia vi sono cinque persone, saranno divisi tre contro due e due contro tre; si divideranno padre contro figlio e figlio contro padre, madre contro figlia e figlia contro madre, suocera contro nuora e nuora contro suocera».
Diceva ancora alle folle: «Quando vedete una nuvola salire da ponente, subito dite: “Arriva la pioggia”, e così accade. E quando soffia lo scirocco, dite: “Farà caldo”, e così accade. Ipocriti! Sapete valutare l’aspetto della terra e del cielo; come mai questo tempo non sapete valutarlo? E perché non giudicate voi stessi ciò che è giusto? Quando vai con il tuo avversario davanti al magistrato, lungo la strada cerca di trovare un accordo con lui, per evitare che ti trascini davanti al giudice e il giudice ti consegni all’esattore dei debiti e costui ti getti in prigione. Io ti dico: non uscirai di là finché non avrai pagato fino all’ultimo spicciolo» (Lc 12,49-59). 
Altra stranezza dell’uomo che attesta la sua incapacità visiva, è la sua visione del male. Qual è la cosa aberrante? Ognuno vede il male che gli altri fanno a lui. Ma nessuno vede il male fatto da lui agli altri.  Si vuole che il male non venga fatto, ma si ignora che il male si vince solo con la grazia di Cristo Gesù. Se una legge fosse sufficiente ad impedire il male, sarebbero tutti salvi, almeno per certi mali. Nel mondo non vi sono forze che possano impedire che il male si compia, si faccia. Appena si distrugge una sorgente di male, da questa sorgente distrutta nascono altre sette forze peggiori della prima. E così di seguito, sempre. Nessuno si illuda. Uno vince il male. 
O si rimette Cristo al centro della Chiesa, al centro del cristiano, al centro della storia, al centro del mondo, al centro delle istituzioni, al centro dell’economia, al centro delle relazioni umane, al centro delle famiglie, oppure saremo sempre divorati dal male, anche perché oggi il male viene dichiarato bene per legge. Dobbiamo affermare che anche la distruzione della stessa natura umana da molti Stati viene dichiarata cosa ottima per legge, insegnando fin dalla prima infanzia come essa vada distrutta, annientata, devastata. Quando la legge non solo autorizza il male, ma anche obbliga a farlo, è allora che una società raggiunge il baratro della sua autodistruzione. Sodoma, Gomorra per rapporto a questi Stati sono quasi giuste. Pensiamoci!
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, liberateci da ogni male e peccato.

1. Noto che nei social si offende e si insudicia sia il mistero delle Beata Trinità che quello anch’esso altissimo della Famiglia di Nazaret. 
1. Penso che in un dibattito tra uomini insultare e insudiciare le realtà più nobili e sante nelle quale l’altro crede mai deve succedere. 
1. Il dibattito vero tra persone amanti della verità, si fonda su ragioni evidenti e incontrovertibili, mai sul disprezzo dei valori.
1. È incontrovertibile che un uomo sia uomo e che una donna sia donna. È incontrovertibile che solo un uomo e una donna possono concepire. 
1. È incontrovertibile che un bambino per crescere ha bisogno di due amori: l’amore femminile e l’amore maschiale che non sono la stessa cosa.
1. È incontrovertibile che questo è un diritto che mai potrà essere negato.  Se lo si nega per legge, si compie un abuso legale. 
1. È incontrovertibile che l’adozione non è un diritto, ma un gesto altissimo di amore, amore che deve essere al maschile e al femminile.
1. È incontrovertibile che i desideri mai possono essere definiti diritti della persona. Il desiderio deve cedere il posto al diritto. 
1. È incontrovertibile che se legislatore dona ai desideri lo statuto di diritto, è obbligato a dichiarare diritto ogni altro desiderio. 
1. È incontrovertibile che ogni desiderio è uguale ad ogni altro desiderio. Anche il desiderio di rubare deve essere dichiarato diritto. 
1. È incontrovertibile che oggi l’uomo non si serve più della sua razionalità per argomentare, ma si serve dell’offesa e del vilipendio.
1. È incontrovertibile che l’argomentatio ad hominem distrugge l’avversario, ma distrugge anche ogni saggezza di chi se ne serve senza verità.
1. È incontrovertibile che una persona senza saggezza abbassa la spiritualità dell’umanità anche fino a livelli mai sperimentati prima.
1. È incontrovertibile che tutti gli olocausti della storia di ieri, oggi, domani sono il frutto della trasformazione dei desideri in diritto
1. È incontrovertibile che il non rispetto di ogni incontrovertibile crea ogni caos non solo morale, spirituale, ma anche sociale.
1. Madre di Gesù, tu che in questi giorni sei stata e sei così vilipesa nella tua divina maternità, abbi pietà di noi e ricolmaci di saggezza.


[bookmark: _Toc452536713]Febbraio 2016
[bookmark: _Toc452536714]1 Febbraio 
La Parola di Dio è la forza rinnovatrice dei cuori, illuminatrice delle menti, santificatrice delle anime.
[bookmark: _Toc452536715]La parola di Dio venne su Giovanni
La Parola di Dio: ecco la forza trasformatrice del mondo, rinnovatrice dei cuori, illuminatrice delle menti, santificatrice delle anime, purificatrice dei pensieri e dei sentimenti di quanti l’accolgono e da essa di lasciano conquistare. La Lettera agli Ebrei così dice di essa.
La parola di Dio è viva, efficace e più tagliente di ogni spada a doppio taglio; essa penetra fino al punto di divisione dell’anima e dello spirito, fino alle giunture e alle midolla, e discerne i sentimenti e i pensieri del cuore. Non vi è creatura che possa nascondersi davanti a Dio, ma tutto è nudo e scoperto agli occhi di colui al quale noi dobbiamo rendere conto (Eb 4,12-13). 
Se la Parola di Dio è creatrice dell’uomo nuovo, perché essa non viene accolta? Perché molti vogliono che neanche sia proferita? Tutto questo accada perché vi è un altro che odia l’uomo e con ogni mezzo gli dona un’altra parola che è di tenebre, falsità, inganno, menzogna. È una parola che asseconda la carne nella sua superbia, concupiscenza, arroganza, prepotenza, avarizia, invidia, gola, accidia, lussuria ed ogni altro vizio.
Una verità va però detta senza alcuna paura. Ogni silenzio potrebbe essere grave peccato di omissione. Molti discepoli di Gesù non credono più nella Parola di Dio, non credono nel Vangelo, non credono neanche più in Cristo, nella Chiesa, nei Ministri Sacri. Ma anche molti Ministri Sacri dicono la Parola di Dio trasformandola e riducendola in parola dell’uomo. Poiché solo la Parola di Dio si riveste di potenza, anzi di onnipotenza rinnovatrice e santificatrice, l’uomo mai potrà cambiare perché nessuna parola d’uomo possiede una tale potenza.
È come se oggi si stesse compiendo un disfacimento totale. Non si crede nella Parola di Dio. La si manomette a piacere, a gusto, a convenienza. Non credendo più nella Parola di Dio neanche più si crede nella Chiesa. La si vede come uno strumento non di salvezza, non di redenzione, non di santificazione. Non credendo nella Chiesa non si crede in Cristo Signore, il solo Mediatore nella grazia, nella verità, nella parola, nell’espiazione, nel perdono, nella riconciliazione. Non credendo in Cristo, adoriamo un Dio senza alcuna verità, essendo Cristo Signore la verità di Dio e dell’uomo, dell’Antico e del Nuovo Testamento, della storia e dell’eternità, del passato, del presente, del futuro. 
E tutto questo accade perché il cristiano ha perso la fede nell’unica Parola vera, divinamente e umanamente vera, che è la Parola di Cristo Gesù, che è Cristo Gesù. Poiché l’uomo è sempre dalla Parola di Dio, senza di essa, non vi è l’uomo vero. Vi è l’uomo squinternato, smembrato, frantumato, squilibrato, che consuma i suoi giorni nelle falsità, nell’idolatria, nell’immoralità, nella stoltezza, nella grande insipienza. Per grazia di Dio, poiché siamo amati da Lui di amore eterno, sempre, quando la sua Parola scompare, Lui nuovamente la manda dal Cielo facendola risuonare pura, limpida, splendente attraverso la bocca dei suoi profeti. 
Nell’anno quindicesimo dell’impero di Tiberio Cesare, mentre Ponzio Pilato era governatore della Giudea, Erode tetrarca della Galilea, e Filippo, suo fratello, tetrarca dell’Iturea e della Traconìtide, e Lisània tetrarca dell’Abilene, sotto i sommi sacerdoti Anna e Caifa, la parola di Dio venne su Giovanni, figlio di Zaccaria, nel deserto. Egli percorse tutta la regione del Giordano, predicando un battesimo di conversione per il perdono dei peccati, com’è scritto nel libro degli oracoli del profeta Isaia: Voce di uno che grida nel deserto: Preparate la via del Signore, raddrizzate i suoi sentieri! Ogni burrone sarà riempito, ogni monte e ogni colle sarà abbassato; le vie tortuose diverranno diritte e quelle impervie, spianate. Ogni uomo vedrà la salvezza di Dio!
Giovanni il Battista è l’ultimo profeta dell’Antico Testamento. Lui non si definisce profeta, ma voce di uno che grida nel deserto. Il Signore sta per venire e bisogna preparargli la strada. I sentieri vanno raddrizzati. Ogni burrone va riempito. Ogni monte e colle abbassato. Le vie tortuose dovranno divenire diritte e quelle impervie, spianate. Quanto Giovanni grida va ben compreso. La Parola di Dio viene. Ma anche l’uomo deve preparare il suo cuore ad accoglierla. Come si prepara il cuore? Attraverso la conversione. Conversione a che cosa? Alla Parola dell’Alleanza, ai Comandamenti che già conosciamo. Se non ci lasciamo convertire da Dio, se non abbandoniamo la nostra idolatria, se non ci separiamo da ogni immoralità, se non lasciamo la stoltezza che viene dal peccato, la Parola del Signore mai potrà entrare nel nostro cuore e rimaniamo sepolti nei nostri peccati che ci condurranno alla morte eterna. Dio non può abolire la nostra responsabilità. La conversione, anche se è sempre per sua grazia, è opera che deve compiere l’uomo. È questa responsabilità che oggi è scomparsa. Si vuole che tutto faccia il Signore. Lo si afferma e lo si predica. Così dicendo, tutto viene consumato dal peccato e dalla morte, perché Dio mai potrà fare ciò che deve fare l’uomo: convertirsi.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, rendeteci ascoltatori della Parola. 
[bookmark: _Toc452536716]2 Febbraio 
Cosa sarebbe avvenuto se l’Angelo del Signore avesse mandato i pastori sul Golgota a contemplare un Crocifisso?
[bookmark: _Toc452536717]È nato per voi un Salvatore, che è Cristo Signore
È verità. Con il suo peccato l’uomo si è fatto morte – per intenderci: si è fatto nemico dell’altro, omicida, invidioso, lussurioso, violento, prepotente, vendicativo, prevaricatore, superbo, arrogante, stolto, insipiente, idolatria. Si è fatto oggi bomba atomica distruttrice dell’intera umanità, si è fatto missile, sottomarino, aereo supersonico, potenza incalcolabile di male, drone. Si è fatto anche spia satellitare al fine di conoscere tutti i segreti degli altri e individuare i luoghi dove poter colpire in modo efficace, rapido, senza danni. Si è anche fatto oggi dalla natura mutevole, utero in affitto, manipolatore dell’origine e della fine della propria vita. Si è fatto tante altre cose e tante altre ancora si farà -  dalla morte mai potrà ritornare in vita. Lui è morte e costruttore, datore, creatore di infinite morti. I suoi frutti sono questi. Non possono essere altri. 
Dio però nella sua infinita misericordia, dallo stesso giorno in cui l’uomo è divenuto morte, gli è andato incontro e gli ha fatto una promessa. Io ti salverò, ti riporterò in vita. Ti darò ciò che tu hai perso. Come però nella morte è precipitato per non aver creduto nella Parola del suo Dio – “Se ne mangi, muori” -  così per passare dalla morte alla vita, è necessaria ancora una volta la fede. L’uomo deve credere che solo facendo quello che gli dirà il suo Dio e Signore potrà ritornare nella vita, lasciando le sue molteplici e sempre più aggiornate vie di morte. Ora il tempo si è compiuto. Dio ha deciso di attuare tutte le sue promesse di vita. Manda un suo Angelo a recare questo lieto annunzio a dei pastori, semplici, umili, che stanno condividendo la vita con i loro greggi. L’annunzio è fatto senza alcuna enfasi: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande gioia, che sarà di tutto il popolo: oggi, nella città di Davide, è nato per voi un Salvatore, che è Cristo Signore. Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in fasce, adagiato in una mangiatoia». Il vostro Salvatore è nato. Questo Salvatore ha un nome: Cristo Signore. È nato nella città di Davide. Giace in una mangiatoia, avvolto in fasce.
All’uomo è chiesto di svuotarsi la mente, annullarsi nei pensieri, dimenticare la sua razionalità. Chi è il Salvatore del mondo? Colui che non possiede neanche una casa per nascere. Colui per il quale non c’è neanche posto nell’albergo. Questo annunzio è ancora in qualche modo accettabile per dei pastori. Cosa sarebbe avvenuto se l’Angelo del Signore avesse mandati i pastori sul Golgota a contemplare un Crocifisso. Veramente la mente dell’uomo si deve svuotare, se vuole pervenire alla fede. La fede è questa: accogli la Parola, ti salvi, ritorni in vita, divieni nuovamente uomo. Rifiuti la Parola, rimani nella tua morte. Camminerai però di morte in morte, perché la vita te la dona solo questo Bambino avvolto in fasce e deposto in una mangiatoia. Solo Lui il Signore ha stabilito come salvezza dell’umanità. Non solo ha stabilito la fede nella sua Persona, ma anche ha stabilito che ogni sua Parola sia per l’uomo parola di vita. Vuoi la vita, uomo? Deve credere che ogni Parola di Gesù ti fa abbandonare la tua via di morte. Vuoi rimanere nella morte, è sufficiente che tu non creda nella sua Parola.
C’erano in quella regione alcuni pastori che, pernottando all’aperto, vegliavano tutta la notte facendo la guardia al loro gregge. Un angelo del Signore si presentò a loro e la gloria del Signore li avvolse di luce. Essi furono presi da grande timore, ma l’angelo disse loro: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande gioia, che sarà di tutto il popolo: oggi, nella città di Davide, è nato per voi un Salvatore, che è Cristo Signore. Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto in fasce, adagiato in una mangiatoia». E subito apparve con l’angelo una moltitudine dell’esercito celeste, che lodava Dio e diceva: «Gloria a Dio nel più alto dei cieli e sulla terra pace agli uomini, che egli ama».
Appena gli angeli si furono allontanati da loro, verso il cielo, i pastori dicevano l’un l’altro: «Andiamo dunque fino a Betlemme, vediamo questo avvenimento che il Signore ci ha fatto conoscere». Andarono, senza indugio, e trovarono Maria e Giuseppe e il bambino, adagiato nella mangiatoia. E dopo averlo visto, riferirono ciò che del bambino era stato detto loro. Tutti quelli che udivano si stupirono delle cose dette loro dai pastori. Maria, da parte sua, custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore. I pastori se ne tornarono, glorificando e lodando Dio per tutto quello che avevano udito e visto, com’era stato detto loro. Quando furono compiuti gli otto giorni prescritti per la circoncisione, gli fu messo nome Gesù, come era stato chiamato dall’angelo prima che fosse concepito nel grembo (Lc 2,8-21). 
Il Creatore dell’uomo ha deciso. Se l’uomo vuole essere nuovamente fatto uomo deve lasciarsi rifare da questo Bambino avvolto in fasce e deposto nella mangiatoia, affisso su un Croce, licenziato da questo mondo e bandito da esso come malfattore. Dice San Paolo come “Maledetto”. L’uomo non ha creduto nella Parola di Dio. Ora Dio gli chiede per ritornare in vita di credere nella Parola di quest’uomo. Gli chiede questo grande segno di umiltà. Dovrà abbandonare i suoi teologi, filosofi, scienziati. La parola della vita è solo di quest’uomo. Ascolti, credi, entri nella vita. Ma quanta responsabilità in chi deve dire questa Parola! 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la vera fede nella Parola di Gesù. 

1. Oggi l’uomo vive con una coscienza spezzetta in mille parti, ognuna delle quali occupa una sua casella e in essa vive in perfetta autonomia.
1. Con questa coscienza così frantumata, l’uomo può essere cristiano, pagano, credente, non credente, praticante, lontano dalla religione.
1. Con una coscienza incasellata si possono conciliare tutti i contrari: ci si può professare cattolici e contrari alla verità della Chiesa.
1. Ci si può dichiarare cristiani e avversari dei principi di Cristo Gesù. È la particolare casella che muove l’agire al momento opportuno.
1. Esiste ogni tipo di casella: politica, economica, morale, immorale, cristiana, cattolica, pagana, religiosa. Questo nello stesso uomo.
1. Lo stesso uomo, a motivo di questa coscienza incasellata, è con Dio e con il Diavolo, con la verità e la falsità, con il bene e con il male.
1. L’uomo vero, il vero uomo, ha una sola coscienza intatta, sempre la stessa, orientata al bene, pronta anche al martirio per la verità.

[bookmark: _Toc452536718]3 Febbraio 
I missionari di Gesù non sono venditori ambulanti che vanno dietro ad altri venditori per gridare la stessa offerta.
[bookmark: _Toc452536719]Anche la polvere della vostra città, che si è attaccata ai nostri piedi
Ci sono delle frasi proferite da Gesù nelle quali si rivela tutta la potenza della sua verità e la straordinaria eterna, umana e divina grandezza del dono che Egli è venuto a farci di se stesso. Il Vangelo però va sempre letto nello Spirito Sano, perché solo Lui è la sapienza, l’intelligenza, la luce vera di ogni parola di cui esso è composto. Dice Gesù: “Ma quando entrerete in una città e non vi accoglieranno, uscite sulle sue piazze e dite: “Anche la polvere della vostra città, che si è attaccata ai nostri piedi, noi la scuotiamo contro di voi; sappiate però che il regno di Dio è vicino”. È giusto allora chiedersi? C’è misericordia in questa frase? C’è condanna? C’è separazione e distacco? C’è abbandono della città alla sua sorte che è solo di morte e non di vita? Questo liberarsi anche dalla polvere della città attaccata sotto i piedi dei missionari del Signore perché nasce dal cuore di Cristo Gesù? Dal suo cuore ricco di misericordia e di pietà?
I missionari di Gesù non sono mercanti che vanno per il mondo a vendere delle merci che ognuno potrà comprare altrove. Oggi in modo particolare tutti le grandi superficie contengono ognuna le stesse qualità di merci e quasi tutte allo stesso prezzo. A volte ciò che non si trova in un punto vendita lo si trova in un altro. Basta muoversi un poco e quanto si desidera lo si acquisterà di certo. I missionari di Gesù non sono dei venditori ambulanti che passano dietro ad altri venditori e subito dopo di essi altri venditori verranno per gridare la stessa offerta. I missionari di Gesù fanno una offerta unica, che nessun altro potrà mai fare. Nessuno l’ha fatta prima di Gesù. Nessuno la potrà fare dopo Gesù. Gesù è il solo, l’unico, l’eterno. I suoi missionari, i suoi discepoli, sono gli unici, i soli. Nessun altro potrà fare la stessa offerta. Questa offerta potrà essere accolta, ma anche rifiutata. A nessuno essa verrà imposta.
Essendo però una offerta di vita eterna, di vera salvezza, di ricomposizione della propria umanità, di pace per tutta la famiglia umana, chi la rifiuta, deve sapere cosa sta rifiutando. Come far capire alla città che essa sta rifiutando la via della vita, della pace, della verità, della giustizia, della grazia, della vera rinascita di se stessa? Come farle intendere che essa sta rifiutando il Paradiso e con la sua ostinazione rimarrà per sempre nella morte eterna? Il modo scelto da Gesù è quello di scuotere la polvere attaccata ai piedi dei suoi missionari. È anche la proclamazione del motivo per cui essi compiono questo gesto. Noi siamo venuti, vi abbiamo portato il dono di Dio, vuoi lo avete rifiutato. Noi siamo innocenti dinanzi alla vostra morte, alla vostra disumanità, alla vostra guerra, alle vostre lacerazioni. Domani non potete accusarci di non avervi servito, di non essere venuti. Sappiate però che il regno di Dio è vicino.
Dopo questi fatti il Signore designò altri settantadue e li inviò a due a due davanti a sé in ogni città e luogo dove stava per recarsi. Diceva loro: «La messe è abbondante, ma sono pochi gli operai! Pregate dunque il signore della messe, perché mandi operai nella sua messe! Andate: ecco, vi mando come agnelli in mezzo a lupi; non portate borsa, né sacca, né sandali e non fermatevi a salutare nessuno lungo la strada. In qualunque casa entriate, prima dite: “Pace a questa casa!”. Se vi sarà un figlio della pace, la vostra pace scenderà su di lui, altrimenti ritornerà su di voi. Restate in quella casa, mangiando e bevendo di quello che hanno, perché chi lavora ha diritto alla sua ricompensa. Non passate da una casa all’altra. Quando entrerete in una città e vi accoglieranno, mangiate quello che vi sarà offerto, guarite i malati che vi si trovano, e dite loro: “È vicino a voi il regno di Dio”. Ma quando entrerete in una città e non vi accoglieranno, uscite sulle sue piazze e dite: “Anche la polvere della vostra città, che si è attaccata ai nostri piedi, noi la scuotiamo contro di voi; sappiate però che il regno di Dio è vicino”. Io vi dico che, in quel giorno, Sòdoma sarà trattata meno duramente di quella città (Lc 10,1-11). 
Dire al mondo la verità è la prima opera di misericordia. Annunziare il Vangelo, predicare Cristo, offrire la via della sua pace e della sua riconciliazione è la misericordia delle misericordie, perché è a misericordia madre di ogni altra misericordia. Scuotere la polvere è per il missionario attestazione della sua innocenza. San Paolo non dice forse questo? Non scuote lui la polvere quando afferma: “Voi sapete come mi sono comportato con voi per tutto questo tempo, fin dal primo giorno in cui arrivai in Asia: ho servito il Signore con tutta umiltà, tra le lacrime e le prove che mi hanno procurato le insidie dei Giudei; non mi sono mai tirato indietro da ciò che poteva essere utile, al fine di predicare a voi e di istruirvi, in pubblico e nelle case, testimoniando a Giudei e Greci la conversione a Dio e la fede nel Signore nostro Gesù. Per questo attesto solennemente oggi, davanti a voi, che io sono innocente del sangue di tutti, perché non mi sono sottratto al dovere di annunciarvi tutta la volontà di Dio” (At 20,17-21.26-27). Per scuotere la polvere si deve credere in Cristo, ma credere realmente, profondamente. Cristo deve essere la nostra stessa vita. Se i figli della Chiesa oggi non credono neanche essi in Cristo Gesù, se la loro coscienza è così lassa da dichiarare ugualmente vere tutte le religioni, anche se le une adorano ancora vacche, rane, topi, leoni, e le altre l’intera natura, se lo stesso Cristo è da essi paragonato ad uno di questi strani dèi, che senso ha scuotere la polvere?
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la vera fede in Cristo Gesù.

1. Chi abbandona il vero Dio, è tagliato all’istante dalla sorgente della vera sapienza. Dio e la sapienza sono una cosa sola, un solo dono.
1. L’uomo oggi ha deciso di recidere la sua vita dal vero Dio, dal vero Cristo, dal vero Spirito Santo. Subito la stoltezza lo ha conquistato.
1. Dalla stoltezza proclama vie di vita quelle che sono sentieri di morte, distruzione, devastazione, annientamento della stessa natura umana.
1. Dall’insipienza stabilisce leggi che pensa siano di vita e di progresso mentre in realtà altro non fanno se non distruggere l’uomo.
1. Cosa ancora più grave è che lo stolto grida allo stolto che la sua è grande stoltezza. Dalla stoltezza si grida alla stoltezza dello stolto.
1. La stoltezza di chi grida è ancora più stolta. Mai si potrà correggere la stoltezza con la stoltezza. La stoltezza genera stoltezza.
1. Smembrati, recisi, divelti dal vero Dio e Signore, siamo talmente stolti da pensare che la stoltezza si possa correggere con la stoltezza.
1. Si è ancora più stolti e insipienti se si pensa che una legge di morte si possa correggere con un’altra legge di morte ancora più pesante.
1. Tutto stiamo distruggendo con la stoltezza, ma crediamo fermamente che la nostra stoltezza sia verità, sapienza, grande intelligenza.
1. È della stoltezza dichiarare stolto chi possiede la verità e l’annunzia per la salvezza dell’uomo. È dalla verità la vita, ogni vita.
1. “Dixit insipiens in corde suo non est Deus” diviene: “Dixit insipiens in corde suo non est homo”. Negazione di Dio è negazione dell’uomo.
1. Tutti i distruttori del vero Dio sono all’istante i distruttori del vero uomo. La stoltezza distrugge Dio e l’intera umanità. Non est homo.

1. Scismi, eresie, sette, divisioni, separazione, contrasti, guerre, contrapposizioni, sono un frutto del Vangelo letto e commentato da Satana.
1. Satana, abile ingannatore, ha tolto lo Spirito Santo dall’interpretazione delle Scritture e al suo posto ha messo i suoi metodi scientifici.
1. Anche dalla Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, oggi sta sfrattando lo Spirito di Dio per costituirlo con scienza e sapienza terrena.
1. Dalla società Satana ha fatto sì che Cristo scomparisse. Tolto Cristo, può suggerire ogni novità di morte. È lui il governatore di tutti.
1. Satana ha conquistato tutti i cuori. Dal cuore di ognuno parla, ma per mettere tutti contro tutti, per fare della città moderna una Babele.

[bookmark: _Toc452536720]4 Febbraio 
La verità della Chiesa è Cristo, è formare il corpo di Cristo. Formando il corpo di Cristo essa forma se stessa.
[bookmark: _Toc452536721]Che portiate molto frutto e diventiate miei discepoli
È sempre giusto che ci si chieda: qual è la missione che Gesù ha affidato ai suoi apostoli? Dalla risposta sapremo se noi siamo nella volontà di Gesù, oppure camminiamo secondo il nostro cuore. La prima verità della missione vuole che ogni apostolo divenga vero discepolo di Gesù. Chi è vero discepolo di Gesù? È colui che è perennemente, senza alcuna interruzione, dai pensieri, desideri, cuore, volontà, parola, grazia del Maestro. Come Gesù era discepolo del Padre, sempre cioè da Lui, così dovrà essere l’apostolo: sempre da Cristo e mai da se stesso. 
Questo significa che neanche il più piccolo gesto di misericordia, compassione, pietà, nessuna missione, nessuna opera, nessun pensiero deve nascere dal suo cuore. Come in Cristo tutto veniva dal Padre, così nell’apostolo tutto deve venire da Cristo. Per Gesù è inconcepibile che un suo discepolo pensi dal suo cuore, agisca dalla sua volontà, decida dalla sua mente, operi dai suoi pensieri. Tutto invece deve scaturire da Cristo Signore. Si è discepoli quando si diviene purissima obbedienza, santissimo ascolto, immediata esecuzione del comando ricevuto.
È evidente che per giungere a questa perfezione di discepolato è necessario che il discepolo sia rivestito, inondato, colmato di Spirito Santo come lo è stato il suo Maestro. È lo Spirito la comunione perfetta tra il Padre e Cristo. È lo Spirito la comunione piena tra il discepolo e Cristo. Se il discepolo si sgancia dallo Spirito Santo, all’istante si trova sganciato da Gesù Signore. Senza legame nella verità e nella grazia, non si più discepoli. Si cammina per conto proprio. Non si segue più il Maestro anche se si afferma di essere suoi discepoli e lavorare nel suo nome. Non si diviene discepoli in un giorno. Lo si diviene giorno per giorno. 
Di diviene discepoli rimanendo attaccati alla vite, essendo suoi tralci. Come il tralcio riceve tutta la linfa vitale dalla vite, così deve essere il discepolo. Deve conservarsi sempre innestato in Cristo per ricevere da Lui la linfa della sua vera vita che è lo Spirito Santo. Se con il peccato si stacca dalla vite, la linfa non giunge più al suo cuore ed è subito la morte. Nella morte non si produce più alcun frutto di bene. Il peccato rompe la comunione con lo Spirito Santo e l’apostolo è solo apostolo di se stesso, ma non certo di Gesù Signore. Rimanere nella Parola di Gesù, nella sua obbedienza è regola eterna per essere anche suoi veri discepoli.
«Io sono la vite vera e il Padre mio è l’agricoltore. Ogni tralcio che in me non porta frutto, lo taglia, e ogni tralcio che porta frutto, lo pota perché porti più frutto. Voi siete già puri, a causa della parola che vi ho annunciato. Rimanete in me e io in voi. Come il tralcio non può portare frutto da se stesso se non rimane nella vite, così neanche voi se non rimanete in me. Io sono la vite, voi i tralci. Chi rimane in me, e io in lui, porta molto frutto, perché senza di me non potete far nulla. Chi non rimane in me viene gettato via come il tralcio e secca; poi lo raccolgono, lo gettano nel fuoco e lo bruciano. Se rimanete in me e le mie parole rimangono in voi, chiedete quello che volete e vi sarà fatto. In questo è glorificato il Padre mio: che portiate molto frutto e diventiate miei discepoli (Gv 15,1-8). 
Se il Padre è glorificato se l’apostolo diviene discepolo di Gesù, suo vero discepolo, tralcio della sua vita, è legittimo, anzi è verità celeste affermare che il primo compito dell’apostolo è fare tutto il mondo, tutte le nazioni discepoli di Gesù. Per cui l’apostolo non va nel mondo per predicare una morale nuova, non si reca presso gli uomini per annunziare una via nuova di salvezza, non va neanche per cercare alleanza di pace con chi segue altre vie di salvezza. Lui è mandato per fare ad ogni uomo una sola proposta: vuoi diventare discepolo del mio Maestro? Vuoi divenire assieme a me come vero tralcio della vera vite? Vuoi consacrare a Lui la tua vita perché Lui la riempie di vita eterna? Vuoi essere suo vero corpo, corpo di luce e di grazia, per fare altri discepoli? Se sarai suo discepolo, lui ti ricolmerà di vita e di luce eterna, ti darà il Padre suo come tuo vero Padre e il suo Santo Spirito come tua Guida, tuo Avvocato, tuo Consigliere. 
La proposta al discepolato deve essere esplicita. Non può essere implicita. Neanche potrà essere lasciata libera. Se vuoi, puoi essere discepolo. Se non vuoi, basta che osservi una certa moralità e ti salverai ugualmente. Gesù non ha mandato i suoi discepoli perché predichino una morale fuori di Lui e anche una salvezza fuori di Lui. Lui li ha mandati perché arricchiscano la sua vera vite di molti altri tralci. Se non fanno questo, la loro missione è umana e non cristica. È una missione svolta in nome proprio non certo nel nome e nell’interesse di Gesù Signore. La vera salvezza mai potrà essere fuori di Cristo.  Non si può camminare verso la vita eterna fuori della sua vita eterna. È Lui la scala che dovrà condurci fino al cielo. Urge che la Chiesa tutta si appropri della sua verità. La verità della Chiesa è Cristo, è formare Cristo, formando Cristo essa forma se stessa. Se la Chiesa non forma se stessa, ha fallito nella sua missione. È una Chiesa da se stessa, non certo da Cristo Signore. Ma siamo noi discepoli da Cristo Gesù?
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri discepoli di Cristo Gesù.

1. La Parola del Signore si compie sempre. Se il re crede, essa si compie come albero di bene, benedizione, giustizia perfetta, luce, verità.
1. Se il re invece non crede, si realizza come albero di morte, distruzione, devastazione, annientamento, polverizzazione del suo stesso regno.
1. La Parola di Dio ha una sua vita e non è soggetta ad alcuna volontà umana. Nessuno può dire: “Io non credo, posso vivere come mi pare”.
1. Puoi anche vivere come ti pare, sappi però che la tua è una vita di morte. La vita per la vita è solo nella Parola del tuo Signore.
1. Un re può dire: “Io sono un re laico, ateo, miscredente, anticlericale, antireligioso. Sono io la verità. Posso legiferare come voglio”.
1. Puoi anche legiferare come vuoi, ma sappi che la tua legge genera morte e non vita, distruzione e non elevazione, sradica e non pianta.
1. Dio non è soggetto ai tuoi umori, stoltezza, insipienza, partito politico, miscredenza, ateismo, collusioni pseudoscientifiche, interessi.
1. Senza e contro di Lui, puoi decidere solo per la morte e scrivere leggi di distruzione dell’uomo. Il tuo regno sarà distrutto, crollerà.
1. Sarà un regno nel quale imperversa la morte e governa l’ingiustizia. Tu, re, puoi anche non credere. La Parola rimane stabile in eterno.
1. Né puoi dire: “Sono saggio, intelligente”. Saggezza e intelligenza sono Dio che si fa dono a te. Tu rigetti Dio. Muore la tua intelligenza.
1. La storia, testimone infallibile della verità della Parola ogni giorno grida il disastro operato da ogni legge iniqua, ingiusta, disumana.
1. Un re che non ama Dio, mai potrà amare l'uomo. Gli manca la sorgente, la fonte dalla quale scaturisce il vero amore, il vero servizio.

1. Un tempo si diceva: “Dimmi con chi vai e ti dirò chi sei”. Oggi si può dire: “Dimmi quale Dio adori e ti dirò cosa pensi e come agisci”.
1. Un tempo l’uomo adorava molti dèi. Oggi adora un solo dio: se stesso. Possiamo dire che gli dèi possono essere quanto sono gli uomini.
1. In un pantheon così vasto, ognuno tende alla supremazia sugli altri e gli dèi più forti e potenti fagocitano e divorano gli dèi più piccoli.
1. Gli dèi si vendono, si comprano, stringono alleanze a seconda dei loro interessi da difendere. Ma della rovina dell’uomo non si interessano.
1. Come pretendere si possa instaurare un discorso o dialogo morale o semplicemente etico, di buon senso, se gli dèi per natura sono immorali?
1. Per parlare di morale, eticità, dovremmo tornare ad essere uomini. Finché saremo dèi, l’immoralità ci consuma. È la nostra stessa natura.
1. Dall’immoralità non si può legiferare sul bene degli altri. È un assurdo solo pensarlo. Il bene si può legiferare dalla moralità, dal bene.
1. Oggi invece molti dèi hanno formato un cartello con la decisione di distruggere dall’umanità ogni riferimento a ciò che etico, morale, bene.
1. Hanno la potenza economica per farlo e anche le armi per imporlo. A questi dèi non interessa l’uomo, si servono dell’uomo per i loro fini.
1. Questi dèi, essendo però falsi dèi, dovranno domani rendere conto al solo vero ed unico Dio di tutto lo sfacelo morale da essi generato.
1. Essi non sono dèi immortali, ma mortali, come ogni altro uomo che vive sulla terra. Nell’eternità vi è un solo Dio che governa.
1. Ma qualcuno potrebbe chiedersi: ma perché questo Dio non interviene sulla nostra terra per annientare tutti questo falsi dèi?
1. La risposta è semplice: lui è venuto e lo abbiamo crocifisso, appeso ad un palo come un malfattore. Questa è la potenza dei falsi dèi.
1. Non vi è più speranza per l’umanità? La speranza c’è. Chi crede nel vero Dio deve avere il coraggio di lasciarsi crocifiggere per la verità.
1. Quando un cristiano si associa con i falsi dèi è segno che anche lui è un falso dio. “Dimmi con chi vai e ti dirò chi sei”. Saggezza antica!
1. Nessuna meraviglia se i falsi dèi si vestono da cristiani. San Paolo ci dice che Satana veste da angelo di luce per la rovina dei credenti.
1. Quando un cristiano pensa come i falsi dèi, è segno che anche lui si è trasformato in un falso dio. Non conosce i pensieri del suo Dio.

[bookmark: _Toc452536722]5 Febbraio 
Urge molta attenzione perché non si vada oltre il limite del male, cadendo nel peccato contro lo Spirito Santo.
[bookmark: _Toc452536723]Non si convertì dalle opere delle sue mani
L’Apocalisse ci rivela, anzi ci mette dinanzi agli occhi tutta la storia di morti, disastri, devastazioni che sempre accompagnerà l’uomo sulla terra. Questa storia non viene dal di fuori dell’umanità. È la stessa umanità a produrla. È essa l’artefice della sua stessa distruzione. Ogni peccato che essa commette è un veleno di devastazione collocato nella storia come bomba esplosiva per la sua rovina. A morte succede morte, da devastazione nasce devastazione, rovina fruttifica rovina e tragedia chiama tragedia. Il peccato è questo.
Qual è la verità sconvolgente che l’Apocalisse ci manifesta? Nonostante l’immane catastrofe che copre quasi in modo permanente la nostra terra, gli uomini non si convertono dalla opere delle loro mani. Perché questa assenza di conversione? Vi è assenza di conversione perché il peccato rende duro il cuore come pietra e gli orecchi divengono incapaci di ascoltare. La conversione è purissima grazia del Signore. Occorre fare molta attenzione affinché non si vada oltre il limite del male, cadendo nel peccato contro lo Spirito Santo. Per chi vi cade, non vi è più alcuna possibilità né di conversione e né di salvezza. Si è già dannati per sempre. 
Il quinto angelo suonò la tromba: vidi un astro caduto dal cielo sulla terra. Gli fu data la chiave del pozzo dell’Abisso; egli aprì il pozzo dell’Abisso e dal pozzo salì un fumo come il fumo di una grande fornace, e oscurò il sole e l’atmosfera. Dal fumo uscirono cavallette, che si sparsero sulla terra, e fu dato loro un potere pari a quello degli scorpioni della terra. E fu detto loro di non danneggiare l’erba della terra, né gli arbusti né gli alberi, ma soltanto gli uomini che non avessero il sigillo di Dio sulla fronte. E fu concesso loro non di ucciderli, ma di tormentarli per cinque mesi, e il loro tormento è come il tormento provocato dallo scorpione quando punge un uomo. In quei giorni gli uomini cercheranno la morte, ma non la troveranno; brameranno morire, ma la morte fuggirà da loro. Queste cavallette avevano l’aspetto di cavalli pronti per la guerra. Sulla testa avevano corone che sembravano d’oro e il loro aspetto era come quello degli uomini. Avevano capelli come capelli di donne e i loro denti erano come quelli dei leoni. Avevano il torace simile a corazze di ferro e il rombo delle loro ali era come rombo di carri trainati da molti cavalli lanciati all’assalto. Avevano code come gli scorpioni e aculei. Nelle loro code c’era il potere di far soffrire gli uomini per cinque mesi. Il loro re era l’angelo dell’Abisso, che in ebraico si chiama Abaddon, in greco Sterminatore. Il primo «guai» è passato. Dopo queste cose, ecco, vengono ancora due «guai».
Il sesto angelo suonò la tromba: udii una voce dai lati dell’altare d’oro che si trova dinanzi a Dio. Diceva al sesto angelo, che aveva la tromba: «Libera i quattro angeli incatenati sul grande fiume Eufrate». Furono liberati i quattro angeli, pronti per l’ora, il giorno, il mese e l’anno, al fine di sterminare un terzo dell’umanità. Il numero delle truppe di cavalleria era duecento milioni; ne intesi il numero. E così vidi nella visione i cavalli e i loro cavalieri: questi avevano corazze di fuoco, di giacinto, di zolfo; le teste dei cavalli erano come teste di leoni e dalla loro bocca uscivano fuoco, fumo e zolfo. Da questo triplice flagello, dal fuoco, dal fumo e dallo zolfo che uscivano dalla loro bocca, fu ucciso un terzo dell’umanità. La potenza dei cavalli infatti sta nella loro bocca e nelle loro code, perché le loro code sono simili a serpenti, hanno teste e con esse fanno del male. Il resto dell’umanità, che non fu uccisa a causa di questi flagelli, non si convertì dalle opere delle sue mani; non cessò di prestare culto ai demòni e agli idoli d’oro, d’argento, di bronzo, di pietra e di legno, che non possono né vedere, né udire, né camminare; e non si convertì dagli omicidi, né dalle stregonerie, né dalla prostituzione, né dalle ruberie (Ap 9,1-21). 
La conversione non è il frutto di flagelli, carestie, morti, devastazioni, distruzioni, rovine. Essa è il frutto della vera profezia e della grazia della conversione ad essa connessa. Perché la profezia produca i suoi frutti è anche necessaria la buona volontà dell’uomo. Se però questi è oltre il limite del male, lui è divenuto come pietra. Si può versare su di lui tutta la grazia del cielo, la pietra rimane sempre pietra. Oggi, vista la catastrofe che sta avvolgendo la terra, vi è forse conversione, ritorno a Dio? Non vi è invece ostinazione nel male ancora più grande, pensando che basti una grande alleanza di guerra per portare la pace sulla nostra terra?
L’uomo dal cuore di pietra è stolto e non comprende, non vede la luce, non si apre alla verità, non si converte al suo Dio, non cerca a Lui che gli indichi le vere vie della pace. Ma può il mondo trovare pace, se il Principe della Pace e la Pace stessa che è Lui, viene escluso dalla nostra storia? Addirittura ci si vergogna di Lui Crocifisso e in nome del rispetto degli altri non lo si vuole neanche vedere in una misera e spoglia capanna raffigurante la sua nascita.  Non è spegnendo il sole che l’uomo si riscalda. Non è rifiutando il Principe della Pace che la pace si costruisce. Se l’uomo fosse capace da solo di creare pace, veramente Cristo non gli servirebbe. Ma chi è quell’uomo potente che ammetterà mai che lui non è un operatore di pace?
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri cercatori di Cristo Gesù.

1. Un tempo, quando esisteva la morale, nelle famiglie si educavano i figli a camminare su vie di rispetto, compassione, perdono, pace, carità.
1. Venuto il vento distruttore dell’immoralità e dell’idolatria, ogni valore umano, ogni sano principio è come svanito, distrutto per sempre.
1. La morale è il vero onore della persona, è sua gloria e luce. Essa non va vissuta per gli altri, ma per se stessi, per andare a testa alta.
1. Una persona senza morale disprezza la sua umanità, si dichiara non uomo dinanzi al mondo. Si pone al di sotto dello stesso regno animale.
1. Il regno animale è governato da un ordine eterno che mai nessuno trasgredisce. L’uomo senza morale è invece creatore di disordine infinito.
1. Nella sana moralità, il niente è una ricchezza infinita da condividere. Nell’immoralità anche il tutto è sempre niente, mai condivisibile.
1. Ieri si era poveri e si faceva della povertà una grande dignità. Allora si sapeva vivere. Oggi si è ricchi e non si sa più cosa è la vita.
1. Madre di Gesù, Donna povera ma ricca di Dio, insegna ad ogni uomo che solo Dio è la vera ricchezza del cuore. Le cose sono inganno di morte.

[bookmark: _Toc452536724]6 Febbraio 
Chi cade nell'immoralità, cade anche nella falsità. La falsità di natura o immoralità è anche falsità di pensiero.
[bookmark: _Toc452536725]Egli vi battezzerà in Spirito Santo e fuoco
L’alta, anzi l’altissima moralità, è necessaria perché ognuno possa accogliere la luce del Signore che rivela la verità del nostro cuore e quella del cuore di ogni altro. Nessuno si conosce per studio, per scienza antropologica, metafisica, psicologica, teologica o altro. Ognuno può conoscersi solo perché lo Spirito Santo gli offre la verità del suo essere, gli comunica ciò che lui è dinanzi a Dio e agli uomini. Senza un’alta, anzi altissima moralità lo Spirito non può comunicare con l’uomo e questi né si conosce e né conosce.
La storia ci rivela che sovente, più di quanto non si pensi, papi, vescovi, presbiteri, diaconi, religiosi, battezzati, cresimati, e molti dal ministero anche nobile: profeti, evangelisti, dottori, teologi, maestri, essendo caduti dall’alta moralità, hanno anche perso la loro verità e di conseguenza anche la verità della Chiesa, di Cristo, riducendo il Vangelo a pura falsità. Tutti gli scismi, le eresie, le divisioni, le contrapposizioni, le giustapposizioni, le lacerazioni, i contrasti, sono nati, nascono, nasceranno perché il peccato ha conquistato i cuori e lo Spirito Santo, espulso da essi, non li può più illuminare con la potente luce della sua verità.
Il Messia del Signore sta per venire in questo mondo. Non è l’uomo che lo potrà mai riconoscere. È lo Spirito Santo che dovrà scriverlo nei cuori. Lui però non potrà scrivere Cristo, se in esso Satana scrive se stesso. È quindi urgente che si tolga il peccato perché si possa ricollocare in esso lo Spirito Santo, il solo che potrà scrivere la verità di Cristo Gesù sulle sue pareti. È questo il motivo per cui tutta la predicazione di Giovanni è un invito alla conversione. La conversione necessariamente è vita morale, è osservanza della Legge. La morale suggerita da Giovanni ancora non è quella perfetta di Gesù Signore. È quella possibile per un uomo non rigenerato, non battezzato in Spirito Santo e fuoco, non creato nuovo nella sua natura.
Quella di Giovanni è una morale che tutti possono osservare. L’osservanza è necessaria perché Cristo possa essere accolto. Tutto il Vangelo non testimonia forse che quanti vivevano di una vita morale anche minima e quanti hanno deciso di convertirsi si sono accostati a Cristo Signore con desiderio di essere da Lui illuminati, sanati, guariti, confortati? A volte bastava che vi fosse nel cuore solo il desiderio della santità, la volontà del cambiamento, l’aspirazione alla verità. La Samaritana, moralmente parlando, non è ineccepibile. In lei vi è però un desiderio alto di verità, di cambiamento, di svolta. Questo desiderio viene appagato da Gesù Signore. Mentre scribi, farisei, capi dei sacerdoti, anziani del popolo, incarcerati nella loro immoralità e nel loro peccato, si sono chiusi alla conoscenza di Gesù. Nel loro cuore non puro, macchiato, nel loro spirito senza alcun desiderio né di verità e né di moralità, lo Spirito Santo nulla ha potuto scrivere. Senza la scrittura dello Spirito Santo, il cuore è nelle tenebre e nulla vede.
Le folle lo interrogavano: «Che cosa dobbiamo fare?». Rispondeva loro: «Chi ha due tuniche ne dia a chi non ne ha, e chi ha da mangiare faccia altrettanto». Vennero anche dei pubblicani a farsi battezzare e gli chiesero: «Maestro, che cosa dobbiamo fare?». Ed egli disse loro: «Non esigete nulla di più di quanto vi è stato fissato». Lo interrogavano anche alcuni soldati: «E noi, che cosa dobbiamo fare?». Rispose loro: «Non maltrattate e non estorcete niente a nessuno; accontentatevi delle vostre paghe».
Poiché il popolo era in attesa e tutti, riguardo a Giovanni, si domandavano in cuor loro se non fosse lui il Cristo, Giovanni rispose a tutti dicendo: «Io vi battezzo con acqua; ma viene colui che è più forte di me, a cui non sono degno di slegare i lacci dei sandali. Egli vi battezzerà in Spirito Santo e fuoco. Tiene in mano la pala per pulire la sua aia e per raccogliere il frumento nel suo granaio; ma brucerà la paglia con un fuoco inestinguibile». Con molte altre esortazioni Giovanni evangelizzava il popolo.
In Giovanni lo Spirito Santo, per divina scrittura, stampa due altissime verità: la sua e quella di Gesù Signore. Giovanni è solo un profeta, una voce, una parola che deve dire chi è Gesù. Questa è la sua verità e la sua missione. Giovanni è solo un uomo, cui il Signore ha affidato un compito unico, singolare. Lui è stato scelto per dire al suo popolo che le sue attese si erano concluse: il Messia è in mezzo a loro. Tutte le promesse del Signore in lui verranno realizzate. Nessuna rimarrà senza compimento, poiché Gesù è vero Messia del Signore, il suo Cristo. 
Tra Giovanni e Gesù non vi è alcun punto in comune. Gesù viene dall’Eternità, viene da Dio, Lui stesso è Dio. Anche la missione è diversa. Lui battezza con acqua, Gesù battezzerà nello Spirito Santo e fuoco. Gesù è il giudice. Dopo che Lui avrò parlato, la sua Parola è la verità eterna di ogni uomo. Chi l’accoglie si avvia verso la vita eterna, chi la rifiuta rimarrà nelle sue tenebre. Quello di Gesù è un giudizio di verità. Chi accoglie la sua verità entrerà nella luce. Chi la rifiuta, rimarrà nelle tenebre. Luce e tenebre saranno alla fine della vita eterne. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri nello Spirito Santo.

1. Mare vuoto. Notte vissuta tra speranze vane. Si torna a riva. Non muore la speranza. Si crede che la prossima notte tutto potrà cambiare.
1. Giunge all’improvviso una Parola: Torna al largo, getta le reti, prenderai. Il mare è vuoto, ma sulla tua parola mi fido, getto le reti.
1. La Parola crea la speranza, perché crea la storia. Il mare è lo stesso. Simone è lo stesso. Le reti sono le stesse e così anche la barca.
1. L’arte è la stessa, la perizia è la stessa, l’abilità è la stessa. Cambia Simone. Lui ha qualcosa di nuovo nel cuore: la Parola di Gesù.
1. La differenza tra il cristiano e il non cristiano è una sola: la Parola di Cristo Gesù in esso. Il mondo è lo stesso. La vita è la stessa.
1. La differenza tra un uomo e un altro non la fa la cultura, la ricchezza, la civiltà, la scienza, la tecnica, l’arte e neanche la religione.
1. La sola differenza la fa la Parola di Gesù Signore nel cuore: Parola ascoltata, creduta, obbedita, realizzata, trasformata in nostra vita.
1. La differenza anche tra chi crede nella Parola la fa la Parola. Più si crede nella Parola e più la storia si trasforma, creando speranza.
1. Il santo e il non santo hanno due fedi differenti nella Parola. Nel Santo la fede è senza condizioni. Nel non santo è appena accennata.
1. Il santo è il più povero. Va nel mare vuoto della storia con la fede nella Parola di Gesù. Con essa crea nei cuori speranza sempre nuova.
1. Vergine Maria, Donna dalla fede purissima, hai ascoltato la Parola. Per la tua fede il Verbo si fece carne e la luce è venuta sulla terra.

1. Dio ha posto l’uomo al centro della sua creazione con una eterna responsabilità: le può dare vita o morte, può elevarla ma anche abbassarla.
1. Se l’uomo è in Dio, da Lui, per Lui, eleva l’umanità e l’intero creato. Se è fuori di Dio, senza o contro di Lui, distrugge e rovina.
1. Oggi l’uomo ha deciso di essere senza Dio. Non vi sono speranze di vita. Lui non può essere che uno che devasta e distrugge la creazione.
1. La stessa umanità è soggetta a questa legge. Non vi sono eccezioni. Con Dio e in Lui la vita. Senza di Lui e contro di Lui, la morte.
1. La questione antropologica subito diviene questione teologica. L’uomo può vivere da vero uomo solo attingendo tutta la sua verità da Dio.
1. In questi giorni si dibatte non su diritti da essere acquisiti come legge di un popolo, ma su cosa è l’uomo: se macchina, oggetto, persona.
1. Chi decide, sappia che decide per la vita o per la morte dell’umanità. Può anche decidere che l’uomo sia oggetto, macchina, fabbrica.
1. Ma se decide che l’uomo sia oggetto, macchina, fabbrica, forno, deve anche assumersi la sua responsabilità eterna dinanzi al suo Dio.
1. Domani, quando si presenterà al suo cospetto, perché tutti dobbiamo presentarci, credenti e non, cristiani e non, a Dio dovrà rendere conto.
1. A Dio si dovrà rendere conto per avergli distrutto la sua creazione, la sua umanità, il suo uomo da Lui fatto a sua immagine e somiglianza.
1. Che tu creda o non creda, sempre sei responsabile di una cosa che non è tua e sulla quale non può legiferare contro la sua volontà.
1. L’uomo è stato dato in custodia all’uomo perché lo faccia rimanere vero uomo. Se è divenuto falso uomo, perché lo aiuti a risollevarsi.
1. Se la custodia è per devastarlo ancora di più, o distruggerlo nella sua vera umanità, qual è la differenza con Caino, il fratricida?
1. Il cristiano ha un dovere in più. Cristo è morto per riportare l’uomo nella sua vera umanità. Cristo e il cristiano sono una cosa sola.
1. Vergine Maria, Madre della Vita aiuta ogni uomo perché non distrugga i suoi fratelli e non rovini l’umanità con leggi infernali, diaboliche.
1. Tu verrai in nostro aiuto, Madre Santa, e noi riprenderemo la vera custodia dell’uomo. Gli mostreremo la bellezza della sua vera umanità.

[bookmark: _Toc452536726]7 Febbraio 
Se il popolo di Dio vive di verità artificiali, teologie inventate, morali immorali, va curato. Ma chi può curarlo?
[bookmark: _Toc452536727]Padrone, lascialo ancora quest’anno
Il popolo del Signore è sterile, non produce frutti. Esso è ammalato. Va curato. Perché la cura produca effetti di immediata guarigione è necessario che chi faccia la diagnosi sia il Signore e anche Lui il medico che indichi quale sia la medicina o il rimedio più efficace. La Scrittura ci rivela che oltre al Signore che viene per curare o anche per tagliare, vi deve essere un secondo agente, anche lui necessario perché l’albero possa produrre molti frutti. Questo secondo agente è l’uomo. A lui è chiesto di intercedere, ma anche di servire la cura all’ammalato.
Il Signore vede Caino gravemente ammalato di invidia e concupiscenza, di bramosia mortale. Viene e gli detta la cura. Tu devi dominare la tua bramosia, anche se essa è accovacciata alla porta del tuo cuore. Vede l’umanità ammalata di peccato e deve intervenire drasticamente. Suggerisce a Noè cosa fare perché l’umanità possa continuare a vivere. Vede Babele e la sua torre, scende e confonde le lingue. Vuole dare una svolta all’umanità e chiama Abramo. Scende per distruggere Sodoma e Gomorra ed Abramo intercede perché la città non venga distrutta. Il suo popolo nel deserto ha peccato di idolatria, Lui lo vuole annientare. Mosè interviene, prega, ottiene la grazia. Sempre il popolo si immerge nel peccato e il Signore gli manda i suoi molti curatori che sono i profeti. È questo l’agire del Signore: curare il suo popolo. Ma anche è questo l’agire di chi ama il popolo del Signore: chiedere al Signore del tempo per curarlo meglio.
Quando il popolo esce dalla purissima verità del Signore sempre diviene infruttuoso. Chi vuole che il popolo produca frutti di salvezza, redenzione, misericordia, carità, lo deve illuminare con la luce della verità del Signore Dio. I figli di Israele sono confusi, non conoscono la verità. Si ritengono giusti, perché su di essi non è caduta la torre di Siloe e anche perché Pilato ha risparmiato la loro vita. Non si è giusti perché si è in vita. Lo si è, se si abita nella Parola del Signore. Chi è nella Parola, che viva o che muoia, è giusto. Chi è fuori della Parola, che viva o che muoia, è nell’ingiustizia, nelle tenebre. Oggi tutto il popolo di Dio ha bisogno di conversione. Non è nella Parola del suo Signore. Vive di “verità artificiali”, di “teologie inventate”, di “morali immorali”, di religione a misura d’uomo, perché giustificatrice di ogni peccato. Quest’ albero va curato. Ma chi deve curarlo? Di certo l’albero non si può curare da se stesso. 
In quello stesso tempo si presentarono alcuni a riferirgli il fatto di quei Galilei, il cui sangue Pilato aveva fatto scorrere insieme a quello dei loro sacrifici. Prendendo la parola, Gesù disse loro: «Credete che quei Galilei fossero più peccatori di tutti i Galilei, per aver subìto tale sorte? No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo. O quelle diciotto persone, sulle quali crollò la torre di Sìloe e le uccise, credete che fossero più colpevoli di tutti gli abitanti di Gerusalemme? No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo».
Diceva anche questa parabola: «Un tale aveva piantato un albero di fichi nella sua vigna e venne a cercarvi frutti, ma non ne trovò. Allora disse al vignaiolo: “Ecco, sono tre anni che vengo a cercare frutti su quest’albero, ma non ne trovo. Taglialo dunque! Perché deve sfruttare il terreno?”. Ma quello gli rispose: “Padrone, lascialo ancora quest’anno, finché gli avrò zappato attorno e avrò messo il concime. Vedremo se porterà frutti per l’avvenire; se no, lo taglierai”» (Lc 13,1-9). 
La storia della salvezza ci rivela che è stato sempre il Signore a chiamare chi mandare per la cura dell’albero. Lui ha chiamato Noè, Abramo, Mosè, i Profeti. Ha mandato il suo Figlio Unigenito, il Medico divino, per la cura del suo popolo. Gesù ha mandato i suoi apostoli, la sua Chiesa. Ha anche chiamato Paolo che non era sua Chiesa e lo ha fatto apostolo della sua salvezza. Personalmente conosco una Donna chiamata da Dio oggi perché curi e risollevi il suo popolo nutrendolo della sua purissima verità. Questa Donna è vero profeta del Dio vivente, vera sua missionaria. Lei mai parla da sé, dal suo cuore. Parla dal cuore di Cristo, dello Spirito Santo, della Vergine Maria. Parla dal cuore del Vangelo dettato a Lei dallo Spirito di Dio.
Al popolo del Signore ammalato non si può parlare dal nostro cuore, anch’esso ammalato. Si deve parlare dal cuore dello Spirito Santo e per questo è necessario che sia lo stesso Spirito Santo a parlare. Lo Spirito Santo parla attraverso chi si consegna totalmente a Lui, ponendosi tutto nelle sue mani, per compiere solo la sua volontà. Perché la consegna sia piena occorre una moralità altissima. Anche questa moralità è il frutto dello Spirito, la sua opera, in chi si consegna a Lui senza alcun pensiero o reticenza.  Pensare di curare l’ammalato, se noi stessi siamo bisognosi di cura, è solo stoltezza. Nel peccato il Signore non ci può assumere. Ci assumerà, anche se peccatori, se vogliamo lasciarci interamente trasformare da Lui. Più Lui ci trasformerà in luce e più luce di verità potrà riflettere sul mondo attraverso la nostra opera. È verità: dalla nostra malattia e non guarigione non posiamo aiutare nessun albero a guarire. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci pieni di grazia e di verità.

1. La verità sulla giustizia oggi fa difetto. Essa va rimessa nel cuore di ogni uomo nella sua purezza di luce per governare tutti i suoi atti.
1. Vi è una ingiustizia di fondo che corrompe ogni regola della vera giustizia: sostituzione della volontà di Dio con la volontà dell’uomo.
1. Sostituita l’eterna verità di Dio con la volontà umana, giustizia non è più la verità applicata all’uomo nelle sue molteplici relazioni. 
1. Viene invece dichiarata giustizia dare libero corso a istinti, concupiscenze, desideri. Anche crimini efferati vengono proclamati diritti.
1. Può mai l’uccisione volontaria essere diritto, giustizia per una donna? Eppure questa uccisione che fa milioni di vittime è detta diritto. 
1. Elevando a legge dello Stato anche il peccato più orrendo e mostruoso, l’uomo pensa di poter trasgredire, rimanendo nella giustizia. 
1. Questa però non è giustizia, ma vera perversione. Il male mai potrà essere elevato a giustizia. Mai potrà avere lo statuto di diritto.
1. Chi dovesse farlo, è responsabile dinanzi a Dio e agli uomini di ogni ingiustizia che viene compiuta a causa di questa perversione.
1. La responsabilità inizia dall’istante in cui la legge viene pensata, scritta, votata, firmata, promulgata, curata nella sua attuazione.
1. Tutti sono responsabili: chi la pensa, chi la modifica o corregge, chi la firma, chi la promulga, chi vigila perché sia osservata. 
1. Ognuno è obbligato, anche a rinunciare al suo mandato, per dare testimonianza alla verità. L’ingiustizia è la morte della verità.
1. Se per la verità è chiesto il martirio, tanto più la rinuncia ad un mandato o ad un mistero. Non mi è lecito. Non posso tradire la verità. 
1. Quando un Governo uccide la verità della persona umana, condanna ogni uomo all’infelicità perenne, alla non vita, alla non speranza.
1. Eppure oggi tutti giocano ad uccidere la verità. È come se tutti stessero dinanzi ad un videogame a divertirsi con una playstation.
1. È triste quando le nobili istituzioni per la ricerca della verità e dignità della persona umana si trasformano in una sala-giochi. 
1. Non distinguere la realtà dal gioco fa riflettere. Pensare che votare sia giocare un videogame è segno di terribile degrado antropologico.
1. Mentre l’umanità collassa, noi giochiamo questo videogame di morte in sale-giochi che ci fanno concepire la realtà come fosse uno sport.
1. Gesù dice che anche al tempo di Noè gli uomini giocavano un videogame di morte sulla playstation del peccato. Poi tutta l’umanità collassò.
1. Vergine Maria, Madre Santa, illumina gli uomini perché comprendano che tra videogames e realtà vi è l’abisso della morte dell’umanità.
1. Tu ci aiuterai e noi getteremo la nostra infernale playstation per dedicarci alla realtà che può essere salvata e redenta solo dalla verità.

1. Vi sono mille motivazioni per dire sì ai desideri dell’uomo anche a quello di poter comprare domani i figli al supermercato o altra bottega.
1. Vi è una sola motivazione per dire un no secco: non è la via della natura così come Dio, il suo Creatore e Signore, l’ha consegnata a noi.
1. Senza questa motivazione trascendente, soprannaturale, tutte le motivazioni di immanenza sono uguali: false. La falsità non va difesa.
1. Va difesa la verità della natura, della persona. L’uomo non è un oggetto, una cosa, uno strumento, una macchina, un utensile della scienza.
1. Neanche deve essere un utensile della politica, schiava di quanti dall’alto del loro potere muovono gli uomini come il puparo le marionette.
1. Uomo è chi attesta la verità divina del suo essere anche con il martirio. Il Cristiano è seguace del Crocifisso, il martire della verità.
1. Al momento è la marionetta che incute timore. Domani il puparo quale altro pezzo scriverà per essa perché lo reciti sul palco della storia?
1. Si dice che la schiavitù è finita. Mai finisce. Si trasforma. Quella dell'anima e dello spirito è infinitamente molto più triste.
1. Il corpo era schiavo. Lo spirito e l’anima erano liberi. Noi abbiamo la libertà del corpo, ma non quella dello spirito e dell’anima.
1. Viviamo nell’epoca del telecomando spirituale, economico, politico, dottrinale, finanziario, economico, religioso, finanche sportivo.
1. Gesù è libero sulla croce. Libero di rimanere inchiodato. Libero di amare, perdonare, accogliere, pregare, donare e donarsi. Signore di sé.
1. Cristo Gesù è libero nella verità. Noi giochiamo con la falsità. Siamo schiavi di essa. Mai costruiremo vita e mai amore con la falsità.
1. Vergine Maria, Madre della Verità Eterna, fa’ che ogni discepolo di tuo Figlio Gesù abbia nel cuore un sussulto di libertà nella verità.
1. Soprattutto non permettere che i Cristiani giochino con la verità. Giocare con la verità è un gioco di morte eterna. È il gioco di Giuda.

[bookmark: _Toc452536728]8 Febbraio 
L’evangelizzazione è opera dello Spirito Santo. Lo Spirito è però frutto di una purissima obbedienza allo Spirito.
[bookmark: _Toc452536729]E beata colei che ha creduto
Lucifero, l’Angelo dalla luce più splendente di tutto il Paradiso, si invaghì della sua bellezza e si proclamò uguale a Dio. Si rifiutò di riconoscersi creatura dell’Onnipotente Signore. Si auto-dichiarò Dio e Signore: “Io sono Dio”. La sua superbia lo trasformò in fitta tenebra e lo precipitò nell’inferno eterno. Fu scacciato dal Paradiso. Se Lucifero è Dio che si faccia lui il suo Paradiso. Poiché in verità non è Dio, può costruirsi solo un inferno. Infatti Lui è il dannato eterno.
La Scrittura ci rivela che Lui, il dannato eterno, per invidia contro l’uomo, che abitava in un giardino di delizie, venne e lo tentò, invitandolo ad uscire dalla dipendenza del suo Signore e autoproclamarsi come Dio, uguale a Lui. La donna e l’uomo caddero nel suo tranello e anziché alberi di vita, divennero alberi di morte. La storia ogni giorno attesta e rivela questa tragica realtà. L’uomo sa solo produrre frutti di morte per sé e per gli altri. Tutta la creazione soffre una continua morte a causa della superbia dell’uomo, che si concretizza come stoltezza, insipienza, immoralità, trasgressione ad ogni livello di ogni legge di vita. 
La vita, ogni vita, è dall’obbedienza al Signore, al Creatore, a Dio. Ciò che l’uomo deve fare per essere albero di vita dal primo istante della creazione, sempre il Signore glielo ha manifestato. Ma dopo il primo peccato l’uomo è divenuto sordo, cieco, muto. Non ascolta il suo Dio a causa della durezza del suo cuore. Ma non ascoltando il Signore, non prestando a Lui ogni obbedienza, sempre di più diviene albero di morte e non di vita. Bene e male non è l’uomo che deve deciderli. A lui il Signore non ha dato questa scienza. Lui deve solo ascoltare. Nell’ascolto diviene albero di vita. Nel non ascolto rimane albero di morte. La relazione di ascolto e di obbedienza è essenza del rapporto dell’uomo con il suo Creatore e Signore. Dove non vi è ascolto, non vi è vita. L’uomo rimane in eterno albero di morte.
La Vergine Maria è stata creata da Dio infinitamente superiore all’angelo della luce. Lei è piena di grazia, dimora del suo Dio, tempio vivo della sua gloria, immacolata, preservata da ogni colpa, condotta dallo Spirito Santo di virtù in virtù. Ebbene di questa sua bellezza non se ne fece un vanto. Non si è innalzata. Anzi si è dichiarata la serva del Signore, l’umilissima sua serva. È l’obbedienza la sorgente perenne della sua beatitudine. Lei è beata non perché è stata fatta “specialissima” da Dio, ma perché ha creduto. In che cosa Maria ha creduto? Che il Signore è il Signore e solo Lui. Che Lei può essere solo creta nelle sue mani. Lei non è Signore. È serva. Serva vuole rimanere in eterno. Dio dice e Lei obbedisce. Lui comanda e Lei esegue. Il Signore vuole e Lei ascolta. Nulla in Lei dovrà essere dalla sua volontà. Tutto dovrà rimanere in eterno dalla volontà del suo Signore.
In quei giorni Maria si alzò e andò in fretta verso la regione montuosa, in una città di Giuda. Entrata nella casa di Zaccaria, salutò Elisabetta. Appena Elisabetta ebbe udito il saluto di Maria, il bambino sussultò nel suo grembo. Elisabetta fu colmata di Spirito Santo ed esclamò a gran voce: «Benedetta tu fra le donne e benedetto il frutto del tuo grembo! A che cosa devo che la madre del mio Signore venga da me? Ecco, appena il tuo saluto è giunto ai miei orecchi, il bambino ha sussultato di gioia nel mio grembo. E beata colei che ha creduto nell’adempimento di ciò che il Signore le ha detto».
Per questa immediata, perenne, sempre disponibile e pronta obbedienza a Dio, la Vergine Maria è vero albero di vita. Non “produce” nella sua carne, per opera dello Spirito Santo, solo il Figlio dell’Altissimo come vero e perfetto uomo. Porta anche e dona come suo soffio di vita lo Spirito Santo. È come se lo Spirito Santo si fosse trasformato in Lei in alito, in soffio, in respiro. Infatti Lei entra nella casa di Zaccaria, saluta Elisabetta, il suo soffio di saluto è carico di Spirito Santo. La voce di Maria effonde lo Spirito. Lo Spirito entra nel cuore di Elisabetta e la illumina sul mistero di Maria. Si posa nel suo grembo e il bambino sussulta di gioia. Si compie la profezia dell’Angelo: “Sarà pieno di Spirito Santo fin dal grembo di sua madre”. 
La Vergine Maria diviene così vera immagine, vera realtà di ciò che dovrà essere la Chiesa: Albero di vera vita. Ma questo potrà avvenire solo nella sua purissima obbedienza. Quando Essa farà della Parola del Signore, data perennemente dallo Spirito Santo, la sua stessa vita, la sua voce si trasformerà in veicolo dello Spirito del Signore. Non appena la sua voce tocca un cuore, esso sussulta, come è sussultato Giovanni il Battista nel grembo di Elisabetta. Anche la mente si apre al mistero di Cristo e lo accoglie. Maria non spiega il suo mistero. È lo Spirito che illumina Elisabetta ed essa diviene a sua volta voce dello Spirito che rivela quanto è nascosto nel cuore e nel seno della Madre di Dio. L’evangelizzazione è opera dello Spirito Santo. Lo Spirito è però il frutto di una purissima obbedienza allo Spirito.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri ascoltatori dello Spirito Santo.

[bookmark: _Toc298529834][bookmark: _Toc315626299][bookmark: _Toc436727151][bookmark: _Toc452536730]QUARESIMA DI MISERICORDIA 
[bookmark: _Toc452536731]IN CAMMINO ILLUMINATI DALLA PAROLA 
[bookmark: _Toc452536732]Quaresima 2016
LAMPADA PER I MIEI PASSI È LA TUA PAROLA
La Parola di Dio è tutto per l’uomo e tutto è nella Parola. La Parola è come la manna. Se la mangiamo senza fede, essa è un cibo leggero e nauseabondo. Se invece ci nutriamo con viva fede, essa si adatta al gusto di chi la mangia. Sazia il cuore e rinnova la mente. 
Il popolo disse contro Dio e contro Mosè: «Perché ci avete fatto salire dall’Egitto per farci morire in questo deserto? Perché qui non c’è né pane né acqua e siamo nauseati di questo cibo così leggero» (Num 21,5). Invece hai sfamato il tuo popolo con il cibo degli angeli, dal cielo hai offerto loro un pane pronto senza fatica, capace di procurare ogni delizia e soddisfare ogni gusto. Questo tuo alimento manifestava la tua dolcezza verso i figli, si adattava al gusto di chi ne mangiava, si trasformava in ciò che ognuno desiderava (Sap 16,20-21). 
Il Signore nostro Dio niente ama se non la sua Parola. Niente desidera da noi se non che amiamo e bramiamo la sua Parola. Nella Parola si compie lo sposalizio tra il Signore e la sua creatura. Lui una cosa sola ci chiede che ascoltiamo la sua Parola e ci lasciamo illuminare perennemente da essa. La Parola è la lampada che illumina i nostri passi, rischiara la nostra vita, dona verità ai nostri giorni, santità al nostro cammino. 
Quanto amo la tua legge! La medito tutto il giorno. Il tuo comando mi fa più saggio dei miei nemici, perché esso è sempre con me. Sono più saggio di tutti i miei maestri, perché medito i tuoi insegnamenti. Ho più intelligenza degli anziani, perché custodisco i tuoi precetti.  Lampada per i miei passi è la tua parola, luce sul mio cammino (Sal 119 (118) 97-100.105).
La parola di Dio è viva, efficace e più tagliente di ogni spada a doppio taglio; essa penetra fino al punto di divisione dell’anima e dello spirito, fino alle giunture e alle midolla, e discerne i sentimenti e i pensieri del cuore. Non vi è creatura che possa nascondersi davanti a Dio, ma tutto è nudo e scoperto agli occhi di colui al quale noi dobbiamo rendere conto (Eb 4,12-13).
«Con che cosa mi presenterò al Signore, mi prostrerò al Dio altissimo? Mi presenterò a lui con olocausti, con vitelli di un anno? Gradirà il Signore migliaia di montoni e torrenti di olio a miriadi? Gli offrirò forse il mio primogenito per la mia colpa, il frutto delle mie viscere per il mio peccato?». Uomo, ti è stato insegnato ciò che è buono e ciò che richiede il Signore da te: praticare la giustizia, amare la bontà, camminare umilmente con il tuo Dio (Mi 6,6-8).
Lo sapete, fratelli miei carissimi: ognuno sia pronto ad ascoltare, lento a parlare e lento all’ira. Infatti l’ira dell’uomo non compie ciò che è giusto davanti a Dio. Perciò liberatevi da ogni impurità e da ogni eccesso di malizia, accogliete con docilità la Parola che è stata piantata in voi e può portarvi alla salvezza. Siate di quelli che mettono in pratica la Parola, e non ascoltatori soltanto, illudendo voi stessi; perché, se uno ascolta la Parola e non la mette in pratica, costui somiglia a un uomo che guarda il proprio volto allo specchio: appena si è guardato, se ne va, e subito dimentica come era. Chi invece fissa lo sguardo sulla legge perfetta, la legge della libertà, e le resta fedele, non come un ascoltatore smemorato ma come uno che la mette in pratica, questi troverà la sua felicità nel praticarla (Gc 1,19-25).
Ora, Israele, ascolta le leggi e le norme che io vi insegno, affinché le mettiate in pratica, perché viviate ed entriate in possesso della terra che il Signore, Dio dei vostri padri, sta per darvi. Non aggiungerete nulla a ciò che io vi comando e non ne toglierete nulla; ma osserverete i comandi del Signore, vostro Dio, che io vi prescrivo. Vedete, io vi ho insegnato leggi e norme come il Signore, mio Dio, mi ha ordinato, perché le mettiate in pratica nella terra in cui state per entrare per prenderne possesso. Le osserverete dunque, e le metterete in pratica, perché quella sarà la vostra saggezza e la vostra intelligenza agli occhi dei popoli, i quali, udendo parlare di tutte queste leggi, diranno: “Questa grande nazione è il solo popolo saggio e intelligente”. Infatti quale grande nazione ha gli dèi così vicini a sé, come il Signore, nostro Dio, è vicino a noi ogni volta che lo invochiamo? E quale grande nazione ha leggi e norme giuste come è tutta questa legislazione che io oggi vi do? (Dt 4,1-8).
Questi sono i comandi, le leggi e le norme che il Signore, vostro Dio, ha ordinato di insegnarvi, perché li mettiate in pratica nella terra in cui state per entrare per prenderne possesso; perché tu tema il Signore, tuo Dio, osservando per tutti i giorni della tua vita, tu, il tuo figlio e il figlio del tuo figlio, tutte le sue leggi e tutti i suoi comandi che io ti do e così si prolunghino i tuoi giorni. Ascolta, o Israele, e bada di metterli in pratica, perché tu sia felice e diventiate molto numerosi nella terra dove scorrono latte e miele, come il Signore, Dio dei tuoi padri, ti ha detto. Ascolta, Israele: il Signore è il nostro Dio, unico è il Signore. Tu amerai il Signore, tuo Dio, con tutto il cuore, con tutta l’anima e con tutte le forze. Questi precetti che oggi ti do, ti stiano fissi nel cuore. Li ripeterai ai tuoi figli, ne parlerai quando ti troverai in casa tua, quando camminerai per via, quando ti coricherai e quando ti alzerai. Te li legherai alla mano come un segno, ti saranno come un pendaglio tra gli occhi e li scriverai sugli stipiti della tua casa e sulle tue porte (Dt 6,1-9). 
Vi è cammino più santo, più gradito al Signore, per vivere la Quaresima, dell’ascolto della sua Parola, che la Liturgia della Chiesa, di domenica in domenica, fa risuonare al nostro cuore, indicando la via da seguire per non smarrirci nel deserto della vita e compiere le sei tappe che dovranno condurci a celebrare la Pasqua di morte e di risurrezione con Gesù Signore?
Se ci impegneremo sul serio a compiere queste sei tappe, daremo alla nostra vita una grande elevazione spirituale. Tutto cambierà di noi, perché in noi è cambiato lo spirito, l’anima, il pensiero, i desideri, la volontà. È sufficiente che un solo pensiero cambi e tutta la vita cambia.
Per ogni tappa verranno date quattro verità essenziali, tratte dalle quattro Parola offerte alla nostra meditazione, riflessione, accoglienza: Prima Lettura, Salmo, Secondo Lettura, Vangelo. A tutti è chiesto l’impegno di percorrere la tappa indicata. Se nella settimana il percorso non verrà fatto, si può sempre iniziare con la tappa successiva. Ognuno sappia però che senza la tappa precedente, quella successiva è carente di verità essenziali per dare pienezza di perfezione alla sua vita. Per questo motivo è giusto che ci impegniamo con tutte le nostre forze, nello Spirito Santo, perché si cammini Parola per Parola, tappa per tappa, settimana per settimana. Con la grazia di Dio possiamo farcela. Ce la faremo di certo.

LINEA DI PARTENZA: URGENTE BISOGNO DI CAMBIAMENTO
MERCOLEDÌ DELLE CENERI 
(Gl  2,12-18 – Sal 51 (50) – 2Cor 5,20-6,2 – Mt 6,1-6.18-20)
Gioele ci dice che c’è urgenza di conversione. Così come siamo, non siamo graditi al Signore. Dio non si può compiacere di Dio. Siamo chiamati ad uscire dalla nostre abitudini, o modalità di pensare e di vivere la Parola. Deve nascere in noi un vero desiderio di cambiamento.
Davide ci invita a chiedere al Signore che crei in noi un cuore puro, santo, vivo, di carne. Ci invita a domandare a Lui uno spirito rinnovato, fermo, saldo. Solo così sarà possibile non peccare più. Se camminiamo con il cuore di ieri, commetteremo i peccati di ieri e di oggi.
Paolo ci rivela il grande amore di Dio. Lui vuole riconciliarsi con l’uomo. Gli vuole offrire il suo perdono. Lo vuole coprire della sua misericordia, stringerlo al suo cuore. Ecco il suo grido: lasciatevi abbracciare dal Padre, dategli la gioia di fare festa nel Cielo.
Gesù ci chiede di dare alla nostra vita quotidiana, qualsiasi cosa noi facciamo, la dimensione della vera trascendenza. Nulla fare per la nostra gloria. Tutto invece va fatto per la sua gloria. Lui è il povero. Non va umiliato con la nostra elemosina. Umiltà e segretezza vero stile di vita!
Questo avvio verso la prima tappa ci chiede di mettere nel cuore un pensiero nuovo: tante cose vanno modificate nella nostra fede. Dio ci invita a modificarle. Noi dobbiamo volerle modificare. Senza questa volontà di reale, fermo cambiamento, resteremo fermi alla linea di partenza.

PRIMA TAPPA: SIAMO FATTI DA DIO O DAL DIAVOLO?
PRIMA DOMENICA DI QUARESIMA
(Dt 26,4-10 – Sal 91 (90) – Rm 10,8-13 – Lc 4,1-3)
Israele deve ricordarsi che tutta la sua storia è opera del suo Dio, del suo Signore. Niente è stato da lui. Tutto dal suo Dio. Se il suo passato è stato da Dio anche il suo futuro potrà essere solo da Dio. Questa la sua unica e sola fede: è il Signore che mi ha fatto. È Lui che mi farà.
Il Salmo trasforma questa fede in preghiera. Se io sono con il Signore, nella sua Parola, il Signore sempre mi farà. Mai mi abbandonerà. Posso anche essere colpito dalla sventura, ma essa non sarà per la mia morte, ma per la mia vita. Il Signore è salvezza nella sventura. 
San Paolo ci rivela che è Cristo la nostra salvezza, la nostra redenzione, la nostra vita. È in Cristo che il Padre vuole farci. La volontà del Padre da sola non basta, non è sufficiente. L’uomo deve volersi lasciare fare da Dio in Cristo. Deve invocare il nome di Gesù Signore. 
Lasciarsi fare da Dio o dal diavolo? L’uomo non è mai da se stesso: o da Dio o dal diavolo. Il diavolo con astuzia, trasformando anche la Parola di Dio, vuole fare l’uomo dalla sua falsità. Gesù non si lascia fare da lui. Ma noi vogliamo non essere da lui? Ma non siamo già da lui?
Ognuno è obbligato a chiedersi: dove nella mia vita sono da Dio e dove dal diavolo? Siamo tutti convinti che siamo da Dio, mentre molte volte, in tante cose siamo dal diavolo. Questa prima tappa deve condurci a separare in noi ciò che è da Dio e ciò che invece è da Satana. 

SECONDA TAPPA: LA RISURREZIONE UNICA CERTEZZA
SECONDA DOMENICA DI QUARESIMA
(Gen 15,5-12.18-18 – Sal 27 (26) – Fil 3,17-4,1 – Lc 9,28b-36)
Abramo cerca garanzie per il suo futuro. Dio e la sua Parola sono la sua solo ed unica garanzia. Questa verità vale anche per noi. Potrà esserci per noi garanzia più grande della Parola del Signore. Ogni sua profezia, oracolo, promessa, parola, alleanza si compirà. Questa è la fede.
Il Salmo ci rivela che sul Signore possiamo fondare la nostra vita. È la sola certezza. Altre non esistono. Ma fondare la nostra vita sul Signore, è fondarla nella sua Parola. Dio e la sua Parola sono una cosa sola. La nostra vita è fondata sulla Parola? La Parola è la nostra sola certezza?
Qual è la certezza che sempre deve muovere spirito, cuore, sentimenti, desideri di ogni cristiano? Niente potrà annullare la sua speranza, neanche la morte. Cristo lo risusciterà a vita nuova ed eterna. La speranza della risurrezione è la sola unica nostra certezza.
Senza la certezza della risurrezione non si può vivere nessuna croce. Ai discepoli che vogliono un Messia senza croce, Mosè ed Elia rivelano che la croce è la vita del Messia. Anche il Padre chiede ai discepoli di ascoltare il Figlio suo, incamminato verso la Croce.
La terra è Golgota per ogni uomo. Il diavolo ci tenta perché ci liberiamo dalle croci. Questa tentazione oggi è così potente da creare la distruzione della stessa umanità, più che il diluvio universale. Gesù ci insegna invece che la Croce va assunta. Essa è la via della vera vita. 

TERZA TAPPA: COLLABORATORI DI DIO NELLA SALVEZZA
TERZA DOMENICA DI QUARESIMA
(Es 3,8a.13-15 – Sal 103 (102) – 1Cro 10,1-6.10-12 – Lc 13,1-9)
Dio vuole liberare il suo popolo dalla dura schiavitù d’Egitto. Ha bisogno dell’uomo. Sceglie Mosè con una sola missione da svolgere: Lui deve portare Dio. Il Signore vuole agire per mezzo di Mosè. Lui è il “mediatore” della sua volontà e della sua onnipotenza.
Il Salmo canta la grandezza della misericordia del Signore. La misericordia di Dio, nella storia, è però il frutto della mediazione dei suoi collaboratori nell’opera della salvezza. Sacerdoti, re, profeti, padri, madri, ogni uomo, deve pensarsi strumento della grazia del suo Dio.
San Paolo ricorda la storia del popolo di Dio. La storia che era di salvezza è divenuta storia di perdizione. Perché? La causa è una sola: gli esploratori, anziché essere collaboratori di Dio per creare fede in Lui, sono divenuti creatore di non fede in Dio. Tutti morirono nel deserto.
C’è un albero che non fruttifica. Il Padrone decide che sia tagliato. Il contadino si fa mediatore di vita per l’albero. Chiede al Padre altro tempo. Lui però riverserà sull’albero ogni cura, perché sia messo nelle condizioni ottimali perché possa dare i frutti sperati. Vera mediazione di vita!
È verità: possiamo essere mediatori di Dio, della fede, oppure del diavolo, della falsità, della menzogna, dello scoraggiamento, del totale disinteresse. Oggi è il disinteresse lo stile di vita de cristiano. Pensaci: o salvi il fratello con la tua mediazione, o sarà tagliato. La scelta è tua.

QUARTA TAPPA: DIO VUOLE RICONCILIARSI CON L’UOMO
QUARTO DOMENICA DI QUARESIMA
(Gs 5,9a.10-12 – Sal 34 (33) – 2Cor 5,17-21 – Lc 15,1-3.11-32)
Dio è fedele in ogni sua Parola. Ha promesso di dare la terra ai discendenti di Abramo. Oggi la promessa si è compiuta, realizzata. I figli di Israele gustano i buoni frutti che il Signore ha preparato per loro. È verità eterna: il Signore adempie per noi ogni sua Parola, sempre.
Il Salmo invita tutti a benedire il Signore. Lui è il Fedele. Possono passare anche anni, anche secoli, ma la sua Parola sempre si realizza, si compie. Lui salva da tutte le angosce. C’è angoscia più grande di un deserto da attraversare? Esso è stato attraversato.
Nel suo nuovo popolo Dio vuole che tutti i suoi figli in Cristo siano profeti che annunzino il suo desiderio di volersi riconciliare con ogni uomo. Se il profeta non alza la sua voce, non grida il desiderio di Dio, non invita e non sollecita, la riconciliazione non avviene. Lui ne è responsabile.
Il Vangelo ci narra la stupenda modalità con la quale Dio si riconcilia con il figli. Lo vede mentre era lontano, ne ha compassione, gli corre incontro, lo bacia, lo stringe al petto, lo riveste della sua dignità figliale, fa festa. Infinita differenza con la grettezza degli scribi e dei farisei!
Senza il ministero profetico della Chiesa, in ogni suo figlio, Dio mai potrà riconciliarsi. La mediazione della Chiesa è indispensabile. Chiediti: mi sento vero mediatore e profeta della riconciliazione? Vivo forse la grettezza di scribi e farisei? Distruggo quanti altri fanno?

QUINTA TAPPA: IN CAMMINO VERSO IL FUTURO DI DIO
QUINTA DOMENICA DI QUARESIMA
(Is 43,16-21 – Sal 126 (125) – Fil 3,8-14 – Gv 8,1-11)
Dio non è il Dio di ieri, ma il Dio di oggi. Ieri non è parametro per leggere e aprirsi al Dio di oggi. È questo l’errore anche cristiano: pensare sempre con i criteri di ieri. Oggi non è ieri e domani non sarà oggi. Il Signore ci chiama a pensare con i suoi pensieri, con il suo cuore.
Il Salmo narra la stupenda opera del Signore. Ha liberato il suo popolo dalla schiavitù di Babilonia senza Mosè, senza aprire il mare, senza attraversare il deserto, senza stravolgere il cielo e la terra. Ha solamente messo un pensiero nuovo nel cuore di Ciro.
Paolo non cammina verso Cristo, lui corre. Cosa deve raggiungere di Cristo? La sua crocifissione, per poter così raggiungere la sua gloriosa risurrezione. Cristo Gesù è il presente e il futuro di Paolo, è il suo presente e la sua eternità, è la sua morte e la sua vita.
Ecco il futuro stupendo di Dio: lui cerca persone che siano capaci di perdonare. Il perdono è il solo futuro che il Signore vuole che noi costruiamo. Lui è il Dio del perdono, della misericordia, della pietà, della compassione. La croce di Cristo è il vero perdono del Padre.
Ecco lo stupendo futuro che il Signore si attende da noi: non solo che noi siamo capaci di perdonare, ma anche che vogliamo, in Cristo, offrirci al Padre come vero olocausto di espiazione per i peccati del mondo.  È questo il nostro vero futuro da raggiungere.

SESTA TAPPA: IL CROCIFISSO RE DI PACE
DOMENICA DELLE PALME
(Lc 19,28-40 – Is 50,4-7 – Sal 22 (21) – Fil 2,6-11 – Lc 22,14-23,56)
Gesù entra Gerusalemme cavalcando un umile asinello. Lui non è un messia di guerra, ma di pace. La pace si costruisce sulla terra in un solo modo: lasciandosi crocifiggere dal peccato del mondo, senza mai conoscere il peccato, neanche di un semplice pensiero.
Gesù è flagellato, deriso, umiliato, crocifisso, ma non pecca, neanche con il pensiero. Anzi, volontariamente si è sottoposto agli insulti e agli sputi. Volontariamente si è consegnato al supplizio. Chi ama la pace deve lasciare che il peccato del mondo lo divori.
Il Salmo ci manifesta tutta la potenza del male che si abbatte sul giusto sofferente. La sua è sofferenza cosmica. Tutti i peccati dell’umanità si avventano contro di Lui. Ma Lui rimane saldo nella sua giustizia, nella sua fede, nella sua speranza, nel suo amore.
San Paolo chiede ad ogni cristiano di realizzare la sua vita ad immagine di Cristo Gesù. Lui è Dio e si annienta, si lascia crocifiggere, si fa obbediente fino alla morte di Croce. Saremo persone di pace quando ogni nostro pensiero sarò conformato ai pensieri di Gesù Signore.
La Passione secondo Luca è incentrata sul Perdono e sull’accoglienza in Paradiso del Ladrone pentito. È questo il frutto stupendo della sua Croce: la richiesta al Padre di perdono per il mondo intero, l’apertura del regno dei cieli per tutti coloro che credono e riconoscono Lui.
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, ci aiuti a compiere queste sei tappe con impegno e dedizione. Dio è sempre altro, infinitamente alto di ciò che noi oggi pensiamo e crediamo. C’è un cammino che dobbiamo fare per giungere fino al suo cuore. La Quaresima a questo serve.
Con l’aiuto degli Angeli e dei Santi, di certo ci metteremo in cammino. Abbandoneremo il nostro Dio di ieri, ci apriremo alla contemplazione di Lui secondo il suo amore di oggi e la sua fedeltà di questo giorno. Il Dio vecchio di ieri è passato. Ecco Lui è nuovo dinanzi ai nostri occhi.
È la nostra Quaresima di misericordia: vivere nella Parola, per la Parola, nello Spirito Santo. 

1. Vita e morte sono un frutto così come lo sono giorno e notte. Il sole si alza, la terra viene illuminata. Il sole tramonta, viene il buio. 
1. L’albero produce i frutti e l’albero è costretto a nutrirsi di essi. Gusterai i frutti che produci.  Mangerai l’opera delle tue mani.
1. L’uomo ha un modo strano di pensare. Diviene albero cattivo, produce frutti cattivi, vorrebbe nutrirsi di frutti buoni. Non è possibile.
1. Ciò che produce dovrà essere il suo pasto. Produce idolatria gusterà immoralità, si nutrirà di violenza, terrore, guerre infinite, morti.
1. Nessuno pensi che la natura cambi da se stessa o per scienza. La natura corrotta ritorna nella sua bontà solo per nuova creazione. 
1. La nuova creazione avviene in Cristo per opera dello Spirito Santo. È Lui il solo che toglie il cuore di pietra e dona il cuore di carne.
1. Altra verità che va messa in luce ci dice che ogni uomo è di Dio. La vera vita è solo in Lui. Non vi sono altre sorgenti di vita per l’uomo.
1. Quando l’uomo esce dalla vita, dalla sola vita che è il Signore, non vi sono alte vite. Il male sempre lo raggiunge, lo afferra, lo divora.
1. Dio e l’uomo sono infinitamente più che la terra e l’albero. Se l’albero esce dalla sua vita che è la terra, secca. La morte lo avvolge.
1. Come luogo sicuro per l’albero per avere vita è la terra, così è Dio per l’uomo. È la sola sorgente della vita.  Si esce da Dio, si muore.
1. La morte non deve venire. È già venuta nel momento in cui l’uomo si è sradicato da Dio. Questa verità non è di fede, ma di natura. 
1. Non vi è alcuna differenza tra verità di fede e verità di natura. L’uomo è uno, non due. Non vi è l’uomo di fede e l’uomo di natura. 
1. La verità di fede dice la verità di natura nella sua perfezione assoluta. Non è verità che aggiunge. È verità che porta a compimento.
1. Così è per la verità morale. Essa non aggiunge nulla alla verità di natura. Ti dice come la natura deve vivere per produrre frutti di vita.
1. Se produce frutti di morte, li dovrà mangiare e sono letali per essa. Vive se produce e si nutre di frutti conformi alla sua essenza.
1. Solo Dio è il Garante del buon futuro dell’uomo. Solo Lui è il Creatore di ogni buon futuro. Lui crea il buon futuro creando i buoni alberi.
1. Dio ha pensato per l’uomo un futuro divinamente bello, creandolo a sua immagine e somiglianza e ponendolo in un giardino di delizie.
1. Tutta la creazione è stata data all’uomo come giardino nel quale edificare il suo futuro. Dio aveva pensato veramente ad ogni cosa. 
1. Ma l’uomo ha deciso di farsi da sé il suo futuro. Con quali risultati? Trasformandosi in albero che produce frutti di sola morte. 
1. All’uomo non è data alcuna possibilità di potersi costruire da se stesso un futuro di vita. Il futuro di vita lo costruisce solo il Signore.
1. L’uomo può solo costruire il futuro di morte per sé e per l’intera umanità. Che forse molte leggi dell’uomo non sono per un futuro di morte?
1. Vergine Maria, Donna creata immacolata dal Signore, aiutaci a capire che senza Dio costruiamo solo futuro di morte, mai di vita.
1. Madre Santa, sappi che oggi vi è un esercito di necrofori che ha deciso di fare della terra un luogo nel quale ha diritto solo la morte. 
1. Sappi, Madre nostra, che i necrofori sono anche necrofagi. Costoro si nutrono facendo dei loro uccisi un lauto pasto. È la nostra storia.

[bookmark: _Toc452536733]9 Febbraio 
Chi separa la verità dalla falsità, è accusato di giudizio in nome del Vangelo, che è separazione tra bene e male.
[bookmark: _Toc452536734]Tutti i suoi avversari si vergognavano
Quella degli avversari di Gesù è una vergogna di disgusto. È come se si vergognassero di Gesù, perché lo giudicano un trasgressore della Legge Santa di Dio. Essi non possono lodarlo, benedire per Lui il Signore. È uno che infrange le divine disposizione. Per questi avversari fare il bene in giorno di sabato è un grande peccato. Il Libro del Siracide con grande sapienza dona le regole perché la vergogna sia vera e non falsa e soprattutto non sia il frutto di arbitrarie interpretazioni della Legge. Sono queste false interpretazioni la rovina del mondo. Ai nostri giorno non si fanno le guerre in nome di Dio, quasi su suo comando? Urge meditare. 
Figli, custodite l’istruzione in pace; ma sapienza nascosta e tesoro invisibile, a che cosa servono entrambi? Meglio l’uomo che nasconde la sua stoltezza di quello che nasconde la sua sapienza. Perciò provate vergogna per le cose che qui di seguito vi indico: non è bene infatti vergognarsi di qualsiasi cosa, come non si può approvare sempre tutto. Vergognatevi della prostituzione davanti al padre e alla madre, della menzogna davanti al capo e al potente, del delitto davanti al giudice e al magistrato, dell’empietà davanti all’assemblea e al popolo, dell’ingiustizia davanti al compagno e all’amico, del furto davanti all’ambiente dove abiti, di Dio, che è veritiero, e dell’alleanza, di piegare i gomiti sopra i pani, a tavola, di essere scortese quando ricevi e quando dai, di non rispondere a quanti salutano, dello sguardo su una donna scostumata, del rifiuto fatto a un parente, dell’appropriazione di eredità o donazione, del desiderio per una donna sposata, della relazione con la sua schiava – non accostarti al suo letto –, di dire parole ingiuriose davanti agli amici e, dopo aver donato, di rinfacciare un regalo, di ripetere quanto hai udito e di rivelare parole segrete. Allora saprai veramente che cos’è la vergogna e incontrerai favore presso ogni uomo.
Delle cose seguenti non ti vergognare e non peccare per rispetto umano: della legge dell’Altissimo e dell’alleanza, della sentenza che giustifica l’empio, dei conti con il socio e con i compagni di viaggio, di dare agli altri l’eredità che spetta loro, dell’esattezza della bilancia e dei pesi, di fare acquisti, grandi o piccoli che siano, della contrattazione sul prezzo dei commercianti, della frequente correzione dei figli e di far sanguinare i fianchi di uno schiavo pigro. Con una moglie malvagia è opportuno il sigillo, dove ci sono troppe mani usa la chiave. Qualunque cosa depositi, contala e pesala, il dare e l’avere sia tutto per iscritto. Non vergognarti di correggere l’insensato e lo stolto e il vecchio molto avanti negli anni accusato di fornicazione; così sarai veramente assennato e approvato da ogni vivente (Si 41,14-42,8). 
Questi avversari di Gesù sono talmente pieni di sé, superbi e arroganti, da neanche potersi aprire alla verità dell’amore e della misericordia del loro Dio. Dio mai aveva proibito il bene. Anzi il bene è la sua stessa essenza, la sua verità, la sua vita. Sulla sua santità, che è purissimo bene, lui aveva fondato il comandamento che chiede ad ognuno di amare il suo prossimo come se stesso e il prossimo non era la persona di casa, ma il forestiero, lo straniero, l’uomo di passaggio. L’amore è l’essenza di Dio e chi ama mai trasgredisce un solo comandamento. Anche perché come amare e come non amare è dettato sempre e solo dal Signore. 
Stava insegnando in una sinagoga in giorno di sabato. C’era là una donna che uno spirito teneva inferma da diciotto anni; era curva e non riusciva in alcun modo a stare diritta. Gesù la vide, la chiamò a sé e le disse: «Donna, sei liberata dalla tua malattia». Impose le mani su di lei e subito quella si raddrizzò e glorificava Dio. Ma il capo della sinagoga, sdegnato perché Gesù aveva operato quella guarigione di sabato, prese la parola e disse alla folla: «Ci sono sei giorni in cui si deve lavorare; in quelli dunque venite a farvi guarire e non in giorno di sabato». Il Signore gli replicò: «Ipocriti, non è forse vero che, di sabato, ciascuno di voi slega il suo bue o l’asino dalla mangiatoia, per condurlo ad abbeverarsi? E questa figlia di Abramo, che Satana ha tenuto prigioniera per ben diciotto anni, non doveva essere liberata da questo legame nel giorno di sabato?». Quando egli diceva queste cose, tutti i suoi avversari si vergognavano, mentre la folla intera esultava per tutte le meraviglie da lui compiute (Lc 13,10-17). 
Oggi è la stessa cosa di ieri. Chi viene esaltato dal mondo? Chi agisce e pensa secondo il mondo. Non appena qualcuno dovesse azzardarsi minimamente a pensare secondo il cuore di Cristo Gesù, subito viene accusato di fondamentalismo, di omofobia, di tradizionalista, di arretratezza culturale, di aver sbagliato secolo, di oscurantista, di non amare i suoi fratelli.  Questo perché oggi tutto il male è stato dichiarato legge di purissimo amore, anche le grandi nefandezze vengono classificate come amore puro. Ci si vergogna di Cristo. Non lo si nomina più. Si ha persino paura di pronunziare il suo nome. Del Vangelo neanche a parlarne. Si è persone fuori luogo, prive di ogni comprensione, chiuse alla carità, spoglie di ogni misericordia. Se qualcuno opera un discernimento sulla verità o falsità, bontà o cattiveria di un atto, si è accusati di giudizio e ci si appella al Vangelo che chiede di non giudicare. Così va il mondo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci liberi nella verità del Vangelo.

1. Il peccato dell’uomo è grande: ha abolito la sua responsabilità circa il futuro da costruire. L’uomo pensa che il futuro non sia da lui.
1. È purissima stoltezza. Se l’uomo è divenuto stolto, è segno che Dio non abita in lui. Lo rivela stoltezza, insipienza e demenza spirituale.
1. Dio è sapienza. L’uomo in Dio e con Lui, diviene saggio. L’uomo è stoltezza e insipienza. Senza Dio rimane nella sua stoltezza e insipienza.
1. Se l’uomo vuole essere saggio, deve accogliere il vero Dio nel suo cuore e nella sua mente. Altrimenti la stoltezza lo consumerà.
1. Oggi l’uomo sta raggiungendo il sommo della stoltezza. Sta oltrepassando i limiti. Da stoltezza umana sta divenendo stoltezza diabolica.
1. L’uomo sta divenendo stoltezza diabolica perché non è capace di riconoscere neanche le più infime, primarie verità che regolano la sua vita.
1. Questa infinita stoltezza oggi è chiamata diritto, legge, statuto. Caos e disordine morale e spirituale vengono definiti altissime verità.
1. Nella demenza diabolica le vie di morte dell’uomo vengono chiamate vie di progresso, vero amore, rispetto dei diritti dell’uomo.
1. La stoltezza infinita indossa la toga del diritto e impone la sua legge. Ad essa ogni uomo deve prestare prontissima e immediata obbedienza.
1. Quando nel mondo imperversano ateismo e idolatria questo succede: la demenza si fa legislatore e impone la sua legge di morte dell’umanità.
1. La salvezza si compie se vi è un solo giusto che interrompe e spezza questa catena di demenza e falsità rimanendo fermo nella sua verità.
1. Cristo Gesù, nella demenza religiosa e pagana del suo tempo, rimase nella sua verità eterna e umana e ci diede la grazia della salvezza.
1. Rimane fermo in un solo modo: lasciandosi inchiodare sulla croce. Divenendo con il palo della croce una cosa sola. Non esistono altre vie.
1. Madre di Gesù, anche tu eri ai piedi della croce. Aiutaci a scegliere la croce sempre, perché unica e sola via per essere nella verità.

1. La salvezza dell’uomo è solo il Signore. La vera educazione è insegnare all’uomo il timore del Signore, la conoscenza della sua volontà.
1. Se non si educa al timore del Signore, si educa all’idolatria, la fonte di ogni immoralità, ogni disonestà, ogni ingiustizia, ogni morte.
1. È solo questa la vera educazione: dire e mostrare come si teme il Signore. Il resto non è educazione. Manca la verità primaria: Dio.
1. Se non si educa a temere il Signore, ogni educazione è falsa, menzognera, ingannevole, illusoria, vana. Dio è il solo nostro vero bene.
1. Oggi l’uomo ha cancellato Dio dalla terra. Cancellando Dio ha deciso di cancellarsi. Non c’è vita senza Dio. Solo Lui è il Dio della vita.

Un solo proposito per vivere una Quaresima fruttuosa: voler somigliare, rassomigliare un po' di più a Gesù Signore.
VIA SEMPLICE PER VIVERE UNA QUARESIMA FRUTTUOSA.
UN SOLO PROPOSITO: IMPEGNARSI PER SOMIGLIARE O RASSOMIGLIARE UN PO’ DI PIÙ A GESÙ SIGNORE.

Ecco alcuni propositi proposti da:
San Paolo, San Pietro, San Luca, San Giovanni, San Giacomo, Isaia:

SAN PAOLO: PROPOSITO DELL’UMILTÀ
Se dunque c’è qualche consolazione in Cristo, se c’è qualche conforto, frutto della carità, se c’è qualche comunione di spirito, se ci sono sentimenti di amore e di compassione, rendete piena la mia gioia con un medesimo sentire e con la stessa carità, rimanendo unanimi e concordi. Non fate nulla per rivalità o vanagloria, ma ciascuno di voi, con tutta umiltà, consideri gli altri superiori a se stesso. Ciascuno non cerchi l’interesse proprio, ma anche quello degli altri.
Abbiate in voi gli stessi sentimenti di Cristo Gesù: egli, pur essendo nella condizione di Dio, non ritenne un privilegio l’essere come Dio, ma svuotò se stesso assumendo una condizione di servo, diventando simile agli uomini. Dall’aspetto riconosciuto come uomo, umiliò se stesso facendosi obbediente fino alla morte e a una morte di croce. Per questo Dio lo esaltò e gli donò il nome che è al di sopra di ogni nome, perché nel nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla terra e sotto terra, e ogni lingua proclami: «Gesù Cristo è Signore!», a gloria di Dio Padre (Fil 2,1-11). 

SAN PIETRO: PROPOSITO DELLA PAZIENZA
Domestici, state sottomessi con profondo rispetto ai vostri padroni, non solo a quelli buoni e miti, ma anche a quelli prepotenti. Questa è grazia: subire afflizioni, soffrendo ingiustamente a causa della conoscenza di Dio; che gloria sarebbe, infatti, sopportare di essere percossi quando si è colpevoli? Ma se, facendo il bene, sopporterete con pazienza la sofferenza, ciò sarà gradito davanti a Dio. A questo infatti siete stati chiamati, perché anche Cristo patì per voi, lasciandovi un esempio, perché ne seguiate le orme: egli non commise peccato e non si trovò inganno sulla sua bocca; insultato, non rispondeva con insulti, maltrattato, non minacciava vendetta, ma si affidava a colui che giudica con giustizia. Egli portò i nostri peccati nel suo corpo sul legno della croce, perché, non vivendo più per il peccato, vivessimo per la giustizia; dalle sue piaghe siete stati guariti. Eravate erranti come pecore, ma ora siete stati ricondotti al pastore e custode delle vostre anime (1Pt 2,18-25). 

SAN LUCA: PROPOSITO DELLA CARITÀ
Ma a voi che ascoltate, io dico: amate i vostri nemici, fate del bene a quelli che vi odiano, benedite coloro che vi maledicono, pregate per coloro che vi trattano male. A chi ti percuote sulla guancia, offri anche l’altra; a chi ti strappa il mantello, non rifiutare neanche la tunica. Da’ a chiunque ti chiede, e a chi prende le cose tue, non chiederle indietro.
E come volete che gli uomini facciano a voi, così anche voi fate a loro. Se amate quelli che vi amano, quale gratitudine vi è dovuta? Anche i peccatori amano quelli che li amano. E se fate del bene a coloro che fanno del bene a voi, quale gratitudine vi è dovuta? Anche i peccatori fanno lo stesso. E se prestate a coloro da cui sperate ricevere, quale gratitudine vi è dovuta? Anche i peccatori concedono prestiti ai peccatori per riceverne altrettanto. Amate invece i vostri nemici, fate del bene e prestate senza sperarne nulla, e la vostra ricompensa sarà grande e sarete figli dell’Altissimo, perché egli è benevolo verso gli ingrati e i malvagi.
Siate misericordiosi, come il Padre vostro è misericordioso.
Non giudicate e non sarete giudicati; non condannate e non sarete condannati; perdonate e sarete perdonati. Date e vi sarà dato: una misura buona, pigiata, colma e traboccante vi sarà versata nel grembo, perché con la misura con la quale misurate, sarà misurato a voi in cambio» (Lc 6,27-38). 

SAN GIOVANNI: PROPOSITO DELL’EVANGELIZZAZIONE
Quello che era da principio, quello che noi abbiamo udito, quello che abbiamo veduto con i nostri occhi, quello che contemplammo e che le nostre mani toccarono del Verbo della vita – la vita infatti si manifestò, noi l’abbiamo veduta e di ciò diamo testimonianza e vi annunciamo la vita eterna, che era presso il Padre e che si manifestò a noi –, quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunciamo anche a voi, perché anche voi siate in comunione con noi. E la nostra comunione è con il Padre e con il Figlio suo, Gesù Cristo. Queste cose vi scriviamo, perché la nostra gioia sia piena (1Gv 1,1-4). 

SAN GIACOMO: PROPOSITO RETTO USO DELLA LINGUA
Fratelli miei, non siate in molti a fare da maestri, sapendo che riceveremo un giudizio più severo: tutti infatti pecchiamo in molte cose. Se uno non pecca nel parlare, costui è un uomo perfetto, capace di tenere a freno anche tutto il corpo. Se mettiamo il morso in bocca ai cavalli perché ci obbediscano, possiamo dirigere anche tutto il loro corpo. Ecco, anche le navi, benché siano così grandi e spinte da venti gagliardi, con un piccolissimo timone vengono guidate là dove vuole il pilota. Così anche la lingua: è un membro piccolo ma può vantarsi di grandi cose. Ecco: un piccolo fuoco può incendiare una grande foresta! Anche la lingua è un fuoco, il mondo del male! La lingua è inserita nelle nostre membra, contagia tutto il corpo e incendia tutta la nostra vita, traendo la sua fiamma dalla Geènna. Infatti ogni sorta di bestie e di uccelli, di rettili e di esseri marini sono domati e sono stati domati dall’uomo, ma la lingua nessuno la può domare: è un male ribelle, è piena di veleno mortale. Con essa benediciamo il Signore e Padre e con essa malediciamo gli uomini fatti a somiglianza di Dio. Dalla stessa bocca escono benedizione e maledizione. Non dev’essere così, fratelli miei! La sorgente può forse far sgorgare dallo stesso getto acqua dolce e amara? Può forse, miei fratelli, un albero di fichi produrre olive o una vite produrre fichi? Così una sorgente salata non può produrre acqua dolce.
Chi tra voi è saggio e intelligente? Con la buona condotta mostri che le sue opere sono ispirate a mitezza e sapienza. Ma se avete nel vostro cuore gelosia amara e spirito di contesa, non vantatevi e non dite menzogne contro la verità. Non è questa la sapienza che viene dall’alto: è terrestre, materiale, diabolica; perché dove c’è gelosia e spirito di contesa, c’è disordine e ogni sorta di cattive azioni. Invece la sapienza che viene dall’alto anzitutto è pura, poi pacifica, mite, arrendevole, piena di misericordia e di buoni frutti, imparziale e sincera. Per coloro che fanno opera di pace viene seminato nella pace un frutto di giustizia (Gc 3,1-18).
Maledici il calunniatore e l’uomo che è bugiardo, perché hanno rovinato molti che stavano in pace. Le dicerie di una terza persona hanno sconvolto molti, li hanno scacciati di nazione in nazione; hanno demolito città fortificate e rovinato casati potenti. Le dicerie di una terza persona hanno fatto ripudiare donne forti, privandole del frutto delle loro fatiche. Chi a esse presta attenzione certo non troverà pace, non vivrà tranquillo nella sua dimora. Un colpo di frusta produce lividure, ma un colpo di lingua rompe le ossa. Molti sono caduti a fil di spada, ma non quanti sono periti per colpa della lingua. Beato chi è al riparo da essa, chi non è esposto al suo furore, chi non ha trascinato il suo giogo e non è stato legato con le sue catene. Il suo giogo è un giogo di ferro; le sue catene sono catene di bronzo. Spaventosa è la morte che la lingua procura, al confronto è preferibile il regno dei morti. Essa non ha potere sugli uomini pii, questi non bruceranno alla sua fiamma. Quanti abbandonano il Signore in essa cadranno, fra costoro divamperà senza spegnersi mai. Si avventerà contro di loro come un leone e come una pantera ne farà scempio. aEcco, recingi pure la tua proprietà con siepe spinosa, e sulla tua bocca fa’ porta e catenaccio. Metti sotto chiave l’argento e l’oro, ma per le tue parole fa’ bilancia e peso. Sta’ attento a non scivolare a causa della lingua, per non cadere di fronte a chi ti insidia (Sir 28, 13-26). 

ISAIA: PROPOSITO DELLA GIUSTIZIA
Grida a squarciagola, non avere riguardo; alza la voce come il corno, dichiara al mio popolo i suoi delitti, alla casa di Giacobbe i suoi peccati. Mi cercano ogni giorno, bramano di conoscere le mie vie, come un popolo che pratichi la giustizia e non abbia abbandonato il diritto del suo Dio; mi chiedono giudizi giusti, bramano la vicinanza di Dio: «Perché digiunare, se tu non lo vedi, mortificarci, se tu non lo sai?».
Ecco, nel giorno del vostro digiuno curate i vostri affari, angariate tutti i vostri operai. Ecco, voi digiunate fra litigi e alterchi e colpendo con pugni iniqui. Non digiunate più come fate oggi, così da fare udire in alto il vostro chiasso. È forse come questo il digiuno che bramo, il giorno in cui l’uomo si mortifica?
Piegare come un giunco il proprio capo, usare sacco e cenere per letto, forse questo vorresti chiamare digiuno e giorno gradito al Signore? 
Non è piuttosto questo il digiuno che voglio: sciogliere le catene inique, togliere i legami del giogo, rimandare liberi gli oppressi e spezzare ogni giogo? Non consiste forse nel dividere il pane con l’affamato, nell’introdurre in casa i miseri, senza tetto, nel vestire uno che vedi nudo, senza trascurare i tuoi parenti? 
Allora la tua luce sorgerà come l’aurora, la tua ferita si rimarginerà presto. Davanti a te camminerà la tua giustizia, la gloria del Signore ti seguirà. Allora invocherai e il Signore ti risponderà, implorerai aiuto ed egli dirà: «Eccomi!».
Se toglierai di mezzo a te l’oppressione, il puntare il dito e il parlare empio, se aprirai il tuo cuore all’affamato, se sazierai l’afflitto di cuore, allora brillerà fra le tenebre la tua luce, la tua tenebra sarà come il meriggio. Ti guiderà sempre il Signore, ti sazierà in terreni aridi, rinvigorirà le tue ossa; sarai come un giardino irrigato e come una sorgente le cui acque non inaridiscono. 
La tua gente riedificherà le rovine antiche, ricostruirai le fondamenta di trascorse generazioni. Ti chiameranno riparatore di brecce, e restauratore di strade perché siano popolate. 
Se tratterrai il piede dal violare il sabato, dallo sbrigare affari nel giorno a me sacro, se chiamerai il sabato delizia e venerabile il giorno sacro al Signore, se lo onorerai evitando di metterti in cammino, di sbrigare affari e di contrattare, allora troverai la delizia nel Signore. Io ti farò montare sulle alture della terra, ti farò gustare l’eredità di Giacobbe, tuo padre, perché la bocca del Signore ha parlato (Is 58,1-14). 
Puoi anche scegliere il tuo personale proposito. Importante che tu sia fedele ad esso e ogni giorno ti eserciti nel praticarlo. 
Somigliare o rassomigliare a Cristo Signore deve essere per te impegno forte per questa Quaresima 2016. 
La Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ti aiutino in questa tua volontà di crescere in Cristo, con Cristo, per Cristo.

1. Quando si abbandona Cristo Gesù non ci sono consolatori umani, mai se ne potranno trovare. L’unico e solo Consolatore è Lui, il Crocifisso.
1. Se Lui consola, siamo consolati. Se Lui non consola perché non può consolare, nessuno potrà recare una qualche consolazione al nostro cuore.
1. Cristo Gesù è insostituibile. Se vi fosse una cosa sola al mondo o sola persona che potesse sostituirlo, Lui sarebbe inutile, ininfluente.
1. È verità che mai dovrà essere dimenticata. Tutte le cose del mondo mai potranno sostituire Gesù. Senza di Lui non c’è vita sulla terra.
1. Si può inventare il gender, si possono approvare i matrimoni dello stesso sesso -la natura si ribella e si sente lacerata-, ma non c'è vita.
1. Ogni volta che l’uomo nella sua stoltezza decide che Gesù debba essere oscurato, è la vita che si decide che venga oscurata dalla terra.
1. Gesù non è la vita dei cristiani. È la vita del mondo. Senza di Lui, la terra è nelle tenebre morali e spirituali. È nell’inferno umano.
1. Cristo Gesù è la verità di Dio e dell’uomo, del passato, del presente, del futuro, del tempo e dell’eternità. Senza di Lui regna la falsità.
1. Vergine Maria, Madre della Vita, donaci una fede vera in Cristo tuo Figlio. È la nostra unica e sola speranza. Senza di Lui c’è solo morte.

[bookmark: _Toc452536735]10 Febbraio 
La falsità assunta come legge di vita incurva la storia, la trascina in un male infinito da cui non si viene fuori.
[bookmark: _Toc452536736]Come l’ebbi inghiottito ne sentii nelle viscere tutta l’amarezza
Chi è chiamato da Dio a svolgere una missione profetica, nulla, neanche una parola deve attingere dalla sua carne, dal suo cuore, dal suo sangue. Come fare perché questo non avvenga? Il Signore chiede al suo profeta di mangiare il rotolo della profezia per divenire profezia di Dio nella sua stessa carne. Tutto del profeta deve essere profezia. Anche i suoi gesti più semplici devono essere parola di Dio. Non può il profeta avere un momento in cui parla e agisce da se stesso e un altro momento in cui parla e agisce da profeta del Dio vivente. Per questa ragione, dovendo Ezechiele vivere una vita di pura profezia, fu invitato dal Signore a mangiare il rotolo delle sue parole. Così il suo stesso sangue sarebbe divenuto parola di Dio. 
Figlio dell’uomo, ascolta ciò che ti dico e non essere ribelle come questa genìa di ribelli: apri la bocca e mangia ciò che io ti do». Io guardai, ed ecco, una mano tesa verso di me teneva un rotolo. Lo spiegò davanti a me; era scritto da una parte e dall’altra e conteneva lamenti, pianti e guai. Mi disse: «Figlio dell’uomo, mangia ciò che ti sta davanti, mangia questo rotolo, poi va’ e parla alla casa d’Israele». Io aprii la bocca ed egli mi fece mangiare quel rotolo, dicendomi: «Figlio dell’uomo, nutri il tuo ventre e riempi le tue viscere con questo rotolo che ti porgo». Io lo mangiai: fu per la mia bocca dolce come il miele. Poi egli mi disse: «Figlio dell’uomo, va’, rècati alla casa d’Israele e riferisci loro le mie parole, poiché io non ti mando a un popolo dal linguaggio astruso e di lingua oscura, ma alla casa d’Israele: non a grandi popoli dal linguaggio astruso e di lingua oscura, dei quali tu non comprendi le parole; se ti avessi inviato a popoli simili, ti avrebbero ascoltato, ma la casa d’Israele non vuole ascoltare te, perché non vuole ascoltare me: tutta la casa d’Israele è di fronte dura e di cuore ostinato. Ecco, io ti do una faccia indurita quanto la loro faccia e una fronte dura quanto la loro fronte. Ho reso la tua fronte come diamante, più dura della selce. Non li temere, non impressionarti davanti a loro; sono una genìa di ribelli». Mi disse ancora: «Figlio dell’uomo, tutte le parole che ti dico ascoltale con gli orecchi e accoglile nel cuore: poi va’, rècati dai deportati, dai figli del tuo popolo, e parla loro. Ascoltino o non ascoltino, dirai: “Così dice il Signore”» (Ez 2,8-3,11). 
L’Apostolo Giovanni anche lui è invitato a mangiare il rotolo della profezia di Dio. Nessuno dovrà pensare che quanto scrive non sia parola, visione, manifestazione, rivelazione di Cristo Gesù, il solo che ha in mano il libro della storia e lo apre secondo la sua volontà e il suo imperscrutabile giudizio. Siamo certi. Quanto Giovanni dice non viene dal suo cuore o dalla sua volontà o dai suoi pensieri. Lui è purissima verità celeste. Tutto in lui discende da Dio. 
E vidi un altro angelo, possente, discendere dal cielo, avvolto in una nube; l’arcobaleno era sul suo capo e il suo volto era come il sole e le sue gambe come colonne di fuoco. Nella mano teneva un piccolo libro aperto. Avendo posto il piede destro sul mare e il sinistro sulla terra, gridò a gran voce come leone che ruggisce. E quando ebbe gridato, i sette tuoni fecero udire la loro voce. Dopo che i sette tuoni ebbero fatto udire la loro voce, io ero pronto a scrivere, quando udii una voce dal cielo che diceva: «Metti sotto sigillo quello che hanno detto i sette tuoni e non scriverlo». Allora l’angelo, che avevo visto con un piede sul mare e un piede sulla terra, alzò la destra verso il cielo e giurò per Colui che vive nei secoli dei secoli, che ha creato cielo, terra, mare e quanto è in essi: «Non vi sarà più tempo! Nei giorni in cui il settimo angelo farà udire la sua voce e suonerà la tromba, allora si compirà il mistero di Dio, come egli aveva annunciato ai suoi servi, i profeti». Poi la voce che avevo udito dal cielo mi parlò di nuovo: «Va’, prendi il libro aperto dalla mano dell’angelo che sta in piedi sul mare e sulla terra». Allora mi avvicinai all’angelo e lo pregai di darmi il piccolo libro. Ed egli mi disse: «Prendilo e divoralo; ti riempirà di amarezza le viscere, ma in bocca ti sarà dolce come il miele». Presi quel piccolo libro dalla mano dell’angelo e lo divorai; in bocca lo sentii dolce come il miele, ma come l’ebbi inghiottito ne sentii nelle viscere tutta l’amarezza. Allora mi fu detto: «Devi profetizzare ancora su molti popoli, nazioni, lingue e re» (Ap 10,1-11). 
Questa regola non vale solo per i profeti scelti da Dio in momenti particolari per raddrizzare la storia, incurvata sotto il peso del peccato dell’uomo e delle sue infinite falsità, offerte come verità. Ogni falsità assunta come legge di vita incurva ancora di più la storia e la trascina in un male infinito dal quale poi è difficile venirne fuori. Vale per ogni discepolo di Gesù, costituito in Lui sacerdote, Re e Profeta della Nuova Alleanza, annunziatore del suo Vangelo, seminatore nei cuori della sua Parola. Se però il cristiano non mangia il rotolo del Vangelo e non lo trasforma in sua carne e sangue, mai dirà una sola Parola di Vangelo. Dirà molte parole che solo apparentemente sono di Vangelo, in realtà sono sua carne e suo sangue. Sono carne e sangue di falsità, menzogna, inganno. Mai potranno essere carne e sangue di Cristo Gesù. E allora si parla, si dice ogni male e si giustifica in nome di Dio. Dio non può volere questo, mentre nel vero Vangelo è proprio Dio che non vuole ciò che la carne di peccato vuole.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vera Parola di Cristo Signore.

1. Chi è dalla menzogna, è dal diavolo. Mai potrà ascoltare la voce di Gesù. Necessariamente ascolterà la voce di colui dal quale lui è.
1. Questo principio di Cristo Signore è eterno. Oggi l’uomo che è dal diavolo, ascolta la voce del diavolo. Fa la volontà del diavolo.
1. Mai potrà ascoltare la voce di Gesù Signore. Mai potrà rendere testimonianza alla verità. Lavorerà per la falsità, la menzogna.
1. Tutte le problematiche morali dell’ora attuale sono puro ascolto della voce di Satana. Chi è da Satana, sempre ascolterà Satana.
1. Chi è da Cristo, ascolterà Cristo. Ogni nostra decisione, anche la più semplice, rivela la nostra appartenenza, ci dice da chi siamo.
1. Se siamo dalla falsità, dalla menzogna, dall’inganno di Satana daremo soluzioni sataniche ad ogni nostra scelta.
1. Se invece siamo da Cristo, sapremo sempre dare soluzioni di vita ad ogni nostro progetto. È la scelta che dice la nostra essenza.
1. Scegliamo secondo Satana, siamo di Satana. Non possiamo essere di Satana e scegliere secondo Cristo.
1. Ma neanche possiamo essere di Cristo, dirci di Lui e scegliere secondo Satana. La scelta testimonia per noi sempre.
1. Un cristiano, che dice di essere da Cristo, non può scegliere secondo Satana. Se sceglie secondo Satana, attesta di non essere da Cristo.
1. È la scelta che manifesta da chi siamo, a chi apparteniamo. Una piccola discordanza con il pensiero di Cristo ci dice che siamo da Satana.

1. L’uomo pensa di essere neutrale, né con Dio né con Satana. Ignora che è schiavo di Satana fin dalla nascita. Nasce già sotto il suo potere.
1. Cristo è venuto per liberare l’uomo dal regno delle tenebre e trasferirlo nel regno della luce, della verità, della giustizia, dell’amore.
1. Questa liberazione solo Cristo la può operare. Nessun altro al mondo. Non vi sono né uomini e né Dèi che possono fare questo. Solo Lui.
1. Come un tempo Satana rese odioso Dio, così oggi rende odioso Cristo, rendendo odiosa la sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
1. Nei nostri giorni rende odiosa la Chiesa definendola omofoba, sol perché annunzia la verità sull’uomo. La Chiesa è la vera amica dell’uomo.
1. In questo Satana è riuscito ottimamente bene: ha fatto dichiarare la verità omofobia. La vera omofobia l’ha fatta proclamare verità, amore.
1. L’astuzia di Satana giunge fino a convincere gli uomini che sono evoluti, progressisti, al passo con i tempi, mentre sono solo suoi schiavi.
1. Più Satana soggioga l’uomo e più questi si crede sano di mente, mentre giudica stolto e insipiente che non si lascia da lui schiavizzare.
1. Satana lavora con un esercito agguerrito, ma spiritualmente cieco. Possiamo dire che oggi Satana è il cervello, la mente di molti uomini.
1. Quando Satana diventa il cervello, la mente di molti uomini, l’umanità non ha giorni sereni dinanzi a sé. Lui sa creare i peggiori mali.
1. Vergine Maria, tu che hai schiacciato la testa al serpente antico, aiutaci a liberarci dalla sua schiavitù che si ottiene in Cristo Gesù.
1. Tu ci aiuterai e la nostra mente potrà essere finalmente governata dalla sapienza vera dello Spirito Santo per il nostro vero bene.

[bookmark: _Toc452536737]11 Febbraio 
Il cristiano può far sì che Gesù oggi ami come ieri, o gli può chiudere ogni porta e renderlo inefficace nell'amore.
[bookmark: _Toc452536738]Voi siete miei amici, se fate ciò che io vi comando
Gesù non vuole persone che corrano dietro di Lui, inseguendo i propri pensieri. Vuole dei veri amici ed è suo amico chi fa la sua volontà, chi osserva i suoi comandamenti, chi ascolta e mette in pratica la sua Parola. Solo costoro sono i suoi amici. Degli altri non conosce nessuno. Non conosce nessuno sulla terra, non conosce nessuno dinanzi al Padre suo. Se i suoi discepoli credessero veramente nelle sue parole, di certo cambierebbe vita. Farebbero di tutto per essere suoi veri amici. Invece quasi tutti rischiamo di non essere da Lui conosciuti. 
Le stolte dissero alle sagge: “Dateci un po’ del vostro olio, perché le nostre lampade si spengono”. Le sagge risposero: “No, perché non venga a mancare a noi e a voi; andate piuttosto dai venditori e compratevene”. Ora, mentre quelle andavano a comprare l’olio, arrivò lo sposo e le vergini che erano pronte entrarono con lui alle nozze, e la porta fu chiusa. Più tardi arrivarono anche le altre vergini e incominciarono a dire: “Signore, signore, aprici!”. Ma egli rispose: “In verità io vi dico: non vi conosco” (Mt 25,8-12). 
Passava insegnando per città e villaggi, mentre era in cammino verso Gerusalemme. Un tale gli chiese: «Signore, sono pochi quelli che si salvano?». Disse loro: «Sforzatevi di entrare per la porta stretta, perché molti, io vi dico, cercheranno di entrare, ma non ci riusciranno. Quando il padrone di casa si alzerà e chiuderà la porta, voi, rimasti fuori, comincerete a bussare alla porta, dicendo: “Signore, aprici!”. Ma egli vi risponderà: “Non so di dove siete”. Allora comincerete a dire: “Abbiamo mangiato e bevuto in tua presenza e tu hai insegnato nelle nostre piazze”. Ma egli vi dichiarerà: “Voi, non so di dove siete. Allontanatevi da me, voi tutti operatori di ingiustizia!”. Là ci sarà pianto e stridore di denti, quando vedrete Abramo, Isacco e Giacobbe e tutti i profeti nel regno di Dio, voi invece cacciati fuori. Verranno da oriente e da occidente, da settentrione e da mezzogiorno e siederanno a mensa nel regno di Dio. Ed ecco, vi sono ultimi che saranno primi, e vi sono primi che saranno ultimi» (Lc 13,22-30). 
Se tutti noi credessimo in queste Parole che Gesù ha detto per noi e non per gli altri, di certo daremmo una svolta radicale alla nostra esistenza. Sul serio inizieremmo a vivere secondo la sua Parola. Realmente diventeremmo persone evangeliche. Mai ci discosteremmo dalla sua Santa Legge. Invece tutti crediamo nelle favole artificiosamente inventate dai falsi profeti e ci inabissiamo in una vita che nulla ha di evangelico e soprattutto mai ci permetterà di essere veri amici di Gesù Signore. Il danno per noi è eterno. Siamo privati nel tempo della vera amicizia con il Signore e saremo privati nell’eternità. Gesù non ci conosce oggi e neanche domani. Siamo tagliati fuori dalla sua amicizia, perché siamo tutti convinti che le sue Parole erano per gli Apostoli, ma non per noi. Noi siamo esentati dal vivere secondo il suo cuore. 
Come il Padre ha amato me, anche io ho amato voi. Rimanete nel mio amore. Se osserverete i miei comandamenti, rimarrete nel mio amore, come io ho osservato i comandamenti del Padre mio e rimango nel suo amore. Vi ho detto queste cose perché la mia gioia sia in voi e la vostra gioia sia piena. Questo è il mio comandamento: che vi amiate gli uni gli altri come io ho amato voi. Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la sua vita per i propri amici. Voi siete miei amici, se fate ciò che io vi comando. Non vi chiamo più servi, perché il servo non sa quello che fa il suo padrone; ma vi ho chiamato amici, perché tutto ciò che ho udito dal Padre mio l’ho fatto conoscere a voi. Non voi avete scelto me, ma io ho scelto voi e vi ho costituiti perché andiate e portiate frutto e il vostro frutto rimanga; perché tutto quello che chiederete al Padre nel mio nome, ve lo conceda. Questo vi comando: che vi amiate gli uni gli altri (Gv 15,9-17). 
Il discepolo di Gesù non è l’uomo della misericordia secondo il suo cuore. È chiamato ad essere l’uomo della misericordia secondo il cuore di Gesù Signore. Deve lui prestare il suo petto a Cristo, perché lo Spirito Santo prenda il cuore di Cristo e lo ponga al posto del suo, in modo che Gesù possa Lui continuare ad amare con il suo cuore di carne. Come Lui ha voluto che il Padre gli desse il suo cuore, perché per mezzo di esso, dalla carne, manifestasse il suo amore ad ogni creatura, così il discepolo deve privarsi del suo cuore e assumere il cuore di Cristo perché Cristo ami così come il Padre gli comanda. O il cristiano crederà che è Gesù che deve amare attraverso di lui, secondo il comando ricevuto dal Padre e che lo Spirito Santo momento per momento gli ricorda, oppure per Gesù non vi è alcuna possibilità di adempiere la sua missione. Il cristiano può far sì che Gesù oggi ami allo stesso modo di ieri, oppure gli può chiudere ogni porta e renderlo inefficace nel suo amore. Gesù questi amici cerca. Non cerca una moltitudine di persone che lo rincorrono per curare solo i propri interessi di misera ed effimera gloria mondana. Finché però non crederemo che la sua Parola mai tramonta e mai passa, sempre saremo discepoli inutili, vanitosi, capricciosi, superbi, millantatori, invidiosi, stolti. La fede in ogni Parola di Gesù è tutto per noi. Se però ci vergogniamo di dire che Lui esiste, quale possibilità abbiamo noi di diventare suoi amici? La nostra è fede stolta. La stoltezza non genera vita vera.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci la vera fede in Cristo Gesù.

1. Mi sono chiesto: cosa è la croce di Cristo Signore? È la più forte, potente espressione dell’arroganza della falsità e della menzogna.
1. Se l’arroganza della falsità e della menzogna ha crocifisso il Figlio Eterno del Padre, ci sarà cosa che essa non potrà crocifiggere?
1. Ieri essa ha crocifisso Dio. Oggi sta crocifiggendo la natura dell’uomo. Essa ha deciso che deve annientare la stessa natura umana.
1. Lo ha deciso e ci sta riuscendo. Quando si crocifigge la verità, ne pagano le spese gli stessi crocifissori. Muoiono nella loro schiavitù.
1. Sarà per essi una schiavitù eterna. Mai potranno vedere la luce. Hanno amato le tenebre, nelle tenebre abiteranno per l’eternità.
1. Ognuno deve sapere che l'arroganza della falsità vuole annientare, distruggere la sua natura. Gli si chiede una cosa sola: non collaborare.
1. Chiunque collabora in qualsiasi modo con l'arroganza della falsità anche con un solo voto, è responsabile di tutto il male da essa generato.

1. Quando una istituzione, sia essa universale o particolare, perde il senso della giustizia, è segno che le tenebre governano la mente.
1. Quando tutte le istituzioni non sono più governate dalla giustizia, è segno di un alto degrado morale in tutto il popolo da esse guidato.
1. Quando un’istituzione specula sul male per particolari vantaggi, abbiamo oltrepassato di molto i limiti del male, siamo nel satanismo puro.
1. Satana sa che l’uomo è contro il male violento. Questo è per lui solo un male collaterale. Lui predilige il male silenzioso, invisibile.
1. Lui sa che contro gli olocausti visibili, anche i suoi seguaci, gridano per convenienza, opportunità, prese di posizione, altri motivi.
1. Contro gli olocausti invisibili nessuno parla, nessuno grida, nessuno si lamenta. Gli olocausti invisibili sono detti diritti della persona.
1. In questi giorni Satana sta ponendo le basi per un olocausto invisibile che rovinerà la società. Non esiste uno simile. È il suo capolavoro.
1. E le istituzioni cosa fanno? Gli stanno approvando il progetto perché sia dato al suo nuovo olocausto invisibile lo statuto di diritto.
1. Ognuno è “libero in coscienza” di approvare i progetti di Satana, purché abbia una coscienza. La coscienza dev’essere illuminata e formata.
1. Una coscienza deformata che soffoca la verità nell’ingiustizia, non possiede alcuna libertà di scelta secondo giustizia, verità. È incapace.
1. La coscienza formata nella verità e giustizia sa che ingiustizia e falsità sono di Satana. Mai si presta a dare un voto al nemico dell’uomo.
1. Vergine Maria, Tu, dalla tua coscienza era così pura da non sopportare neanche un granello infinitesimale di tenebra, vieni in nostro aiuto.
1. Madre di Dio, dacci la tua luce perché vediamo il progetto di questo infinito olocausto invisibile e ci asteniamo da ogni collaborazione.
1. Tu ci aiuterai, Madre Santa, e noi saremo esenti da ogni responsabilità. Abbiamo avvertito l’uomo del mostruoso e invisibile olocausto.

[bookmark: _Toc452536739]12 Febbraio 
Usufruire della misericordia per il corpo, senza passare alla misericordia per l’anima e per l’eternità è da stolti.
[bookmark: _Toc452536740]Vestite di sacco e cosparse di cenere, si sarebbero convertite
Se Cristo venisse oggi, si servirebbe dello stesso linguaggio di verità, fermezza, forte invito alla conversione, dichiarazione della grave e pesante responsabilità eterna che investe tutti coloro che hanno attinto a larghe mani dalla cesta divina della sua misericordia e compassione. Così parla Cristo Gesù attraverso una umile donna dei nostri tempi. Il richiamo d’amore rivelato da Gesù attraverso di lei, il suo forte desiderio di cambiamento di vita di ogni sua creatura è divino:
Io sono la Voce di Colui che grida nel deserto. Grido di richiamo, di risveglio, di carità, di fratellanza, di unione, di giustizia, di amore, di pace. Il deserto è buio, come fate a riconoscerlo? La roccia è sabbiosa, come fate a costruire? La casa senza tetto, come fate ad abitare? I sandali senza suole, come fate a camminare? Figli, tornate! Vi aspetto. Perché?  Perché? Il bene lo avete scambiato con il male, l'amore con l'odio, la luce con il buio? Perché? 
Le madri uccidono le loro creature! Quanto dolore! I figli uccidono i genitori! Caino continua ad uccidere Abele. Figli, svegliatevi! E' tempo di mietere. Come potete raccogliere se niente avete seminato? Niente! Non avete paura del buio eterno? Vi voglio salvare. Sono la vostra Salvezza.  Non vedete quanto buio, quanto dolore intorno a voi? Siete ciechi! Il Signore, come al buon cieco di Gerico vi darà la vista. Ma egli ha chiesto con fede. Provate, provate a chiedere con fede.  Siate creature di buona volontà, non di dura cervice.
Quello di Gesù non è linguaggio di accomodamento, superficiale, puramente umano. Lui non è venuto per salvare il corpo dei suoi discepoli. È venuto per chiedere ad ognuno di essi di purificare corpo e anima, unendo il sangue della loro testimonianza e del martirio al suo. Ha dichiarato beati i poveri, quelli che piangono, i disprezzati, i diseredati dagli uomini. Ha anche detto il suo guai ai ricchi, ai gaudenti, agli spacconi della terra, a quanti giocano con il sangue altrui, succhiandolo come vampiri in modo legale, ma altamente immorale. Gesù non parla come parliamo noi. Lui parla come se fosse nel fuoco dell’inferno. Parla da questo fuoco eterno perché vuole che nessuna sua creatura vi precipiti dentro. Che forse il linguaggio del dannato ricco non è lo stesso di quello di Gesù? Cosa chiede il ricco dannato ad Abramo? Che mandi qualcuno dall’eternità perché avvisi i suoi fratelli perché non vengano in questo luogo di tormento. Noi invece parliamo, stoltamente, come fossimo tutti già in Paradiso. Gesù conosce l’inferno. Noi non lo conosciamo. I mistici conoscono l’aldilà. Noi non lo conosciamo. Loro parlano dal fuoco eterno sotto i loro piedi. Noi parliamo dalla nostra insipienza e stoltezza.
Guai a te, Corazìn, guai a te, Betsàida! Perché, se a Tiro e a Sidone fossero avvenuti i prodigi che avvennero in mezzo a voi, già da tempo, vestite di sacco e cosparse di cenere, si sarebbero convertite. Ebbene, nel giudizio, Tiro e Sidone saranno trattate meno duramente di voi. E tu, Cafàrnao, sarai forse innalzata fino al cielo? Fino agli inferi precipiterai! Chi ascolta voi ascolta me, chi disprezza voi disprezza me. E chi disprezza me disprezza colui che mi ha mandato». I settantadue tornarono pieni di gioia, dicendo: «Signore, anche i demòni si sottomettono a noi nel tuo nome». Egli disse loro: «Vedevo Satana cadere dal cielo come una folgore. Ecco, io vi ho dato il potere di camminare sopra serpenti e scorpioni e sopra tutta la potenza del nemico: nulla potrà danneggiarvi. Non rallegratevi però perché i demòni si sottomettono a voi; rallegratevi piuttosto perché i vostri nomi sono scritti nei cieli» (Lc 10,13-20). 
Dovremmo tutti i seminatori della Parola chiedere a Gesù che ci facesse vedere per un solo istante il fuoco eterno e le grida strazianti dei dannati. Gesù, grande nell’amore, ha confermato nella sua parabola, quanto già il Libro della Sapienza, riferiva dei discorsi dei dannati. Ma noi diciamo che quello è un semplice genere letterario e che in nessun modo si parla in quel luogo dell’inferno. Questo significa che noi dalla nostra cecità e oscurità sentenziamo oracoli falsi. Ma sempre nel cuore dell’empio e dello stolto parla il peccato. Cosa fare allora? Non vi è alcuna via perché possiamo ricrederci in tutto questo nostro modo stolto e insensato di vivere la nostra fede? Non vi è alcun principio solido su cui fondare la verità della Parola di Gesù Signore? Solo la fede aiuta la fede e solo camminando di fede in fede si arriva alla retta predicazione della Parola di Gesù. Una verità rimane in eterno. Usufruire della misericordia per il corpo, senza passare alla misericordia per l’anima e per l’eternità, è da stolti. A che serve dare al corpo un po’ di sollievo o di refrigerio se poi l’anima rimane dannata per sempre? Meglio avere il corpo nell’indicibile sofferenza oggi e domani anima e corpo nella gioia e nella luce eterna. Le sofferenze del tempo sono di un momento, quelle dopo la morte sono eterne. Ma queste verità le dice la Parola di Gesù. Poiché noi la sua Parola l’abbiamo del tutto cancellata, è evidente che per noi la misericordia è solo quell’aiuto per il corpo, perché sia liberato da ogni mestizia e difficoltà. Il guai nella Scrittura non è un ammonimento per oggi, è invece un avviso per il futuro: Stai attento che sei sull’orlo del baratro dell’inferno. Poni attenzione che la dannazione è vicina.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di purissima fede in Cristo Gesù.

1. Si dice spesso che si deve seguire la propria coscienza. Per seguirla la si deve anche possedere. Molti in verità non hanno coscienza.
1. Un tempo si insegnava che la coscienza non solo può essere retta, ma che sovente è anche certa, erronea, scrupolosa, affettata, supina.
1. Spesse volte è totalmente venduta al male da soffocare ogni verità nell’ingiustizia, tanto da divenire schiava della falsità e dell’inganno.
1. Un coltivatore di idolatria, immoralità, disonestà, nefandezze attesta il totale soffocamento della coscienza. La sua coscienza è il male.
1. In questi casi che significato ha dire che si deve decidere, scegliere, agire secondo coscienza? Si deve agire con coscienza retta.
1. Neanche la coscienza certa è regola infallibile. Essa dice che in noi c’è sincerità. Ma la sincerità non è verità. La differenza è grande.
1. Altra verità vuole che quando spirito e anima sono nel peccato, perdono ogni immunità contro la tentazione e cadono in essa.
1. Dal peccato alla seduzione la via è breve. Dalla grazia alla caduta nella tentazione il passo è molto più lungo. Vi è più forte resistenza.
1. Più si cresce in grazia e sapienza e più difficile diviene cadere nella tentazione. Sapienza e grazia sono potente difesa, grande baluardo.
1. Quando una società si consegna agli idoli, i falsi profeti si trovano su un terreno fertile. Lo possono coltivare a loro gusto e piacimento.
1. Quando la coscienza si consegna al male e diviene sua schiava, l’intelligenza raggiunge il sommo della sua depravazione spirituale.
1. Questa intelligenza non vede più il bene. Vede solo il male, lo trasforma in bene. Con indicibile arroganza vuole imporlo al mondo.
1. Una coscienza che giustifica aborto, eutanasia, divorzio, omosessualità, mille altre iniquità e nefandezza, di certo non è vera coscienza.
1. Allora è giusto che ci chiediamo: ma l’uomo oggi possiede una coscienza? Ma sa cosa è la coscienza? Conosce la sua divina bellezza?
1. Per molti la coscienza è il proprio sentire. Il proprio sentimento non è la coscienza. La coscienza verifica i sentimenti, li distingue.
1. È Dio la coscienza dell’uomo. Per il cristiano è Cristo la sua coscienza. L’uomo senza Dio, il cristiano senza Cristo, sono senza coscienza.
1. Votare con coscienza per costoro è votare senza coscienza, scegliere senza coscienza, decidere senza coscienza, volere senza coscienza.
1. Madre di Dio, Donna dalla coscienza sempre immersa nello Spirito Santo liberaci da tutti gli errori che ci rivelano persone senza coscienza.

1. Del male altrui mai si deve gioire, anzi si deve sempre avere pietà, compassione. La misericordia per gli altri è misericordia per noi.
1. Chi vuole che domani si abbia compassione per i suoi peccati deve oggi avere compassione per i peccati dei suoi fratelli.
1. La pietà genera pietà. La spietatezza del cuore genera spietatezza. La non misericordia genera non misericordia.
1. Il bene gioisce del bene, il male del male, l’ingiustizia dell’ingiustizia, la cattiveria della cattiveria, la malvagità della malvagità.
1. Il cuore gioisce secondo quello che contiene dentro. Nel bene gioisce solo per il bene. Se invece in esso vi è il male, gioisce per il male.
1. Se il cuore è fatto di cielo, gioisce per il cielo. Se è fatto di terra, esulta per le cose della terra. Se è effimero, di effimero gode.
1. La gioia di un uomo rivela di cosa è fatto il suo cuore. Se il cuore è abitato dal vero Dio si gioisce solo per il vero bene.
1. Se invece nel cuore regna il principe di questo mondo, si gioisce e si esulta per tutta la malvagità e la cattiveria che vi è nel mondo.
1. Quando l’uomo lascia il bene infinito subito si consegna al male infinito. Il male infinito inizia sulla terra e si consumerà nell’inferno.
1. Il male eterno è la privazione eterna del bene infinito. Si è del male infinito eterno perché si è scelto di non essere del bene infinito.
1. Chi esce dal bene infinito che è il vero Dio non conosce limiti al suo male. È capace di qualsiasi cosa. È stato capace di crocifiggere Dio.
1. Oggi questa verità è scomparsa. Non si vuole come verità di fede. Non solo ci si consegna al male. Si nega anche l’esistenza dell’inferno.
1. Negare l’inferno e la sua eternità è ridurre tutto il Vangelo ad una favola. Si fa di esso non racconto senza alcune verità per noi.
1. Chi esce dal infinito bene, sempre precipita nel male infinito. L’uomo pensa che questo male non esista o che riguardi solo il passato.
1. Questo male vi sarà sempre. Quando si abbandona l’infinito bene si precipita nell’infinito male che alla fine si consumerà come male eterno.
1. Chi vede l’infinito male che è aborto, divorzio, distruzione della famiglia, costituzione a legge dell’omosessualità e di altre nefandezze?
1. Questo male neanche è considerato male. È segno che siamo già nel male infinito. Se non è considerato male, si potrà mai uscire da esso?
1. Nessun male né fisico, né materiale, né spirituale è operato da Dio. Dio è somma ed eterna verità, carità, amore, giustizia, santità.
1. Il male è solo il frutto di una scelta dell’uomo: uscire dalla casa dell’infinito bene e prendersi la vita nelle proprie mani.
1. Vergine Maria, Donna tutte nelle mani di Dio, aiutaci perché vogliamo anche noi porre interamente la nostra vita nell’infinito bene: in Dio.

1. L’uomo fattosi falso Dio non ha mai amato il vero Dio fattosi vero uomo. Mai lo potrà amare. Per amarlo dovrà decidere di farsi uomo.
1. Non potrà mai amarlo perché il vero Dio viene da vero uomo per far ritornare nella verità l’uomo che si è fatto falsità, menzogna, inganno.
1. Il vero Dio fattosi vero uomo lo potrà accogliere chi decide di abbandonare la sua falsità e fare ritorno nella verità che libera e salva.
1. Ci potrà mai essere spazio per il vero Dio fattosi vero uomo in una società che ha scelto di elevare la falsità a sua legge, suo statuto?
1. Un uomo immerso nella falsità perché non conosce la verità che solo il vero Dio fattosi vero uomo gli offre, può avere una coscienza?
1. Se l’uomo è per natura falsità, perché così ha scelto di essere, la sua coscienza potrà essere verità? Una è la natura e una la coscienza.
1. Quest’uomo deve cambiare natura, cuore per cambiare coscienza. Ma uno solo cambia il cuore, la natura, la coscienza: lo Spirito di Cristo.
1. Un uomo di falsità per natura, perché lo è per volontà, può solo creare infinita tristezza di tenebra attorno a sé. Mai potrà creare luce.
1. Vergine Madre dal cuore purissimo, ottienici la grazia di abbandonare la natura di falsità per rivestire nello Spirito la natura di luce.

[bookmark: _Toc452536741]13 Febbraio 
L’umanesimo semplice, vero, viene solo dalla Parola vissuta, predicata, accolta, trasformata in nostra carne.
[bookmark: _Toc452536742]Come è scritto nella legge del Signore
Vi sono delle cose che sono così semplici, da risultare incomprensibili ad ogni mente umana. Oggi si parla di umanesimo, nuovo umanesimo, umanesimo integrale, umanesimo filosofico, teologico. Su questo argomento si dicono mille cose. Nessuno però pensa che sarebbe sufficiente questa semplice frase del Vangelo secondo Luca, per risolvere alla radice ogni problematica: “Come è scritto nella legge del Signore”. “Come è scritto nel Vangelo di Cristo Gesù”. Vi è semplicità più semplice? Eppure quanta complessità sulla parola del Signore!
Giuseppe e Maria sono persone povere. Vivono del modesto e umile lavoro di Giuseppe. Lui è falegname di un piccolo paese della Galilea. Maria nulla fa mancare del suo amore e della sua sapienza nelle faccende domestiche. Sono poveri. La loro povertà è la loro ricchezza, perché vissuta nella piena osservanza della Legge del Signore. Il Bambino deve essere offerto a Dio e riscattato. Così prescrive la legge dell’Esodo. Il Signore aveva risparmiato tutti i primogeniti degli uomini e degli animali.  Li aveva dichiarato suoi per sempre e a Lui andavano offerti. Gli animali puri venivano sacrificati. I figli degli uomini invece venivano offerti e subito riscattati. 
Se noi provassimo ad osservare tutte le prescrizioni del Vangelo, manifesteremmo al mondo il vero uomo secondo Dio. Sapremmo tutti cosa è la vera misericordia. Essa è vita nella Parola del Signore. È osservanza del suo Vangelo. È obbedienza al Comandamento Nuovo di Cristo Gesù. Non sono le nostre vie che fanno il vero uomo. Sono invece le leggi del Signore da osservare per tutti i giorni della nostra vita. Si pensi per un solo istante se tutti osservassimo i comandamenti. Non vi sarebbero aborti, omicidi, furti, false testimonianza, frodi, inganni, bancherotte fraudolente, speculazioni, divorzi. Se poi mettessimo in pratica il Vangelo, non vi sarebbero liti, contrapposizione, divergenze per le cose di questo mondo. Nella Parola di Dio osservata tutto diviene semplice. Fuori della Parola vi è complessità.
Quando furono compiuti i giorni della loro purificazione rituale, secondo la legge di Mosè, portarono il bambino a Gerusalemme per presentarlo al Signore – come è scritto nella legge del Signore: Ogni maschio primogenito sarà sacro al Signore – e per offrire in sacrificio una coppia di tortore o due giovani colombi, come prescrive la legge del Signore. Ora a Gerusalemme c’era un uomo di nome Simeone, uomo giusto e pio, che aspettava la consolazione d’Israele, e lo Spirito Santo era su di lui. Lo Spirito Santo gli aveva preannunciato che non avrebbe visto la morte senza prima aver veduto il Cristo del Signore. Mosso dallo Spirito, si recò al tempio e, mentre i genitori vi portavano il bambino Gesù per fare ciò che la Legge prescriveva a suo riguardo, anch’egli lo accolse tra le braccia e benedisse Dio, dicendo:
«Ora puoi lasciare, o Signore, che il tuo servo vada in pace, secondo la tua parola, perché i miei occhi hanno visto la tua salvezza, preparata da te davanti a tutti i popoli: luce per rivelarti alle genti e gloria del tuo popolo, Israele». Il padre e la madre di Gesù si stupivano delle cose che si dicevano di lui. Simeone li benedisse e a Maria, sua madre, disse: «Ecco, egli è qui per la caduta e la risurrezione di molti in Israele e come segno di contraddizione – e anche a te una spada trafiggerà l’anima –, affinché siano svelati i pensieri di molti cuori».
C’era anche una profetessa, Anna, figlia di Fanuele, della tribù di Aser. Era molto avanzata in età, aveva vissuto con il marito sette anni dopo il suo matrimonio, era poi rimasta vedova e ora aveva ottantaquattro anni. Non si allontanava mai dal tempio, servendo Dio notte e giorno con digiuni e preghiere. Sopraggiunta in quel momento, si mise anche lei a lodare Dio e parlava del bambino a quanti aspettavano la redenzione di Gerusalemme. Quando ebbero adempiuto ogni cosa secondo la legge del Signore, fecero ritorno in Galilea, alla loro città di Nàzaret. Il bambino cresceva e si fortificava, pieno di sapienza, e la grazia di Dio era su di lui (Lc 2,22-40). 
Simeone è uomo giusto, timorato del Signore. Cammina nella sua Legge. Lo Spirito Santo gli promette un grande dono: lui non sarebbe morto prima di aver veduto il Messia del Signore. Vede il Messia e qual è la sua preghiera? Chiede al Signore di lasciare questa terra. Ha visto il suo Dio. Non devi. Il suo cammino è finito. E Anna, la profetessa, come vive? Di digiuni e di preghiere. È una portatrice di vera speranza. Essa presta la voce al Signore per dire ad ogni uomo che la redenzione di Gerusalemme si sta per compiere. Amore, misericordia, speranza possono essere fondate solo sulla Parola del Signore, sulla fede nella Parola. Se la fede viene meno, anche la vera carità e la vera misericordia assieme alla speranza svaniscono. L’umanesimo semplice, perché vero, viene solo dalla Parola vissuta, predicata, accolta, trasformata in nostra carne e sangue. Se la Parola di Dio e il Dio della Parola vengono taciuti, anche la vera misericordia, la vera carità, il vero umanesimo mai si vedranno sulla nostra terra. Speranze e misericordie senza Parola di Dio sono semplicemente umane. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci creatori di vero umanesimo.

1. Vi è una sola vera fonte della sana moralità: la natura dell’uomo detta all’uomo dal suo Creatore. Dio dice la verità dell’essere dell’uomo.
1. Verità dell’uomo e sua vita sono una cosa sola. Se la verità diviene altro dalla vita, si entra nell’immoralità. L’immoralità è falsità.
1. La verità dell’essere deve venire sempre dal Creatore dell’uomo, mai potrà venire dall’uomo. È un potere che non è stato dato all’uomo.
1. Quando l’uomo si arroga questo potere che mai potrà essere suo, si incammina per vie di morte e schiavitù del suo essere e della sua vita.
1. Gli errori odierni sono due: l’uomo che ha stabilito che il bene e il male sia lui sempre a deciderlo, a stabilirlo per sé e per gli altri.
1. Questa è mostruosità, arroganza, prepotenza. Ogni uomo è uguale ad ogni altro. Nessuno è sopra gli altri. Nessuno può decidere per gli altri.
1. Quanti sono coscienza esterna dell’uomo o ministri del Dio Creatore, hanno rinunciato a svolgere la loro missione di coscienza esterna.
1. Sono essi i primi che non operano più la necessaria, urgente distinzione tra verità e falsità, bene e male secondo il Creatore dell’uomo.
1. Così l’uomo viene a trovarsi totalmente nel buio. È nel buio per coscienza interna. È nel buio per coscienza esterna. È il disastro morale.
1. Quando si oscura la coscienza interna – ed oggi essa è quasi morta nell’uomo – sempre deve intervenire la coscienza esterna per fare luce.
1. Il Creatore dell’uomo ha costituito la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica unica e sola vera perfetta coscienza esterna per ogni uomo.
1. La Chiesa è obbligata per missione ad essere coscienza esterna per tutti i suoi figli. Se viene meno in questa missione la verità si oscura.
1. Tutti i figli della Chiesa, illuminati da una così perfetta vera coscienza esterna, devono essere la coscienza esterna di ogni altro uomo.
1. È questo il grande tradimento: molti figli della Chiesa ottenebrati e non illuminati dai loro fratelli di luce sono omissivi nella missione.
1. Tutti coloro che omettono di illuminare, in quanto ministri della luce, si caricano del peccato e dell’immoralità del mondo.
1. Quelli poi che ottenebrano, anziché illuminare, sono veri satelliti di Satana per la rovina del mondo. Il peccato di costoro è abominevole.
1. Vergine Maria, Madre della Luce, aiuta i figli della Chiesa affinché siano sempre purissima luce evangelica e mai ministri di Satana.
1. Tu ci aiuterai, Madre Santa, e noi saremo vera luce del mondo e sale della terra per illuminare ogni uomo della purissima verità di Dio.

[bookmark: _Toc452536743]14 Febbraio 
Solo uno può cambiare l’uomo: quel Crocifisso tanto odiato, maltrattato, schifato da tutti. Solo Lui, nessun altro.
[bookmark: _Toc452536744]E Gesù cresceva in sapienza, età e grazia
Un uomo non è solo corpo, fascio di muscoli da addestrare allo sport, alle varie arti, anche nobilissime, o alla guerra o ad imprese spettacolari. L’uomo è prima ancora spirito, che deve prendere in mano il corpo dell’uomo e condurlo verso la sua meta eterna, che è la risurrezione gloriosa in Cristo Gesù, nel suo corpo risorto, immortale, spirituale, incorruttibile. Lo spirito necessità di un’anima forte, robusta, piena della grazia di Dio. Se l’anima è debole oppure morta a Dio e alla sua grazia, lo spirito dell’uomo manca di ogni forza, luce, sapienza, intelligenza saggezza. Un’anima senza vita rende lo spirito senza vita. Uno spirito senza vita abbandona il corpo ai vizi, al peccato, alla depravazione, ad ogni immoralità.
Osserviamo oggi la vita dell’uomo. Di che cosa ci si lamenta ogni giorno? Che l’uomo è governato da bramosia, concupiscenza, lussuria, orgoglio, superbia, presunzione, arroganza, prepotenza. L’immoralità è il nuovo dio dell’uomo, il suo nuovo padrone. Tutti si lamentano dell’immoralità degli altri, nessuno condanna la propria. Si è giunti – assurdo degli assurdi e stoltezza che supera ogni stoltezza – a dichiarare l’immoralità legge degli Stati, regola di vita. Si grida ogni giorno allo scandalo – ed è ben giusto gridare – delle vittime del mare in questo esodo biblico. Nessuno però grida che il mare non fa vittime. Il mare obbedisce alle sue leggi. È l’uomo che non obbedisce alle leggi della sua natura, a causa della stoltezza e insipienza che governa il suo spirito. Da un lato la sua insipienza genera queste infinite catastrofi, e dall’altro con la stessa insipienza vuole risolvere il male che la sua stessa stoltezza ogni giorno produce. La moderna società è simile a quell’uomo che incendia la sua casa e poi vorrebbe spegnerla soffiando sulle fiamme. Non vi è alcuna possibilità di risolvere i problemi che la stoltezza crea lasciandosi guidare e ammaestrare dalla stessa stoltezza che li ha creati.
Tutto questo male – e più si andrà avanti e più la stoltezza aumenterà, non diminuirà – è il segno della morte dell’anima nell’uomo. Non solo l’anima non viene più alimentata, neanche si pensa di averne una. Ormai viviamo in un mondo in cui l’odio contro Dio ha raggiunto il punto del non ritorno. Ma l’odio contro Dio all’’istante diviene odio contro l’uomo. Quando un uomo diviene dio, si fa dio da se stesso, per essere dio, deve eliminare gli altri uomini. Non può tollerare che qualcuno possa pensare differentemente da lui. L’odio contro Dio genera quella lotta infinita dell’uomo contro l’uomo che è la causa di tutti i mali della terra. Tolto Dio, il vero Dio dall’anima, lo spirito è privo di sapienza, saggezza, si ricolma di stoltezza e ciò che con la sapienza si potrebbe risolvere in un istante, con la stoltezza non solo non lo si risolve, la soluzione che si prende, genera più difficoltà di quelli che si vorrebbero risolvere. Si dice che le leggi non vanno, le strutture non funzionano, i soldi non bastano, tutto ciò che è fuori dell’uomo si vuole venga corretto. Nessuno ha il coraggio di gridare che l’unico che oggi non va è proprio l’uomo. Si cambia tutto, ma non si cambia il solo che dovrebbe essere cambiato. Ma l’uomo da sé non si può cambiare. Né lo possono cambiare altri uomini. Solo uno può cambiare l’uomo: quel Crocifisso tanto odiato, maltrattato, schifato da tutti. Solo Lui, nessun altro.
I suoi genitori si recavano ogni anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua. Quando egli ebbe dodici anni, vi salirono secondo la consuetudine della festa. Ma, trascorsi i giorni, mentre riprendevano la via del ritorno, il fanciullo Gesù rimase a Gerusalemme, senza che i genitori se ne accorgessero. Credendo che egli fosse nella comitiva, fecero una giornata di viaggio e poi si misero a cercarlo tra i parenti e i conoscenti; non avendolo trovato, tornarono in cerca di lui a Gerusalemme. Dopo tre giorni lo trovarono nel tempio, seduto in mezzo ai maestri, mentre li ascoltava e li interrogava. E tutti quelli che l’udivano erano pieni di stupore per la sua intelligenza e le sue risposte. Al vederlo restarono stupiti, e sua madre gli disse: «Figlio, perché ci hai fatto questo? Ecco, tuo padre e io, angosciati, ti cercavamo». Ed egli rispose loro: «Perché mi cercavate? Non sapevate che io devo occuparmi delle cose del Padre mio?». Ma essi non compresero ciò che aveva detto loro. Scese dunque con loro e venne a Nàzaret e stava loro sottomesso. Sua madre custodiva tutte queste cose nel suo cuore. E Gesù cresceva in sapienza, età e grazia davanti a Dio e agli uomini (Lc 2,41-52). 
L’armonia di Gesù è perfetta. Lui cresce in età, sapienza e grazia. Con l’età sviluppa il suo corpo e lo rende idoneo per la Croce. Con la sapienza alimenta il suo spirito e lo prepara alla missione di salvezza. Con la grazia rende viva e forte l’anima, in modo che essa possa governare sempre lo spirito nella volontà del suo Dio e Signore. Crescendo in grazia dona all’anima il governo sullo spirito. Crescendo in sapienza dona allo spirito il governo sul suo corpo. Avendo un corpo sempre temprato da ogni virtù, Gesù è l’uomo così come il Signore lo ha pensato fin dall’eternità: un’armonia, una sinfonia di luci tutte orientate al raggiungimento del suo sommo ed eterno bene. Portato il corpo sulla croce, corpo santissimo, da esso è sgorgato lo Spirito Santo e ogni altra grazia per dare ad ogni uomo la sua eterna verità.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri uomini in Cristo Gesù.

1. L’uomo vuole Dio, ma non il Dio verità. Vuole Gesù, ma non il Gesù grazia e parola del Padre. Il Gesù unico Mediatore tra il Padre e l’uomo.
1. L’uomo vuole la Chiesa ma non la Chiesa che annunzia e insegna il Vangelo di Gesù Signore, unica verità di salvezza e di redenzione per noi.
1. L’uomo vuole l’uomo ma non l’uomo creato da Dio a sua immagine e somiglianza, redento dal Sangue di Gesù, santificato dallo Spirito Santo.
1. Vuole la pace, ma senza il Principe, il Creatore, il Datore della pace, Gesù Signore. Lui crea la pace creando uomini di pace nella pace.
1. L’uomo vuole la famiglia, ma non quella vera, quella voluta e pensata da Dio dall’eternità, per la quale egli ha creato l’uomo e la donna.
1. Vuole una famiglia senza la verità eterna della famiglia. Vuole la famiglia senza vita, senza dono di vita, una famiglia che compra la vita.
1. La vita è la sola cosa che mai si potrà comprare. La vita è un dono di sangue e di carne, di spirito e di cuore. La carne si può comprare.
1. Mai però si potrà comprare il cuore e lo spirito. Cuore e spirito sono dono purissimo del proprio spirito e del proprio cuore.
1. La società del supermercato vale solo per le cose effimere, inutili, vane, stolte della vita. Non vale per le cose nobili dell’esistenza.
1. Al supermercato si può comprare un cesto di mele. Ma un bambino non è un cesto di mele, non è una cosa, non è solo carne.
1. Un bambino è sangue, cuore, spirito, sentimenti, vita inalienabili, frutto del dono della propria vita e vive nel dono della propria vita.
1. Come esso è il frutto della vita di un uomo e di una donna, così esso potrà vivere se l’uomo e la donna continuano a dargli la loro vita.
1. Quando una civiltà trasforma se stessa in un supermercato è il segno che ha perso la parte nobile di sé: lo spirito, l’anima, il cuore.
1. Questa civiltà è obbligata a scegliere: se vuole essere solo un supermercato, oppure se desidera dare vita alla sua anima e al suo spirito.
1. Oggi la società ha scelto: essere solo universale supermercato, dagli scaffali pieni per soddisfare ogni gusto anche perverso e disumano.
1. È una scelta della sua volontà, priva di ogni razionalità e saggezza. I frutti non possono essere se non di morte, ogni disastro spirituale.
1. Gli scaffali di questo universale supermercato espongono solo prodotti artefatti, camuffati di etichette attraenti. Il contenuto è solo veleno.
1. Madre di Gesù, abbi compassione e vieni in nostro aiuto. Liberaci dalla stoltezza che ci fa creare supermercati di morte e distruzione.
1. Tu verrai in nostro soccorso e noi comprenderemo, aiutati dalla tua luce, la stoltezza che ci sta consumando, e sceglieremo la vita.

1. Amare la verità è cercare la propria vera essenza. È cercare se stessi. È scoprire di sé appartenenza, dignità, vocazione, origine, fine.
1. Chi non cerca la verità è senza la conoscenza di sé. Cammina nella storia da cieco. Non sa né donde viene né dove va. Brancola nel buio.
1. Senza verità si è senza moralità. È l’immoralità che ostacola la ricerca della verità. Lo spirito dell’immorale è come se fosse morto.
1. Uno spirito morto mai potrà pervenire alla verità. La odia. Preferisce la sua morte spirituale nelle tenebre, ma non pervenire alla verità.
1. Quando gli uomini sono senza verità, la odiano, a che serve litigare per una falsità più grande o più piccola? La falsità è sempre morte.
1. Ogni falsità apre le porte della morte e chiude le porte della vita. È proprio questa l’astuta strategia della falsità e della menzogna.
1. Prima si apre la porta al divorzio, poi all’aborto, poi all’eutanasia, poi al gender, poi alle unioni dello stesso sesso, poi al matrimonio.
1. Si intende al diritto di essere equiparato al matrimonio l’unione degli stessi sessi, poi all’adozione, poi all’utero in affitto, poi…
1. Alla madre surrogata, poi a mille altre diavolerie. E in tutto questo cosa vuole la falsità e l’immoralità? Che noi siamo complici di essa.
1. Vuole che noi giochiamo a quel sottile gioco di parole e di concetti ma sempre al tavolo della falsità. E noi stolti cadiamo nella trappola.
1. Il no a questo gioco è forte e chiaro. Anche perché sappiamo che chi gioca al tavolo del diavolo, perde sempre. Le carte sono truccate.
1. L’astuzia dei figli delle tenebre è grande. Per questo occorre un no secco, deciso, forte, stridente che tutto il mondo lo possa ascoltare.
1. Qui non c’è libertà di coscienza. La libertà di coscienza è tra due bicchieri di acqua. Mai sulle questioni della più pura verità dell’uomo.
1. C’è il severo obbligo della coscienza di non soffocare la verità nell’immoralità e la giustizia nell’ingiustizia, dichiarando bene il male.
1. Non c’è libertà di coscienza dinanzi al male, all’iniquità, all’immoralità, alla distruzione dell’uomo. C’è obbligo di scegliere il bene.
1. Non si tratta di obbligo artificiale, inventato, costruito dalla religione. È un obbligo che scaturisce dalla verità della propria natura.
1. Dimenticavo: poiché la natura non esiste più perché l’uomo se la inventa di volta in volta, neanche allora serve la libertà di coscienza.
1. Se non c’è natura, non c’è più neanche libertà di coscienza. Nella non natura anche la coscienza è non coscienza. Siamo nel nulla umano.
1. Anzi nel nulla distruttore dell’umano. Siamo nel nulla disumano. È la realtà alla quale oggi si sta giocando: alla devastazione dell’uomo.
1. Vergine Maria, Donna che sei la perfezione assoluta dell’umano, vieni in nostro soccorso. Interrompi questo gioco di morte. Ci annienterà.
1. Solo tu puoi, Madre Santa, intervenire efficacemente con la tua potente intercessione. Senza di te non c’è salvezza dell’uomo. È la morte.
[bookmark: _Toc452536745]15 Febbraio 
Solo Gesù può rivelarci chi è il vero Dio per conoscenza e per scienza diretta eterna. Lui è nel seno del Padre.
[bookmark: _Toc452536746]La grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo
Lo Spirito Santo, per mezzo del suo Evangelista Giovanni, opera una divina, abissale, eterna differenza tra Gesù, Giovanni il Battista, Mosè. Chi sono Mosè e Giovanni il Battista per lo Spirito Santo? Quale verità viene da Lui rivelata? Qual è la loro grandezza? 
«Ascoltate le mie parole! Se ci sarà un vostro profeta, io, il Signore, in visione a lui mi rivelerò, in sogno parlerò con lui. Non così per il mio servo Mosè: egli è l’uomo di fiducia in tutta la mia casa. Bocca a bocca parlo con lui, in visione e non per enigmi, ed egli contempla l’immagine del Signore. Perché non avete temuto di parlare contro il mio servo, contro Mosè?» (Num 12,6-89. 
Non è più sorto in Israele un profeta come Mosè, che il Signore conosceva faccia a faccia, per tutti i segni e prodigi che il Signore lo aveva mandato a compiere nella terra d'Egitto, contro il faraone, contro i suoi ministri e contro tutta la sua terra, e per la mano potente e il terrore grande con cui Mosè aveva operato davanti agli occhi di tutto Israele (Dt 34,10-12). 
Eppure attraverso Mosè il Signore ha dato solo la Legge. Ha rivelato la sua Onnipotenza. Non ha però cambiato interiormente l’uomo. Non lo ha riportato nella sua verità. 
Mentre quelli se ne andavano, Gesù si mise a parlare di Giovanni alle folle: «Che cosa siete andati a vedere nel deserto? Una canna sbattuta dal vento? Allora, che cosa siete andati a vedere? Un uomo vestito con abiti di lusso? Ecco, quelli che vestono abiti di lusso stanno nei palazzi dei re! Ebbene, che cosa siete andati a vedere? Un profeta? Sì, io vi dico, anzi, più che un profeta. Egli è colui del quale sta scritto: Ecco, dinanzi a te io mando il mio messaggero, davanti a te egli preparerà la tua via.
In verità io vi dico: fra i nati da donna non è sorto alcuno più grande di Giovanni il Battista; ma il più piccolo nel regno dei cieli è più grande di lui. Dai giorni di Giovanni il Battista fino ad ora, il regno dei cieli subisce violenza e i violenti se ne impadroniscono. Tutti i Profeti e la Legge infatti hanno profetato fino a Giovanni. E, se volete comprendere, è lui quell’Elia che deve venire. Chi ha orecchi, ascolti! (Mt 11,7-15). 
Giovanni è il più grande tra tutti i profeti e anche tra tutti i nati da donna. Eppure quest’uomo rimane solo il testimone della presenza del Messia in mezzo al suo popolo. Lui prepara solo i cuori perché lo possano accogliere. Lui non è la luce, non è la vita, non è nel seno del Padre. Se questi due uomini, che sono al di là dell’umanamente pensabile, rimangono nella loro pochezza umana, hanno essi stessi bisogno della grazia e della verità che è in Cristo Gesù, cosa pensare di ogni altro uomo che è solo uomo di peccato, che non possiede neanche la Legge e che ignora finanche i primi rudimenti della conoscenza di Dio? Possiamo noi costituire ogni altro uomo, elaboratore di pensieri religiosi, filosofici, di scienza o di altro, salvatore dell’uomo? Pensarlo sarebbe solo follia. Lo Spirito Santo non tollererebbe che una così grande falsità venisse introdotta nella purezza della sua rivelazione. Contaminerebbe il Volto del Verbo Eterno. Lo ridimensionerebbe, facendone un uomo come tutti gli altri uomini. 
In principio era il Verbo, e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. Egli era, in principio, presso Dio: tutto è stato fatto per mezzo di lui e senza di lui nulla è stato fatto di ciò che esiste. In lui era la vita e la vita era la luce degli uomini; la luce splende nelle tenebre e le tenebre non l’hanno vinta. Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era Giovanni. Egli venne come testimone per dare testimonianza alla luce, perché tutti credessero per mezzo di lui. Non era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce. Veniva nel mondo la luce vera, quella che illumina ogni uomo. Era nel mondo e il mondo è stato fatto per mezzo di lui; eppure il mondo non lo ha riconosciuto. Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto. A quanti però lo hanno accolto ha dato potere di diventare figli di Dio: a quelli che credono nel suo nome, i quali, non da sangue né da volere di carne né da volere di uomo, ma da Dio sono stati generati.
E il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi; e noi abbiamo contemplato la sua gloria, gloria come del Figlio unigenito che viene dal Padre, pieno di grazia e di verità. Giovanni gli dà testimonianza e proclama: «Era di lui che io dissi: Colui che viene dopo di me è avanti a me, perché era prima di me». Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto: grazia su grazia. Perché la Legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo. Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è lui che lo ha rivelato.
Il Verbo è la vita, la verità, la luce, la mediazione eterna, la santità, la grazia. Solo Lui può fare l’uomo nuovo. Solo Lui può rivelare al mondo chi è il vero Dio, non per ispirazione, ma per conoscenza, per scienza diretta eterna. Lui è nel seno del Padre. Abita nel suo cuore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la vera fede nel Verbo di Dio.

1. Lasciarsi amare da Dio è vero obbligo per chi vuole essere amato da Dio. Ci si lascia amare, aprendo la porta del cuore perché lui vi entri.
1. La porta si apre a Dio con il pentimento, la conversione, l’accoglienza della sua Parola. La Parola di Dio è il Vangelo, la Parola di Gesù.
1. Se non ci si pente, non ci si converte, non si accoglie la Parola, Dio mai potrò entrare nel cuore. Esso è ermeticamente chiuso per Lui.
1. Quando Gesù inizia la sua predicazione lo disse espressamente: “Convertitevi e credete nel Vangelo. Aprite il cuore alla mia Parola”.
1. Senza conversione e senza fede nel Vangelo, Dio rimane fuori di noi. Mai ci potrà salvare. Cristo non potrà redimerci né condurci al Padre.
1. Andate in tutto il mondo, predicate a tutti il Vangelo. Chi crederà, sarà battezzato, sarà salvo. Chi non crederà rimarrà nel suo peccato.
1. Non resterà nel peccato perché non ha creduto. Nel peccatovi è già. Nel peccato è nato. Nella fede entra nel cuore di Cristo e si salva.
1. Il passaggio dalle tenebre alla luce, dalla morte alla vita avviene per la fede nella Parola. Si crede nella Parola perché si viva di essa.
1. Dio vuole amare l’uomo. Per poterlo amare secondo verità, il Figlio di Dio si è lasciato crocifiggere, ottenendo il perdono dei peccati.
1. Dalla Croce, dal suo costato squarciato, ha anche versato lo Spirito Santo, il solo che può creare nel suo petto il cuore nuovo, di carne.
1. Tutto però è dalla fede dell’uomo nella Parola di Cristo Signore. Ci si converte. Si crede nel Vangelo. Ci si lascia amare dal Signore.
1. Non si crede nel Vangelo, il Signore non può riversare su di noi la sua misericordia. Senza la fede rimaniamo tagliati dalla sua carità.
1. Rimane la misericordia della sua grazia che mai smette di sollecitare la nostra conversione, vera porta che apre il cuore del Padre.
1. Fede nella Parola, carità nella Parola, speranza nella Parola sono tutto per l’uomo. Nella Parola di Cristo Gesù tutto Dio si dona a noi.
1. Vergine Maria, Madre della Parola Eterna del Padre, fattasi carne nel tuo seno verginale, facci innamorare della bellezza del Vangelo.
1. È in esso che troveremo la bellezza dell’amore del Padre, della grazia di Cristo, della comunione dello Spirito. Nella Parola è la vita.
1. Tu, Madre Santa, verrai in nostro aiuto e noi faremo nostra carne e nostra voce la Parola in modo che tutto il mondo si innamori di essa.
1. Vivremo così il desiderio del tuo cuore, Madre nostra che ci chiedi di ricordare la Parola di tuo figlio Gesù al mondo che l’ha dimenticata.
[bookmark: _Toc452536747]16 Febbraio 
Odiando e spegnendo la luce di Cristo, è il Padre che si odia e si spegne. Cristo e il Padre sono una sola luce.
[bookmark: _Toc452536748]Chi odia me, odia anche il Padre mio
Ogni uomo sente il vuoto dentro di sé. Non potrebbe essere diversamente. Lui è in tutto simile ad un otre che è stato svuotato del suo contenuto. In più è un otre lacerato. Tutto quello che vi si mette dentro, di tutto ciò che è creazione, si perde. Sentendo questo vuoto, è alla ricerca di qualcosa con cui riempirsi. Si attacca alle cose del mondo, credendo che possano soddisfare ciò che manca. Si consegna alla superstizione con lo stesso pensiero. Cerca anche un Dio che possa dare pienezza alla sua vita. Non vuole però il Dio vero. Vuole un dio che lui stesso si crea. Vuole una sicurezza, ma non quella vera. L’uomo nel peccato è un creatore di illusioni.
Si dice che per natura l’uomo è religioso. È religioso di se stesso. Non tollera, non ama essere religioso del Dio vero. Il religioso di se stesso trasforma in religione la sua stessa immoralità, stoltezza, superbia, concupiscenza, odio, violenza, peccato. Il religioso del vero Dio deve portare se stesso nella Legge del suo Dio, che non solo condanna queste cose e vuole che i suoi fedeli non abbiamo alcun contatto con esse, comanda anche che le condannino apertamente, pubblicamente. Loro sono dalla sua Parola eterna. Il religioso di se stesso è invece dai propri pensieri, desideri, volontà, cuore, mente. Vi è un abisso di diversità.
Non è pericoloso il religioso di se stesso. Costui è un consegnato all’immoralità e all’idolatria. Pericoloso è il religioso che ha trasformato la religione da Dio in religione da se stesso. Si serve della religione da Dio solo come copertura per affermare, sostenere, vivere la religione da se stesso. Questo religioso è in tutte le religioni. È anche in quella del vero Dio e sarà anche in quella di Cristo Gesù e della sua Chiesa. La Chiesa non è lacerata da questi religiosi che in nome di Cristo Gesù fondano la religione da se stessi, nascondendo questo loro inganno nelle sacre pagine del Vangelo da essi letto secondo il proprio cuore e non secondo lo Spirito Santo?
Questo religioso è pericoloso perché non vuole essere smascherato nel suo inganno. Cristo Gesù, vero religioso del Padre, Persona dalla purissima parola di Dio, mise in luce tutti gli inganni della religione fondata dall’uomo che nascondeva la sua falsità tra le pagine della Scrittura oppure nella ritualità del tempio. Poiché il falso religioso che si nasconde negli apparati della vera religione è un immorale, vuole che nulla di questo mondo sommerso venga alla luce e per questo non solo odia chi lo porta nella luce, ma anche lo vuole togliere di mezzo. Cristo Gesù vera luce del Padre, per la religione del Padre, da questo mondo di tenebre fu ucciso. 
Se il mondo vi odia, sappiate che prima di voi ha odiato me. Se foste del mondo, il mondo amerebbe ciò che è suo; poiché invece non siete del mondo, ma vi ho scelti io dal mondo, per questo il mondo vi odia. Ricordatevi della parola che io vi ho detto: “Un servo non è più grande del suo padrone”. Se hanno perseguitato me, perseguiteranno anche voi; se hanno osservato la mia parola, osserveranno anche la vostra. Ma faranno a voi tutto questo a causa del mio nome, perché non conoscono colui che mi ha mandato. Se io non fossi venuto e non avessi parlato loro, non avrebbero alcun peccato; ma ora non hanno scusa per il loro peccato. 
Chi odia me, odia anche il Padre mio. Se non avessi compiuto in mezzo a loro opere che nessun altro ha mai compiuto, non avrebbero alcun peccato; ora invece hanno visto e hanno odiato me e il Padre mio. Ma questo, perché si compisse la parola che sta scritta nella loro Legge: Mi hanno odiato senza ragione. Quando verrà il Paràclito, che io vi manderò dal Padre, lo Spirito della verità che procede dal Padre, egli darà testimonianza di me; e anche voi date testimonianza, perché siete con me fin dal principio (Gv 15,18-27). 
Si uccide Cristo perché vera luce del Padre. Odiando e spegnendo la luce di Cristo, è il Padre che si odia e si vuole spegnere. Cristo e il Padre sono una sola luce. Uno solo è l’odio e una sola la morte. Infatti durante il processo di Gesù, i capi del popolo e i loro sacerdoti, dissero a Pilato che l’unico loro re era Cesare. Cristo è il re mandato dal Padre. Il Padre era il re di Israele, il re del popolo. Si odia Cristo. Si odia il Padre. Si cancella Cristo. Si cancella il Padre. Questa verità si applica anche ai discepoli. Essendo essi la verità di Cristo, odiando Cristo, che è la verità di Dio, si odia il Padre, si odiano anche i discepoli che sono la verità di Cristo.
Quando il discepolo si dissocia dalla verità di Cristo e diviene mondo con il mondo, falso religioso della falsa religione, allora il mondo lo acclama, lo adora, lo vede come un dio. Cristo muore in croce per quest’odio contro Dio che governa il cuore di quanti si servivano del suo nome per governare le coscienze in nome proprio. Questo odio non è morto, perché il falso religioso non è scomparso dalla religione. Tutti gli inviati di Dio, i suoi profeti, non sono perseguitati dal mondo estraneo alla loro religione, ma dalla stessa religione che essendo governata da uomini che hanno preso il posto di Dio per nascondere falsità e menzogne, idolatria e immoralità, mai permetteranno che qualcuno possa introdursi nel loro mondo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri nella religione vera.

1. Γνῶθι σεαυτόν – Conosci te stesso. Così un tempo si insegnava. Dalla conoscenza di se stessi è la conoscenza dell’intero universo.
1. Un uomo che non conosce se stesso, che non sa chi lui sia, che innalza gli animali alla sua stessa dignità, potrà conoscere le altre cose?
1. Se l’uomo si è imprigionato in un egoismo distruttore del suo essere, potrà mai aprirsi alla vera famiglia che è il contrario dell’egoismo?
1. La famiglia, la sola vera, la sola che ha il diritto chiamarsi famiglia, è la casa dell’amore che genera la vita e ad essa si consacra.
1. Tutto si può comprare, ma non la vita. La vita si genera e ad essa si consacra tutta la propria vita. Vita da vita, vita per la vita.
1. Essendo oggi l’uomo sprofondato nell’egoismo e nel totale disprezzo della sua verità, potrà mai rispettare la verità della famiglia?
1. Le nefandezze legislative sono frutto di gravissimi errori antropologici. Essendo errori antropologici, sono anche gravi errori morali.
1. Viene così elevato l’egoismo umano – che è l’esatto contrario della vera umanità – a principio assoluto di azione. È la disumanità.
1. Ma può la disumanità governare il mondo? Può essere posta a fondamento delle relazioni più vitali dell’uomo? È il suicidio dell’umanità!
1. L’egoismo è morte. È morte per natura. La natura vive se sa instaurare relazioni di vera vita. Ogni relazione senza vita, è morte.
1. Legiferare per dichiarare legge la volontà dell’uomo di uccidere l’umanità, è la cosa più insana alla quale siamo costretti ad assistere.
1. È questa la grande libertà che oggi l’uomo proclama per se stesso: la libertà di uccidere e di uccidersi, di distruggere e di distruggersi.
1. Prima ha voluto la libertà di distruggere la famiglia, poi la vita nascente, la vita in fase terminale, oggi l’intera vita. Bella libertà!
1. Un tempo il grande Aristotele distingueva l’uomo dall’animale per la sua natura razionale: “homo animalis rationalis naturae”.
1. Avendo smarrito del tutto la sua razionalità, l’uomo non può essere detto più neanche animale. L’animale ha un suo istinto, una sua legge.
1. L’uomo senza razionalità è capace di autodistruggersi. E oggi sta mettendo l’ultimo candelotto di dinamite per la distruzione di se stesso.
1. In nome di cosa? Della libertà e dell’amore. La libertà è ricerca della propria verità. L’amore è pienezza di essere che si dona per la vita.
1. Vergine Maria, Madre della vita, liberaci da questa stoltezza ed egoismo di morte. Aiutaci perché smettiamo di distruggerci e annientarci.
1. Senza il tuo aiuto, Madre Santa, saremo tutti condannati ai forni crematori dell’egoismo e della disumanità, chiamati elegantemente: amore.

1. Trasformare ciò che è umano in disumano e poi per legge dichiarare umano il disumano rivela una l’intelligenza irrimediabilmente depravata.
1. L’intelligenza depravata è rivelatrice di un’altra grave depravazione: quella della coscienza, divenuta dura come sasso, pietra, granito.
1. Privo di intelligenza e di coscienza, l’uomo ha perso i cardini del suo orientamento. È uno smarrito, un confuso, un estraneo a se stesso.
1. È come una nave senza il timone, in balia dell’uragano. Questa nave è destinata a sfracellarsi contro gli scogli. Non è vi futuro per essa.
1. L’umanità sta avanzando verso lo sfacelo e gli uomini giocano ad un gioco di morte che si chiama: antropolatria, adorazione di se stessi.
1. L’antropolatria è più letale dell’antropofagia. L’antropofagia si nutre della carne dell’altro. L’antropolatria annienta tutti gli uomini.
1. L’antropolatra prima divora intelligenza e coscienza della sua persona. Non sazio, vuole divorare intelligenza e coscienza di ogni altro.
1. Cristo Gesù, per non essere divorato nella coscienza e nell’intelligenza, si lasciò crocifiggere dagli antropolatri del suo tempo.
1. I martiri di Cristo si lasciarono trucidare nel corpo per non essere trucidati nell’anima, nello spirito, nella coscienza, nella verità.
1. Il cristiano o è martire o mai potrà dirsi cristiano. Non potrà dirsi del Martire della croce se gioca al gioco spietato dell’antropolatria.
1. È questione di onestà intellettuale. È principio di sequela. Se seguo Lui non posso seguire altri e neanche me stesso. La sequela obbliga.
1. Sono le scelte che rivelano la nostra sequela. Chi sceglie secondo il mondo, sta seguendo il mondo, non certo il Martire della verità.
1. Ma se un seguace del Martire del Golgota segue il mondo, allora è nemico del suo Maestro, perché nemico della sua Croce e del suo martirio.
1. Il seguace del Martire del Golgota non può pensare secondo gli uomini e professarsi cristiano. Sarebbe frutto di depravazione spirituale.
1. Neanche possiamo sostenere l’altra intellettuale depravazione della doppia coscienza: con Cristo nella Chiesa, con il mondo nel mondo.
1. Il cristiano o possiede una sola coscienza o non è cristiano. La coscienza non è un abito da cerimonia da indossare secondo le circostanze.
1. La coscienza è lo spirito, la luce, gli occhi, il gusto che conducono l’uomo di verità in verità. Essa è essenza dell’uomo non un accidente.
1. Vergine Maria, Madre dei discepoli di Gesù, vieni in nostro soccorso. Dacci una coscienza pura, retta, capace di vera testimonianza.
1. Liberaci, Vergine Santa, da questa depravazione letale che ci sta conducendo a dichiarare mondo ciò che è immondo e umano il disumano.
1. Aiutaci, Madre, ad essere testimoni del Martire del Golgota, di colui che si lasciò crocifiggere per non essere ingoiato nella disumanità.

1. Se dovessi definire con una sola parola il credente dei nostri giorni, direi che è un “frantumatore”, uno “sbriciolatore”.
1. A questa parola se ne dovrebbe aggiungere una seconda: “Seminatore di sabbia o di farina”, un “operaio inutile al Vangelo”.
1. È un “frantumatore” perché ha ridotto in briciole ogni Mistero: della Santissima Trinità, di Cristo Gesù, della Chiesa, della grazia.
1. Ma anche della verità, dei sacramenti, della Parola, della teologia, della morale, della comunione, dell’unità, dell’antropologia.
1. Niente è intatto. Tutto è sottoposto a questa pesante macina della frantumazione e tutto è venuto fuori ridotto in sabbia o in farina.
1. Il frutto del suo lavoro poi lo semina nei cuori pensando illusoriamente di poter produrre un qualche frutto di salvezza o di redenzione.
1. Ma seminando farina o sabbia non si potrà mai raccogliere un solo frutto. È il deserto spirituale. È la carestia nella salvezza.
1. Madre della Verità, donaci la pienezza del mistero del Padre e del Figlio e dello Spirito, di ogni mistero della nostra fede.
1. Tu verrai in nostro soccorso, Madre nostra, e noi ricomporremo quell’unità necessaria perché il Vangelo venga seminato con ogni purezza.
[bookmark: _Toc452536749]17 Febbraio 
Il cristiano è vero profeta del Dio vivente, vero uomo luce, perché luce è il Corpo di Cristo nel quale Lui vive.
[bookmark: _Toc452536750]Questi due profeti erano il tormento degli abitanti della terra
Quando il cuore dell’uomo è divenuto una cosa sola con il peccato, l’immoralità, l’idolatria, le tenebre, non tollera essere toto fuori. Il peccato è la sua essenza. L’uomo di peccato fa suo lo stesso grido degli spiriti impuri che si erano impossessati del giovane nel paese dei Gadarèni: “Giunto all’altra riva, nel paese dei Gadarèni, due indemoniati, uscendo dai sepolcri, gli andarono incontro; erano tanto furiosi che nessuno poteva passare per quella strada. Ed ecco, si misero a gridare: «Che vuoi da noi, Figlio di Dio? Sei venuto qui a tormentarci prima del tempo?» (Mt 8,28-29). Da questa condizione è quasi impossibile venirne fuori. Si dovrebbero ascoltare i veri profeti del Dio vivente, ma contro di essi si grida perché smettano di tormentare le tenebre, riflettendo su di esse la potente luce della divina ed eterna verità. 
Poi mi fu data una canna simile a una verga e mi fu detto: «Àlzati e misura il tempio di Dio e l’altare e il numero di quelli che in esso stanno adorando. Ma l’atrio, che è fuori dal tempio, lascialo da parte e non lo misurare, perché è stato dato in balìa dei pagani, i quali calpesteranno la città santa per quarantadue mesi. Ma farò in modo che i miei due testimoni, vestiti di sacco, compiano la loro missione di profeti per milleduecentosessanta giorni». Questi sono i due olivi e i due candelabri che stanno davanti al Signore della terra. Se qualcuno pensasse di fare loro del male, uscirà dalla loro bocca un fuoco che divorerà i loro nemici. Così deve perire chiunque pensi di fare loro del male. Essi hanno il potere di chiudere il cielo, perché non cada pioggia nei giorni del loro ministero profetico. Essi hanno anche potere di cambiare l’acqua in sangue e di colpire la terra con ogni sorta di flagelli, tutte le volte che lo vorranno. E quando avranno compiuto la loro testimonianza, la bestia che sale dall’abisso farà guerra contro di loro, li vincerà e li ucciderà. I loro cadaveri rimarranno esposti sulla piazza della grande città, che simbolicamente si chiama Sòdoma ed Egitto, dove anche il loro Signore fu crocifisso. Uomini di ogni popolo, tribù, lingua e nazione vedono i loro cadaveri per tre giorni e mezzo e non permettono che i loro cadaveri vengano deposti in un sepolcro. Gli abitanti della terra fanno festa su di loro, si rallegrano e si scambiano doni, perché questi due profeti erano il tormento degli abitanti della terra.
Ma dopo tre giorni e mezzo un soffio di vita che veniva da Dio entrò in essi e si alzarono in piedi, con grande terrore di quelli che stavano a guardarli. Allora udirono un grido possente dal cielo che diceva loro: «Salite quassù» e salirono al cielo in una nube, mentre i loro nemici li guardavano. In quello stesso momento ci fu un grande terremoto, che fece crollare un decimo della città: perirono in quel terremoto settemila persone; i superstiti, presi da terrore, davano gloria al Dio del cielo. Il secondo «guai» è passato; ed ecco, viene subito il terzo «guai». Il settimo angelo suonò la tromba e nel cielo echeggiarono voci potenti che dicevano: «Il regno del mondo appartiene al Signore nostro e al suo Cristo: egli regnerà nei secoli dei secoli». Allora i ventiquattro anziani, seduti sui loro seggi al cospetto di Dio, si prostrarono faccia a terra e adorarono Dio dicendo: «Noi ti rendiamo grazie, Signore Dio onnipotente, che sei e che eri, perché hai preso in mano la tua grande potenza e hai instaurato il tuo regno. Le genti fremettero, ma è giunta la tua ira, il tempo di giudicare i morti, di dare la ricompensa ai tuoi servi, i profeti, e ai santi, e a quanti temono il tuo nome, piccoli e grandi, e di annientare coloro che distruggono la terra». Allora si aprì il tempio di Dio che è nel cielo e apparve nel tempio l’arca della sua alleanza. Ne seguirono folgori, voci, scoppi di tuono, terremoto e una tempesta di grandine (Ap 11,1-19). 
Il cristiano è vero profeta del Dio vivente, vero uomo luce, perché luce è il Corpo di Cristo nel quale Lui vive. Il suo essere di Cristo, senza alcuna parola, si trasforma in tormento per il mondo del peccato e delle tenebre. Ma lui è andato per essere tormento. Se non lo è, è segno che Lui non è vero discepolo di Cristo. Non è più luce e né verità. Si è trasformato in mondo, divenendo anche lui tenebra con le tenebre e immoralità con l’immoralità. Questa è la missione del discepolo di Gesù. Lui necessariamente deve essere il tormento del mondo. Questo è il suo ministero. Quando il mondo vede un cristiano, deve sentire dentro di sé il tormento, perché si possa convertire oppure manifestare al Signore la sua diabolica volontà di perseverare nel suo peccato e nella sua idolatria. L’invio nel mondo di un profeta è opera di purissima misericordia del Signore. È anche opera che domani metterà Dio al riparo di ogni accusa di negligenza o di non interessamento per le sue creature. Nel giorno del giudizio, il condannato all’inferno non potrà rivolgere al Signore nessuna accusa. Ti ho manifestato la mia luce, non l’hai accolta, l’hai rifiutata. Sei tu, non io, il responsabile della tua morte eterna. Così il profeta è misericordia verso gli uomini, ma anche misericordia verso Dio. Per l’invio de profeta, nessuno domani potrà accusare Dio di una qualche ingiustizia. Ti sei dannato per sola tua colpa. Io ti ho mandato il mio profeta per la tua conversione e lo ha rifiutato, anzi lo hai ucciso. Sei responsabile.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vera luce di Cristo nel mondo.

1. Il Signore ci rivela qual è la vera misericordia. Essa non è assistenzialismo. Lui non è un assistenzialista, ma Redentore, Salvatore.
1. La sua misericordia non è un placebo che viene somministrato come sonnifero per addormentare la coscienza di chi dona e di chi riceve.
1. La misericordia di Dio mette l’uomo nella condizione di produrre frutti di vita verità, giustizia, obbedienza, amore, compassione efficace.
1. Dio non vuole alberi che sfruttano inutilmente il terreno, ma alberi che gli producano frutti di obbedienza e di ascolto della sua Parola.
1. L’albero non produce e Lui pensa di tagliarlo. Non ha alcun diritto di rimanere nella sua terra. Divora il terreno ma non dona frutti.
1. La misericordia dell’uomo interviene e chiede a Dio ancora del tempo per l’uomo che non produce frutti. Non è però un tempo sterile, vano.
1. È un tempo di impegno, lavoro, grande occupazione. Lui vi mette ogni sua opera per porre l’albero in condizione di poter fruttificare.
1. Se nonostante tutta la sua fatica, l’albero non produce, è giusto che vanga tagliato. Questa misericordia è assai lontana dalla nostra.
1. La nostra misericordia è nel dare qualcosa all’altro, ma senza aiutare l’altro perché possa divenire ciò che Dio ha stabilito che divenga.
1. Dio è Redentore, Salvatore, Ripristinatore della nostra condizione. La misericordia non può essere assistenzialismo, perché redenzione.
1. Ma è facile confondere redenzione con assistenzialismo. La redenzione porta al nostro Calvario, alla nostra crocifissione per amore.
1. L’assistenzialismo ci lascia nella nostra quiete di morte. Si fa qualcosa per l’altro, si è nella pace della coscienza. Abbiamo dato.
1. Vergine Maria, Madre ai piedi della Croce aiutaci a trasformare la nostra vita in offerta per la salvezza dell’uomo. È la vera misericordia.

1. Il discepolo di Gesù è chiamato a rendersi spiritualmente bello nell’anima e nello spirito così da rendersi credibile dinanzi ad ogni uomo.
1. San Paolo dona le regole per conquistare la bellezza spirituale. Queste regole sono i frutti che lo Spirito Santo produce in ognuno di noi.
1. Il discepolo è bello spiritualmente se vive di amore, gioia, pace, magnanimità, benevolenza, bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé.
1. Il cristiano è spiritualmente bello se cerca sempre ciò vero, nobile, giusto, puro, amabile, onorato, virtù e ciò che merita lode.
1. È bello nello spirito e nell’anima se vive secondo la sostanza e l’essenza della carità: La carità è magnanima, benevola è la carità.
1. La carità non è invidiosa, non si vanta, non si gonfia d’orgoglio, non manca di rispetto, non cerca il proprio interesse, non si adira.
1. La carità non tiene conto del male ricevuto, non gode dell’ingiustizia ma si rallegra della verità. Tutto scusa, tutto crede, tutto spera.
1. Ma anche tutto sopporta. Essa non è mai ipocrita, mai finta, mai rivolta verso il proprio tornaconto, mai curatrice dei propri interessi.
1. Per essere spiritualmente belli San Paolo ci rivolge ancora un altro invito: detestate il male, attaccatevi al bene.
1. Amatevi gli uni gli altri con affetto fraterno, gareggiate nello stimarvi a vicenda. Non siate pigri nel fare il bene.
1. Siate ferventi nello spirito; servite il Signore. Siate lieti nella speranza, costanti nella tribolazione, perseveranti nella preghiera.
1. Condividete le necessità dei santi; siate premurosi nell’ospitalità. Benedite coloro che vi perseguitano, benedite e non maledite.
1. Rallegratevi con quelli che sono nella gioia; piangete con quelli che sono nel pianto. Abbiate i medesimi sentimenti gli uni verso gli altri.
1. Non nutrite desideri di grandezza; volgetevi piuttosto a ciò che è umile. Non stimatevi sapienti da voi stessi. È un programma santo.
1. Siamo invece spiritualmente brutti quando ci lasciamo governa da: fornicazione, impurità, dissolutezza, idolatria, stregonerie.
1. E ancora se siamo mossi da inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, invidie, ubriachezze, orge e cose del genere.
1. Se siamo spiritualmente brutti, nessuno crederà nel nostro Vangelo e neanche in Cristo Gesù. Gesù era perfettamente bello. Era il più bello.
1. Nella bruttezza e bruttura dello spirito e dell’anima, se qualcuno si dovesse accostare a noi, subito ne faremmo un figlio della perdizione.
1. Vergine Maria, Donna tutta bella per il tuo Dio e Signore, vestita di luce divina, ammantata di maestà, facci belli per il nostro Dio.
1. Fa’, o Madre, che tutti i discepoli di Gesù si innamorino della tua bellezza così che tutti si possano innamorare di Gesù Signore.
1. È la sola via, la bellezza della santità, o Madre tutta bella, per portare anime a Cristo, nel suo Vangelo, nella sua Chiesa.

1. L’uomo non si è fatto da sé. È verità di natura che nessuno mai potrà negare. Se non si è fatto neanche si potrà fare. Lui è da un Altro.
1. Ha però la volontà di scegliere di farsi da se stesso, ma solo per la morte, mai per la vita. Per la morte può e lo sa fare molto bene.
1. Quanto l’uomo fa da se stesso, senza ascoltare il suo Autore, non produce solo morte? La sua intelligenza non è a servizio della morte?
1. Non si deve consultare l’oracolo di Delfo per conoscere queste realtà. È sufficiente leggere cosa avviene ogni giorno nel nostro mondo.
1. Quando l’uomo si distacca dal suo vero Autore si costruisci falsi autori – evoluzione, scienza, tecnologia, politica, economia – è la morte.
1. Né questi né molteplici altri autori possono sostituire il vero Autore. Questo unico vero Autore ha un solo nome: Padre di Cristo Gesù.
1. A questo unico e solo Autore dell’uomo uno ci può condurre: Gesù Cristo nostro Signore, il Figlio Unigenito da Lui generato nell’eternità.
1. Se l’uomo non si lascia prendere per mano da Cristo, dal Crocifisso, sarà sempre dai suoi falsi autori e sempre opererà per la sua morte.
1. Oggi l’uomo ha deciso che autore di sé sia se stesso e nessun altro. È la più grande stoltezza che mai dovrebbe essere pensata, immaginata.
1. Questa stoltezza si vuole anche che venga dichiarata legge, obbligo. Ma può la stoltezza divenire legge per un popolo, per una nazione?
1. La stoltezza è tenebra non luce, morte non vita, distruzione non costruzione, involuzione non crescita. Possono gli uomini giungere a tanto?
1. A tanto e anche ad altro si giunge quando l’uomo abbandona il suo vero Autore nella pienezza della luce che si sprigiona dal Crocifisso.
1. La stoltezza che diviene legge attesta che le tenebre governano il cuore degli uomini. Per un paese governato dalla tenebre non c’è futuro.
1. Che senso ha bisticciare, litigare, offendersi per affermare una tenebra più oscura o meno oscura. La tenebra è tenebra. Essa è morte.
1. Legiferare per uccidere un popolo, una nazione, è deprimente. Non dico questo come cristiano, ma semplicemente perché sono un uomo.
1. Madre della vita, vieni in nostro aiuto, soccorrici. Non permettere che la stoltezza trionfi. Schiaccia ora e sempre la testa al serpente.
1. Madre di Dio, Tu verrai e farai sì che la sapienza ricominci ad illuminare le menti perché mai abbandonino la via della verità e della vita.
[bookmark: _Toc452536751]18 Febbraio 
Oggi l’uomo ha deciso che Dio non debba regnare più nella sua vita. Ha creato il credo della laicità perfetta.
[bookmark: _Toc452536752]Ecco, la vostra casa è abbandonata a voi!
L’uomo, nel momento in cui rifiuta Dio, viene abbandonato a se stesso, la sua vita è tutta nelle sue mani, nella sua volontà, nei suoi pensieri. Senza Dio, le mani dell’uomo sanno versare solo sangue. Caino uccide Abele. I suoi pensieri sono di vendetta e di schiavitù spirituale e fisica. Lamec diviene poligamo, costringe due donne ad essere schiave di lui, perché le priva della loro dignità. In più crea una sua legge di giustizia che è vendetta oltre ogni limite. Per una scalfittura uccide un uomo ed è ben predisposto ad andare infinitamente aldilà di questi limiti. L’uomo prende in mano la sua vita e la conduce alla distruzione, alla confusione, ad ogni immoralità, all’idolatria, alla stoltezza, all’insipienza. 
Oggi l’uomo ha deciso che Dio non debba regnare più nella sua mente, nei suoi pensieri, nelle sue istituzioni. Ha creato il credo della laicità perfetta. Quali sono i risultati? Una guerra infinita, un terrorismo che non dona tregua, una immoralità che priva l’uomo di ogni libertà. Non può più abitare in pace nella sua casa. Neanche può più gustare i frutti della terra, perché avvelenati dalla sua ingordigia e avidità. All’uomo che ha voluto farsi autore di se stesso, non si può proporre la sua buona volontà per invertire questa situazione di morte universale. Urge che glielo si gridi con coraggio e fermezza. Se l’uomo si vuole salvare, deve togliersi dalle sue mani, e consegnarsi nuovamente nelle mani del suo Dio. 
Nessuno pensi di poter salvare l’umanità senza consegnarla nelle mani del suo Dio. È Cristo il solo, l’unico Salvatore dell’uomo. Se vi fosse un altro solo uomo in grado di salvare l’uomo, allora Cristo sarebbe relativizzato. Sarebbe uno come gli altri, ma non il solo. Mentre Cristo Signore è il solo, e il solo resterà in eterno. O si rimette la vita dell’umanità nelle sue mani, o non vi sarà alcuna possibilità di salvezza. Finché resteremo nelle nostre mani, vi è solo morte. 
Diceva dunque: «A che cosa è simile il regno di Dio, e a che cosa lo posso paragonare? È simile a un granello di senape, che un uomo prese e gettò nel suo giardino; crebbe, divenne un albero e gli uccelli del cielo vennero a fare il nido fra i suoi rami». E disse ancora: «A che cosa posso paragonare il regno di Dio? È simile al lievito, che una donna prese e mescolò in tre misure di farina, finché non fu tutta lievitata».
Passava insegnando per città e villaggi, mentre era in cammino verso Gerusalemme. Un tale gli chiese: «Signore, sono pochi quelli che si salvano?». Disse loro: «Sforzatevi di entrare per la porta stretta, perché molti, io vi dico, cercheranno di entrare, ma non ci riusciranno. Quando il padrone di casa si alzerà e chiuderà la porta, voi, rimasti fuori, comincerete a bussare alla porta, dicendo: “Signore, aprici!”. Ma egli vi risponderà: “Non so di dove siete”. Allora comincerete a dire: “Abbiamo mangiato e bevuto in tua presenza e tu hai insegnato nelle nostre piazze”. Ma egli vi dichiarerà: “Voi, non so di dove siete. Allontanatevi da me, voi tutti operatori di ingiustizia!”. Là ci sarà pianto e stridore di denti, quando vedrete Abramo, Isacco e Giacobbe e tutti i profeti nel regno di Dio, voi invece cacciati fuori. Verranno da oriente e da occidente, da settentrione e da mezzogiorno e siederanno a mensa nel regno di Dio. Ed ecco, vi sono ultimi che saranno primi, e vi sono primi che saranno ultimi».
In quel momento si avvicinarono alcuni farisei a dirgli: «Parti e vattene via di qui, perché Erode ti vuole uccidere». Egli rispose loro: «Andate a dire a quella volpe: “Ecco, io scaccio demòni e compio guarigioni oggi e domani; e il terzo giorno la mia opera è compiuta. Però è necessario che oggi, domani e il giorno seguente io prosegua nel cammino, perché non è possibile che un profeta muoia fuori di Gerusalemme”. Gerusalemme, Gerusalemme, tu che uccidi i profeti e lapidi quelli che sono stati mandati a te: quante volte ho voluto raccogliere i tuoi figli, come una chioccia i suoi pulcini sotto le ali, e voi non avete voluto! Ecco, la vostra casa è abbandonata a voi! Vi dico infatti che non mi vedrete, finché verrà il tempo in cui direte: Benedetto colui che viene nel nome del Signore!» (Lc 13,18-35). 
Gerusalemme è salva finché rimane nelle mani di Dio. È Dio la sua difesa, la sua protezione, il muro invalicabile. Poiché da questo momento, avendo rifiutato il suo Salvatore, ha preso tutta se stessa nelle sue mani, non vi sarà alcuna possibilità di salvezza. Sarà distrutta. Anche del tempio non resterà pietra su pietra. A testimonianza della verità di ogni Parola di Gesù Signore, del tempio rimane oggi solo un pezzo di muro. Ma anche dell’umanità non rimarrà pietra su pietra, se essa persevererà a voler essere di se stessa escludendo Cristo dalla sua vita. La storia certifica ogni giorno con infallibile testimonianza che quando un uomo si prende la vita nelle sue mani, per lui non vi è alcun futuro di speranza. Se avessimo semplicemente il coraggio di leggere con questa visuale evangelica gli eventi piccoli e grandi dei nostri giorni, sapremmo che nessuno viene risparmiato. Per potenti e umili, ricchi e poveri non vi è speranza. Mille urla oggi attestano il fallimento di una vita abbandonata a se stessa, tolta a Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, rimetteteci nelle mani di Cristo Gesù.

1. Occorre più fede per credere nella falsità di quanto ne occorre per credere nella verità. Ma si crede più nella falsità e meno nella verità.
1. Occorre più fede per credere che Dio non esiste di quanto ne occorre per credere che esiste. La fede nella non esistenza è contro natura.
1. L’intera creazione canta l’esistenza del suo Creatore e Signore. L’uomo, ponendosi contro tutta la creazione, crede che Lui non esiste.
1. Occorre più fede per credere che l’unione di due esseri dello stesso sesso sia vero matrimonio di quanto ne occorre per il contrario.
1. Per una fede contro l’intera creazione e contro tutta la storia l’uomo impegna se stesso, si lacera l’anima, lo spirito, il corpo.
1. Per la fede vera invece il totale disimpegno. Anzi giunge a proclamare la fede vera omofobia. Mentre la fede falsa è vera antropologia.
1. Nella stoltezza l’uomo è sempre di falsa fede. Nella sapienza e intelligenza è per la vera fede. Ma sempre di fede si tratta.
1. Quella dell’uomo è una scelta perenne: o crede nella Parola del Dio vero, o crede nella parola del dio falso, cioè del diavolo.
1. Queste due parole governano la nostra storia. O l’una o l’altra. Nella stoltezza si crede nella Parola del diavolo, del falso dio.
1. Nella saggezza del cuore e nell’intelligenza della mente si crede nella Parola del vero Dio. La Parola del vero Dio è vita, l’altra è morte.

1. Chi pasce il mondo di falsità e di menzogna, chi si insudicia e si sporca con il sangue dei giusti, alla fine diventerà un essere immondo.
1. Non ci si insudicia solo con il sangue materiale, ma anche con il sangue spirituale, uccidendo lo spirito dei fratelli, la loro mente.
1. Satana non si insudiciò con il sangue fisico di Eva. La uccise spiritualmente. Eva uccisa spiritualmente, entrò in un processo di morte.
1. Sempre prima dell’uccisione fisica, vi è l’uccisione spirituale. Quando si uccidono spirito, mente, cuore, sempre segue la morte dell’uomo.
1. Prima si versa il sangue spirituale, poi quello fisico. Oggi vi è strage per il sangue spirituale versato. Ad esso segue il sangue fisico.
1. Sempre il sangue fisico che si versa è il frutto di un sangue spirituale versato. Quasi sempre si conosce chi versa il sangue fisico.
1. Quasi mai sappiamo chi ha versato il sangue spirituale, che è la causa del sangue fisico versato. Si punisce chi versa il sangue fisico.
1. Resta impunito chi versa il sangue spirituale. Anzi spesso non si ha neppure coscienza di essere gli uccisori spirituali dei fratelli.
1. Anche chi versa il sangue spirituale dovrà presentarsi dinanzi al Signore. Possiamo eludere la giustizia dell’uomo, mai quella di Dio.
1. La giustizia di Dio è perfetta. Dinanzi a Lui compariranno tutti i seminatori di zizzania, falsità, inganno, menzogne. Lui chiederà conto.
1. La menzogna, che è ogni parola contraria alla Parola di Dio, esclude dal regno eterno del Signore. Essa è abominevole presso Dio.
1. “Ecco, io vengo presto e ho con me il mio salario per rendere a ciascuno secondo le sue opere.
1. Io sono l’Alfa e l’Omèga, il Primo e l’Ultimo, il Principio e la Fine.
1. Beati coloro che lavano le loro vesti per avere diritto all’albero della vita e, attraverso le porte, entrare nella città.
1. Fuori i cani, i maghi, gli immorali, gli omicidi, gli idolatri e chiunque ama e pratica la menzogna!” (Ap 22,12-15).
1. Vergine Maria, non permettere che i tuoi figli vengano uccisi nel loro spirito travolti dalla montagna di menzogne che oggi avvolge il mondo.
1. La falsità, Madre Purissima, è l’arma che supera per potenza tutte le armi esistenti sulla terra. Apparentemente innocua, è vero gas letale.
1. La falsità, Madre della Verità Eterna, è la regina che governa il mondo. Essa è la sposa di Satana. Salvaci da essa, Madre Santa.
[bookmark: _Toc452536753]19 Febbraio 
La vita di Gesù non è nelle sue mani, ma è tutta nelle mani del Padre. Lui conduce per mozione dello Spirito Santo.
[bookmark: _Toc452536754]Non sapevate che io devo occuparmi delle cose del Padre mio?
Gesù è vita governata tutta dal Padre. Vi è in Lui un “devo”, che indica un obbligo eterno. Infatti il Figlio si è legato al Padre con un patto eterno, già prima del tempo, per una obbedienza senza riserve. In questo “devo” vi è tutta la missione di salvezza, redenzione, giustificazione dell’umanità. Questo “devo” attesta e rivela che la sua vita non è nelle sue mani, ma è tutta invece nelle mani del Padre, il quale la conduce per mozione e guida dello Spirito Santo. 
Ed egli rispose: "Perché mi cercavate? Non sapevate che io devo occuparmi delle cose del Padre mio?" (Lc 2, 49). C'è un battesimo che devo ricevere; e come sono angosciato, finché non sia compiuto! (Lc 12, 50). Quando giunse sul luogo, Gesù alzò lo sguardo e gli disse: "Zaccheo, scendi subito, perché oggi devo fermarmi a casa tua" (Lc 19, 5). E ho altre pecore che non sono di quest'ovile; anche queste io devo condurre; ascolteranno la mia voce e diventeranno un solo gregge e un solo pastore (Gv 10, 16). Ora l'anima mia è turbata; e che devo dire? Padre, salvami da quest'ora? Ma per questo sono giunto a quest'ora! (Gv 12, 27). Perché io non ho parlato da me, ma il Padre che mi ha mandato, egli stesso mi ha ordinato che cosa devo dire e annunziare (Gv 12, 49). Gesù allora disse a Pietro: "Rimetti la tua spada nel fodero; non devo forse bere il calice che il Padre mi ha dato?" (Gv 18, 11). 
Gesù già a dodici anni possiede questa altissima coscienza e conoscenza di sé. Lui è dal Padre. Dal Padre deve rimanere in eterno. È dal Padre per generazione eterna. Deve essere dal Padre per dono della sua volontà. Il Padre comanda e Lui obbedisce. Fuori di questa relazione di obbedienza nulla si comprende della vita di Gesù Signore. Anche la Vergine Maria e Giuseppe sono dalla volontà del Padre. Il loro sposalizio è per comando del Signore. La loro perenne verginità è per volontà del loro Dio. Nulla vi è in essi che non venga dal Cielo. Sanno che Gesù è dal Padre per una missione speciale. Non sanno ancora, perché non era stato loro rivelato, che Gesù deve al Padre una pronta e immediata obbedienza, senza avvertire prima i genitori. Non è per inadempienza di Gesù e neanche per loro colpa. Serve loro come ammaestramento, insegnamento per il futuro. Spesso il Signore si serve della storia come vera rivelazione, vera manifestazione della sua volontà. Il dolore, la sofferenza, la passione è potentissimo strumento perché un insegnamento mai venga dimenticato. Gesù è solo di Dio. 
I suoi genitori si recavano ogni anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua. Quando egli ebbe dodici anni, vi salirono secondo la consuetudine della festa. Ma, trascorsi i giorni, mentre riprendevano la via del ritorno, il fanciullo Gesù rimase a Gerusalemme, senza che i genitori se ne accorgessero. Credendo che egli fosse nella comitiva, fecero una giornata di viaggio e poi si misero a cercarlo tra i parenti e i conoscenti; non avendolo trovato, tornarono in cerca di lui a Gerusalemme. Dopo tre giorni lo trovarono nel tempio, seduto in mezzo ai maestri, mentre li ascoltava e li interrogava. E tutti quelli che l’udivano erano pieni di stupore per la sua intelligenza e le sue risposte. Al vederlo restarono stupiti, e sua madre gli disse: «Figlio, perché ci hai fatto questo? Ecco, tuo padre e io, angosciati, ti cercavamo». Ed egli rispose loro: «Perché mi cercavate? Non sapevate che io devo occuparmi delle cose del Padre mio?». Ma essi non compresero ciò che aveva detto loro. Scese dunque con loro e venne a Nàzaret e stava loro sottomesso. Sua madre custodiva tutte queste cose nel suo cuore. E Gesù cresceva in sapienza, età e grazia davanti a Dio e agli uomini.
Gesù è il consacrato eterno all’amore del Padre. La legge che vale per Lui, vale per ogni altro consacrato all’amore e alla verità del Padre. Papa, Vescovi, Presbiteri, Diaconi che sono ordinati direttamente a Cristo e alla sua missione, anche per loro vige questa legge del “devo”. Essi mai dovranno essere dalla loro volontà. Se sono dalla loro volontà, è come se rompessero il voto della loro consacrazione e della consegna. Quando però si è da se stessi, nessuna salvezza si potrà realizzare. È sempre il Padre che deve comandare, dire, ordinare, volere, decidere come, chi, attraverso quali vie salvare. Ma è sempre il Padre che deve governare anche la nostra vita personale perché sia insieme strumento di salvezza e vita salvata in Cristo e per Lui. Il consacrato a Cristo non deve solo salvare gli altri. Salva gli altri salvando se stesso. Insegna agli altri come si obbedisce, obbedendo lui sempre alla volontà del Signore in ordine alla sua vita. Nessuno può insegnare agli altri se non fa dell’obbedienza la legge della sua vita. 
Quando non si produce salvezza è segno che al “devo” si è sostituito il “voglio”, all’obbedienza la nostra volontà, ai progetti del Signore la nostra misera, povera, meschina progettualità umana. Di ogni salvezza non operata perché si è rotto il patto della consacrazione a Dio, si è responsabili in eterno. Si è impedito al Signore di poter portare anime nel cielo. Vangelo per noi non sono solo le parole da Lui proferite per noi, ma anche e soprattutto le parole da Lui proferite per Lui. Finché noi pensiamo che Vangelo per gli altri siano le parole per gli altri e non anche le parole proferite oggi da Dio per noi, nulla abbiamo compreso del nostro Divin Maestro. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci il nostro “devo” presso Dio.

1. Una vera, efficace, attuale, intramontabile via per attrarre a Cristo Gesù è mostrare la sua bellezza. Lui è umanamente e divinamente bello.
1. Quella di Gesù è bellezza di verità, carità, misericordia, pietà, compassione, luce, santità. È bellezza che traspare dal suo stesso corpo.
1. Quando un cristiano dinanzi ad ogni uomo si manifesta nella sua bellezza non può non attrarre a Cristo. La santità rende amabili, conquista.
1. Se noi cristiani ci togliessimo qualche vizio sostituendolo con una virtù, il mondo vedrebbe e farebbe la differenza tra il bene e il male.
1. Vergine Maria, Madre Tutta Bella, donaci un po’ della tua bellezza di santità. Saremo testimoni credibile del tuo Figlio Gesù.
1. Oggi il mondo è brutto, troppo brutto. Ha più il sapore amaro dell’inferno che non il gusto soave del Cielo. In più è vera Torre di Babele.
1. Spetta ai cristiani fare bello il mondo, come Gesù lo fece bello tra i suoi contemporanei, accendendo nei cuori una dolce speranza.
1. Madre di Gesù, aiutaci. Fa’ che ci assumiamo questa altissima responsabilità. Fare meno inferno e più paradiso il nostro mondo.
1. Con te ce la faremo. Tu ci vestirai di te e di Cristo Gesù, delle tue e delle sue virtù ed il mondo sarà più bello. Gusterà il cielo.
[bookmark: _Toc452536755]20 Febbraio 
Possiamo noi chiamare il nostro vero umanesimo se è solo una licenza legale a trasgredire tutta la Legge di Dio?
[bookmark: _Toc452536756]Che cosa dobbiamo fare?
Il vero umanesimo inizia nel momento in cui un uomo si chiede cosa il Signore, il vero Dio, vuole che lui faccia. Se non ci poniamo dinanzi a Colui che solo dice ciò che è bene e ciò che è male per l’uomo, mai potremo costruire un vero umanesimo. Non sono i Parlamentari a dire il bene e il male per l’uomo. Non lo sono neanche i Giudici. Dio non ha dato loro questa facoltà. Non sono gli scienziati. Non perché la scienza possa fare una cosa, essa è anche bene per l’uomo. Questo potere non lo possiedono neppure psicologi e psichiatri. Anche loro sono obbligati a sottomettersi a Dio, piegare la loro scienza sotto la potente luce celeste.
Nessuna coscienza potrà mai stabilire cosa è bene e cosa è male. Solo Dio lo può. Attraverso chi il Signore rivela ciò che ai suoi occhi e bene e ciò che è male? Per mezzo dei suoi profeti. Questi sono solo la bacca attraverso cui il Signore parla. La mente è di Dio, il cuore è di Dio, la Parola è di Dio, la verità contenuta nella Parola è di Dio. Del profeta è solo il fiato, la voce. Infatti la Parola di Dio scende su Giovanni il Battista nel deserto. Giovanni dona il fiato alla Parola ed essa da Parola non udibile dall’uomo diviene Parola udibile. Da Parola divina diviene Parola storica, da Parola eterna si fa vita dell’uomo. 
Dinanzi al profeta di Dio mai si deve andare con inganno, fingendo, pensando che con lui si può giocare. Si gioca con gli uomini, ma non con il Signore. La conversione deve essere vera, reale, dell’intera vita. Corpo, anima, spirito devono essere portati nella Legge del Signore, nella sua divina volontà. Andare da Giovanni, sottomettersi al suo battesimo, che è di conversione per il perdono dei peccati, con cuore non pentito e con spirito che non accetta alcuna conversione, è pura finzione, vero inganno. Il profeta vede e denuncia l’astuzia. Dio non ha bisogno di tali figli. Sono figli che pensano che possano ingannarlo come si inganna un uomo.
Nell’anno quindicesimo dell’impero di Tiberio Cesare, mentre Ponzio Pilato era governatore della Giudea, Erode tetrarca della Galilea, e Filippo, suo fratello, tetrarca dell’Iturea e della Traconìtide, e Lisània tetrarca dell’Abilene, sotto i sommi sacerdoti Anna e Caifa, la parola di Dio venne su Giovanni, figlio di Zaccaria, nel deserto. Egli percorse tutta la regione del Giordano, predicando un battesimo di conversione per il perdono dei peccati, com’è scritto nel libro degli oracoli del profeta Isaia: Voce di uno che grida nel deserto: Preparate la via del Signore, raddrizzate i suoi sentieri! Ogni burrone sarà riempito, ogni monte e ogni colle sarà abbassato; le vie tortuose diverranno diritte e quelle impervie, spianate. Ogni uomo vedrà la salvezza di Dio!
Alle folle che andavano a farsi battezzare da lui, Giovanni diceva: «Razza di vipere, chi vi ha fatto credere di poter sfuggire all’ira imminente? Fate dunque frutti degni della conversione e non cominciate a dire fra voi: “Abbiamo Abramo per padre!”. Perché io vi dico che da queste pietre Dio può suscitare figli ad Abramo. Anzi, già la scure è posta alla radice degli alberi; perciò ogni albero che non dà buon frutto viene tagliato e gettato nel fuoco». Le folle lo interrogavano: «Che cosa dobbiamo fare?». Rispondeva loro: «Chi ha due tuniche ne dia a chi non ne ha, e chi ha da mangiare faccia altrettanto». Vennero anche dei pubblicani a farsi battezzare e gli chiesero: «Maestro, che cosa dobbiamo fare?». Ed egli disse loro: «Non esigete nulla di più di quanto vi è stato fissato». Lo interrogavano anche alcuni soldati: «E noi, che cosa dobbiamo fare?». Rispose loro: «Non maltrattate e non estorcete niente a nessuno; accontentatevi delle vostre paghe» (Lc 3,1-14). 
Per Giovanni il Battista, il suo umanesimo è solo incipiente. Lui dona solo delle piccole regole di moralità basilare. Lui le dona queste regole, ma è anche cosciente che nessuno le trasformerà in vita. La natura umana, fatta di peccato, di peccato anche si nutre. Lui indica la via del vero umanesimo il cui costruttore è uno solo: Gesù Signore. Perché solo Lui è il costruttore del vero umanesimo? Perché solo Lui battezza in Spirito Santo e fuoco. Solo per Lui nascerà il nuovo uomo, condotto e mosso dallo Spirito Santo e trasformato da Lui in essere spirituale. Finché l’uomo rimane nella sua animalità o naturalità di peccato, mai potrà elevarsi, mai potrà fare della Legge del Signore il suo nutrimento spirituale e finché la vera Legge di Dio non diviene cibo dell’anima, dello spirito, del corpo, non c’è vera salvezza. Possiamo noi chiamare vero umanesimo quello che si costruisce ai nostri giorni, che è solo una licenza legale a trasgredire ogni comandamento e a manomettere tutta la Legge santa del nostro Dio? Possiamo dire che siamo veri uomini se ci comportiamo da spietati cannibali nelle nostre relazioni? Chi inganna, illude, fa false promesse, crea speranze irrealizzabili, potrà mai dirsi uomo? Se non è neanche uomo, potrà mai essere costruttore in mezzo ai suoi fratelli di vero umanesimo? Dobbiamo riflettere. Oggi però urgono dei veri profeti che sappiamo dire all’uomo qual è la vera via per la ricostruzione di se stesso. Molti si dicono profeti e molti vengono detti profeti, ma sono falsi.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, liberateci dai falsi profeti.

1. L’uomo è creato per mezzo di Cristo e in vista di Lui. Per Cristo per farne dono a Cristo. È finalità scritta nelle fibre di ogni cuore.
1. Se non siamo per noi, ma siamo di Cristo, da Cristo e per Cristo, la nostra vita si può compiere solo nel momento in cui ci diamo a Cristo.
1. È questa la nostra vocazione di creature. Siamo chiamati a consegnarci a Cristo, farci dono a Lui, così come Lui si è fatto dono a noi.
1. Dobbiamo farci dono a Lui, in Lui essere santificati e redenti per mezzo del suo Santo Spirito, perché Lui ci possa donare al Padre.
1. L’uomo non è signore della sua vita. Suo Signore è Cristo. Se siamo di Cristo siamo nella nostra verità di creazione e di natura.
1. Se non siamo di Cristo, siamo nella non realizzazione della nostra finalità primaria. La nostra è una esistenza fallita.
1. Senza di Cristo siamo persone che mai potranno raggiungere la bellezza della loro umanità. È Cristo ed è in Cristo la verità dell’uomo.
1. Creato per mezzo di Lui e in vista di Lui è ogni uomo, sono tutti. Solo quando l’uomo sarà di Cristo, vivrà per Cristo, sarà vero uomo.
1. Vergine Maria, Madre tutta di Cristo e per Cristo, aiuta l’uomo perché possa trovare la sua verità. Sta arrancando in un non senso infinito.
1. Tutti i mali dell’uomo, Madre nostra, sono in questa perdita di Cristo nostra vita. Cristo perso, l’uomo non ha più né verità né finalità.
1. È un illuso. Si crede ricco solo perché sa peccare con ogni scienza di male. Non sa che è il peccato che lo rende misero per l’eternità.
[bookmark: _Toc452536757]21 Febbraio 
Curare un corpo è lodevole, ma ancora più lodevole è risuscitare un’anima morta alla grazia e alla verità di Dio.
[bookmark: _Toc452536758]E chi è mio prossimo?
Prossimo è ogni uomo. Ogni uomo va amato come ognuno ama se stesso. Gesù porta a compimento anche questo comandamento: “Come io ho amato voi, così voi amate gli uni gli altri”. Come ci ha amato Gesù? Lavando la nostra anima con il suo sangue, nutrendola con la sua carne, dissetandola con il suo sangue, rigenerandoci con il suo Santo Spirito, elevandoci alla dignità, in Lui, di veri figli di Dio, facendoci partecipi della divina natura. Lui si è annientato, si è fatto sacrificio, olocausto, offerta gradita a Dio per la nostra salvezza eterna.
Se Cristo ci ha amato così, perché oggi si è ridotto il comandamento che vuole che si ami il prossimo come se stessi, ad una questione di cibo, bevanda, vestito, tetto, denaro, solo aiuto per il corpo, per la terra? Perché l’anima, lo spirito, la salvezza, la redenzione sono quasi assenti nel nostro insegnamento di questo Comandamento? Anzi perché il Primo Comandamento è stato cancellato, dal momento che è il Primo che dona forza al Secondo? Tutti sappiamo che appena ci si allontana dal Primo viene ignorato anche il Secondo. 
Chi perde per sé la verità dell’anima e dello spirito, chi non ha più un anima da salvare, redimere, uno spirito da portare nella sapienza e nella luce del Vangelo, mai potrà pensare che altri abbiamo anima e spirito. Insegnando oggi moltissimi figli della Chiesa che la salvezza eterna è un dono che Dio dona a tutti, anzi sostenendo che l’inferno è vuoto, a che serve preoccuparsi dell’anima? Il suo futuro è assicurato. L’unica cosa di cui occuparsi è il corpo. Tutti dimentichiamo che il dottore della Legge proprio questo chiese a Gesù: “Maestro, che cosa devo fare per ereditare la vita eterna”. Se la vita eterna è da ereditare, essa non è già donata.
Altra verità da non dimenticare vuole che i Comandamenti siano essenza dell’alleanza. Non vi è alleanza se non nell’osservanza dei Comandamenti. La vita eterna è la promessa fatta a chi osserva l’alleanza. Per cui se uno vuole la vita eterna, necessariamente deve osservare questi due Comandamenti. Insegnare la legge dell’alleanza, mostrare come essa si vive, osservare alla perfezione i Comandamenti del Signore, anche questo è amare il prossimo come se stessi. Urge ritornare alla purissima verità di questi due Comandamenti. È più che urgente inserire nella categoria di prossimo: anima, spirito, corpo. Ridurre l’amore al solo corpo è tradimento della Legge del Signore, forte travisamento di essa, allucinante falsa interpretazione.
Ed ecco, un dottore della Legge si alzò per metterlo alla prova e chiese: «Maestro, che cosa devo fare per ereditare la vita eterna?». Gesù gli disse: «Che cosa sta scritto nella Legge? Come leggi?». Costui rispose: «Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima, con tutta la tua forza e con tutta la tua mente, e il tuo prossimo come te stesso». Gli disse: «Hai risposto bene; fa’ questo e vivrai».
Ma quello, volendo giustificarsi, disse a Gesù: «E chi è mio prossimo?». Gesù riprese: «Un uomo scendeva da Gerusalemme a Gerico e cadde nelle mani dei briganti, che gli portarono via tutto, lo percossero a sangue e se ne andarono, lasciandolo mezzo morto. Per caso, un sacerdote scendeva per quella medesima strada e, quando lo vide, passò oltre. Anche un levita, giunto in quel luogo, vide e passò oltre. Invece un Samaritano, che era in viaggio, passandogli accanto, vide e ne ebbe compassione. Gli si fece vicino, gli fasciò le ferite, versandovi olio e vino; poi lo caricò sulla sua cavalcatura, lo portò in un albergo e si prese cura di lui. Il giorno seguente, tirò fuori due denari e li diede all’albergatore, dicendo: “Abbi cura di lui; ciò che spenderai in più, te lo pagherò al mio ritorno”. Chi di questi tre ti sembra sia stato prossimo di colui che è caduto nelle mani dei briganti?». Quello rispose: «Chi ha avuto compassione di lui». Gesù gli disse: «Va’ e anche tu fa’ così» (Lc 10,25-37). 
Il povero materiale non è il solo prossimo da amare. C’è il povero spirituale, che è privo di ogni elementare conoscenza di Dio e della sua Parola. Vi è poi il morto nell’anima che va risuscitato. Altra verità della legge dell’amore vuole che ognuno ami il prossimo suo secondo quella particolare grazia, o dono, o carisma che lo Spirito Santo gli ha dato. Altro è l’amore di un presbitero e altro è l’amore di un non presbitero e altro ancora è l’amore di un diacono. Evangelista, Maestro, Dottore, Apostolo, Professore. Tutti devono amare, ma ognuno amerà secondo il suo ministero e il suo carisma. Così dicasi in ogni altro ambito della vita sociale, politica, lavorativa, scientifica, tecnologica, ludica. Le modalità dell’amore sono infinite. Una cosa che mai si deve dimenticare è invece la natura dell’uomo, che non sé solo corpo, è anche anima e spirito. Curare un corpo ammalato è lodevole, ma ancora più lodevole è risuscitare un’anima morta alla grazia di Dio. Con un corpo ammalato si raggiunge il Paradiso, con un’anima morta alla grazia si finisce all’inferno. Poiché nell’inferno oggi non crede più nessuno, è finito anche il tempo e lo slancio per amare l’anima e lo spirito. Si ama l’uomo come si rispetta un animale e spesso neanche. Materia è l’animale e materia è l’uomo. Misera uguaglianza!
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci il vero amore per l’uomo. 

1. Uccidere un corpo è colpa grave. Per trovare un corpo soppresso si impegnano grandi forze. Si deve assicurare alla giustizia l’assassino.
1. Colpa ancora più grave è la soppressione dell’anima e dello spirito operata dalla parola dei falsi profeti, ingannatori di professione.
1. Nulla è più grave della menzogna, della falsità, della parola bugiarda e ingannatrice annunziata come principio di vera vita.
1. Chi uccide un corpo va punito ed è giusto. Perché invece chi uccide l’anima e lo spirito va lodato, celebrando il suo pensiero come luce?
1. Perché per lui si scrivono anche leggi che lo abilitano ad uccidere ancora? Tutti gli olocausti visibili sono il frutto della falsità.
1. Quando si uccide l’anima e lo spirito di un uomo, l’uomo morto alla sua anima e al suo spirito, sempre si fa assassino dei fratelli.
1. Uccidere un fratello avviene in tanti modi. Oggi esistono forme sofisticate, legali, strutturali, che sono veri capestri per l’uomo.
1. Con una parola falsa Satana distrusse l’umanità. Con la parola di menzogna, ingannatrice i falsi profeti mandano in rovina un intero popolo.
1. Colpa altrettanto grande è il silenzio dei veri profeti, pastori, sacerdoti. Il loro mutismo è grave perché giustifica le falsità del mondo.
1. Vergine Maria, Regina dei Profeti, dona forza ai tuoi figli perché abbiano sempre il coraggio della verità e la gridino ad ogni uomo.
1. Solo la verità, Madre Santa, salverà il mondo. Ma la verità è una sola, anzi uno solo: Gesù Cristo tuo Figlio e nostro Signore.

1. Mai si riflette a sufficienza sulle conseguenze disastrose peccato. Eva pecca. Vede Adamo con gli stessi occhi di Satana. Lo tenta.
1. Adamo pecca, vede Eva con gli stessi occhi di Satana. La vede come un oggetto estraneo alla sua vita. Non è più l’osso dalla sue ossa.
1. Caino si lascia tentare dalla bramosia. Vede il fratello Abele come un nemico. Conquistato dalla sua ingovernabile concupiscenza lo uccide.
1. Lamec vede le donne come oggetto di piacere. Inventa la poligamia. Vede gli uomini come un fastidio, li uccide per un nulla.
1. Lamec è anche l’inventore della vendetta senza alcun limite o misura. Si vendica settanta volte sette. Uccide un uomo per una scalfittura.
1. Il peccato provoca ogni disastro: morale, materiale, economico, sociale, comportamentale. Nulla rimane nella sua verità. È il caos.
1. Che l’uomo creda o meno in Dio ogni trasgressione della sua volontà genera nella storia un principio di morte che non potrà più controllare.
1. Può dare alla trasgressione della divina volontà anche il nome di diritto. Non cambia la sostanza. La trasgressione è trasgressione.
1. Può anche accusare di omofobia chi chiama uomini e cose con il proprio nome. La sostanza e la realtà non cambiano: il male rimane male.
1. Non è l’omofobia la causa dei mali del mondo, sono invece teofobia, Cristofobia, ecclesiofobia, veritafobia, moralefobia, graziafobia.
1. È causa di ogni male nel mondo l’obbedienzafobia al solo Creatore e Signore dell’uomo, al solo datore di ogni vita, benedizione, grazia.
1. Senza Dio, perché espulso dal cuore e dalla mente, stiamo costruendo anche noi la nostra grande Torre di Babele, al contrario però.
1. La nostra è assai peggiore. Anziché raggiungere il cielo, arriva fino all’inferno per far salire tutti i diavoli sulla nostra terra.
1. Nell’odio contro Dio non si costruiscono città umane, ma solo infernali. Nell’astio contro di Lui, la terra diviene un inferno anticipato.
1. Vergine Maria, Madre senza peccato, immacolata, purissima, aiuta i tuoi figli a credere nella triste e sconvolgente realtà del peccato.
1. Esso è generatore di mali cosmici e noi non possiamo dargli lo statuto di legge, di amore, di diritto. È questa vera opera satanica.
1. Tu ci convincerai, Madre Santa, e noi toglieremo al peccato la forza della nostra stoltezza. Basta un no per vincerlo e indebolirlo.
[bookmark: _Toc452536759]22 Febbraio 
La Croce di Cristo che diviene Croce della Chiesa è la via per la rigenerazione del mondo, la salvezza dell’uomo.
[bookmark: _Toc452536760]Se non me ne vado, non verrà a voi il Paràclito
Se Gesù non salisse sulla croce, se rimanesse tra i suoi anche per un miliardo di anni, la sua opera sarebbe inutile. Direbbe bellissime parole, stupende verità, compirebbe infiniti miracoli, ma alla fine tutto sarebbe inutile. L’uomo rimarrebbe in eterno così come esso è: un impasto di peccato, un cumolo di macerie spirituali, una casa diroccata, un castello sempre espugnabile dal male. Perché allora è necessario che Gesù salga sulla croce e doni la sua vita al Padre come vero olocausto, consumazione totale in suo onore e per la sua gloria, in una obbedienza di totale annientamento? Perché la morte di Gesù è vita per i suoi discepoli?
È vita, perché dal suo costato, trafitto dopo morte, dovrà sgorgare lo Spirito Santo e la grazia e la verità. Lo Spirito Santo creerà l’uomo nuovo. Gli darà la stessa verità di Cristo. Ne farà un figlio di Dio per adozione. La grazia sarà l’alimento dell’uomo nuovo. Nasce così l’uomo spirituale, che potrà vivere secondo lo Spirito e non più secondo la carne. Cristo sale in croce, versa il suo sangue. Dona al Padre tutto se stesso. Il suo cuore viene squarciato. Esce fuori la vita, la nuova umanità. Non vi sono altre vie perché l’uomo possa ritornare alla verità della sua origine da Dio, anzi in una verità ancora più mirabile, più eccelsa, più elevata.
Cristo Gesù per il Padre celeste è il nuovo vero Adamo. Su di Lui dovrà mandare un torpore di vera morte. Gesù però dovrà lasciarsi condurre alla croce come agnello mansueto al macello. Sulla croce, appena morto, il Padre prenderà il suo Santo Spirito e lo verserà sulla terra. Prenderà tutta la sua grazia e verità e con esse, per messo del suo Santo Spirito, creerà la nuova umanità. Se però Cristo non si addormenta sulla croce, il Padre non potrà impastare il nuovo uomo. Gli mancano grazie e verità ed anche lo Spirito Santo che è l’Artefice della Nuova Creazione. Nella prima creazione il Signore prese una costala e formò la donna. Ora prende tutto il suo sangue di Gesù, tutto lo Spirito Santo, tutta la grazia e forma la Chiesa, donandola a Cristo risorto come sua vera sposa. Questo mistero è grande, dirà un giorno San Paolo.
Vi ho detto queste cose perché non abbiate a scandalizzarvi. Vi scacceranno dalle sinagoghe; anzi, viene l’ora in cui chiunque vi ucciderà crederà di rendere culto a Dio. E faranno ciò, perché non hanno conosciuto né il Padre né me. Ma vi ho detto queste cose affinché, quando verrà la loro ora, ve ne ricordiate, perché io ve l’ho detto. 
Non ve l’ho detto dal principio, perché ero con voi. Ora però vado da colui che mi ha mandato e nessuno di voi mi domanda: “Dove vai?”. Anzi, perché vi ho detto questo, la tristezza ha riempito il vostro cuore. Ma io vi dico la verità: è bene per voi che io me ne vada, perché, se non me ne vado, non verrà a voi il Paràclito; se invece me ne vado, lo manderò a voi. E quando sarà venuto, dimostrerà la colpa del mondo riguardo al peccato, alla giustizia e al giudizio. Riguardo al peccato, perché non credono in me; riguardo alla giustizia, perché vado al Padre e non mi vedrete più; riguardo al giudizio, perché il principe di questo mondo è già condannato.
Molte cose ho ancora da dirvi, ma per il momento non siete capaci di portarne il peso. Quando verrà lui, lo Spirito della verità, vi guiderà a tutta la verità, perché non parlerà da se stesso, ma dirà tutto ciò che avrà udito e vi annuncerà le cose future. Egli mi glorificherà, perché prenderà da quel che è mio e ve lo annuncerà. Tutto quello che il Padre possiede è mio; per questo ho detto che prenderà da quel che è mio e ve lo annuncerà (Gv 16,1-15). 
Quanto ha operato Cristo, deve operarlo la sposa, se essa vuole generare figli a Dio. Essa, come il suo Sposo, deve offrire al Padre la sua vita, deve anch’essa salire sulla croce della più perfetta obbedienza alla sua Parola, consegnarsi interamente a Lui, perché anche dal suo cuore squarciato possa sgorgare lo Spirito e la grazia perché il Padre celeste possa ancora e sempre edificare il corpo di Cristo facendolo crescere in santità e aggiungendo ad esso nuove membra. Se la Chiesa non sale sulla croce, scenda da essa, inizia quel regresso che a poco a poco prima la riduce a corpo sterile che non dona vita e poi la conduce alla morte. 
Infatti sono molte le comunità che avendo smesso di salire sulla croce dell’obbedienza alla Parola del Vangelo, dichiarando che la santità non serve più per edificare se stesse, vivono di accidia spirituale, nel grande assopimento, riducendosi a celebrare un culto vuoto e dei sacramenti che vengono conservati in vita più come tradizione, di cui non si può fare a meno, che non come veri segni efficaci di grazia per una più grande elevazione morale e spirituali del corpo della Chiesa. Una sposa che non sale sulla croce, ben presto si consegnerà all’adulterio spirituale, tradirà il suo Sposo, vivrà di idolatria, si inabisserà nell’immoralità, ma sempre conserverà quel suo apparato esterno per ingannare se stessa e per dare alla propria coscienza un potentissimo oppio che l’addormenta in un vero sonno di morte spirituale. La Croce di Cristo che diviene Croce della Chiesa è la via per la rigenerazione del mondo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vera Chiesa di Cristo Signore.

1. La storia vuole che l’uomo faccia la differenza tra la libertà che dona il servizio al Signore e la schiavitù che crea ogni altro servizio.
1. Quando si è nella schiavitù, qualsiasi schiavitù di mente, cuore, corpo, sentimenti, volontà, solo uno può liberare: il Signore nostro Dio.
1. Se sulla terra vi fosse un solo altro liberatore, il Signore non sarebbe più il Signore. Mentre solo il Signore è il Signore e nessun altro.
1. Una è la schiavitù dell’uomo: quella del peccato. Da questa schiavitù nessun uomo potrà liberare un altro uomo. Solo Dio può liberare.
1. Quando si è nella libertà dal peccato non esistono schiavitù per l’uomo. Vi sono condizioni di vita a volte anche pesanti, ma non schiavitù.
1. Noi non siamo schiavi di fame, sete, povertà, miseria, malattia, ogni altra privazione. Con Dio, In Lui, queste cose si vivono con amore.
1. Non solo si vivono con amore. Esse vengono trasformate in un vero sacramento di salvezza per la conversione del mondo al suo Signore.
1. È strano che gli uomini lavorino per liberare da queste condizioni, ma nulla fanno per liberare dalla vera schiavitù: quella del peccato.
1. Gesù senza peccato visse la condizione della croce non come schiavitù, ma come offerta della vita al Padre per la redenzione del mondo.
1. L’uomo oggi sente il peso della schiavitù perché non si vuole liberare dal pesante fardello del peccato. Non vuole tornare al suo Dio.
1. Quando ritornerà nella Parola, quando farà della sua vita un ascolto del suo Signore, allora non vi saranno più schiavitù per esso.
1. Vi saranno condizioni difficili nelle quali è posta la sua vita, ma con la grazia di Dio e la sua benedizione tutto diviene vivibile.
1. È verità eterna. Quando si è senza peccato, non vi sono condizioni di schiavitù per l’uomo. Tutto avviene per provare il nostro amore.
1. È una visione di fede che va senz’altro messa perennemente sul candelabro di ogni cuore. Una sola è la schiavitù: quelle del peccato.
1. Ogni condizione negativa che si vive sulla terra è frutto del peccato. Oggi il peccato è la dilagante idolatria che genera ogni immoralità.
1. Vergine Maria, Madre purissima, dona ai tuoi figli la coscienza del peccato. Oggi essa è stata smarrita e per questo la morte dilaga.
1. Tu, Vergine Madre, ci aiuterai e noi di certo rimetteremo la luce di Cristo nella nostra coscienza e diventeremo via di vita per i fratelli.
1. La misericordia più grande per l’umanità, Madre di Dio, è un uomo che vive senza peccato, come tu hai vissuto senza peccato.
1. È altissima misericordia liberare il cuore dal peccato. La terra si illumina di verità, si ricolma di grazia, si riveste di giustizia.

1. Quando si è nel peccato, l’uomo si vede con gli occhi di Satana. Gesù che è senza peccato vede l’uomo sempre con gli occhi di Dio.
1. Gli occhi sono di chi possiede il cuore. Lo possiede Satana con il peccato, gli occhi sono di Satana. Gli occhi vedono attraverso il cuore.
1. Se il cuore lo possiede Cristo con la grazia, gli occhi sono di Cristo. Vediamo secondo il cuore di Cristo, dalle profondità del suo amore.
1. I farisei hanno il cuore zeppo di Satana, vedono gli uomini con i suoi occhi. Essi allontano da Dio non avvicinano. Satana allontana da Dio.
1. Gesù ha il cuore colmo del Padre, avvicina a Lui, non allontana. Il Padre cerca i suoi figli, non li respinge. Mai Gesù ha respinto un uomo.
1. Quando gli occhi non vedono l’uomo come lo vede Gesù è segno che nel cuore Lui non abita. Abita il peccato e i nostri occhi sono di Satana.
1. Per questo urge togliere il peccato dal cuore, altrimenti vediamo secondo Satana e anche ci relazioniamo con gli atteggiamenti di Satana.
1. Se il peccato grave ci fa vedere con gli occhi di Satana, quello veniale offusca la vista e vediamo confusamente. Li priva di limpidezza.
1. La Chiesa, aiutando l’uomo a crescere in grazia e verità, mette ogni uomo in condizione di vedere sempre con gli occhi di Cristo Signore.
1. Noi non vediamo dalla scienza ma dal cuore. Non è la mente che ci fa vedere Dio, ma il cuore. Solo il cuore puro vede Dio, vede secondo Dio.
1. Vergine Maria, Madre dal cuore purissimo, donaci il tuo cuore perché possiamo vedere ogni uomo come lo vede Gesù, come lo vede il Padre.

1. Dopo il peccato delle origini l’uomo è stato sempre disumano e sempre lo sarà. Solo la Parola di Dio rende l’uomo umano. Ma essa va creduta.
1. Si crede nella Parola se si vive secondo la Parola. Vive secondo la Parola chi è nella potente grazia di Cristo e nello Spirito Santo.
1. Senza la fede nella Parola, senza la vita secondo la Parola, perché senza la grazia e lo Spirito, l’uomo rimane nella sua disumanità.
1. Le disumanità cambiamo di tempo in tempo, luogo in luogo, epoca in epoca. Ma rimangono sempre disumanità. L’uomo è disumano per peccato.
1. L’uomo pensa poter cambiare la sua natura disumana, cambiando qualche legge, aggiornandole, modificando quelle già esistenti. Lavoro vano.
1. Se le leggi potessero abolire la nostra disumanità saremmo tutti caritatevoli, ricchi di misericordia, pietà, compassione, grande giustizia.
1. Oggi assistiamo a qualcosa di altamente disumano: scriviamo leggi a giustificazione e a incremento di disumanità, inciviltà, violenza, vizi.
1. Scriviamo leggi che rendono disumana la famiglia, la vita concepita e in stato terminale. Anche il vero amore da esse viene insudiciato.
1. Queste leggi abilitano ogni uomo ad essere disumano. Aprono le porte a disumanità finora neanche pensate. Lo svuotano della sua verità.
1. Vi sono studi scientifici e teoremi diabolici e satanici per distrugge l’uomo, presentati al comune mortale come amore, diritto, dignità.
1. Sta accadendo ai nostri giorni. Si sta celebrando il funerale dell’uomo, la sua morte ma tutti sono convinti si assistere alla sua nascita.
1. Vergine Maria, Madre della Vita, aiutaci a comprendere che quanto stiamo facendo è semplicemente funereo. È la fine della vera umanità.
1. Vieni, Madre Santa, e dona luce al nostro intelletto perché comprenda che oggi si stanno ponendo le fondamenta per costruire sulla morte.
1. Senza il tuo aiuto, l’occulto potere teofobo e di conseguenza antropofobo, sigillerà il suo trionfo. Sarà la condanna alla morte per sempre.
1. La pena di morte del corpo mobilita le coscienze e fa alzare molti voci. Per la pena di morte dello spirito di ogni uomo non vi sono voci.
[bookmark: _Toc452536761]23 Febbraio 
I santi sono le sole prede non in possesso di Satana. I non santi sono a suo servizio, comando. Fanno la sua volontà.
[bookmark: _Toc452536762]Scoppiò una guerra nel cielo
Se Lucifero, o il drago, o il serpente antico, o Satana è riuscito a tentare un terzo di Angeli e se non vi fosse stato l’intervento tempestivo e immediato di Michele, ne avrebbe trascinati un numero ancora più considerevole, possiamo noi uomini pensare di essere sicuri dinanzi alla sua seduzione e tentazione? Se Gesù fu tentato in ogni momento della sua vita, dal deserto fin sulla croce, mentre viveva la più pura e perfetta obbedienza al Padre suo, possiamo noi ritenerci senza alcuna tentazione? Gesù ci dice che Satana cerca di vagliarci come si vaglia il grano.
Quanto l’Apocalisse oggi ci rivela, deve convincere il nostro cuore che ogni uomo che ama i suoi fratelli, si deve comportare come l’Arcangelo Michele. Ogni giorno deve scendere in campo per difendere i suoi fratelli, custodirli, proteggerli, perché non cadano nella tentazione, che spesso è così sottile da neanche essere percepita come un male. L’amore vero per gli altri inizia quando li aiutiamo perché non finiscano nelle mani di Satana. Michele con la sua azione di guerra contro Satana salvò due terzi di Angeli. Se lui non fosse sceso in campo, il Paradiso si sarebbe svuotato. Questo il cristiano deve pensare: se lui non scende in campo e non ingaggia una dura lotta contro il principe di questo mondo, si svuota il Paradiso e si riempie l’inferno. 
Un segno grandioso apparve nel cielo: una donna vestita di sole, con la luna sotto i suoi piedi e, sul capo, una corona di dodici stelle. Era incinta, e gridava per le doglie e il travaglio del parto. Allora apparve un altro segno nel cielo: un enorme drago rosso, con sette teste e dieci corna e sulle teste sette diademi; la sua coda trascinava un terzo delle stelle del cielo e le precipitava sulla terra. Il drago si pose davanti alla donna, che stava per partorire, in modo da divorare il bambino appena lo avesse partorito. Essa partorì un figlio maschio, destinato a governare tutte le nazioni con scettro di ferro, e suo figlio fu rapito verso Dio e verso il suo trono. La donna invece fuggì nel deserto, dove Dio le aveva preparato un rifugio perché vi fosse nutrita per milleduecentosessanta giorni. Scoppiò quindi una guerra nel cielo: Michele e i suoi angeli combattevano contro il drago. Il drago combatteva insieme ai suoi angeli, ma non prevalse e non vi fu più posto per loro in cielo. E il grande drago, il serpente antico, colui che è chiamato diavolo e il Satana e che seduce tutta la terra abitata, fu precipitato sulla terra e con lui anche i suoi angeli. Allora udii una voce potente nel cielo che diceva:
«Ora si è compiuta la salvezza, la forza e il regno del nostro Dio e la potenza del suo Cristo, perché è stato precipitato l’accusatore dei nostri fratelli, colui che li accusava davanti al nostro Dio giorno e notte. Ma essi lo hanno vinto grazie al sangue dell’Agnello e alla parola della loro testimonianza, e non hanno amato la loro vita fino a morire. Esultate, dunque, o cieli e voi che abitate in essi. Ma guai a voi, terra e mare, perché il diavolo è disceso sopra di voi pieno di grande furore, sapendo che gli resta poco tempo». Quando il drago si vide precipitato sulla terra, si mise a perseguitare la donna che aveva partorito il figlio maschio. Ma furono date alla donna le due ali della grande aquila, perché volasse nel deserto verso il proprio rifugio, dove viene nutrita per un tempo, due tempi e la metà di un tempo, lontano dal serpente. Allora il serpente vomitò dalla sua bocca come un fiume d’acqua dietro alla donna, per farla travolgere dalle sue acque. Ma la terra venne in soccorso alla donna: aprì la sua bocca e inghiottì il fiume che il drago aveva vomitato dalla propria bocca. Allora il drago si infuriò contro la donna e se ne andò a fare guerra contro il resto della sua discendenza, contro quelli che custodiscono i comandamenti di Dio e sono in possesso della testimonianza di Gesù. E si appostò sulla spiaggia del mare (Ap 12,1-18). 
Il testo sacrò lo dice con chiarezza: il drago è sempre in guerra contro i discepoli di Gesù. Non vuole che essi si salvino. Li vuole dannati. Essi sono prede prelibate per lui. Sono le sole prede non ancora in suo possesso. Tutti gli altri sono a suo servizio e comando. Fanno la sua volontà. Sono suoi luogotenenti, suoi ministri, suoi strumenti. Il cristiano invece, essendo servo di Gesù Cristo, mai gli dovrà appartenere, ma sempre dovrà combattere contro il suo regno per trappare quante più anime è nelle sue possibilità, ma anche per impedire che anime da Cristo passino a lui. L’Arcangelo Michele con la sua battaglia salvò due terzi di Angeli. Il non permettere, l’aiutare che quanti sono nella luce non passino nelle tenebre è vero combattimento spirituale. Se il discepolo di Gesù non combatte questa dura battaglia spirituale, le anime si perdono. A nulla serve che le nutriamo di sacramenti. Senza l’aiuto del cristiano verso l’altro cristiano, Satana sa come trasformare ogni sacramento in un vano rito e in una sterile celebrazione. Invece quando il cristiano mette tutta la sua luce a servizio di ogni suo fratello quanti sono luce riescono a rimanere luce e quanti sono tenebra riescono a passare nella luce. Dobbiamo tutti convincerci. Il cristiano è lui la forza del regno di Cristo Gesù. Se lui non combatte la buona battaglia della luce, Satana riempirà l’inferno e impedirà che molti possano raggiungere il Paradiso. Sta a noi lavorare perché tutti possano andare in Cielo. È la sola battaglia vera di ogni giorno.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri soldati di Gesù Signore.

1. L’amore ha nome e identità personale. Non è Dio l’amore. È Dio Padre. Egli per generazione eterna dona la vita al suo Figlio Unigenito.
1. Il Figlio Unigenito è l’amore del Padre, trasformato per noi in grazia di salvezza sulla croce. Ce lo comunica tramite il suo Santo Spirito.
1. Lo Spirito Santo ci genera in Cristo Signore, facendoci suo corpo, come veri figli di adozione del Padre, costituendoci suoi familiari.
1. Cristo è la differenza, Cristo è tutto. In Cristo e solo in Lui è l’amore vero, puro, santo, perfetto, è amore che si immola e si consuma.
1. Urge porre molta attenzione. Se diciamo che l’amore è la forza che attrae e muove il mondo, si è semplicemente panteisti. Cristo non serve.
1. È il Padre l’amore, comunicato a noi per Cristo, dallo Spirito, per l’opera di mediazione della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
1. L’amore è la verità dell’uomo. Il mondo intende l’amore senza Dio, l’amore che esclude Dio e lo nega. Per esso amore è ogni desiderio.
1. Il cristiano è in un altro mondo. È nel mondo dell’amore eterno del Padre che è partecipazione della sua natura divina in Cristo Signore.
1. Tra il mondo e il cristiano non è questione di parole, di concetti, di verità reali o presunte. Invece è questione di essere, di essenza.
1. Il cristiano è di un’altra natura. La sua è natura cristica, natura divinizzata, natura elevata in Dio, per Cristo, dallo Spirito Santo.
1. È una distanza eterna che ci separa dal mondo. Non è questione di vocabolario, di parole, di concetti, di immagini e cose del genere.
1. Vergine Maria, Madre del Figlio Unigenito del Padre, dacci sempre tuo Figlio Gesù. È in Lui che la nostra vita diviene umana, cioè vera.
1. Madre Santa, convinci tutti i tuoi figli che il solo vero problema è Cristo. Senza Cristo Signore, tutto è senza verità, senza identità.
1. Madre Dio, aiutaci a comprendere che non si può parlare di famiglia in Cristo senza che il cristo sia in Cristo. Siamo sulle sabbie mobili.
1. Senza Cristo, fuori di Lui, tutto è falso, anche Dio è falso senza Cristo. Solo Cristo è la verità di Dio, dell'uomo, del cielo, della terra.
[bookmark: _Toc452536763]24 Febbraio 
Ma un uomo senza Dio potrà mai pensare una società come è desiderata, voluta, creata dal Padre celeste? Mai! Mai!
[bookmark: _Toc452536764]E non potevano rispondere nulla a queste parole
Gesù è chiamato a svolgere la sua missione in un mondo di ciechi, che sono anche arroganti, superbi, presuntuosi, spesso anche diabolici. Non solo non conoscono le squisitezze di amore, carità, misericordia della Legge del Padre suo, neanche le vogliono conoscere. Ignorano che la Legge del Padre suo, anche quando proibisce qualcosa, lo fa non per la proibizione in se stessa, ma perché l’azione che corrisponde a ciò che è stato proibito, è una grave offesa all’amore per il prossimo. La Legge di Dio è purissima, eterna, santissima Legge di amore. È Legge che insegna all’uomo la divina carità con la quale il Signore ama.
Questa verità eterna e divina della Legge oggi viene rigettata. L’uomo è convinto – anche l’uomo di fede – che l’amore è tutto e dove vi è amore tutto si può e si deve fare. Questo pensiero dice una sola verità: che il male è stato fatto assurgere a principio di bene. In Dio l’amore è il più grande bene per la persona. Un bene che apparentemente è bene per un miliardo di persone, ma per una sola sarebbe vero male, questo bene non è bene, è male. Il bene in Dio è assoluto, universale, abbraccia ogni persona, vale per ogni tempo, è immutabile, eterno, divino. Se nella ricerca del bene un solo soggetto riceve un male – sia Dio che l’uomo – questo bene è un male. Non è il bene vero, universale, assoluto che Dio ha indicato all’uomo.
La proibizione per la proibizione non appartiene a Dio. Il carcere per il carcere è vendetta. Non appartiene a Dio. Il carcere per la redenzione della persona è un bene. Se la persona si è redenta, allora il suo bene è anche il nostro perdono. La giustizia per la giustizia non è un bene. La giustizia per la salvezza è il vero bene. L’uomo di Dio cerca la salvezza dell’altro, mai la giustizia, mai la vendetta, mai l’odio, mai il rancore, mai l’astio, mai il male per il male. La società pensata da Dio non è quella che ogni giorno l’uomo si pensa. Ma un uomo senza Dio potrà mai pensare una società come è desiderata, voluta, creata dal Padre celeste? Solo chi è da Dio può pensare una società secondo Dio: intessuta di perdono, misericordia, salvezza.
Oggi invece tutto è amore: adulterio, divorzio, aborto, eutanasia, pratica dell’omosessualità, coppie omosessuali, l’adozione per queste coppie e matrimonio. Mille altre cose sono dichiarate un diritto dell’uomo. Certo se vogliamo l’uomo secondo l’uomo, tutto è un diritto e tutto si deve concedere. Se invece pensiamo l’uomo secondo Dio – e nessun uomo si è fatto da se stesso, può farsi da se stesso, perché Lui è Creatura di Dio, sua opera – allora dobbiamo annunziare il principio del suo bene. Non è bene ciò che l’uomo dice di essere un bene. È bene ciò che Dio gli dice che è bene ed è male ciò che Dio gli dice che è un male. Evitare il male è operare il bene. È volere il bene. È amare il bene. Chi non evita il male, di certo non ama il bene.
Un sabato si recò a casa di uno dei capi dei farisei per pranzare ed essi stavano a osservarlo. Ed ecco, davanti a lui vi era un uomo malato di idropisìa. Rivolgendosi ai dottori della Legge e ai farisei, Gesù disse: «È lecito o no guarire di sabato?». Ma essi tacquero. Egli lo prese per mano, lo guarì e lo congedò. Poi disse loro: «Chi di voi, se un figlio o un bue gli cade nel pozzo, non lo tirerà fuori subito in giorno di sabato?». E non potevano rispondere nulla a queste parole (Lc 14,1-6). 
Quanto Gesù dice ai dottori della Legge e ai farisei vale anche per noi: se una cosa è dichiarata bene per un animale, perché viene dichiarata male per un uomo? Forse che l’animale è più importante degli uomini? Eppure l’animale è animale. La sua vita è solo in quell’attimo in cui vive. Con la morte tutto di esso finisce. Non è esso ad immagine e somiglianza di Dio, non è stato creato per l’immortalità, l’eternità, altrimenti non dovrebbe morire perché esso non ha commesso alcun peccato. Ma anche oggi ciò che si vuole per gli animali, non lo si vuole per gli uomini e molto spesso per servire gli animali si toglie ciò che è vitale per l’uomo. Dovremmo tutti riflettere sul nostro comportamento. È anche peccato di scandalo preferire l’animale all’uomo. 
Gli animali vanno rispettati, perché creature di Dio. Il Signore ha scritto anche per loro il Terzo Comandamento della Legge. Essi entrano a pieno titolo nell’alleanza con Dio. Se Dio ha pietà degli animali, se l’uomo ha pietà degli animali, molta più pietà, compassione, misericordia deve nutrire per gli uomini. Il rispetto dell’animale entra nell’ordine della natura. L‘amore per l’uomo il Signore lo ha elevato a mezzo, strumento, albero sul quale matura per noi la vita eterna dopo la nostra morte e ogni benevolenza divina mentre si è sulla terra. Nutrire un bambino ti apre le porte del paradiso. Accudire l’uomo ti dona la vita eterna. Avere compassione del prossimo è vera via per una potentissima benedizione del Signore. Ma l’uomo oggi si è scardinato da Dio. L’uomo l’ha fatto divenire un animale, e l’animale lo ha dichiarato uomo. All’uomo si toglie il diritto che Dio gli ha donato. All’animale si donano i diritti che Dio non ha dato ad essi. Se Gesù con la sola parola guarisce un uomo in giorno di sabato è un peccatore. Se invece tira dal pozzo un asino o un bue è un benefattore dell’umanità. Questo è il mondo senza la luce eterna.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, illuminateci di luce divina ed eterna. 

1. Gesù non è solo colui che si dona al Padre. È anche colui che si dona all’uomo. È verità: più ci si dona a Dio e più ci si dona all’uomo.
1. Meno ci si dona a Dio e meno ci si darà gli uomini. Gesù si è consegnato tutto al Padre. Può darsi all’uomo senza risparmiarsi in nulla.
1. È nella misura in cui Cristo si dona al Padre che Lui può darci il Padre. Sempre il dono del Padre è nella misura del suo dono al Padre.
1. È anche nella misura in cui Lui si dona allo Spirito Santo, si consegna a Lui, che Lui può donarci lo Spirito Santo. Ci dona donandosi.
1. Se il dono a Dio è parziale, lacunoso anche il dono agli uomini è parziale, lacunoso. Se non vi è dono a Dio neanche vi è dono agli uomini.
1. Questo principio vale per ogni suo discepolo. È nella misura in cui il discepolo si dona a Cristo che può donare Cristo Signore.
1. È secondo la grandezza della sua consegna allo Spirito che il cristiano potrà dare lo Spirito. Senza darsi a Lui non vi sarà dono di Lui.
1. Quando non ci si dona a Cristo, Cristo da noi mai potrà essere donato. Senza il dono dello Spirito tutto è sterile. Siamo ossa aride.
1. È il grande fallimento cristiano: quando non ci si abbandona allo Spirito del Signore, lo Spirito del Signore mai potrà essere dato per noi.
1. Se il cristiano non dona lo Spirito di Dio, la sua missione mai potrà convertire un cuore. È lo Spirito che converte creando cuori nuovi.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, Donna consegnata tutta a Dio, fatta dal Figlio dono agli uomini, aiutaci a farci dono a Cristo.
1. Tu ci aiuterai, Madre Santa, noi ci faremo dono a Cristo e allo Spirito. Potremo dare Cristo e lo Spirito ai cuori assetati di Amore Eterno.

1. La misericordia, quella vera è il perfetto compimento della volontà del Padre. La volontà del Padre non è quella di ieri, ma quella di oggi.
1. La misericordia non è farci da noi dono agli uomini, ma farci noi dono a Dio, perché Lui ci faccia dono agli uomini secondo la sua volontà.
1. Il Padre celeste sa quale bene deve essere fatto agli uomini, ma non può farlo se noi non facciamo a Lui dono della nostra vita.
1. Nulla l’uomo può fare di veramente giusto verso l’uomo se omette di farsi dono a Dio, in Cristo, nella perenne mozione dello Spirito Santo.
1. È la via di Cristo, deve essere la via di ogni suo discepolo. Il corpo è uno, non due. Cristo e il cristiano sono una sola vita offerta.

1. Nessun uomo può creare l’uomo nuovo. Né tanto meno qualcuno potrà pensare che la scrittura di una legge possa fare nuova l’umanità.
1. Questa è follia intellettuale, filosofica, teologica, morale, politica, psicologica. Chi ha creato l’uomo è il solo che può rinnovarlo.
1. Chi ha chiamato l’uomo alla vita è il solo che può riportarlo in vita. Questa unica e sola persona è Cristo Signore. Non vi sono altri.
1. Per Lui il Padre ha creato l’uomo e per Lui lo redime ogni giorno. Gesù oggi e sempre vuole redimere il mondo per mezzo della sua Chiesa.
1. Non illudetevi voi che ogni giorno scrivete leggi per la salvezza dell’uomo. Le vostre leggi non redimono voi e neanche i vostri governati.
1. Anzi vi immergono ed immergono nella più alta falsità, idolatria, stoltezza, fonte di immoralità indicibile, incontrollabile, ingovernabile.
1. Potete governare una legge, ma non l’umanità per la quale scrivete la legge. L’umanità non è vostra e neanche voi appartenete a voi stessi.
1. Salvatore dell’uomo è Cristo e il suo corpo che è la Chiesa, se la Chiesa diviene con Cristo una sola obbedienza al Padre celeste.
1. Altrimenti neanch’essa salverà mai un solo uomo. Infatti neanche la Chiesa, se si separa dall’obbedienza di Cristo, in Cristo, è salvezza.
1. Chi esce dalla non salvezza, bisogna che sia lasciato libero per vivere secondo la verità e la novità del nuovo mondo nel quale è entrato.
1. Non può portare con sé le antiche tradizioni e neanche il Dio di ieri. Se il Dio di ieri non lo ha salvato a che serve portarselo dietro?
1. Lo deve necessariamente abbandonare. Vale anche per la teologia, la morale, ogni altra struttura religiosa. La novità deve essere piena.
1. Il vino nuovo va posto in otri nuovi. L’uomo fatto nuovo da Gesù deve entrare tutto nuovo nel suo mondo nuovo. Le cose vecchia sono morte.

1. Un voto rivela la coscienza di un uomo, ma anche il suo grado di intelligenza, saggezza, scienza, dottrina, filosofia, sana antropologia.
1. In certe leggi che si votano all’uomo è chiesto buttare a mare coscienza, intelligenza, saggezza, dottrina, filosofia, antropologia.
1. Quest’uomo è chiamato a cancellarsi dall’appartenenza alla razza umana e di iscriversi ad un’altra razza che è di certo subumana e disumana.
1. Anche al buon senso è chiamato a rinunciare. Gli è chiesto di pensarsi semplicemente e puramente non uomo. In nome di chi? Per cosa?
1. Di certo non in nome dell’uomo. Qui l’uomo non c’entra, mai potrà entrarci. Queste cose si possono chiedere solo in nome del nulla.
1. In nome di un nulla fugace si uccide l’umanità nella sua verità, essenza, natura. Ma solo chi è morto alla sua umanità può fare questo.
1. Sappiamo che Cincinnato non si prestò né ai giochi della plebe e né dei potenti. Se ne tornò a coltivare il suo orto. Dignità di un uomo!
1. Che si giochi pure! Questa volta chi perde non è un uomo, è l’uomo nella sua vera dignità. Questa volta si decide che l’uomo non è uomo.
1. Non è la famiglia che viene a perdere il suo significato, è la stessa umanità che viene privata della sua verità e della sua essenza.
1. È l’umanità che viene fatta uscire fuori strada, perché precipiti nel burrone del non senso, dal quale non ci sarà mai più ritorno.
1. Vergine Maria, Madre Sapiente, dona ai cuori un barlume di buon senso perché vedano il grande baratro nel quale stanno precipitando.
1. Tu puoi poco quando i cuori sono chiusi alla verità e ostinati nel male. Ma credo che la tua preghiera è più potente della nostra ottusità.
1. Una grazia di ti chiedo, Madre Tutta Santa, almeno metti un fuoco di pentimento perché ci si accorga del male prima che si troppo tardi.
[bookmark: _Toc452536765]25 Febbraio 
Oggi, il tradimento fatto al corpo di Cristo: alla Chiesa, è quello di averlo dichiarato inutile alla salvezza.
[bookmark: _Toc452536766]Il cielo si aprì e discese sopra di lui lo Spirito Santo
Nessuno può fare le opere di Dio, cioè compiere la missione che il Padre gli ha assegnato – e ogni uomo porta con sé una particolare missione da vivere – se non è guidato, condotto, ispirato, mosso dallo Spirito Santo. Come il Padre dona tutto il suo amore al Figlio nello Spirito Santo e il Figlio è sempre nella contemplazione del Padre che è la sua vita nello Spirito Santo, – Il Padre e il Figlio nello Spirito Santo si amano e si conosco – così deve avvenire anche tra la natura umana, il vero uomo, e la Persona divina del Figlio. Il vero uomo, in Cristo Gesù, è sempre in ascolto della Persona divina alla quale è legato indissolubilmente per unione ipostatica e la Persona divina sempre in comunione di volontà con il vero uomo, nello Spirito. Così la comunione è perfetta: come lo Spirito è la comunione tra il Padre e il Figlio, così è la comunione tra il vero uomo e il vero Dio che è la Persona del Verbo Eterno. Senza lo Spirito del Signore, ogni comunione viene a cadere e la missione mai potrà essere portata a compimento. 
Gesù, nella sua vera umanità, deve realizzare sulla terra la missione di Salvatore e di Redentore, secondo la purissima volontà che momento per momento il Padre suo gli dona. Il Figlio non è più solo Figlio Eterno, non vive più nel seno del Padre con la sua Persona Divina. La persona divina è incarnata, si è fatta vero uomo e anche l’umanità dovrà essere portata in questo circuito di perfettissima comunione di ascolto e di obbedienza. Anche l’umanità dovrà essere presa dallo Spirito del Signore e perennemente posta sotto la sua spirazione e mozione. Gesù scende nel fiume Giordano. Nello Spirito Santo accoglie la missione che il Padre gli ha manifesto nell’eternità e per la quale si è fatto carne. Il vero uomo che è in Lui, che è Lui, fa sua la volontà del Padre e consegna tutto se stesso alla Persona divina perché sia essa a consegnarlo al Padre. Il Figlio consegna se stesso come vero Dio e come vero uomo al Padre e il Padre dal cielo manda lo Spirito Santo che si posa sul Figlio sotto forma corporea come di colomba. Appena è stato unto di Spirito Santo, il Padre lo proclama il Figlio suo, l’amato. In Lui ha posto il suo compiacimento. Sono parole, queste, che la profezia rivela essere state pronunciate da Dio per il suo Messia. Gesù è il vero Messia, il solo Messia di Dio.
Da questo momento Gesù non solo dovrà rivelare pubblicamente agli uomini come si vive da veri figli di Dio, manifestando la perfetta volontà del Padre e anche compiendola in ogni sua più piccola prescrizione o precetto, ma anche dovrà condurre la sua vita al sommo sviluppo di tutte le potenzialità di amore, verità, giustizia, obbedienza, misericordia, carità, speranza che faranno del suo corpo un vero olocausto di amore che viene offerto a Dio sulla Croce per la redenzione e l’espiazione dei peccati. L’olocausto di amore si trasformerà per l’intera umanità in un frutto di vita che tutti potranno mangiare, di esso nutrirsi per poter anche loro dare il loro corpo al Padre celeste perché per mezzo si esso, la missione di Gesù continui per tutti i giorni della storia fino all’avvento dei nuovi cieli e della nuova terra. Questo frutto di vita è lo Spirito Santo, che oggi per Lui discende dal Cielo, per noi invece discenderà dalla Croce, dal suo corpo trafitto. È infatti dal costato aperto di Cristo – e perennemente dal costato trafitto del suo Corpo che è la Chiesa – che dovrà sgorgare il nuovo Giordano nel quale tutte le genti dovranno essere immerse. 
Poiché il popolo era in attesa e tutti, riguardo a Giovanni, si domandavano in cuor loro se non fosse lui il Cristo, Giovanni rispose a tutti dicendo: «Io vi battezzo con acqua; ma viene colui che è più forte di me, a cui non sono degno di slegare i lacci dei sandali. Egli vi battezzerà in Spirito Santo e fuoco. Ed ecco, mentre tutto il popolo veniva battezzato e Gesù, ricevuto anche lui il battesimo, stava in preghiera, il cielo si aprì e discese sopra di lui lo Spirito Santo in forma corporea, come una colomba, e venne una voce dal cielo: «Tu sei il Figlio mio, l’amato: in te ho posto il mio compiacimento».
Gesù la sua missione la visse in pienezza di obbedienza allo Spirito del Signore. Ora spetta al suo corpo lasciarsi condurre dallo Spirito ed è suo obbligo far sgorgare dal suo costato, squarciato dell’amore più grande per il Padre celeste, quel fiume di Spirito Santo, di grazia, di verità, di giustizia e santità, nel quale ogni altro uomo è chiamato ad immergersi non solo per avere lui la vita, ma anche per aggiungersi al corpo di Cristo e divenire in esso anche lui sorgente dalla quale sgorga perennemente lo Spirito per la conversione, la salvezza, la rigenerazione di altri suoi fratelli, figli di Adamo, come un tempo lo era anche lui. Se il corpo non aggiunge alla sua sorgente altre sorgenti, sempre in Lui e per Lui, la salvezza sulla terra non si compie e la stessa Croce di Gesù viene esposta a vanità. Manca quell’acqua sempre nuova e zampillante necessaria per la redenzione dei cuori. L’aggregazione al corpo di Cristo è l’opera più vitale della Chiesa, l’opera più necessaria a Dio. Ogni altra cosa la farà il Signore. Questa opera invece appartiene al corpo di Cristo ed è esso che la deve operare. Oggi, il tradimento fatto al corpo di Cristo è quello di averlo dichiarato inutile alla salvezza, alla redenzione, alla giustificazione. Ma questa è anche una gravissima offesa allo Spirito Santo. Si disprezza l’acqua della salvezza e della redenzione, che non può sgorgare se non da corpo della Chiesa.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vere sorgenti di Spirito Santo.

1. Un tempo anche nei più piccoli paesi si viveva la fiera degli animali. Ogni buon massaio vi si recava o per vendere o per comprare.
1. Oggi si apprende che quella fiera è stata sostituita con quella dei bambini. Ci si reca in fiera e ognuno compra il bambino a suo gusto.
1. Avendo elevato l’animale alla stessa parità dell’uomo non sorprende in nulla che l’uomo è stato degradata allo stesso livello dell’animale.
1. È così, chi ha soldi, chi può permetterselo, si reca in fiera e compra il bambino che gli necessità. Addirittura lo può anche programmare.
1. Il solo pensare che un bambino si possa vendere e comprare alla fiera, fa inorridire. La storia attesta cose orrende. Questa è ben oltre.
1. Sapere poi che si vuole rendere possibile la celebrazione della fiera con una legge ad hoc, questo è pura nefandezza, orrore puro.
1. È così la donna diviene mera incubatrice, una macchina, un corpo meccanico, senza affetti, sentimenti, cuore, relazioni vitali.
1. Vergine Maria, Madre dal cuore pieno di amore, aiuta le donne come te perché non si lasciano ridurre a macchine, a incubatrici.
1. Dona il tuo cuore, Madre Santa, ad ogni donna perché ami con esso e mai si presti ad essere animale da fiera per la vendita dei bambini.

1. Il cuore della Madre di Gesù è la sola casa dove il cristiano sta bene. Se si esce da questo cuore serpenti velenosi attendono il cristiano.

1. Un tempo “cattolico” significava universale, per tutti, di tutti. Cristo Gesù è il Salvatore e Redentore di tutti, d’ogni uomo sulla terra.
1. Oggi “cattolico” ha un altro significato. Per molti significa che possono accogliere qualsiasi religione, filosofia, teoria, pensiero.
1. Un tempo il “cattolico” per difendere la verità di Cristo e Cristo verità d’ogni uomo era pronto a lavare la sua fede con il proprio sangue.
1. Oggi il “cattolico” in nome di umanesimi e antropologie falsi rinuncia alla verità della sua fede e a Cristo unica verità dell’uomo.
1. Ieri la verità di Cristo era tutto per il cattolico. Oggi invece tutto è il relativismo, la convenienza, le opportunità, le circostanze.
1. Il cattolico ha stretto con Cristo un’alleanza eterna: tu confessi i miei pensieri, li segui. Io ti darò la vita oggi e domani nel Paradiso.
1. Il cattolico, scaltro, furbo, astuto cosa ha fatto? Ha separato il dono del Paradiso dall’alleanza. Così il Paradiso sarà sempre suo.
1. Così facendo può vivere secondo qualsiasi pensiero, teoria, ideologia, filosofia, svendendo la sua fede secondo le occorrenze.
1. Cristo è finito in Croce non per imporre la sua verità ad altri, ma per conservarla Lui nel suo cuore. Ha attestato di essere dal Padre.
1. Quando il “cattolico” svende la sua verità, non è più degno di fede in quello che dice. Come potrà essere creduto chi non crede in Cristo?
1. L’identità di una persona è la sua stessa essenza, la sua natura, il suo sangue. La fede in Cristo è il sangue del cattolico, la sua carne.
1. Chi svende la fede in Cristo, svende la sua natura, il suo alito di vita, svuota le vene dell’anima e dello spirito del sangue della vita.
1. Vergine Maria, Martire nell’anima, vieni in nostro aiuto. Fa’ che quanti crediamo in Cristo non ci dissanguiamo per la nostra morte.
[bookmark: _Toc452536767]26 Febbraio 
Il vero umanesimo non si crea stilando nuovi trattati di pastorale, teologia, filosofia ma donando lo Spirito Santo.
[bookmark: _Toc452536768]Egli vi battezzerà in Spirito Santo e fuoco
Le regole per vivere di vero umanesimo le dona Gesù a Nicodemo. Si deve nascere di nuovo, nascere da Spirito Santo e acqua e poi ogni giorno ci si deve lasciare ricolmare di Spirito Santo. 
Gli rispose Gesù: «In verità, in verità io ti dico, se uno non nasce dall’alto, non può vedere il regno di Dio».  Gli disse Nicodèmo: «Come può nascere un uomo quando è vecchio? Può forse entrare una seconda volta nel grembo di sua madre e rinascere?». Rispose Gesù: «In verità, in verità io ti dico, se uno non nasce da acqua e Spirito, non può entrare nel regno di Dio. Quello che è nato dalla carne è carne, e quello che è nato dallo Spirito è spirito. Non meravigliarti se ti ho detto: dovete nascere dall’alto. Il vento soffia dove vuole e ne senti la voce, ma non sai da dove viene né dove va: così è chiunque è nato dallo Spirito». 
Gli replicò Nicodèmo: «Come può accadere questo?». Gli rispose Gesù: «Tu sei maestro d’Israele e non conosci queste cose? In verità, in verità io ti dico: noi parliamo di ciò che sappiamo e testimoniamo ciò che abbiamo veduto; ma voi non accogliete la nostra testimonianza. Se vi ho parlato di cose della terra e non credete, come crederete se vi parlerò di cose del cielo? Nessuno è mai salito al cielo, se non colui che è disceso dal cielo, il Figlio dell’uomo (Gv 3,3-13). Chi viene dall’alto è al di sopra di tutti; ma chi viene dalla terra, appartiene alla terra e parla secondo la terra. Chi viene dal cielo è al di sopra di tutti. Egli attesta ciò che ha visto e udito, eppure nessuno accetta la sua testimonianza. Chi ne accetta la testimonianza, conferma che Dio è veritiero. Colui infatti che Dio ha mandato dice le parole di Dio: senza misura egli dà lo Spirito. Il Padre ama il Figlio e gli ha dato in mano ogni cosa. Chi crede nel Figlio ha la vita eterna; chi non obbedisce al Figlio non vedrà la vita, ma l’ira di Dio rimane su di lui (Gv 3,31-36). 
L’acqua nella quale la persona dovrà essere immersa non si attinge nei fiumi o nei canali della terra. Essa sgorga dal cuore trafitto di Cristo Signore. E oggi questo cuore trafitto deve essere il cuore del suo corpo, della sua Chiesa, di ogni suo discepolo. Se il cristiano non versa dalla sua vita lo Spirito Santo, mai nascerà un solo uomo nuovo sulla terra. Ciò che il Padre ha affidato a Cristo come missione da compiere, Cristo l’ha affidata ai suoi discepoli. Come Lui ha versato dal suo corpo trafitto l’acqua della nuova vita, l’acqua nella quale si genera il nuovo uomo, così anche ogni suo discepolo dovrà far sgorgare dal suo cuore l’acqua che dona la vera vita ad ogni altro uomo. È questa la vera missione di ogni cristiano. Questa l’opera della sua vera misericordia, della sua grande carità: versare sul mondo un fiume di acqua rigeneratrice. 
Poiché il popolo era in attesa e tutti, riguardo a Giovanni, si domandavano in cuor loro se non fosse lui il Cristo, Giovanni rispose a tutti dicendo: «Io vi battezzo con acqua; ma viene colui che è più forte di me, a cui non sono degno di slegare i lacci dei sandali. Egli vi battezzerà in Spirito Santo e fuoco. Tiene in mano la pala per pulire la sua aia e per raccogliere il frumento nel suo granaio; ma brucerà la paglia con un fuoco inestinguibile». Con molte altre esortazioni Giovanni evangelizzava il popolo.
Ma il tetrarca Erode, rimproverato da lui a causa di Erodìade, moglie di suo fratello, e per tutte le malvagità che aveva commesso, aggiunse alle altre anche questa: fece rinchiudere Giovanni in prigione. Ed ecco, mentre tutto il popolo veniva battezzato e Gesù, ricevuto anche lui il battesimo, stava in preghiera, il cielo si aprì e discese sopra di lui lo Spirito Santo in forma corporea, come una colomba, e venne una voce dal cielo: «Tu sei il Figlio mio, l’amato: in te ho posto il mio compiacimento» (Lc 3,15-22). 
Giovanni non è venuto per creare l’uomo nuovo, per rigenerarlo. Non è questa la sua missione. Lui è venuto per preparare i cuori perché in Cristo diventino questo fiume divino di vera vita soprannaturale. Giovanni ancora non è Chiesa di Cristo Gesù, suo vero Corpo. Dal suo cuore ancora non può sgorgare il fiume della vita eterna. Lui immerge nelle acque del Giordano quanti attestano di essere veramente convertiti. Li immerge perché sigillino nelle acque la loro volontà di iniziare a donarsi a Dio, donandosi a Gesù Signore, non appena Lui inizierà la sua missione in mezzo al suo popolo. Il nuovo umanesimo non si crea stilando nuovi trattati di pastorale, antropologia, teologia, filosofia e cose del genere. Si crea in un solo modo: divenendo con Cristo un solo corpo e facendo sgorgare dal proprio cuore il fiume della vita, quel fiume di grazia e di Spirito Santo, il solo che vivifica i cuori e li libera dalle opere infruttuose della carne. Quanti sono discepoli di Gesù questa verità mai dovranno dimenticarla. O versano dal loro cuore lo Spirito Santo e la grazia della redenzione e della salvezza, oppure la loro opera è vana. Potranno fare mille cose per la terra. Mai ne faranno una sola per il Cielo. Serviranno l’uomo secondo la carne, ma saranno sempre incapaci di creare l’uomo nuovo secondo lo Spirito, nello Spirito Santo, per compiere le opere dello Spirito. Fare l’uomo nuovo è la loro sola missione.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri missionari di Gesù Signore.

1. La fedeltà è al bene, alla verità, alla giustizia, alla misericordia, alla carità, alla compassione, alla virtù, al proprio ministero.
1. La fedeltà è alla grazia, alla Parola, alla fede, all’obbedienza, all’alleanza stipulata con Dio, al rispetto, all’onestà, al servizio.
1. Nel matrimonio tra un uomo e una donna, essendo questa unione perenne, indissolubile, per sempre, la fedeltà è obbligo per i contraenti.
1. Fedeltà e matrimonio, matrimonio e indissolubilità, matrimonio e non divorzio sono una cosa sola. La fedeltà è essenza del matrimonio.
1. Nell’istante in cui una legge stabilisce che l’indissolubilità non è più essenza del matrimonio, esso viene distrutto nella sua essenza.
1. Non è più matrimonio, ma contratto a termine, dipendente dalla volontà dell’uno dei due contraenti, che lo può sciogliere a suo piacimento.
1. Presentarsi dinanzi al giudice è solo uno sciupio di tempo e di risorse. Non è il giudice che decide. Lui può fare solo da notaio.
1. Sono i contraenti che decidono con volontà sovrana. Che i tempi si allunghino o si accorcino è questione marginale. La decisione è presa.
1. La fedeltà che si chiede è solo una finzione giuridica, uno specchio per allodole, vero inganno. La possibilità del divorzio è già infedeltà.
1. La fedeltà è stata abrogata nei fatti dalla legge sul divorzio. Questa è la realtà e l’essenza della condizione oggi di ogni matrimonio.
1. Che fedeltà si promettono gli sposi se essa non è fedeltà per sempre al patto che stanno celebrando? Se dopo un giorno possono romperlo?
1. Ma oggi le parole non hanno significato. Se non è più matrimonio quello tra un uomo e una donna, potrà essere quello tra due esseri simili?
1. Al vero matrimonio si è tolta la sua vera essenza. Questa vera essenza, falsamente, la si vorrebbe conferire al non matrimonio. È follia.
1. Se ciò che è vero è stato distrutto dalla legge, perché dare lo statuto di verità per legge, a ciò che è falso e mai potrà divenire vero?
1. Ma ormai l’uomo non agisce più per verità, ma solo per convenienza. Per convenienza distrugge il vero e per convenienza coltiva il falso.
1. Per convenienza cancella il vero matrimonio. Per convenienza vuole che sia matrimonio il non matrimonio, ciò che mai potrà esserlo.
1. Certe cose che avvengono sono rivelatrici di una morte spirituale profonda di chi le compie. Certe leggi rivelano la morte della società.
1. La legge sulle unioni civili ha dichiarato la morte della nostra umanità, a favore di una umanità artificiale, di carta, di plastica.
1. Vergine Maria, Madre della vita, liberarci da tanta stoltezza distruttrice dell’umanità. Aiutaci perché non diveniamo umanità plastificata.

1. Chiedere in momenti speciali ad un cattolico di essere cattolico quando non sa neanche cosa vuol dire essere cattolico, è cosa impossibile.
1. Chi vuole chiedere qualcosa ai cattolici, prima li deve formare, anzi prima li deve creare, impastandoli con il proprio sangue cattolico.
1. Questa creazione non dura un giorno, ma tutta la vita. Si deve perdere la propria vita per creare un cattolico, cioè un vero cristiano.
1. Il cattolicesimo non è un vestito che si indossa in determinati momenti e neanche un abito da cerimonia da abbandonare subito dopo il rito.
1. È cattolico chi possiede l’anima di Cristo, lo Spirito di Cristo, il cuore di Cristo, la volontà di Cristo, i sentimenti di Cristo.
1. È cattolico chi in ogni istante della sua vita si lascia condurre dai pensieri di Cristo, a lui comunicati sempre dallo Spirito Santo.
1. Il cattolico vive in un altro mondo, perché vive in un altro cuore, il cuore di Cristo Signore, nel quale vive il cuore del Padre celeste.
1. Offrire una qualche nozione di Vangelo e per di più alterandone il significato e privandolo della sua verità, non crea alcun cattolico.
1. Il cattolico non si forma da libri, istruzione, scuole. Non ci sono scuole di formazione per il cattolico. Lui si forma dal cuore di Cristo.
1. È difficile creare un cattolico. Occorre il cuore di Cristo in un cuore umano per essere donato alla persona chi si vuole creare cattolico.
1. Occorre anche che vi sia la persona che desideri essere creato cattolico. Questa desiderio può nascere se si incontra il cuore di Cristo.
1. La storia, maestra infallibile, sempre ci rivela il cuore dell’uomo. Un cuore per divorzio, aborto, eutanasia di certo non è cattolico.
1. Un cuore che è per tutte queste nuove forme di unioni che si vogliono equiparare al matrimonio, non è cattolico, mai lo potrà essere.
1. Un cuore che si presta ad ogni compromesso con la verità non è cattolico. Il cattolico ha fatto una scelta: essere testimone della verità.
1. Ecco perché non si può chiedere al cattolico, che è tale solo sui registri, di testimoniare per la verità. Non sa, non conosce la verità.
1. La verità non è la sua vita, non è il suo cuore, non è il suo pensiero, non è il suo sangue, non è la sua carne, non è la sua anima.
1. Vergine Maria, Madre della Verità Eterna, aiuta quanti credono in Cristo perché versino il proprio sangue per la creazione dei cattolici.
1. Tu, Madre Santa, metterai nel cuore questo desiderio, e noi ci lasceremo privare anche della vita perché Cristo possa creare veri cattolici.
[bookmark: _Toc452536769]27 Febbraio 
Gesù tutta la sua vita l’ha trasformata in opera di misericordia a gusto del Padre. Nulla ha servito a suo gusto.
[bookmark: _Toc452536770]Seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola
Per vivere bene la misericordia urge che si vada a scuola. Non tutte le scuole sono abilitate a questo insegnamento. Di scuola abilitata ne esiste una sola: il cuore del Padre, che ammaestra attraverso il cuore del Figlio. A questa scuola si deve però andare con un solo libro: con il Libro della Sapienza e dell’Intelligenza dello Spirito Santo. Senza questo Libro Divino, inutile presentarsi in classe. Anche se Gesù spiega, nulla si comprende del suo insegnamento e la mente si trova immersa nel vuoto e nell’inutilità di tutti i suoi progetti umani di misericordia. I Santi, sono Santi, veri maestri di misericordia, perché hanno frequentato per tutti i giorni della loro vita questa scuola, con questo Libro, senza fare neanche una sola assenza.
Oggi il Vangelo ci presenta due esempi, di due donne operatrici di misericordia. Sono due sorelle: Marta e Maria. Marta vive una misericordia che viene dal suo cuore. Vede Gesù venire in casa sua e forse neanche lo saluta. Subito corre in cucina, accende il fuoco, prende le pentole, attinge acqua, si procura dell’olio, della farina, mille altre cose. Diventa frenetica. Si agita. Si affanna. Vuole preparare per Gesù il meglio del meglio. Lo vuole servire al sommo delle sue capacità di scienza, sapienza, esperienza di donna di casa. Nulla vuole tralasciare. Tutto deve essere preparato con gusto. Il suo Maestro si deve deliziare oggi. Sempre si dovrà ricordare delle sue pietanze e dei suoi piatti. La sua arte sempre dovrà elogiare.
Succede però che si stanca. Non sa più cosa fare, dove mettere mano. Non ce la fa più. Si vede trascurata, abbandonata, lasciata sola dalla sorella. Questo affaticamento fisico diviene anche affaticamento spirituale. Ed è questo duplice affaticamento, il secondo prodotto dal primo, che le fa pensare che neanche Gesù si preoccupi più di tanto di essa. Si presenta da Gesù e grida la sua solitudine. Eppure la sua è, a suo avviso, opera di grandissima misericordia. Vi è opera più grande che accogliere Gesù nella propria casa, lui che è stanco dai lunghi viaggio e affaticato dalla sua opera missionaria, e dargli un giaciglio per riposare e qualcosa di cui potersi nutrire per riprendere le forze per iniziare con più slancio la missione? 
Maria invece si siede ai piedi di Gesù. Prima di fare qualcosa per Lui, vuole ascoltare il suo cuore, conoscere i suoi desideri, apprendere quali sono i suoi gusti, imparare a conoscere la sua volontà. Questa scienza di Cristo le permetterà in ogni momento di vivere sempre una misericordia vera, al gusto di Cristo e non al proprio gusto. Vivere una misericordia a proprio gusto non è di certo paragonabile alla misericordia vissuta al gusto di Gesù Signore, al gusto del cuore del Padre, appresa con ascolto di vera e pura intelligenza e sapienza che ci offre lo Spirito Santo. A nostro gusto possiamo servire a Gesù ogni cosa. È sempre a nostro gusto e non al suo. Ora il Padre ama solo la misericordia servita a suo gusto e mai dal nostro. 
Mentre erano in cammino, entrò in un villaggio e una donna, di nome Marta, lo ospitò. Ella aveva una sorella, di nome Maria, la quale, seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola. Marta invece era distolta per i molti servizi. Allora si fece avanti e disse: «Signore, non t’importa nulla che mia sorella mi abbia lasciata sola a servire? Dille dunque che mi aiuti». Ma il Signore le rispose: «Marta, Marta, tu ti affanni e ti agiti per molte cose, ma di una cosa sola c’è bisogno. Maria ha scelto la parte migliore, che non le sarà tolta» (Lc 10,38-42). 
Questa regola – servire secondo il gusto di Cristo, dal cuore del Padre, nella sapienza e intelligenza dello Spirito Santo – deve essere applicata ad ogni cosa che noi facciamo. Ad iniziare dalla misericordia spirituale che è propria della Chiesa: predicazione, ammaestramento, insegnamento, omelie, catechesi, conferenze, teologia, morale, ascetica, mistica, corsi di vario genere. Altro è servire verità e grazia, Parola e Spirito Santo, Cristo e la sua opera di salvezza a gusto nostro, che spesso è gusto pessimo, altro è servire ogni cosa a gusto di Cristo. Gesù Signore tutta la sua vita l’ha trasformata in opera di misericordia a gusto del Padre. Nulla ha servito a suo gusto. Neanche una sola Parola è uscita dal gusto del suo cuore.
Ma oggi quasi tutto si serve a gusto dell’uomo. Anche la misericordia è servita a gusto di questo o di quell’altro. Se la serviamo a gusto nostro, è una misericordia inefficace, non produce alcun frutto di vita eterna. Se invece viene servita a gusto di Cristo, con sapienza e intelligenza di Spirito Santo, per sua mozione, allora i frutti saranno di eternità beata e di vera conversione per molti cuori. Ma per fare questo, dovremmo frequentare con assiduità la scuola di Cristo Gesù. Come Maria dovremmo metterci ai suoi piedi per ascoltare quello che Lui ha da rivelarci, ponendoci in perfetta comunione con il suo cuore, nel quale vive ed opera il cuore del Padre. A volte una sola parola detta a gusto di Cristo Gesù basta perché un cuore entri nella pace e senta la gioia di essere salvato. Una sola parola fa sì che un cuore non appartenga più a se stesso e alla sua disperazione, ma sia di Cristo Gesù e della sua vera speranza che è salvezza, redenzione, elevazione, comunione intensa con il Padre celeste, nello Spirito Santo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci misericordiosi a gusto di Gesù.

1. Conversione è cambiare mente (metanoia evangelica). Spesso però si prende la mente di un altro uomo e la si pone al posto della nostra.
1. Non ci si converte alla mente di un altro uomo. Siamo sempre nell’immanenza. Non vi è alcun salto nella trascendenza, nel soprannaturale.
1. La conversione, la metanoia evangelica, è l’assunzione della mente di Dio, in Cristo, per lo Spirito Santo per pensare con i suoi pensieri.
1. Ma si può assumere la mente di Dio, si può pensare solo con i suoi pensieri, se assumiamo anche il suo cuore, in Cristo, per lo Spirito.
1. Nessuno potrà mai pensare con il pensiero o la mente di Dio se non ama con il cuore di Cristo Signore, mosso e sorretto dallo Spirito.
1. Ecco allora chi è il cristiano: chi pensa con la mente di Dio e ama con il cuore di Cristo, nella luce sempre attuale dello Spirito Santo.
1. È giusto che il cristiano si chieda: ma io penso con la mente di Dio? Amo con il cuore di Cristo Gesù? Cammino nella luce dello Spirito?
1. La Terza Domenica di Quaresima chiede che ci poniamo questa domanda. Dalla risposta sincera ed onesta possiamo sapere se siamo cristiani.
1. Vergine Maria, Aiuto dei Cristiani, insegna a tutti i discepoli di Gesù che oggi più che mai urge la conversione al Pensiero di Dio.
1. Urge, Madre Santa, per ogni cristiano un vero trapianto di cuore. Ognuno deve privarsi del proprio cuore e ricevere quello di Cristo Gesù.
1. Tu, Vera Nostra Madre, verrai in nostro soccorso e di certo penseremo con i pensieri di Dio, ameremo con il cuore di Cristo, nello Spirito.

1. Se l’uomo sapesse cosa significa la parola amore, di certo non la userebbe per riferirla a cose dette un neologismo di moda: “porcherose”.
1. L’Amore vero, eterno, divino è Dio. È Lui il solo Amore. Esso è vero, se partecipazione della natura di Dio all’uomo creato a sua immagine.
1. Chi esclude Dio nella sua vita, che dichiara la sua autonomia da Lui, che da Lui si separa e si distacca, mai potrà amare secondo verità.
1. Amare secondo Dio è dare la propria vita, farne un olocausto, a servizio della vera vita che Dio vuole creare nelle persone attraverso noi.
1. L’amore vero è nel rispetto di tre verità: verità di Dio, verità dell’uomo, verità della donna. Le tre verità vanno sempre rispettate.
1. Nella falsificazione della verità non si ama. Mai si potrà amare. La donna non è uomo. L’uomo non è donna. Dio è sempre il Dio di entrambi.
1. Falsificando una donna e dichiarandola uomo o falsificando un uomo e dichiarandolo una donna o falsificando il Creatore, non c’è amore.
1. Come si può affermare che ha vinto l’amore dopo aver falsificato la verità di Dio, dell’uomo, della donna, della natura, della creazione?
1. Si può brindare all’amore in tali circostanze solo per un motivo: se l’uomo ha deciso di mettere sull’altare di Notre-Dame la dea falsità.
1. Un tempo quando l’uomo si volle liberare da Dio, vi collocò la dea ragione. Oggi si è voluto liberare da se stesso e colloca la dea falsità.
1. Dea ragione, dea falsità, dea menzogna, dea illusione! Immagino quale sarà la prossima dea che l’uomo vorrà collocare sull’altare.
1. Di certo l’uomo giungerà a dichiararsi un puro animale, uguale a tutti gli altri animali della terra. Ecco la nuova dea: dea animalità.
1. Al dio animale non serve alcuna legge. Vivrà come gli pare. Farà della terra una giungla. Il più forte mangerà fisicamente il più debole.
1. Oggi il più forte mangia il più debole economicamente, finanziariamente, politicamente, militarmente. Domani lo mangerà anche fisicamente.
1. Vergine Maria, Madre che ami gli uomini, vieni in nostro aiuto. Siamo su un precipizio antropologico, dal quale sarà impossibile risalire.
1. Ottieni tanta grazia, Madre Nostra, da Cristo Gesù e riversala nei nostri cuori. Solo così potranno liberarsi dalla schiavitù di queste dee.
1. Tu ci aiuterai e noi ti ringrazieremo in eterno per il tuo grande amore. Tu sì che vuoi la nostra vera vita, la vita divina scritta in noi.
[bookmark: _Toc452536771]28 Febbraio 
Quando gli uomini fanno la guerra dei posti attestano che non sono da Dio, vivono da idolatri, rinnegano il Signore.
[bookmark: _Toc452536772]E sarai beato perché non hanno da ricambiarti
L’uomo è da Dio, non solo per creazione, ma anche e soprattutto per missione. Dio crea ogni uomo per una particolare missione da compiere sulla terra, in favore dell’intera umanità. Nella realizzazione della missione, lui crea vita, aggiunge vita a vita. Se si sottrae alla missione, diviene un operatore di iniquità e di morte. Poiché la missione è da Dio, anche il posto che ognuno deve occupare nella storia è anch’esso da Dio. Quando gli uomini fanno la guerra dei posti, essi semplicemente attestano che non sono da Dio, vivono da idolatri di se stessi, rinnegano il Signore della loro vita, si espongono a dannazione eterna.
San Paolo mette in guardia i discepoli di Gesù, ammonendoli che tutti possono occupare il posto riservato da Dio agli altri, ma nessuno poi sarà capace di svolgere l’opera, la missione che è propria di quel posto, perché lo Spirito del Signore non gli ha conferito il carisma necessario, indispensabile perché il ministero possa essere portato a compimento, a realizzazione. Per ogni specifico ministero lo Spirito Santo dona uno specifico, particolare carisma. Posto e carisma sono dallo Spirito Santo. L’uomo per superbia può anche usurpare un posto non suo, per superbia però mai si potrà dare un solo carisma. 
Vi sono diversi carismi, ma uno solo è lo Spirito; vi sono diversi ministeri, ma uno solo è il Signore; vi sono diverse attività, ma uno solo è Dio, che opera tutto in tutti. A ciascuno è data una manifestazione particolare dello Spirito per il bene comune: a uno infatti, per mezzo dello Spirito, viene dato il linguaggio di sapienza; a un altro invece, dallo stesso Spirito, il linguaggio di conoscenza; a uno, nello stesso Spirito, la fede; a un altro, nell’unico Spirito, il dono delle guarigioni; a uno il potere dei miracoli; a un altro il dono della profezia; a un altro il dono di discernere gli spiriti; a un altro la varietà delle lingue; a un altro l’interpretazione delle lingue. Ma tutte queste cose le opera l’unico e medesimo Spirito, distribuendole a ciascuno come vuole.
Ora voi siete corpo di Cristo e, ognuno secondo la propria parte, sue membra. Alcuni perciò Dio li ha posti nella Chiesa in primo luogo come apostoli, in secondo luogo come profeti, in terzo luogo come maestri; poi ci sono i miracoli, quindi il dono delle guarigioni, di assistere, di governare, di parlare varie lingue. Sono forse tutti apostoli? Tutti profeti? Tutti maestri? Tutti fanno miracoli? Tutti possiedono il dono delle guarigioni? Tutti parlano lingue? Tutti le interpretano? Desiderate invece intensamente i carismi più grandi. E allora, vi mostro la via più sublime (1Cor 12, 4-11.27-31). 
Senza una sempre aggiornata e perfetta visione soprannaturale della vita, tutti sono indotti a voler occupare i primi posti. Possono anche essere occupati. Lo Spirito Santo però non dona il suo carisma e il ministero viene svolto male. Senza lo Spirito Santo si è privi anche di quella saggezza e intelligenza umana che permette la gestione ordinaria, bene ordinata delle cose. Senza lo Spirito Santo si è privi di senno, intelligenza, sapienza. Si è ciechi e guide di ciechi. 
Diceva agli invitati una parabola, notando come sceglievano i primi posti: «Quando sei invitato a nozze da qualcuno, non metterti al primo posto, perché non ci sia un altro invitato più degno di te, e colui che ha invitato te e lui venga a dirti: “Cedigli il posto!”. Allora dovrai con vergogna occupare l’ultimo posto. Invece, quando sei invitato, va’ a metterti all’ultimo posto, perché quando viene colui che ti ha invitato ti dica: “Amico, vieni più avanti!”. Allora ne avrai onore davanti a tutti i commensali. Perché chiunque si esalta sarà umiliato, e chi si umilia sarà esaltato». Disse poi a colui che l’aveva invitato: «Quando offri un pranzo o una cena, non invitare i tuoi amici né i tuoi fratelli né i tuoi parenti né i ricchi vicini, perché a loro volta non ti invitino anch’essi e tu abbia il contraccambio. Al contrario, quando offri un banchetto, invita poveri, storpi, zoppi, ciechi; e sarai beato perché non hanno da ricambiarti. Riceverai infatti la tua ricompensa alla risurrezione dei giusti» (Lc 14,7-14). 
È giusto che ognuno mediti l’apologo di Iotam. È contenuto nel Libro dei Giudici. È rivelatore di quella santa umiltà che ci spinge a conservare il posto che ci Dio ci ha assegnato, rifiutando ogni sollecitazione che viene dagli uomini. Solo il Signore è il nostro Signore. Altri mai.
Si misero in cammino gli alberi per ungere un re su di essi. Dissero all’ulivo: “Regna su di noi”. Rispose loro l’ulivo: “Rinuncerò al mio olio, grazie al quale si onorano dèi e uomini, e andrò a librarmi sugli alberi?”. Dissero gli alberi al fico: “Vieni tu, regna su di noi”. Rispose loro il fico: “Rinuncerò alla mia dolcezza e al mio frutto squisito, e andrò a librarmi sugli alberi?”. Dissero gli alberi alla vite: “Vieni tu, regna su di noi”. Rispose loro la vite: “Rinuncerò al mio mosto, che allieta dèi e uomini, e andrò a librarmi sugli alberi?”. Dissero tutti gli alberi al rovo: “Vieni tu, regna su di noi”. Rispose il rovo agli alberi: “Se davvero mi ungete re su di voi, venite, rifugiatevi alla mia ombra; se no, esca un fuoco dal rovo e divori i cedri del Libano” (Gdc 9,8-15). 
Vergine Maria Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di grande umiltà. 

1. Un tempo ogni parola aveva un suo proprio significato. Figlio significava figlio, donna era donna, uomo era uomo, genitori erano genitori.
1. Oggi le parole non hanno più alcun significato. Sono bicchieri vuoti nei quali ognuno versa il veleno che si vuole che l’altro beva.
1. Si compra una creatura umana e si dice: “Ho comprato un figlio”. Come si fa a comprare un figlio, se il figlio è sangue del proprio sangue?
1. Ma come si fa a vendere il frutto del proprio grembo a ad altre persone? La madre è madre per sempre. Non è madre solo per pochi mesi.
1. Chi non vede in questo un totale sovvertimento della natura? Un capovolgimento di essa? Un caos etico e veritativo oltre ogni limite?
1. Altro che evoluzione la nostra. Siamo precipitati all’ultimo gradino della sfera animale. Chiedete ad un’orsa che vi venda un cucciolo!
1. È a tutto questo sovvertimento antropologico gli illuminati dei nostri tempi danno il nome di civiltà, libertà, uguaglianza, progresso.
1. Se questo è progresso, libertà, dignità è preferibile vivere come gli animali, almeno il loro regno è ordinato e rispettoso della natura.
1. Vergine Maria, insegna ad ogni uomo che la libertà è dal male. Immergersi nel male più orrendo non è libertà. È schiavitù amara, triste.

1. Questa sera mi è stato chiesto: come possiamo distinguere ciò che è vero, puro amore da ciò che invece è amore falso, ingannevole, disumano?
1. Amore vero è dare la propria vita secondo verità nel rispetto pieno, totale, integro della verità della persona a cui la vita si dona.
1. Quando la verità non viene rispetta sia nella persona che si dona che nell’altra che riceve il dono, l’amore è falso, bugiardo, ingannevole.
1. La verità non è quella che l’uomo si dona a suo gusto e piacimento, ma quella che ha ricevuto da Dio, nell’atto costitutivo della creazione.
1. Neanche se stesso uno può amare, se non rispetta tutte le verità con le quali necessariamente si entra in relazione, dipendenza, comunione.
1. Una donna non si può amare abortendo. Non rispetta la sua verità di essere madre, datrice di vita. La donna dona la vita, non la sopprime.
1. Non si ama per una seconda verità calpestata: la verità del concepito che ha diritto alla vita. La vita data nessuno la può togliere. Mai.
1. Due uomini possono comprarsi bambini, non figli. Mai potranno amarli secondo verità, perché la donna che li ha partorito è madre sempre.
1. Essa mai potrà vendere un bambino. Non è una mucca cui può essere tolto il vitello appena cresciuto. Lei è donna. Lei non può vendere.
1. Due uomini mai potranno amare un bambino. Lo privano della verità del bambino che esige che lui viva con due amori: maschile e femminile.
1. Amore e verità sono una cosa sola.  Oggi si vuole coniugare amore e falsità, amore e privazione, amore e concupiscenza, amore e inganno.
1. Privato della sua verità, tutto diviene amore. Si tratta però di amore avvelenato, letale. Per falso amore si abortisce, si uccide.
1. Per falso amore si fanno cose orrende. Si priva un bambino della sua verità a crescere con una madre e un padre, insieme, nella stessa casa.
1. Vergine Madre, aiuta ogni uomo perché comprenda che solo il vero amore dona vita. Il falso amore uccide lo spirito e l’anima dell’uomo.
1. Tu ci aiuterai, Madre, e noi sapremo discernere il vero amore dall’amore ammalato, virus che uccide il nostro spirito e addormenta l’anima.
[bookmark: _Toc452536773]29 Febbraio 
Cose ripugnanti per chi cammina nella luce del vero Dio, diventano per l’uomo di peccato la gioia del suo cuore.
[bookmark: _Toc452536774]La terra intera, presa d’ammirazione, andò dietro alla bestia
La Parola del Signore oggi ci rivela una verità sulla quale è giusto che noi vi riflettiamo. Quando l’uomo si abbandona al male, al peccato, alla trasgressione, la sua natura giunge ad una tale perversione, che lo spinge non solo a consacrarsi, votarsi al male, va ben oltre. Il male lo attrae a tal punto da divenire per lui ammirazione, esaltazione, glorificazione. Alcune cose che oggi l’uomo fa e che sono talmente ripugnanti per una persona che cammina nella luce del vero Dio, diventano per l’uomo di peccato la sua stessa vita, la gioia del suo cuore, la luce dei suoi occhi. Quest’uomo è talmente ammirato dal male da vivere per esso, votarsi ad esso. 
Basta osservare cosa ammira l’uomo di oggi e ci si rende conto che siamo all’adorazione della bestia infernale. L’uomo si è fatto adoratore del male. Non si tratta però di mali antichi. Oggi l’uomo ogni giorno è inventore di mali sempre nuovi, più grandi, più appariscenti, più devastanti. L’uomo adora quel male che è la sua stessa distruzione, non nell’eternità, ma nello stesso tempo. Oggi l’uomo si è trasformato in un ammiratore della stessa morte, dal momento che per essa vive e per essa ogni giorno impegna tutte le sue energie. La vanità, il nulla, il vuoto, l’effimero, il decadente attrae l’uomo e ne conquista il cuore. 
E vidi salire dal mare una bestia che aveva dieci corna e sette teste, sulle corna dieci diademi e su ciascuna testa un titolo blasfemo. La bestia che io vidi era simile a una pantera, con le zampe come quelle di un orso e la bocca come quella di un leone. Il drago le diede la sua forza, il suo trono e il suo grande potere. Una delle sue teste sembrò colpita a morte, ma la sua piaga mortale fu guarita. Allora la terra intera, presa d’ammirazione, andò dietro alla bestia e gli uomini adorarono il drago perché aveva dato il potere alla bestia, e adorarono la bestia dicendo: «Chi è simile alla bestia e chi può combattere con essa?». Alla bestia fu data una bocca per proferire parole d’orgoglio e bestemmie, con il potere di agire per quarantadue mesi. Essa aprì la bocca per proferire bestemmie contro Dio, per bestemmiare il suo nome e la sua dimora, contro tutti quelli che abitano in cielo. Le fu concesso di fare guerra contro i santi e di vincerli; le fu dato potere sopra ogni tribù, popolo, lingua e nazione. La adoreranno tutti gli abitanti della terra, il cui nome non è scritto nel libro della vita dell’Agnello, immolato fin dalla fondazione del mondo. Chi ha orecchi, ascolti: Colui che deve andare in prigionia, vada in prigionia; colui che deve essere ucciso di spada, di spada sia ucciso. In questo sta la perseveranza e la fede dei santi.
E vidi salire dalla terra un’altra bestia che aveva due corna, simili a quelle di un agnello, ma parlava come un drago. Essa esercita tutto il potere della prima bestia in sua presenza e costringe la terra e i suoi abitanti ad adorare la prima bestia, la cui ferita mortale era guarita. Opera grandi prodigi, fino a far scendere fuoco dal cielo sulla terra davanti agli uomini. Per mezzo di questi prodigi, che le fu concesso di compiere in presenza della bestia, seduce gli abitanti della terra, dicendo loro di erigere una statua alla bestia, che era stata ferita dalla spada ma si era riavuta. E le fu anche concesso di animare la statua della bestia, in modo che quella statua perfino parlasse e potesse far mettere a morte tutti coloro che non avessero adorato la statua della bestia. Essa fa sì che tutti, piccoli e grandi, ricchi e poveri, liberi e schiavi, ricevano un marchio sulla mano destra o sulla fronte, e che nessuno possa comprare o vendere senza avere tale marchio, cioè il nome della bestia o il numero del suo nome. Qui sta la sapienza. Chi ha intelligenza calcoli il numero della bestia: è infatti un numero di uomo, e il suo numero è seicentosessantasei (Ap 13,1-18). 
Altra verità va messa in evidenza. Anch’essa nasce dalla Parola di Dio offerta alla nostra meditazione. La bestia oggi si è costituita in corporazioni, in lobby, il cui potere è così smisurato, da governare gli stessi governi dei popoli e da orientare anche scienza, finanza, economia, stampa, università, mass-media e ogni altra attività importante e vitale per l’uomo, al compimento del suo volere. Senza il marchio di questa bestia satanica, nulla si può fare, nulla pensare, nulla desiderare, nulla volere. L’assoggettamento è totale. Sono questi poteri occulti che muovono la storia dai sotterranei di essa e la conducono secondo il loro volere. 
Quanti non portano il marchio della bestia, vedono apparenze: apparenze di democrazia, di economia, di finanza, di scienza, di politica, di sport, di mercato, di mille altre cose, anche apparenze di religiosità e di devozione. La realtà è invece tutta governata dalla grande bestia, che divora i suoi stessi adoratori. I suoi ammiratori infatti non sanno che le prime vittime sono essi stessi. Essi danno potere alla bestia e sono i primi che essa divora. Lo fa però con eleganza, stordendoli, narcotizzandoli, privandoli di ogni senno, intelligenza, sapienza, luce. Questa bestia è così potente da trasformare la fede in pura religiosità e la religiosa in mera opera esterna, completamente a suo servizio: per riempire l’inferno.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci essere sempre di Gesù Signore. 

1. La coscienza dell’uomo è come il sole: può brillare come in un mezzogiorno d’estate, come in un giorno di nubi, oppure eclissarsi del tutto.
1. Quando la coscienza si eclissa, pensieri, cuore, volontà, desideri, intelligenza vengono privati di ogni luce. È il buio etico perfetto.
1. È quanto sta accadendo oggi. L’eclissi della coscienza ormai è generalizzato. Il male è dichiarato bene, il falso vero, l’ingiusto giusto.
1. Nel buio della coscienza uccidere è diritto, divorziare è progresso, eutanasia è pietà, comprare un figlio è amore, la verità è omofobia.
1. Nel buio della coscienza non vi è più neanche una lontana stella polare etica che ci possa indicare un punto sicuro e certo di orientamento.
1. Siamo tutti naufraghi in balia dei cavalloni dei mistificatori di questo mondo il cui unico intento è oscurare con leggi ogni coscienza.
1. Senza più neanche quel piccolo, minuscolo orientamento che un tempo veniva dalla natura, dove si andrà a finire? Cosa sarà fatto dell’uomo?
1. Quando la coscienza muore è l’umanità che muore con essa. Tutti i distruttori della coscienza sempre sono stati distruttori dell’umanità.
1. Vergine Madre, non permettere che i tuoi figli eclissino la coscienza. Fa’ che risplenda in essi come luce potentissima, divina, immortale.
1. Tu li aiuterai, Madre Santa, ed essi saranno luce profetica di verità e di giustizia, separando il bene dal male e la luce dalle tenebre.

1. Qualcuno potrebbe chiedersi: perché chi segue questa o quell’altra corrente ideologica ha smarrito l’ideologia in cui dice di credere?
1. Dovrebbero curare gli interessi dei poveri. Dovrebbero occuparsi del bene delle donne. Dovrebbero impedire certe mostruosità.
1. Dovrebbero. Ma anche se volessero, non potrebbero né ora né mai. Le ideologie non salvano la storia. La rendono conflittuale al massimo.
1. Salva la storia la verità, la carità, la misericordia, la giustizia, la compassione, il perdono, la benevolenza, il rispetto, le virtù.
1. Si ricorda che l’ideologia non è verità. È una falsa modalità di pensare inventata dagli uomini per gli altri, non per se stessi.
1. Essendo l’ideologia falsità in sé, mai potrà curare i veri interessi di una sola persona. Può favorire solo falsi interessi e falsi diritti.
1. Io conosco solo una persona che ama veramente l’uomo: Cristo Gesù. Ma Lui per la verità si è lasciato crocifiggere, inchiodare sulla Legno.
1. Non difese i suoi diritti, ma quelli dell’uomo. Quali sono i diritti dell’uomo? il diritto alla verità della sua natura e della sua persona.
1. Oggi invece le molteplici ideologie stanno distruggendo per ogni uomo sia il diritto alla verità della natura che della sua persona.
1. Della donna se ne sta facendo una mucca, dell’uomo un torello da stalla, dei figli dei cuccioli da vendere, comprare, alienare.
1. La verità è condannata perché dichiarata omofobia, l’amore è trasformato in desiderio passeggero e volubile, la fedeltà è cancellata.
1. Del corpo dell’uomo una macchina da usare a proprio piacimento. Marcuse nella sua tomba ride di orgoglio. Ha ingannato l’umanità.
1. È il caos antropologico e i grandi ideologi studiano come dare il colpo di grazia ad un uomo che è già in agonia, per accelerarne la morte.
1. Ma chi si accorge che questa è ideologia di morte e non di vita? Chi vede il disastro umano che incombe e che rovinerà l’uomo? Nessuno.
1. Non è questione di cristianesimo, ma di pura antropologia. Solo chi odia l’uomo in modo viscerale può pensare e volere queste cose.
1. Se tornasse Diogene con la sua lanterna, neanche più potrebbe dire: “Cerco l’uomo!”. Noi stiamo distruggendo anche le sue sembianze.
1. Per l’umanità è questo un momento di grande transito: dall’uomo al non uomo. Si troverà qualcuno che vorrà invertire la rotta?
1. Chi potrà invertire la rotta è il cristiano, solo se rinuncia a pensare dalla falsità e comincia a parlare dal pensiero del suo Maestro.
1. Vergine Maria, Madre della Verità Eterna Incarnata Crocifissa Risorta, dona ai cristiani la verità del cuore, della mente, dell’anima.
1. Tu li aiuterai, Madre nostra, ed essi si rivestiranno di Cristo e con la lanterna del Vangelo mostreranno la verità dell’uomo, costruendola.


[bookmark: _Toc452536775]Marzo 2016

[bookmark: _Toc452536776]1 Marzo 
Se manca la visione del bene soprannaturale i beni effimeri, le gioie futili della vita diventano il nostro padrone.
[bookmark: _Toc452536777]Vi vedrò di nuovo e il vostro cuore si rallegrerà
Il compimento della volontà di Dio è ben oltre ogni desiderio immediato dell’uomo. Essa è nel superamento di questi interessi immediati, perché vi è un interesse superiore da realizzare, dal quale nasce un interesse generale, che supera infinitamente gli stessi interessi particolari di un momento, di alcune persone, anche degli amici più cari, dello stesso padre e della stessa madre. Si rinuncia ad una cosa, se ne ottiene una più grande. Si sacrifica un bene immediato, per averne uno eterno. Perché la volontà di Dio si compia, non solo la si deve conoscere, ma anche si deve chiedere a Lui ogni fortezza nello Spirito Santo per poterla realizzare.
Attualmente interesse particolare degli Apostoli è quello di stare con Gesù. È cosa bella fare tre tende e rimane sul monte in santa contemplazione. È cosa ottima stare chiusi nel Cenacolo e dialogare fino al sorgere del nuovo giorno. È cosa attraente per i discepoli la compagnia di Cristo Gesù. Tutto è bello. Ma si tratta di un bene effimero, inutile, che non produce salvezza. È un bene senza alcuna universalità, privo di ogni trascendenza, durata, eternità. È un bene già morto. Gesù invece vuole per i discepoli e per il mondo intero un bene di vera salvezza, vera redenzione, un bene universale, per tutti, dalla durata eterna. 
Per produrre questo bene Lui dovrà lasciare i suoi discepoli. Questo bene si produce in un solo modo: passando per la via dolorosissima della passione, della crocifissione, della morte, della sepoltura. Per un bene eterno i discepoli dovranno privarsi del Maestro solo per tre giorni. Ne vale proprio la pena. Vale anche la pena se si dovessero privare anche per un secolo o più secoli. Quali sono i benefici di questa privazione? Gesù ritornerà, ma non sarà più limitato nel tempo e nello spazio. Potrà essere tutto, sempre, con ogni suo discepolo che andrà per il mondo a predicare la buona novella della pace, il Vangelo della Salvezza.
Inoltre Cristo Signore non sarà un corpo solamente da toccare. Sarà un corpo, un’anima, uno spirito da mangiare, mangiando lui, si mangia Dio Padre e lo Spirito Santo perché diventino sua vita. Questi benefici non valgono solo per i Dodici, ma per tutti coloro che crederanno nel suo nome e si lasceranno battezzare nascendo a vita nuova da acqua e Spirito Santo. Da una separazione momentanea, di pochissimi giorni, nasce un bene universale, eterno, divino. Cristo si fa tutto di tutti allo stesso tempo, nei mille luoghi dove ogni suo discepolo vive ed opera. Questo sacrificio sempre chiede il Signore. Un sacrificio “effimero” per un bene divino.
Un poco e non mi vedrete più; un poco ancora e mi vedrete». Allora alcuni dei suoi discepoli dissero tra loro: «Che cos’è questo che ci dice: “Un poco e non mi vedrete; un poco ancora e mi vedrete”, e: “Io me ne vado al Padre”?». Dicevano perciò: «Che cos’è questo “un poco”, di cui parla? Non comprendiamo quello che vuol dire». Gesù capì che volevano interrogarlo e disse loro: «State indagando tra voi perché ho detto: “Un poco e non mi vedrete; un poco ancora e mi vedrete”? In verità, in verità io vi dico: voi piangerete e gemerete, ma il mondo si rallegrerà. Voi sarete nella tristezza, ma la vostra tristezza si cambierà in gioia.
La donna, quando partorisce, è nel dolore, perché è venuta la sua ora; ma, quando ha dato alla luce il bambino, non si ricorda più della sofferenza, per la gioia che è venuto al mondo un uomo. Così anche voi, ora, siete nel dolore; ma vi vedrò di nuovo e il vostro cuore si rallegrerà e nessuno potrà togliervi la vostra gioia. Quel giorno non mi domanderete più nulla. In verità, in verità io vi dico: se chiederete qualche cosa al Padre nel mio nome, egli ve la darà. Finora non avete chiesto nulla nel mio nome. Chiedete e otterrete, perché la vostra gioia sia piena (Gv 16,16-24). 
Gesù sempre chiede ad ogni suo discepolo la rinuncia ad un bene di pochi istanti perché venga prodotto un bene divino ed eterno. Chiede la rinuncia anche del corpo perché si possa generare vita vera per tutta l’umanità. Anche la rinuncia a beni della terra lui chiede perché una persona possa dedicarsi interamente al supremo bene della diffusione della sua Parola. Se però manca la visione del bene supremo, soprannaturale, della salvezza eterna, della creazione di una più grande comunione con Dio, i beni effimeri del momento, anche le gioie futili della vita diventano il nostro padrone, leghiamo il cuore al momento, dimentichiamo i beni veri, superiori, divini, consumiamo la nostra vita nel nulla. Lavoriamo per perdere tutto, senza alcun guadagno. Gesù lo dice: “A che serve ad un uomo se guadagna il mondo intero e poi perde la sua anima? O cosa sarà l’uomo in cambio della propria anima?”. Gesù non si è lasciato tentare dall’amore per i suoi discepoli. Neanche ha subito mai alcun influsso dall’amore per la Madre sua. Mai un solo uomo lo ha tentato, trattenuto, gli ha impedito o lo ha rallentato nel perfetto compimento della volontà del Padre suo. Gesù è l’uomo libero per la realizzazione del bene universale ed eterno più grande. Tutti gli altri beni, anche i più santi, li ha sacrificato, sacrificando se stesso sulla croce. È il mistero del vero amore. Amare per l’effimero è sciupare una vita.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci a lavorare per l’amore vero. 

1. Se il Padre celeste smettesse di parlare, Gesù di essere con noi, lo Spirito Santo di guidarci verso tutta la verità, saremmo dei fossili.
1. Lo Spirito irrompe nella nostra vita, muove il nostro cuore, tocca i pensieri e tutto si mette in un movimento di novità, verità, attualità.
1. Il peccato del cristiano è la fossilizzazione di Dio, la sua imbalsamazione. Il cristiano mai potrà essere imbalsamatore del suo Dio.
1. Un Dio imbalsamato, fossilizzato è un Dio senza vita. Invece il Dio dei cristiani è vita eterna, vita infinita, vita sempre nuova.
1. Quando la Chiesa, adoratrice di un Dio imbalsamato, imbalsama se stessa nella non vita lo Spirito Santo irrompe e la tira fuori dalla tomba.
1. La storia della Chiesa è la mirabile opera dello Spirito Santo. Lui viene, rompe i nostri sepolcri, ci chiama ad uscire, ci ricolma di vita.
1. Il cristiano è un costruttore di sepolcri. Anche se lo Spirito lo tira fuori, lui vi si rimette. Ma lo Spirito viene e sempre lo tira fuori.
1. Di questo ha bisogno la Chiesa: di persone che ogni giorno si lascino tirare fuori dai loro sepolcri dallo Spirito Santo.
1. Un cristiano fossilizzato, imbalsamato nella santità di ieri, non serve alla Chiesa. Urge che lo Spirito lo immetta nella santità di oggi.
1. Vergine Maria, Donna perennemente mossa dallo Spirito di Dio, manda su di noi lo Spirito che sempre ti ha mosso, perché muova anche noi.
1. Tu verserai su di noi lo Spirito come lo ha versato su Elisabetta e noi canteremo la santità di Dio dalla novità della nostra santità.

1. Un tempo si insegnava questa via per agire sempre bene: Principiis obsta, sero medicina paratur. Tolta la causa, si eliminano gli effetti.
1. Coprire una piaga che sta andando in cancrena con delle garze è da insipienti. La piaga va curata in profondità, alla sua sorgente.
1. La società è in grande sofferenza. Non si possono curare gli effetti, che sono il malore generale, se non si interviene sulle cause agenti.
1. Così come diviene impossibile risolvere il problema dei profughi se non s’interviene sulle cause che lo rendendo sempre più non risolvibile.
1. Prima che questione assistenziale, di accoglienza, di carità a medio o a lungo termine, è questione di politica mondiale.
1. Prima che questione di ruspe, di barriere di filo spinato, di orientamento dei flussi e di quote è questione di volontà politica universale.
1. La fragilità delle istituzioni è in tutto simili alla statua d’ora dai piedi d’argilla. Basta un sassolino per farla crollare e frantumare.
1. Altra immagine, sempre biblica, è quella della Torre di Babele. Gli uomini non si comprendono più e neanche gli Stati.
1. Ogni problema antropologico, di qualsiasi natura, diviene all’istante problema teologico, di natura soprannaturale. Problema di origine.
1. L’uomo è come un bambino nel seno della madre. Se viene espulso fuori dal seno prematuramente muore. Non ha vita autonoma, da se stesso.
1. Se l’uomo si separa dal seno della volontà di Dio, manifestata tutta in Cristo Gesù e attualizzata a noi dallo Spirito Santo, è la morte.
1. Poiché oggi l’uomo ha deciso di divorziare dal suo Signore, per concedersi ai molteplici idoli, non vi è più speranza di vera salvezza.
1. Quando di divorzia da Dio, ci si separa anche dai suoi doni: intelligenza, sapienza, verità, libertà, amore, giustizia, pace, misericordia.
1. Senza i doni di Dio l’uomo lavora per la rovina, la distruzione, la confusione, la devastazione ad ogni livello del suo essere e operare.
1. Senza Dio, fuori di Lui, in divorzio da Lui, nessun problema umano sarà mai risolto. Manca della necessaria intelligenza e sapienza.
1. Se una società non sa rispettare neanche il diritto di un bambino appena nato o concepito, sarà mai capace di creare un buon ordine sociale?
1. Una società che si vergogna di Cristo Gesù, mandato dal Padre a portare ogni suo dono di grazia e di verità, potrà avere un futuro di bene?
1. Se l’uomo vuole risolvere le questioni politiche, sociali, economiche, finanziarie, bancarie, deve prima risolvere il problema teologico.
1. Dio non è un accidente inutile per l’umanità e Cristo non è accessorio insignificante. Dio è il seno della vita e Cristo la vita di Dio.
1. Non si può divorziare da Dio, né rinnegare Cristo e credere che lo si possa pregare perché risolva i nostri problemi di ordine sociale.
1. O Dio si accoglie nel suo Dono di vita eterna che è Cristo e con Cristo si diviene una sola volontà e amore, oppure tutto rimane caotico.
1. Madre di Gesù, tu hai accolto Dio nella tua vita e la vita vera è venuta nel mondo. Insegnaci come accogliere Cristo nostra verità e grazia.
1. Madre Santa, non permette che l’uomo si distrugga e si annienti per il divorzio da Dio e da Cristo. Fa’ invece che accolga il suo Salvatore.
1. Convinci tutti i tuoi figli, o Madre, perché riprendano Dio e Cristo nel loro cuore. È la sola via di salvezza. Non ve ne sono altre, mai.
[bookmark: _Toc452536778]2 Marzo 
Senza Cristo, fuori di Lui, l’uomo rimane essere per la morte. Mai potrà divenire essere per la vita.
[bookmark: _Toc452536779]Figlio di Set, figlio di Adamo, figlio di Dio
Il vero umanesimo è riportare l’uomo nella sua verità di creazione e di redenzione. Dalla verità del suo passato, alla verità del suo presente, alla verità del suo futuro. Senza la verità del suo passato mai vi potrà essere verità del suo presente. Senza la sua verità del suo presente, neanche vi potrà essere verità del suo futuro. Basta una sola falsità o del passato, o del presente, o del futuro dell’uomo e l’uomo si immergerà e si sprofonderà nella falsità eterna, che è la perdizione, cioè l’impossibilità eterna di ritornare nella verità di Dio, di Cristo, dello Spirito Santo. Il Catechismo della Chiesa Cattolica rivela qual è la verità dell’uomo, oggi fortemente contestata, disprezzata, rigettata. Si vuole un uomo senza origine da Dio, senza salvezza da Cristo, senza trasformazione del suo essere secondo la carne in essere spirituale trasformato dallo Spirito di verità e di santificazione che ci è stato donato. Si vuole un uomo tutto da se stesso, senza alcun riferimento alla sua origine soprannaturale e senza vocazione al Paradiso.
Grazie alla comune origine il genere umano forma una unità. Dio infatti “creò da uno solo tutte le nazioni degli uomini”.  Meravigliosa visione che ci fa contemplare il genere umano nell'unità della sua origine in Dio...; nell'unità della sua natura, composta ugualmente presso tutti di un corpo materiale e di un'anima spirituale; nell'unità del suo fine immediato e della sua missione nel mondo; nell'unità del suo “habitat”: la terra, dei cui beni tutti gli uomini, per diritto naturale, possono usare per sostentare e sviluppare la vita; nell'unità del suo fine soprannaturale: Dio stesso, al quale tutti devono tendere; nell'unità dei mezzi per raggiungere tale fine;... nell'unità del suo riscatto operato per tutti da Cristo (CCC 360). 
L’Evangelista Luca, guidato dallo Spirito Santo, porta la discendenza di Cristo da Davide e da Abramo, così come essa è narrata nel Vangelo secondo Matteo, ad Adamo, a Dio: “Gesù figlio di Adamo, figlio di Dio”. Portando l’origine di Gesù a Dio, per Adamo, lo Spirito del Signore ci rivela che Cristo Gesù non è il Salvatore per un prestito, una grazia, una misericordia che ci ha concesso il popolo dei Giudei. Cristo Gesù appartiene alla nostra umanità come ogni altro uomo ed è in ragione di questa appartenenza che Lui può essere il Salvatore di tutti. Uno è l’uomo e uno è il suo Salvatore. Le vie storiche sono altra cosa. Le vie storiche non aboliscono mai la verità teologica, anzi la richiedono e la esigono. Matteo ci rivela come storicamente Cristo è venuto, quale missione Lui deve realizzare. Luca invece ci rivela per chi Lui è venuto: per ogni uomo, nessuno escluso. Lui è il dono del Padre per la redenzione del mondo. 
Gesù, quando cominciò il suo ministero, aveva circa trent’anni ed era figlio, come si riteneva, di Giuseppe, figlio di Eli, figlio di Mattat, figlio di Levi, figlio di Melchi, figlio di Innai, figlio di Giuseppe, figlio di Mattatia, figlio di Amos, figlio di Naum, figlio di Esli, figlio di Naggai, figlio di Maat, figlio di Mattatia, figlio di Semein, figlio di Iosec, figlio di Ioda, figlio di Ioanàn, figlio di Resa, figlio di Zorobabele, figlio di Salatièl, figlio di Neri, figlio di Melchi, figlio di Addi, figlio di Cosam, figlio di Elmadàm, figlio di Er, figlio di Gesù, figlio di Elièzer, figlio di Iorim, figlio di Mattat, figlio di Levi, figlio di Simeone, figlio di Giuda, figlio di Giuseppe, figlio di Ionam, figlio di Eliachìm, figlio di Melea, figlio di Menna, figlio di Mattatà, figlio di Natam, figlio di Davide, figlio di Iesse, figlio di Obed, figlio di Booz, figlio di Sala, figlio di Naassòn, figlio di Aminadàb, figlio di Admin, figlio di Arni, figlio di Esrom, figlio di Fares, figlio di Giuda, figlio di Giacobbe, figlio di Isacco, figlio di Abramo, figlio di Tare, figlio di Nacor, figlio di Seruc, figlio di Ragàu, figlio di Falek, figlio di Eber, figlio di Sala, figlio di Cainam, figlio di Arfacsàd, figlio di Sem, figlio di Noè, figlio di Lamec, figlio di Matusalemme, figlio di Enoc, figlio di Iaret, figlio di Maleleèl, figlio di Cainam, figlio di Enos, figlio di Set, figlio di Adamo, figlio di Dio (Lc 3,23-38). 
Pensare di costruire il vero umanesimo abolendo tutti i sani principi della verità del passato, del presente, del futuro dell’uomo non è solo una chimera, è anche stoltezza e insipienza. Non è facendo un cane uguale all’uomo che si costruisce il vero umanesimo. Il cane è cane. Deve essere lasciato cane, perché viva da cane, secondo la volontà di Dio. Mai un cane potrà divenire uomo. Gli manca l’anima spirituale, immortale, fatta ad immagine e somiglianza di Dio. Ma neanche un uomo deve trasformarsi in un cane. La sua creazione è un salto abissale da quella dell’animale. Non vi è confronto. Non esiste alcuna possibile somiglianza. Gesù viene per rivelarci qual è il nostro presente, frutto del nostro passato. È un presente di morte eterna. Lui non solo è venuto a rivelare, ma anche a risanare, ricomporre, creare di nuovo. È venuto per operare nello Spirito Santo una vera rigenerazione dell’uomo, rendendolo partecipe della dina natura, cambiando sostanzialmente il suo modo di essere. Da essere per la morte a essere per la vita, da natura animale a natura spirituale, da figlio delle tenebre a figlio della luce, da soldato del principe di questo mondo a combattente per il regno dei cieli. Senza Cristo, fuori di Lui, l’uomo rimane essere per la morte. Mai potrà divenire essere per la vita. Gli manca il suo redentore, il suo creatore, il suo operatore, il formatore del suo nuovo essere. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a divenire nuovi in Cristo.

1. La mente è l’officina di Satana. Ottimo alchimista, lui sa come trasformare i pensieri veri in falsità e i pensieri falsi in verità per noi.
1. Ci si custodisce in un solo modo: non permettendo che metta piedi nella mente. “Pregate per non cadere in tentazione”. È la sola salvezza.
1. Nulla è più pericoloso per l’uomo della sua mente. Per Satana è il posto di comando, la cabina di regia dalla quale governare gli uomini.

1. La natura non è sottoposta all’obbedienza all’uomo. Essa obbedisce all’uomo che obbedisce a Dio. Si ribella all’uomo che si ribella a Dio.
1. Pensare che con una legge si possa modificare la natura o che da oggi la natura cambi, è stoltezza infinita. È pensiero dell’uomo senza Dio.
1. Essendo solo Dio Saggezza eterna ed essendo la Saggezza dono che Dio fa ai suoi veri adoratori, senza Dio si cade nell’insipienza abissale.
1. Tutti i mali del mondo di sempre sono il frutto della stoltezza. La stoltezza più è grande e più è rivelatrice del divorzio opera con Dio.
1. Il mondo attuale ha deciso il divorzio da Cristo, dalla Chiesa, dal vero Dio, sorgente della luce. Si condannato alla stoltezza per sempre.
1. Dio rivolge al suo popolo un rimprovero che vale anche per noi: Come potete dire: “Noi siamo saggi, perché abbiamo la legge del Signore”?
1. A menzogna l’ha ridotta lo stilo menzognero degli scribi! I saggi restano confusi, sconcertati e presi come in un laccio.
1. Ecco, hanno rigettato la parola del Signore: quale sapienza possono avere? Per questo darò le loro donne a stranieri….
1. I loro campi ai conquistatori, perché dal piccolo al grande tutti commettono frode; dal profeta al sacerdote tutti praticano la menzogna.
1. Curano alla leggera la ferita della figlia del mio popolo, dicendo: “Pace, pace!”, ma pace non c’è.
1. Dovrebbero vergognarsi dei loro atti abominevoli, ma non si vergognano affatto, non sanno neppure arrossire (Ger 8,8-12).
1. Ogni legge contro la natura altro non fa se non aggravare la sua piaga, che diviene inguaribile. La cura è la nostra obbedienza a Dio.
1. La natura non dipende dalla nostra volontà o imposizioni. Essa dipende direttamente dal suo Creatore, al quale presta obbedienza perenne.
1. Vergine Maria, in Te il Figlio dell’Altissimo si è fatto carne. In Lui, per la risurrezione, la carne si è trasformata in spirito, in luce.
1. Aiuta noi con la tua materna intercessione, Vergine Benedetta, perché per noi la natura si trasformi in paradiso e mai in tenebre infernali.

1. È giusto che chi è cristiano ogni tanto si ponga la domanda e si chieda: “Chi è un cristiano secondo la verità e il pensiero di Cristo”? 
1. Nessuno potrà conoscere chi è il cristiano se non sa chi è Cristo Gesù. Si conosce Cristo. Dalla verità di Cristo è la verità del cristiano.
1. È obbligo di ogni cristiano conoscere le profondità e gli abissi della verità di Gesù e da questa profondità e abissi sempre parlare di sé.
1. Profondità e abissi di Cristo sono racchiusi da Paolo in una sola frase: “In Cristo abita corporalmente tutta la pienezza della divinità”. 
1. Cristo è Il Figlio Unigenito del Padre che si è fatto carne. La carne di Cristo è carne di Dio, del Figlio Eterno, del Verbo che è Dio.
1. La carne di Cristo è infinitamente più che il tempio, la tenda, l’arca. Tempio, arca, tenda sono solo pallide figure. La realtà è altro.
1. Anche il Paradiso è una pallida figura per rapporto alla sublimità che è in Cristo Gesù. La carne di Cristo è carne personale di Dio. 
1. Dio vive nella carne. Anzi non può vivere senza di essa. Tutta la vita del Figlio di Dio può essere solo vita nella carne. 
1. Tutta la vita di Dio è vita dalla carne di Cristo. Senza la carne di Cristo Dio nulla può operare, nulla fare, nulla dare agli uomini.
1. Né Dio Padre, né lo Spirito Santo, né il Verbo possono operare qualcosa in favore dell’uomo senza la carne di Cristo. Tutto è dalla carne. 
1. Questa è la verità di Cristo. Qual è la verità del cristiano? Egli è parte di questa pienezza. Lui è il corpo di Cristo nella storia. 
1. Vuol dire che Cristo non può salvare e né redimere senza il suo corpo. Gesù e il suo Corpo sono una sola realtà. Mai potranno divenire due.
1. La Chiesa non è un mero strumento. È più che sacramento di Cristo. È la carne attraverso la quale lui compie oggi la sua redenzione. 
1. Questo significa che senza il suo corpo Cristo non può salvare. Salva dal suo corpo nel suo corpo per il suo corpo. La salvezza è nel corpo.
1. La Chiesa entra con potenza nel mistero della salvezza. Senza il corpo non c’è salvezza. Escludere la Chiesa è escludersi dalla salvezza.
1. È in questo corpo che abita Dio in tutta la sua pienezza e solo in questo corpo lo si può trovare, raggiungere, godere della sua redenzione.
1. O il cristiano fa sua questa verità o diviene essere inutile in ordine alla salvezza dei suoi fratelli. È in lui la salvezza del mondo. 
1. Non solo è in Lui, ma è anche per lui. È per il suo corpo che Cristo redime oggi la storia. Senza il corpo del cristiano non c’è salvezza.
1. L’unico Dio è stupenda invenzione di Satana per distruggere la sola via nella quale è stabilito che si possa avere salvezza e redenzione.
1. L’unico Dio è nell’unico Cristo, nell’unico Spirito Santo, nell’unica Chiesa, nell’unico Corpo di Cristo dal quale scaturisce la salvezza.
1. Anticamente contro gli gnostici Sant’Atanasio gridava: “Quod non est assumptum non est sanatum”, “Ciò che non è assunto non è guarito”.
1. Oggi si deve gridare con più forza: È ciò che è stato assunto che guarisce ciò che non è stato ancora assunto, assumendolo come parte di sé.
1. Cristiano, sei questo! Cristo ti ha assunto perché tu assuma in te il mondo intero e lo guarisca con la pienezza della divinità che è in te.
1. Vergine Maria, Madre del Verbo che in Te si è fatto carne, fa’ che come te, in modo diverso da te, diamo la carne a Cristo per la salvezza.
1. La salvezza è dalla carne del cristiano, dal suo corpo santo, offerto a Cristo come olocausto d’amore per la redenzione dei suoi fratelli.
1. Madre di Dio, aiuta ogni cristiano a vivere questa divina verità. Lo richiede la salvezza del mondo, che è tutta posta nel suo corpo.
[bookmark: _Toc452536780]3 Marzo 
Stiamo divenendo predicatori di una misericordia di Dio infinita, dall’inferno vuoto, dal peccato sempre perdonato.
[bookmark: _Toc452536781]Padre, sia santificato il tuo nome
Una delle opere di misericordia spirituale è quella che ci chiede di pregare il Padre celeste per i vivi e per i morti. Per gli uni e per gli altri si deve chiedere la luce eterna, la salvezza eterna, la gioia senza fine nel Cielo di Dio, nel suo paradiso. È giusto che si dica una parola chiara su questa opera di misericordia. La verità rivelata sempre deve guidare la nostra preghiera perché sia secondo il cuore del Padre, nella Parola di Cristo Gesù, nella sapienza e intelligenza dello Spirito del Signore. Una preghiera stolta, insipiente, falsa mai potrà essere ascoltata.
È verità. Per i dannati non c’è preghiera. Muore un padre, una madre, un fratello, una sorella, un figlio, una figlia, un amico, un’amica, qualsiasi altra persona. Per dovere di giustizia, riconoscenza, familiarità ci rechiamo al suo funerale. Se è stato trovato ingiusto dal Signore e non accolto nel suo regno, lui è precipitato nel baratro dell’inferno. Per costui non c’è preghiera, non c’è Messa, non ci sono elemosine che lo salveranno. Con i dannati non c’è comunione. Possiamo anche pregare per essi. Il Signore darà i frutti ad altri. Nulla è più possibile per essi. Questo stesso principio di fede va applicato per coloro che peccano contro lo Spirito Santo. Anche per costoro non vi è più salvezza. Non vi è con essi alcuna comunione di preghiera. 
Perciò io vi dico: qualunque peccato e bestemmia verrà perdonata agli uomini, ma la bestemmia contro lo Spirito non verrà perdonata. A chi parlerà contro il Figlio dell’uomo, sarà perdonato; ma a chi parlerà contro lo Spirito Santo, non sarà perdonato, né in questo mondo né in quello futuro (Mt 12,31-32).  Se uno vede il proprio fratello commettere un peccato che non conduce alla morte, preghi, e Dio gli darà la vita: a coloro, cioè, il cui peccato non conduce alla morte. C’è infatti un peccato che conduce alla morte; non dico di pregare riguardo a questo peccato. Ogni iniquità è peccato, ma c’è il peccato che non conduce alla morte (1Gv 5,16-17). 
Si prega per i morti, ma prima ancora si deve pregare per i vivi. Non solo si deve pregare, ma anche illuminarli, perché non perseverino nel peccato confidando nella misericordia di Dio. Essa ha un limite, perché il peccato ha un limite che non può essere oltrepassato. Oltrepassare il limite è porsi fuori della misericordia, del perdono. Il Siracide così ammonisce il peccatore. 
Non dire: «Ho peccato, e che cosa mi è successo?», perché il Signore è paziente. Non essere troppo sicuro del perdono tanto da aggiungere peccato a peccato. Non dire: «La sua compassione è grande; mi perdonerà i molti peccati», perché presso di lui c’è misericordia e ira, e il suo sdegno si riverserà sui peccatori. Non aspettare a convertirti al Signore e non rimandare di giorno in giorno, perché improvvisa scoppierà l’ira del Signore e al tempo del castigo sarai annientato (Sir 5,1-8). 
La preghiera per la conversione dei peccatori, deve essere sempre correlata con l’altra grande opera di misericordia spirituale: ammonire i peccatori sul pericolo della loro perdizione eterna. Ma oggi questo sembra essere divenuto impossibile. Tutti si sono trasformati in predicatori di una misericordia di Dio infinita, illimitata, dall’inferno vuoto, dal peccato sempre perdonato. O iniziamo a parlare dal cuore e dalla bocca di Cristo Gesù, nella più grande luce dello Spirito Santo, oppure diveniamo tutti operatori di falsa misericordia. Preghiamo per i dannati una preghiera inutile per essi. Diciamo a tutti che saranno domani accolti nel regno eterno di Dio. Falsa predicazione e falso insegnamento. Annuncio di menzognera e bugiarda misericordia. 
Gesù si trovava in un luogo a pregare; quando ebbe finito, uno dei suoi discepoli gli disse: «Signore, insegnaci a pregare, come anche Giovanni ha insegnato ai suoi discepoli». Ed egli disse loro: «Quando pregate, dite: Padre, sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno; dacci ogni giorno il nostro pane quotidiano, e perdona a noi i nostri peccati, anche noi infatti perdoniamo a ogni nostro debitore, e non abbandonarci alla tentazione». Poi disse loro: «Se uno di voi ha un amico e a mezzanotte va da lui a dirgli: “Amico, prestami tre pani, perché è giunto da me un amico da un viaggio e non ho nulla da offrirgli”, e se quello dall’interno gli risponde: “Non m’importunare, la porta è già chiusa, io e i miei bambini siamo a letto, non posso alzarmi per darti i pani”, vi dico che, anche se non si alzerà a darglieli perché è suo amico, almeno per la sua invadenza si alzerà a dargliene quanti gliene occorrono. Ebbene, io vi dico: chiedete e vi sarà dato, cercate e troverete, bussate e vi sarà aperto. Perché chiunque chiede riceve e chi cerca trova e a chi bussa sarà aperto. Quale padre tra voi, se il figlio gli chiede un pesce, gli darà una serpe al posto del pesce? O se gli chiede un uovo, gli darà uno scorpione? Se voi dunque, che siete cattivi, sapete dare cose buone ai vostri figli, quanto più il Padre vostro del cielo darà lo Spirito Santo a quelli che glielo chiedono!» (Lc 11,1-13). 
O parliamo dalla verità di Cristo, secondo intelligenza e sapienza dello Spirito Santo, oppure siamo falsi profeti, falsi annunciatori di preghiera, falsi oranti, falsi fratelli, falsi amici, falsi cristiani, falsi operatori di misericordia, falsi testimoni, perché traditori del Vangelo di Cristo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci operatori della vera misericordia. 

1. Il fine della misericordia di Dio non è il perdono dei peccati. Il perdono è solo via. Il fine è il ritorno dell’uomo nella sua verità.
1. Qual è la verità nella quale l’uomo deve ritornare? La verità dell’uomo è una sola: essere sempre, ininterrottamente dalla volontà di Dio.
1. La misericordia aiuta l’uomo perché esca dalla disobbedienza con il dono della conversione e del pentimento nella remissione dei peccati.
1. Questa è la misericordia incipiente. Essa poi aiuta l’uomo perché entri nella verità piena e vi rimanga per tutti i giorni della sua vita.
1. È questo il fine vero, pieno, della misericordia: portare l’uomo ad essere sempre dalla volontà e dalla verità del suo Dio e Signore.
1. È evidente che una misericordia che si ferma al solo perdono dei peccati, non è secondo Dio. Non è la misericordia che predica la Chiesa.
1. Ad un uomo che uccide, che stupra, che ruba non viene concesso il perdono, la misericordia, perché rubi, uccida, stupri a suo piacimento.
1. Gli si concede il perdono perché si allontani dal male, smetta di offendere il Signore, entri nel bene perfetto, cammini nella verità.
1. Quando si dice oggi che l’inferno è vuoto, è una falsità che si attesta. Se l’inferno fosse vuoto, la terra sarebbe nella verità di Dio.
1. Invece tutti si lamentano che la terra vive nella menzogna di Satana. Se è con Satana, non è con Dio. Urge passare a Dio, nella sua luce.
1. Dio è misericordioso perché sempre concede il suo perdono, la sua grazia perché si ritorni nella sua casa e in essa si rimanga per sempre.
1. Misericordia, ritorno nella verità di Dio, vita nella verità della Parola, sono una cosa sola. La misericordia mai va separata dalla verità.
1. Alla misericordia va unita la pazienza. A volte i tempi sono lunghi perché si cammini spediti nella verità. Ogni cuore ha i suoi tempi.
1. La pazienza è di chi cammina e di chi accompagna. Chi cammina non si deve scoraggiare, ma credere nella grazia. Tutto con essa è possibile.
1. Chi accompagna deve avere la pazienza di Gesù Crocifisso. Deve offrire tutto il suo amore a Dio perché per mezzo di esso salvi il mondo.
1. Chi accompagna offre se stesso a Dio perché chi è accompagnato possa fare passi certi nella verità e stabilizzarsi in essa per sempre.
1. Vergine Maria dona agli operatori della misericordia la tua pazienza, il tuo amore, la tua amabilità perché siano veri servi di Cristo Gesù.
1. Aiuta, Madre Santa, i tuoi figli perché comprendano che la misericordia è data per fare della terra una vera casa di giustizia, pace, amore.

1. Vi è un problema di giustizia negata che è gravissimo perché a fondamento di ogni altra giustizia. Lasciato irrisolto, tutto rimane falsato.
1. Oggi si dona giustizia ad ogni essere vivente. Anche ai virus, per i quali fra qualche giorno si scriverà una legge contro ogni antibiotico.
1. A chi non si vuole rendere giustizia? All’unico vero Dio, il solo Signore e Creatore, a Cristo Gesù, unico e solo Redentore dell’uomo.
1. Alla Vergine Maria, unica Donna nella storia dell’umanità elevata all’altissima dignità di essere vera, reale, sostanziale Madre di Dio.
1. Alla Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, edificata su Pietro, contro cui le potenze degli inferi mai potranno prevalere.
1. Aboliti questi diritti essenziali, fondamentali, ogni altro diritto che si stabilisce è avvolto dalla falsità morale e veritativa.
1. Senza la proclamazione di questi quattro diritti, ogni altro diritto manca del suo fondamento di essenza, sostanza, natura.
1. Su quale fondamento di verità si fonda l’aborto, il divorzio, l’eutanasia, il matrimonio tra persone dello stesso sesso, l’utero in affitto?
1. Non vi alcun fondamento di verità né morale, né filosofica, né psicologica, né di natura, né di tradizione, né di storia, né di teologia.
1. Questi diritti sono tutti castelli campati in aria, frutto dell’arroganza dell’uomo che ha stabilito se stesso come unico dio dell’universo.
1. Ma l’uomo è solo dio di falsità, inganno, menzogna, tradimento della sua natura. È un dio di morte non di vita. Un dio che uccide se stesso.
1. Capricci, desideri, vizi, concupiscenza, stoltezza, insipienza, illogicità, irrazionalità, mai potranno essere principi di retta azione.
1. Il diritto è vero se abbraccia tutti i soggetti interessati. Esempio nell’aborto: madre, figlio, Dio. Il concepito è anche proprietà di Dio.
1. Avendo noi negato, cancellato, abrogato, declassato, dichiarato falsi i diritti veri di Dio e dell’uomo, vi è solo spazio per la falsità.
1. Ma tutti sappiamo che una società che impone la falsità ai suoi figli ha deciso per la sua morte, la sua eutanasia, il suo aborto.
1. Sarà questa società che diverrà utero in affitto per prepotenti e arroganti per i quali essa ha dato valore di diritto alla falsità.
1. Vergine Maria, aiuta quanti credono nei diritti di Dio, di Cristo, dello Spirito Santo e nei tuoi a non scoraggiarsi e non perdersi d’animo.
1. Tu li sorreggerai, Madre della Verità Incarnata, ed essi alzeranno la voce per gridare a questa umanità che sta percorrendo vie non di vita.
1. Madre di Gesù, non lasciarci soli. Abbiamo bisogno del tuo conforto. Senza di te anche noi diventeremo muti e la falsità trionferà.
1. Senza il tuo aiuto, Madre di Dio, tutta l'umanità affogherà in un mare di falsità: falsità dell'uomo, della natura, della vita, della morte.
[bookmark: _Toc452536782]4 Marzo 
Non si può salire sulla croce - ascesi - se non si diviene giorno per giorno una cosa sola con Cristo - mistica.
[bookmark: _Toc452536783]Ma io non sono solo, perché il Padre è con me
Quando la Chiesa e in essa ogni comunità, sotto qualsiasi modalità dovesse rivelarsi, manifestarsi, costituirsi – Ordine, Congregazione, Associazione, Movimento, Gruppo – viene fondata dalla sola relazione uomo con uomo, essa è destinata al fallimento. Vale per ogni comunità il grido di Geremia: “Così dice il Signore: «Maledetto l’uomo che confida nell’uomo, e pone nella carne il suo sostegno, allontanando il suo cuore dal Signore. Sarà come un tamerisco nella steppa; non vedrà venire il bene, dimorerà in luoghi aridi nel deserto, in una terra di salsedine, dove nessuno può vivere. Benedetto l’uomo che confida nel Signore e il Signore è la sua fiducia. È come un albero piantato lungo un corso d’acqua, verso la corrente stende le radici; non teme quando viene il caldo, le sue foglie rimangono verdi, nell’anno della siccità non si dà pena, non smette di produrre frutti. Niente è più infido del cuore e difficilmente guarisce! Chi lo può conoscere? Io, il Signore, scruto la mente e saggio i cuori, per dare a ciascuno secondo la sua condotta, secondo il frutto delle sue azioni. È come una pernice che cova uova altrui, chi accumula ricchezze in modo disonesto. A metà dei suoi giorni dovrà lasciarle e alla fine apparirà uno stolto» (Ger 17,4-11). È da Dio che si riceve ogni stabilità, fedeltà, amore, misericordia, grazia. Anche la grazia di amare sino alla fine la si attinge in Dio.
Gesù parla con divina chiarezza ai suoi discepoli. “Io e voi ancora non siamo una cosa sola. Non siamo divenuti una sola vita. Fra poco voi mi lascerete solo. Non avete la forza di affrontare con me il martirio della croce. Ve ne andrete, come pecore senza pastore. Non siete voi né il mio conforto, né il mio aiuto perché io porti a compimento la mia missione sino alla fine. Il Padre invece e è me e io sono con il Padre. Con Lui sono una sola vita, una sola volontà, un solo amore, una sola grazia, una sola fedeltà. Il mio amore è eterno come il suo. La mia fedeltà è eterna come la sua. Lui mi dona il suo amore eterno, la sua fedeltà eterna, ed io potrò stare su qualsiasi croce, posso affrontare qualsiasi tormento, mai vacillerò. Lui sostiene la mia vita, conduce i miei passi, rende saldo il mio cuore, dona stabilità ai miei pensieri, guida la mia volontà perché tutto avvenga secondo il suo eterno disegno e consiglio di amore”. Se il discepolo non stringe con Cristo Gesù una relazione di unità, comunione, unione, fino a divenire con Cristo una cosa sola, sarà per lui impossibile perseverare nell’amore sino alla fine. L’uomo lo tenterà, lo allontanerà, lo ostacolerà nel suo cammino di fede, speranza e carità. Invece guardando perennemente verso Cristo Crocifisso e divenendo una cosa sola con Lui, mai cadrà dall’amore, mai sarà solo, sempre sarà per Cristo, perché è da Cristo, in Cristo, per Cristo.
Queste cose ve le ho dette in modo velato, ma viene l’ora in cui non vi parlerò più in modo velato e apertamente vi parlerò del Padre. In quel giorno chiederete nel mio nome e non vi dico che pregherò il Padre per voi: il Padre stesso infatti vi ama, perché voi avete amato me e avete creduto che io sono uscito da Dio. Sono uscito dal Padre e sono venuto nel mondo; ora lascio di nuovo il mondo e vado al Padre». Gli dicono i suoi discepoli: «Ecco, ora parli apertamente e non più in modo velato. Ora sappiamo che tu sai tutto e non hai bisogno che alcuno t’interroghi. Per questo crediamo che sei uscito da Dio». Rispose loro Gesù: «Adesso credete? Ecco, viene l’ora, anzi è già venuta, in cui vi disperderete ciascuno per conto suo e mi lascerete solo; ma io non sono solo, perché il Padre è con me. Vi ho detto questo perché abbiate pace in me. Nel mondo avete tribolazioni, ma abbiate coraggio: io ho vinto il mondo!» (Gv 16,25-33). 
La vita ascetica necessita della vita mistica. Senza mistica mai vi potrà essere ascesi. Non si può salire sulla croce – ascesi – se non si diviene giorno per giorno una cosa sola con Cristo – mistica. Cristo è con il Padre una cosa sola, nella comunione dello Spirito Santo. Essendo una cosa sola, è anche una sola volontà, un solo desiderio di amore. Poiché è nel Padre e con il padre, vive anche nella comunione dello Spirito Santo ed è lo Spirito che lo muove e lo conduce, lo guida e lo rende forte perché possa vivere il suo amore sino alla fine, facendo della sua vita un olocausto, un sacrificio di redenzione e di salvezza per ogni uomo. Se il cristiano non diviene con Cristo un solo corpo, una sola vita, un solo amore, una sola missione, una sola divina ed umana carità in Cristo, con Cristo, per Cristo, alla prima tentazione si distaccherà dalla comunità alla quale egli appartiene e si incamminerà per sentieri personali, che mai potranno essere di vera salvezza, perché la vera salvezza è dal corpo di Cristo e dalla sua unione ed unità con esso. Ignorare questo principio di fede, cadere da esso, è condannarsi al fallimento della propria missione. Chi cerca nell’uomo un appoggio per realizzare la volontà di Dio, sarà certamente deluso. Quale sarà la sua reazione? Giudizio, mormorazione, critica, pettegolezzo, allontanamento prima spirituale e poi anche fisico. Ci si pone fuori del luogo dove il Signore ci aveva collocato per portare a compimento la missione da Lui affidataci. Qualsiasi altra cosa facciamo a nulla serve per la salvezza. Non siamo una cosa sola con Cristo. Noi non siamo con Cristo. Cristo non è con noi. Lo attesta la nostra separazione dalla croce sulla quale il Signore ci aveva collocato per amare sino alla fine. Abbiamo giudicato e rifiutato la croce.
Verine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci una cosa sola con Cristo. 

1. La misericordia vera è il cuore di Cristo che vive tutto nel cuore dell’uomo. È vero misericordioso chi ama con il cuore del suo Signore.
1. Misericordia pura, santa è anche il cuore della Madre Celeste che vive nel cuore d’ogni suo figlio. La sua è misericordia delicata, attenta.
1. Il cuore misericordioso del Padre è nel cuore di Cristo. Il cuore di Cristo nel cuore di Maria. Il cuore di Maria nel cuore del cristiano.
1. Quando questi tre cuore sono una cosa sola con il cuore del cristiano, allora, solo allora la sua misericordia è perfetta, perché divina.
1. Questi tre cuori vanno chiesti a Cristo Gesù, nello Spirito Santo, con preghiera quotidiana, incessante. Essi sono sempre da chiedere.
1. Ieri per ieri, oggi per oggi, domani per domani. Questi tre cuori sono purissimo dono mai pienamente nostro. Sono un dono sempre attuale.
1. È sufficiente possederne uno in pienezza di verità per possedere anche gli altri due. Si chiede e si ottiene. Si bussa e si riceve.
1. Il cuore di Dio, di Cristo, di Maria è lo Spirito Santo. Si vede con la sua luce, si ama con la sua sapienza, si serve con la sua verità.
1. Vergine Maria, Donna tutta consacrata allo Spirito Santo, donaci il tuo cuore. Sarà esso che ci farà cuore di vera misericordia e pietà.
1. Senza il tuo cuore mai riusciremo ad amare come il Padre ama noi, come Cristo ama noi, come tu ami noi: di purissimo amore divino.

1. Quando uno si vende la coscienza che è la sua stessa anima, tutto può comprarsi: utero e bambini, istituzioni e leggi, ogni altra cosa.

1. Chi conosce il mondo politeistico dei tempi antichi, sa che i molti dèi erano rissosi, capricciosi. Era un mondo difficile da gestire.
1. Oggi tutto quel mondo si è trasferito sulla terra. Gli uomini si sono sostituiti ad essi. L’universo politeistico è difficile da governare.
1. Sulla terra oggi vi è lo stesso caos che ieri vi era nel cielo. Ogni uomo si è dichiarato dio. La sua parola è parola infallibile di un dio.
1. Come si fa a governare un mondo di dèi? È Impossibile. Se fosse difficile, si potrebbe anche provare. Ogni dio proclama la sua verità.
1. Essendo parole e pensieri di dèi e non dell’unico e solo vero Dio, la loro verità è caotica, inapplicabile, incomprensibile, disumana.
1. O ritorniamo ad essere uomini e ci poniamo in ascolto della sola Parola vera cui tutti siamo obbligati, o è la fine della nostra umanità.
1. I frutti di questa società di dèi li conosciamo: aborto, divorzio, utero in affitto, unioni tra gli stessi sessi, vendita di neonati.
1. Ancora non abbiamo visto nulla. Gli dèi hanno una fantasia senza alcun limite. Sono capaci di ogni disumanità, perché essi non sono uomini.
1. Loro sono dèi, non sono uomini. Noi ancora pensiamo da uomini. Per questo il nostro linguaggio e il loro sono così differenti.
1. Con questi dei l’evoluzionismo spinge verso l’apice. Prima si è passati – secondo la teoria evoluzionista –dalla zoologia all’antropologia.
1. Ora è tempo che si abbandoni l’antropologia per la “deologia”. Nelle “deologia” non vi è più spazio per nessun concetto antropologico.
1. Quanto è “verità” antropologica dovrà sparire: Dio, Chiesa, Verità, Redenzione, Salvezza, Moralità, Giustizia. Tutte cose dell’altro mondo.
1. La “deologia” ha altri concetti, altre verità che possono essere racchiusi in una sola parola: piena autodeterminazione. Sono dio.
1. Amici del vecchio mondo, per intenderci del mondo dell’antropologia, non vi sforzate a dare loro i vostri pensieri, le vostre verità.
1. Voi ancora in quale modo appartenete al mondo della zoologia divenuta antropologia. Loro sono di un mondo nuovo, del mondo della “deologia”.
1. Siamo in due mondi differenti, due linguaggi differenti, due strutture differenti, due pensieri differenti, due volontà differenti.
1. Io ho deciso: resto nel vecchio mondo, del Vecchio Dio, del Vecchio Cristo, del Vecchio Spirito Santo, della Vecchia Madre di Dio.
1. Resto nel vecchio mondo della Vecchia Chiesa, del Vecchio Papa, della Vecchia Verità, della Vecchia Grazia, della Vecchia Fraternità.
1. Resto nel vecchio mondo della Vecchia Umanità, quella nella quale la donna era donna, l’uomo uomo, il figlio era figlio, la madre era madre.
1. Mai passerò in questa “deologia” nella quale la donna è utero in affitto, l’uomo una donna, la donna un uomo, un bambino merce da comprare.
1. Mai passerò in questo mondo di dèi. Preferisco rimanere vecchio uomo, dai vecchi pensieri, dalle vecchie verità. Questo mondo è umano.
1. Vecchia Madre del Vecchio Gesù, aiuta tutti coloro che vogliono restare nel tuo vecchio mondo perché mai si lascino conquistare dal nuovo.
1. Senza il tuo sostegno, molti si lasceranno conquistare dai nuovi dèi. Perderanno Te e Cristo Signore. Perderanno la loro umanità.
1. Madre Santa, non permettere che questo avvenga. Il mondo ha bisogno di uomini, non di dèi. Il mondo ha bisogno del solo unico vero Dio.
[bookmark: _Toc452536784]5 Marzo 
La Chiesa è inviata per trasformare l’immanenza in trascendenza, l’odio in amore, l’egoismo in carità.
[bookmark: _Toc452536785]Un vangelo eterno da annunciare agli abitanti della terra
Il cristiano dovrebbe ogni giorno cantare un “Magnificat” sempre nuovo a Cristo Signore. Il suo canto nuovo dovrebbe essere il suo Vangelo, la verità della sua vita, la luce della sua mente, la grazia del suo cuore, la novità del suo corpo. Se il suo canto a Cristo Gesù non è nuovo, è segno che Lui vive con un Cristo vecchio, un Cristo che non è neanche più quello di ieri, ma è un Cristo che si è ormai assuefatto al pensiero del carne. E infatti oggi quasi tutti noi cristiani cantiamo, stonando, un Cristo Gesù secondo la carne e non più secondo lo Spirito Santo.
Cristo Gesù non ha mandato i suoi discepoli nel mondo per predicare l’uomo, annunziare l’uomo, gridare l’uomo. Neanche li ha inviati per dare soluzione ai problemi terreni dell’uomo. I problemi terreni dell’uomo non appartengono a Cristo. Il Padre li ha riservati a sé. Se non sono di Cristo, non sono neanche del suo Corpo, che è la Chiesa. Il problema della Chiesa sarà uno e sempre lo stesso: annunziare, predicare, diffondere il Vangelo eterno che è Gesù Signore. È Lui il dono che il Padre ci ha fatto. In Lui ci ha dato tutto se stesso: la sua onnipotenza, grandezza, elevazione, trascendenza, natura divina, provvidenza, santità, giustizia, verità, misericordia, compassione, amore vero.  Ci ha dato la verità del nostro essere, sia per il tempo che per l’eternità. Tutto è in Cristo, con Cristo, per Cristo, da Cristo.
La Chiesa è mandata nel mondo per portare l’immanenza nella trascendenza, per trasformare la carne in spirito, le tenebre in luce, la schiavitù in libertà, l’odio in amore, l’egoismo in carità, i beni della terra in chiave per aprire il Paradiso. Tutto questo potrà avvenire se diamo Cristo all’uomo e l’uomo a Cristo. È questa la sublime arte e scienza della Chiesa: trasformare ogni uomo in vero corpo di Cristo, vera sua vita, vera manifestazione storica del suo amore, della sua verità, della sua santità, della sua croce, della sua risurrezione. La Chiesa è come la bottega di un falegname. Entra in essa un legno grezzo e ne viene fuori un mobile di pregiatissimo valore. Ma per questo occorre tutta la perizia, la scienza, l’esperienza, ma soprattutto l’amore per Cristo. Nessuno potrà mai trasformare un uomo in Cristo, la carne in spirito, la tenebra in luce, se lui stesso non è spirito, non è vero corpo di Cristo, non è vera luce. 
E vidi: ecco l’Agnello in piedi sul monte Sion, e insieme a lui centoquarantaquattromila persone, che recavano scritto sulla fronte il suo nome e il nome del Padre suo. E udii una voce che veniva dal cielo, come un fragore di grandi acque e come un rimbombo di forte tuono. La voce che udii era come quella di suonatori di cetra che si accompagnano nel canto con le loro cetre. Essi cantano come un canto nuovo davanti al trono e davanti ai quattro esseri viventi e agli anziani. E nessuno poteva comprendere quel canto se non i centoquarantaquattromila, i redenti della terra. Sono coloro che non si sono contaminati con donne; sono vergini, infatti, e seguono l’Agnello dovunque vada. Questi sono stati redenti tra gli uomini come primizie per Dio e per l’Agnello. Non fu trovata menzogna sulla loro bocca: sono senza macchia.
E vidi un altro angelo che, volando nell’alto del cielo, recava un vangelo eterno da annunciare agli abitanti della terra e ad ogni nazione, tribù, lingua e popolo. Egli diceva a gran voce: «Temete Dio e dategli gloria, perché è giunta l’ora del suo giudizio. Adorate colui che ha fatto il cielo e la terra, il mare e le sorgenti delle acque». E un altro angelo, il secondo, lo seguì dicendo: «È caduta, è caduta Babilonia la grande, quella che ha fatto bere a tutte le nazioni il vino della sua sfrenata prostituzione» (Ap 14,1-8). 
Il fatto evidente che si è passati da Cristo all’uomo è segno della povertà e della miseria in cui sono caduti gli uomini di Cristo Signore, i suoi discepoli. Trastullandosi essi con i pensieri del mondo, tentati dal miraggio di un successo a basso prezzo, ingannati da Satana che li ha convinti che dare agli uomini un pezzo di pane vale più che il dono di Cristo e della vita eterna, i cristiani ormai si sono incamminati per una strada dalla quale non è più possibile tornare indietro. L’antropologia ha sostituito la cristologia, ignorando che è solo la vera cristologia che genera la vera antropologia. Oggi il cristiano non riesce neanche più a comprendere che solo rivestendosi di Cristo, solo come suo vero discepolo, può aiutare l’uomo. Il cristiano mai deve svestirsi di Cristo, sempre invece deve annunziarsi, presentarsi, recarsi dai suoi fratelli come vera presenza di Gesù Signore. È lui, in Cristo Gesù, il Vangelo eterno da annunziare. Lui è lì, parla, agisce, opera, ama, salva, annunzia, redime, perché cristiano. Non è un fratello tra i fratelli. Sarebbe il suo fallimento eterno. Lui è fratello cristiano, fratello che si è trasformato in Cristo, fratello che è Cristo, fratello che ama con il cuore di Cristo, fratello che vuole manifestare al mondo intero quanto è grande la carità con la quale Cristo ama l’uomo, attraverso di lui, per lui. Se il cristiano va dagli uomini solo da uomo, potrà anche dare le carrube, mai mostrerà, indicherà, aiuterà l’uomo perché ritorni in Cristo nella casa del Padre. Lui non è il Vangelo eterno per i suoi fratelli. È questo il più grande tradimento dell’uomo da parte del cristiano. Cristo e il cristiano sono una cosa sola. Se il cristiano non dona Cristo non è cristiano. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri cristiani datori di Cristo. 

1. C’è Dio e Dio. C’è il Dio grande nel perdono, nella misericordia, nella pietà. Ma c’è anche il Dio grande nell’odio e nella cattiveria.
1. C’è il Dio che si lascia crocifiggere al posto dei suoi figli e c’è il Dio che crocifigge i suoi figli senza alcuna pietà, compassione. 
1. C’è il Dio che predica la riconciliazione e c’è il Dio che grida vendetta. C’è il Dio della pace e c’è il Dio della guerra e del terrore.
1. Poiché tutti dicono che c’è un solo Dio e che tutti adoriamo l’unico Dio: qual è il Dio vero, dal momento che solo uno può essere vero?
1. C’è il Dio della falsità, della menzogna, dell’inganno, del sopruso, coltivato da certa religiosità e c’è il Dio del Vangelo, della Parola.
1. C’è il Dio dell’immoralità, dell’aborto, del divorzio, dell’eutanasia, dell’omosessualità elevata a legge di natura, dell’utero in affitto.
1. Ma c’è il Dio che aborrisce tutte queste cose e le dichiara immorali, cioè contrarie alla natura dell’uomo, perché disumane e antiumane.
1. Sono Dèi differenti, distanti, opposti, contrapposti, lontani. Sono Dèi che mai potranno entrare né in dialogo, né in conciliazione.
1. Poiché nessuno potrà mai adorare due Dèi contemporaneamente, ad ognuno è dato di scegliere il Dio che vuole. Ma solo uno ne può scegliere.
1. Se sceglie il Dio amore, non può scegliere il Dio odio. Se sceglie il Dio che perdona, non può scegliere il Dio che si vendica e dona morte.
1. Chi sceglie il Dio della pace, non può scegliere il Dio della guerra. Il cuore è uno. Solo ad un Dio si può donare. Mai a due. Solo ad uno.
1. Il mio Dio non è grande perché ammazza, ma perché ama e perdona, si riconcilia con i suoi figli, chiede sempre la riconciliazione e la pace.
1. Il mio Dio non è grande perché provoca stragi di innocenti, senza alcuna colpa, ma perché chiede la mia vita perché il male mai sia fatto.
1. Il mio Dio non è grande perché distrugge popoli, civiltà, culture, altre religioni, ma perché fa una proposta eterna di amore nella verità.
1. Il mio Dio non è grande perché giustifica superbia, arroganza, immoralità, disonestà, ingiustizie, ma perché non compie mai il male.
1. Il mio è grande perché mi insegna il perdono, la misericordia, la compassione, la carità, la vera fratellanza, come si costruisce la pace.
1. Il mio è quel Crocifisso che si lascia inchiodare su un duro legno e vi rimane per l’eternità per certificare quanto è grande il suo amore.
1. Scegliere il Dio Crocifisso è non scegliere nessun altro Dio. È ripudiare il Dio che crocifigge per attestare quanto è grande il suo odio.
1. Vergine Maria, Madre del Dio Crocifisso per amore, per avere io il perdono di ogni peccato, aiutaci ad amare questo Dio di amore e di pietà.
1. Fa’ che tutto il mondo, Madre Santa, scelga il tuo Figlio Crocifisso come il suo solo, unico vero Dio. Solo in Lui l’uomo diviene vero uomo.

1. Amare è obbedire ad una legge eterna che è rispetto pieno della verità che Dio ha scritto nella natura umana e in tutta la sua creazione.
1. Se Dio è cancellato come Creatore della natura umana e di ogni altra natura, non vi sono più leggi da osservare e neanche amore.
1. Poiché ogni essere creato possiede la sua particolare natura, senza la conoscenza della natura mai vi potrà essere amore secondo verità. 
1. Nella creazione di Dio le cose sono cose, vanno usate secondo la divina volontà. Anche gli animali vanno usati secondo la divina volontà.
1. L’uomo è di natura speciale, particolare, unica. Per Lui il Signore ha scritto ben dieci norme da osservare per amare secondo verità.
1. Le dieci norme sono per amare gli altri, ma anche se stesso. Nessuno potrà amare gli altri, se non ama se stesso secondo la divina volontà.
1. La prima norma perché un uomo possa amarsi è non avere altro Dio, se non il Padre del Signore nostro Gesù Cristo e Lui come solo Salvatore.
1. Essendo questa norma negata, l’uomo non può amare se stesso. Non può amare secondo verità nessun altro uomo. Gli manca la verità dell’amore.
1. Si agitano vanamente quanti vogliono che venga riconosciuto per legge come vero amore, ciò che mai potrà dirsi amore, perché senza verità. 
1. La legge può anche riconoscere che un cane sia uomo, solo che il cane rimane sempre cane. Mai per legge e né per scienza diventerà uomo.
1. Così la legge potrà anche dire che l’uomo è donna e che la donna è uomo e che il non amore è amore, mai però creerà la nuova realtà.
1. Ciò che non è rimane nel suo essere, cioè che è falso rimane nella sua falsità. La legge può solo ingannare l’uomo, mai lo potrà creare. 
1. Madre di Gesù, aiutaci. Illumina menti e cuori perché comprendano che la legge può solo falsamente dire una cosa, mai la potrà creare vera.
1. La creazione non appartiene all’uomo. Dio gli ha negato questo potere. Solo Dio può creare e l’uomo è uomo. Mai sarà Dio.
1. Aiutaci a prendere questa verità, Madre della Luce, e noi smetteremo di illudere noi stessi e il mondo con le nostre false creazioni legali.
[bookmark: _Toc452536786]6 Marzo 
Se il Vangelo viene trattato da cuori puri esso è verità, giustizia, onestà, fedeltà per ogni uomo che l’ascolta.
[bookmark: _Toc452536787]Nessuno di quelli che erano stati invitati gusterà la mia cena
Tra il Vangelo, il suo dettato, e il pensiero degli uomini, vi è quasi lo stesso abisso annunciato da Abramo al ricco che era precipitato nelle fiamme dell’inferno. Ma vi è ancora di più. È come se noi avessimo deciso di ingrandirlo ancora di più e rendere ancora più abissale questo abisso eterno. Il Vangelo dice una cosa e noi l’esatto contrario. Non solo facciamo questo, con abilità da far rabbrividire lo stesso Satana, ci serviamo di finezze argomentative così sofisticate da riuscire a ingannare anche il nostro cuore. Ora, se un missionario di Gesù, un suo teologo, un suo ministro della Parola, un studioso della Scrittura inganna il suo cuore, non vi è alcuna speranza che possa dire la verità a tutti coloro che da lui sono ammaestrati.
La Parola è insieme la ricchezza e la povertà, la grandezza e la miseria, il bene e il male, la verità e la falsità, la giustizia e l’ingiustizia, l’onestà e la disonestà, la fedeltà e l’infedeltà. Se la Parola viene trattata da un cuore puro essa è ricchezza, grandezza bene, verità, giustizia, onestà, fedeltà per ogni uomo che l’ascolta. Se invece è trattata da un cuore immondo, impuro, contorto, lascivo, avaro, stolto, insipiente, essa diviene povertà, miseria, male, falsità, ingiustizia, disonestà, infedeltà. Se il cuore impuro chiamasse queste cose con il loro nome, chi ascolta saprebbe di trovarsi dinanzi all’inganno, alla menzogna. Invece queste nefandezze vengono presentate come il più grande bene. Il male è detto bene, il bene è detto male.
Inoltre non fu loro sufficiente errare nella conoscenza di Dio, ma, vivendo nella grande guerra dell’ignoranza, a mali tanto grandi danno il nome di pace. Celebrando riti di iniziazione infanticidi o misteri occulti o banchetti orgiastici secondo strane usanze, non conservano puri né la vita né il matrimonio, ma uno uccide l’altro a tradimento o l’affligge con l’adulterio. Tutto vi è mescolato: sangue e omicidio, furto e inganno, corruzione, slealtà, tumulto, spergiuro, sconcerto dei buoni, dimenticanza dei favori, corruzione di anime, perversione sessuale, disordini nei matrimoni, adulterio e impudicizia. L’adorazione di idoli innominabili è principio, causa e culmine di ogni male. Infatti coloro che sono idolatri vanno fuori di sé nelle orge o profetizzano cose false o vivono da iniqui o spergiurano con facilità. Ponendo fiducia in idoli inanimati, non si aspettano un castigo per aver giurato il falso (Sap 14,22-29). 
Nel regno dei cieli si entra per invito. Si lascia il principe di questo mondo, si entra ora nel regno di Dio, ci si cammina ora nella Parola del Signore, si segue oggi Cristo Signore rinnegando se stessi e prendendo la propria croce. Oggi si abbandona il male. Oggi si segue il bene. Oggi si esce dal sentiero di tenebra e si percorrono le vie della luce. Ma il vastissimo mondo dei falsi profeti cosa insegna? Che non c’è alcuna perdizione eterna. Che la misericordia di Dio ha già perdonato ogni peccato. Che nessuno si danna. Che l’inferno è vuoto. Che tutti siamo accolti da Dio nel suo Cielo. Poi leggiamo il Vangelo e scopriamo che tutte queste cose non esistono. A chi di dovesse azzardare a mettere in dubbio i dotti e i sapienti annunciatori della Parola, subito si risponde che essi sono fondamentalisti. Che il Vangelo va interpretato. Che quanto si diceva per ieri, oggi non ha alcun valore o significato. Oggi Dio non è più quello di ieri. È mutato. È cambiato. La religione è solo un apparato senza alcun valore. 
Uno dei commensali, avendo udito questo, gli disse: «Beato chi prenderà cibo nel regno di Dio!». Gli rispose: «Un uomo diede una grande cena e fece molti inviti. All’ora della cena, mandò il suo servo a dire agli invitati: “Venite, è pronto”. Ma tutti, uno dopo l’altro, cominciarono a scusarsi. Il primo gli disse: “Ho comprato un campo e devo andare a vederlo; ti prego di scusarmi”. Un altro disse: “Ho comprato cinque paia di buoi e vado a provarli; ti prego di scusarmi”. Un altro disse: “Mi sono appena sposato e perciò non posso venire”. Al suo ritorno il servo riferì tutto questo al suo padrone. Allora il padrone di casa, adirato, disse al servo: “Esci subito per le piazze e per le vie della città e conduci qui i poveri, gli storpi, i ciechi e gli zoppi”. Il servo disse: “Signore, è stato fatto come hai ordinato, ma c’è ancora posto”. Il padrone allora disse al servo: “Esci per le strade e lungo le siepi e costringili ad entrare, perché la mia casa si riempia. Perché io vi dico: nessuno di quelli che erano stati invitati gusterà la mia cena”» (Lc 14,15-24). 
Crea tristezza nel cuore quando gli uomini vengono ingannati sulla loro sorte eterna. Si è veramente spietati, crudeli, assassini dell’umanità, quando contro ogni evidenza che viene dalla Parola, si annunzia il contrario, cosa che mai Dio neanche ha pensato. È così Dio diviene colui che per il passato ha detto menzogne, ha creato carceri inutili e vani, ha costretto uomini e donni ad una vita il cui risultato ai suoi occhi non conta nulla, tanto il suo cielo è lì che attende tutti. A me nulla interessa di ciò che il mondo pensa e dice. Preferiscono dannarmi io, credendo nel Vangelo, ma impegnandomi per quanto posso ad evitare la perdizione eterna, anziché permettere con la mia falsità che l’inferno si riempia di anime. Se commettessi questo peccato sarei responsabile per l’eternità di ogni anima che per mio inganno è finita nel fuoco.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci tutti veri profeti del nostro Dio. 

1. La Scrittura Santa divide gli uomini in due categorie: sapienti e stolti. Il sapiente vede la vita dal vero Dio e la vive nella sua volontà.
1. Lo stolto dice nel suo cuore: Dio non esiste e vive la sua vita senza alcun riferimento alla divina volontà, tutta manifestata nella Parola.
1. Secondo questa divisione anche il più alto luminare potrebbe essere uno stolto, se ha cuore, spirito, anima senza Dio, senza Parola in essi.
1. Senza riferimento a Dio stolta è ogni scienza, ogni filosofia, ogni antropologia. Stoltezza è ogni cosa compiuta dall’uomo senza Dio.
1. Una vita senza riferimento a Dio, senza la luce e la grazia che vengono da Lui, è solo meschina, misera, povera vanità. Manca di eternità.
1. Vergine Maria, Donna Sapiente e Madre della Sapienza, libera il mondo dalla mortale stoltezza nella quale oggi è caduto.
1. Illuminalo, Madre Santa, con la luce di Cristo Crocifisso e Risorto perché comprenda la ricchezza della vera fede in Lui e nel suo Vangelo.

1. È una domanda che urge porsi: come si fa ad agire secondo coscienza se la coscienza neanche più si possiede perché soffocata, anzi spenta?
1. Come si fa ad operare secondo coscienza, se la coscienza è divenuto “strumento” inutile in ordine all’accoglienza in essa della verità?
1. La verità che deve accogliere la coscienza non è quella della scienza, della filosofia, della psicologia, della sociologia, della politica.
1. La verità che dona verità a scienza, filosofia, psicologia, sociologia, politica, è quella rivelata da Dio, non quella pensata dall’uomo.
1. L’uomo non è fonte di verità. Lo è nella misura in cui è collegato alla sorgente della verità eterna che è dono del suo Signore e Creatore.
1. Dio ha dato la verità all’uomo prima della sua disobbedienza. La disobbedienza è avvenuta perché l’uomo conosceva qual era la sua verità.
1. Sempre Dio indica all’uomo qual è la sua verità. Ma l’uomo si fa sordo dinanzi ad essa e per rimanere sordo soffoca anche la sua coscienza.
1. Così facendo l’uomo è come se guidasse una potente macchina senza fari in una notte buia, senza l’ausilio né della luna e né delle stelle.
1. L’uomo, potentissima macchina creata da Dio, è senza fari in una notte buia quando soffoca la coscienza nell’ingiustizia e nella falsità.
1. Non c’è alcuna possibilità di salvezza. Di sicuro si sfracellerà. È infatti infinita stoltezza guidare nel buio una macchina senza fari.
1. La coscienza va formata, illuminata, educata, corretta, aggiornata sempre sulla verità di Dio, data a noi per Cristo, per la santa Chiesa.
1. Poiché l’uomo ha deciso di cancellare la Chiesa, Cristo, Dio dalla formazione della coscienza, altro non fa che camminare nel buio fitto.
1. Così procedendo non solo fa del male irreparabile a se stesso, ma crea un male infinito all’intero genere umano. Lavora per la morte.
1. Vergine Maria, Donna Vestita del Sole che è Dio, vieni in soccorso dell’umanità che ha deciso di oscurare il Sole della verità e della vita.
1. Fa’ risplendere, Madre Santa, il Sole della vita, Cristo Signore, per la luce della Chiesa, così ritorneremo in possesso della verità.
1. Posta la divina verità nella coscienza, possiamo nuovamente agire perseguendo solo il bene, trasformandoci tutti in costruttori di vita.

1. L’uomo è l’unica incongruenza nell’universo di Dio. Tutti gli altri esseri obbedienti, solo lui il disobbediente, il ribelle, l’ostinato.
1. Tutti gli altri esseri vivono per dare gioia al loro Creatore, solo l’uomo la rattrista, lo insulta, lo offende, lo disprezza, lo bestemmia.
1. Invece dovrebbe essere proprio l’uomo a trascinare nell’obbedienza ogni creatura. Dovrebbe essere lui a vivere per dare gioia al suo Dio.
[bookmark: _Toc452536788]7 Marzo 
La ricchezza individuale a nulla serve. Diviene vita se la si mette a servizio di ogni altra ricchezza individuale.
[bookmark: _Toc452536789]Sua madre disse ai servitori: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela»
Leggendo alla luce della relazione che vi era in Egitto tra il Faraone, Giuseppe e il popolo, dobbiamo confessare che le parole della Vergine Maria ai servi vanno ben oltre la richiesta di una pura obbedienza. Esse attestano che Gesù è il Mediatore unico tra Dio e l’umanità. Il Padre celeste tutto ha messo nelle sue mani. L’amministrazione dei beni della salvezza sono stati consegnati a Lui. Nessun altro è il Mediatore e tutti hanno bisogna della sua mediazione. Abramo, Mosè, i Giudici, Profeti, i Sapienti, di Israele e ogni altra persona, a qualsiasi religione appartenga, necessita di Gesù Signore. Dio a tutti dice: “Qualsiasi cosa vi dica, fatela”.
Il faraone disse a Giuseppe: «Ecco, io ti metto a capo di tutta la terra d’Egitto». Il faraone si tolse di mano l’anello e lo pose sulla mano di Giuseppe; lo rivestì di abiti di lino finissimo e gli pose al collo un monile d’oro. Lo fece salire sul suo secondo carro e davanti a lui si gridava: «Abrech». E così lo si stabilì su tutta la terra d’Egitto. Poi il faraone disse a Giuseppe: «Io sono il faraone, ma senza il tuo permesso nessuno potrà alzare la mano o il piede in tutta la terra d’Egitto». Ci fu carestia in ogni paese, ma in tutta la terra d’Egitto c’era il pane. Poi anche tutta la terra d’Egitto cominciò a sentire la fame e il popolo gridò al faraone per avere il pane. Il faraone disse a tutti gli Egiziani: «Andate da Giuseppe; fate quello che vi dirà» (Gen 41,41-44.54-55). 
Una verità essenziale da evidenziare ci dice che questo miracolo deve essere per noi modello per ogni altro miracolo che noi siamo chiamati a fare. La sua peculiarità è nel porre a disposizione del miracolo da compiere ognuno il suo personale carisma o ministero. Nella comunità sia ecclesiale che civile, se ognuno mette a servizio degli altri il suo ministero e il suo carisma, con onesta, sincerità, verità, prontezza di obbedienza alla storia, l’umanità sarà alluvionata da una pioggia ininterrotta di miracoli per il suo più grande bene. La Vergine Maria intercede. Cristo ascolta. I servi obbediscono. Il maestro di tavola constata la bontà del vino, gli invitati gustano il dono di Cristo Gesù, i discepoli credono. O costruiamo la vita sulla terra in questa comunione mirabile di partecipazione, oppure il ministero e il carisma del singolo a nulla servono. Gesù vive di onnipotenza vana. La Vergine Maria prega inutilmente. I servi lasciano le giare vuote. La tavola è senza vino. Il matrimonio è senza gioia. Il maestro di tavola è confuso perché non ha fatto ogni cosa secondo sapienza e intelligenza.
Il terzo giorno vi fu una festa di nozze a Cana di Galilea e c’era la madre di Gesù. Fu invitato alle nozze anche Gesù con i suoi discepoli. Venuto a mancare il vino, la madre di Gesù gli disse: «Non hanno vino». E Gesù le rispose: «Donna, che vuoi da me? Non è ancora giunta la mia ora». Sua madre disse ai servitori: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela». Vi erano là sei anfore di pietra per la purificazione rituale dei Giudei, contenenti ciascuna da ottanta a centoventi litri. E Gesù disse loro: «Riempite d’acqua le anfore»; e le riempirono fino all’orlo. Disse loro di nuovo: «Ora prendetene e portatene a colui che dirige il banchetto». Ed essi gliene portarono. Come ebbe assaggiato l’acqua diventata vino, colui che dirigeva il banchetto – il quale non sapeva da dove venisse, ma lo sapevano i servitori che avevano preso l’acqua – chiamò lo sposo e gli disse: «Tutti mettono in tavola il vino buono all’inizio e, quando si è già bevuto molto, quello meno buono. Tu invece hai tenuto da parte il vino buono finora». Questo, a Cana di Galilea, fu l’inizio dei segni compiuti da Gesù; egli manifestò la sua gloria e i suoi discepoli credettero in lui.
La povertà dell’umanità e anche della Chiesa è l’individualismo. È il non mettere il proprio ministero e carisma a servizio del miracolo del bene comune. Lavorando ognuno per se stesso, vi è un consumo vano di energie, perché nessuno da solo potrà mai compiere il miracolo. Per legge eterna del Padre, il miracolo lo si compie se mettiamo in comunione tutte le forze: Cristo Gesù, la Vergine Maria, i servi, il maestro di tavola, gli sposi, gli invitati, chi comanda, chi obbedisce, chi progetta, chi lavora in alto e chi in basso, siamo tutti operatore di un solo miracolo. O lo compiamo insieme, o esso mai si realizzerà. La nostra ricchezza individuale a nulla serve. Essa diviene vita nel momento in cui la si mette a servizio di ogni altra ricchezza individuale. La forza più dirompente del peccato è proprio questa: la rottura della comunione, che rende impossibile il miracolo. Per questo motivo gli uomini senza Cristo sono incapaci di qualsiasi miracolo. Manca loro colui che li risani e li costituisca nuovamente in unità, in comunione, rendendoli abili per ogni miracolo. Senza però la Madre di Gesù che porta la nostra preghiera a Cristo Signore, neanche in questo caso il miracolo si compie. I servi, le persone più umili, anche loro sono essenziali perché il miracolo avvenga. L’acqua non si sposta da sola da un luogo ad un altro. Questa sinergia di comunione è la vera ricchezza dell’umanità ed essa è il frutto della fede in Cristo Signore. Dio non ha posto alcun limite al nostro bene. Vuole però che siamo noi a fare i miracoli. Ma per questo dobbiamo prima noi lasciarci fare di Lui, in Cristo, per opera dello Spirito Santo, persone nuove, persone liberi da ogni egoismo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, liberateci da ogni egoismo.

1. L’idolatria è l’adorazione di ogni falsità, nullità, non esistenza. L’immoralità è la perdita della propria verità che è sempre dal Signore.
1. Nessuno s’illuda o s’inganni. Chi si distacca dalla sorgente eterna della verità che è il vero Dio, inevitabilmente cadrà nell’immoralità.
1. Anche propagandare falsità, menzogna, inganno contro il vero Dio è immoralità. Il falso profetismo, ogni falsa scienza è immoralità.
1. L’’immoralità non è solo il furto. Ogni menzogna politica è immoralità. Una legge ingiusta è immoralità. Un pensiero iniquo è immoralità.
1. L’immoralità è sempre frutto dell’idolatria che è nascosta e silente nel cuore dell’uomo. Anche dare legge a non diritti è immoralità.
1. Una società immorale è adoratrice falsità, nullità, menzogna, inganno, illusione, falsa profezia, falsa scienza, falsa dottrina.
1. Oggi la nostra società è divenuta adoratrice della falsa natura, stoltamente convinta che si possa dare verità a ciò che è menzogna.
1. Quando si cade nell’idolatria si perde ogni contatto con la sapienza, l’intelligenza, la saggezza. Si diviene stolti e immorali.
1. Da dove iniziare perché si possa ritornare nella sapienza? La via è semplice: dall’osservanza dei Dieci Comandamenti.
1. Abolire i Comandamento è segno di grande stoltezza, a sua volta segno di universale idolatria, di ingovernabile immoralità.
1. Un popolo immorale diviene ingovernabile. Manca del principio stesso della sua governabilità che è la moralità primaria, fondamentale.
1. Ma sempre l’immoralità spalanca le porte ad ogni altra immoralità. Ciò che oggi ancora è salvo, domani scomparirà. La porta è spalancata.
1. Vergine Maria, Donna Tutta Santa, illumina il nostro cuore e rischiara la nostra mente perché abbandoniamo questa baratro di morte.
1. Aiutaci a convincerci, Madre della Sapienza, che dall’idolatria e dall’immoralità nascono solo frutti di morte. Mai di vita.

1. Nel fare la Madre sua, la Vergine Maria Dio ha esaurito tutte le risorse della sua onnipotenza. Mai potrà ripetere questo stupendo prodigio.
1. La Vergine Maria è unica, sola, irripetibile. Potrebbe fare un’altra donna santa uguale a Lei, mai in eterno potrà farsi una seconda Madre.
1. Questo privilegio è solo della Vergine di Nazaret. Solo Lei Vergine e Madre. Solo Lei Madre Vergine del Figlio dell’Altissimo. Nessun’altra.
1. Nella Vergine Maria ogni donna viene sublimata, innalzata al sommo della sua bellezza spirituale. Lei è la vera Eva, la Madre della vita.
1. Guardando a Maria ogni donna può scoprire qual è la sua vera grandezza: la sua vocazione ad essere Madre di vita per il mondo.
1. La maternità è fisica e spirituale. Se non tutte le donne possono divenire madre secondo la carne, tutte devono esserlo secondo lo spirito.
1. La maternità secondo lo spirito è vera via di salvezza per l’intera umanità. La Vergine di Nazaret è madre secondo lo spirito dell’umanità.
1. Ogni donna, imitandola, porta in questo mondo quel calore materno che renderà l’umanità umana, la libererà dalla sua disumanità.
1. Perché questo avvenga ogni donna deve chiedere alla Vergine Maria il suo cuore. Con il suo cuore porterà nel mondo la sua vera maternità.
1. Senza la maternità spirituale, alla maniera della Madre di Dio, il mondo mai potrà essere il mondo pensato e voluto dal suo Creatore.
1. Senza la maternità spirituale, il mondo sarà governato dal più forte, ma non dal vero amore. È la donna la sorgente dell’amore materno.
1. Auguri a Te, Donna Ispiratrice e Modello di ogni donna. Auguri a Te, Madre di Dio, donna che rendi madre nello spirito ogni altra donna.
1. Auguri a Te, Donna dalla bellezza divina, Vestita di Dio, del tuo Signore, per mostrare al mondo come Dio vede e vuole ogni donna.
1. Auguri a Te, Donna Panaghia, Tutta Santa, Tutta Bella, Tutta Vestita di Gloria Eterna. Fa’ che ogni donna mostri al mondo la tua bellezza.
1. Auguri a Te, Donna Umile, Umilissima. Tu ti sei consegnata nella mani dell’Onnipotente e Lui ti ha fatto grande, sopra ogni creatura.
1. Aiuta ogni donna perché si consegni al suo Creatore perché ne faccia un’opera stupenda per manifestare la mondo la bellezza del suo amore.
1. Auguri a Te, Madre mia. Per te il Paradiso ha la sua vera Madre e la famiglia di Dio è perfetta. Tu dai pienezza alla gioia dei redenti.

1. Vergine Maria, Benedetta e Beata fra le donne, fa’ che ogni donna sia sempre riconosciuta, rispetta, amata nella sua altissima dignità.
[bookmark: _Toc452536790]8 Marzo 
È dell’uomo stare sulla croce, su ogni croce. È di Dio sostenere l’uomo a portare tutte le croci.
[bookmark: _Toc452536791]Ma quando furono terminati, ebbe fame
Satana è astuto, furbo, sa cogliere ogni momento favorevole per infilzare gli uomini con le sue tentazioni. Gesù è nel deserto. Si immerge così profondamente nella volontà del Padre, è così assorto in lui, da perdere anche la fame. Sappiamo dalla storia che anche Mosè, sul monte, presso Dio, non mangiò per quaranta giorni e quaranta notti. Lui perse la fame a causa del grande dolore che gli aveva procurato il peccato del suo popolo. Alla fine Gesù ebbe fame. Ma nel deserto non c’è pane. Subito ne approfitta il diavolo per suggerire a Cristo Gesù una via non umana per procurarsi il pane. Poiché Lui è Onnipotente, Figlio di Dio, può dire alle pietre di divenire pane. Non gli costa nulla. In fondo, qualcuno potrebbe pensare: ma dov’è la tentazione? Se lui può, perché non trasformare le pietre in pane? 
La scaltrezza di Satana consiste nel cancellare l’umanità di Cristo Gesù. Lui è venuto sulla terra per vivere da vero uomo. E chi è il vero uomo? Colui che anche nella fame si consegna al Padre. Il vero Dio mai deve cancellare il vero uomo. Questa tentazione è la stessa che poi gli verrà fatta mentre sarà in croce. Se tu sei figlio di Dio, scendi dalla croce. Hai l’onnipotenza per scendere, scendi e noi crediamo in te. Ma Gesù non può uccidere la sua umanità. Non la può cancellare. È proprio dell’umanità confidare in Dio su ogni croce. Se Gesù nel deserto per fame cancella la sua umanità, quando è stanca opera la stessa cosa, sulla croce si dimentica di essere vero uomo, non solo non c’è salvezza, non sarebbe neanche modello per gli altri. Ogni altro potrebbe in ogni istante chiedergli di essere tolto dalla sua croce.
Gesù è invece vero modello di ogni uomo. Lui è il maestro che insegna all’uomo come si sta su ogni croce, sia essa piccola o grande. Dell’uomo è stare sulla croce, su ogni croce. Di Dio è sostenere l’uomo a portare tutte le croci. È dalla croce che viene la salvezza. Satana non vuole che l’uomo si salvi dalla croce e per questo lo tenta perché scenda da essa. Oggi lo sta tentando perché scenda dalla croce della povertà, della famiglia, della responsabilità dinanzi alla vita. Lo sta tentando perché abbandoni anche la croce della sua natura. Lo ha talmente sedotto nei pensieri da indurlo a pensare come Dio, più di Dio, capace di scendere da ogni croce. Gli tiene però nascosto che la discesa da una croce produce per sé e per gli altri un numero infinito di croci. Satana gioca sempre sporco. Lui è il maestro del falso e dell’inganno. 
Gesù, pieno di Spirito Santo, si allontanò dal Giordano ed era guidato dallo Spirito nel deserto, per quaranta giorni, tentato dal diavolo. Non mangiò nulla in quei giorni, ma quando furono terminati, ebbe fame. Allora il diavolo gli disse: «Se tu sei Figlio di Dio, di’ a questa pietra che diventi pane». Gesù gli rispose: «Sta scritto: Non di solo pane vivrà l’uomo». Il diavolo lo condusse in alto, gli mostrò in un istante tutti i regni della terra e gli disse: «Ti darò tutto questo potere e la loro gloria, perché a me è stata data e io la do a chi voglio. Perciò, se ti prostrerai in adorazione dinanzi a me, tutto sarà tuo». Gesù gli rispose: «Sta scritto: Il Signore, Dio tuo, adorerai: a lui solo renderai culto». Lo condusse a Gerusalemme, lo pose sul punto più alto del tempio e gli disse: «Se tu sei Figlio di Dio, gèttati giù di qui; sta scritto infatti: Ai suoi angeli darà ordini a tuo riguardo affinché essi ti custodiscano; e anche: Essi ti porteranno sulle loro mani perché il tuo piede non inciampi in una pietra». Gesù gli rispose: «È stato detto: Non metterai alla prova il Signore Dio tuo». Dopo aver esaurito ogni tentazione, il diavolo si allontanò da lui fino al momento fissato (Lc 4,1-13). 
È vero. Gesù non può scendere dalla croce. La può però saltare. Se la salta, non scende. Semplicemente non è salito. Perché andare in croce attrarre discepoli? Basta che compia segni prodigiosi. È sufficiente che salga sul piccolo del tempio, si getti già, il Padre lo salva e tutto il mondo gli andrà dietro. È evidente che ancora una volta Satana tenta Cristo perché scenda dalla sua umanità. Se si fosse gettato, il Padre non lo avrebbe potuto salvare. Satana gli legge la Scrittura in modo parziale. Gli dice un versetto, non gli dice l’altro. Se il giusto è perseguitato, percosso, umiliato, anche ucciso, lui dovrà lasciarsi umiliare, percuotere, uccidere. Il Padre, superata la prova, lo libererà. È tentare il Signore mettersi volontariamente in una prova. Dio è fedele sempre alla sua Parola. Satana non dice la Parola di Dio a Gesù.
Perché andare in Croce per salvare il mondo. Per avere il mondo è sufficiente prostrarsi e adorare Satana. Poi tutto il mondo sarà suo. Anche se fosse vera la consegna del mondo a Cristo, Lui non è venuto per possedere il mondo, ma per togliere dal mondo il peccato. È cosa ben diversa. Ora il peccato si toglie solo dalla croce, rimanendo Gesù profondamente uomo sempre. Si rimane uomini se si rimane in eterno nella volontà di Dio, in ogni momento della vita. Chi non rimane uomo, chi esce dalla sua umanità, e diviene trasgressore della Parola, mai potrà dirsi vero uomo, mai costruttore di vero umanesimo. Il vero uomo si costruisce rimanendo inchiodati sulla croce della nostra vera umanità, cioè sempre sulla croce della Parola di Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri uomini in Cristo Gesù.

1. Pensare la donna senza l’uomo è contro la verità della donna. La donna è vita dell’uomo. L’uomo vita della donna. L’uno è vita dell’altro.
1. Ma anche pensare l’uomo senza la donna è contro la verità dell’uomo. L’uomo è per la donna e la donna è per l’uomo. Sono una cosa sola.
1. La più bella festa per la donna è stata una sola. È stato il grido di Adamo, nella grazia di Dio, quando emise il primo urlo nella storia.
1. «Questa volta è osso dalle mie ossa, carne dalla mia carne. La si chiamerà donna, perché dall’uomo è stata tolta» (Gen 2,23).
1. Dopo il peccato il grido è di rinnegamento: «La donna che tu mi hai posto accanto mi ha dato dell’albero e io ne ho mangiato» (Gen 3,12).
1. Quando ci si pone fuori della volontà di Dio, né l’uomo sa chi è la donna né la donna sa chi è l’uomo. Mancano della luce divina.
1. Ma anche: posti fuori della divina volontà né l’uomo sa chi è l’uomo e né la donna sa chi è la donna nel progetto della creazione di Dio.
1. Fuori della divina volontà, l’uomo si pensa senza la donna, la donna si pena senza l’uomo, come due esseri a se stanti, separati, divisi.
1. Vedersi dalla carne di peccato e vedersi dallo Spirito Santo, con gli occhi di Dio, cambia modo di pensarsi, vedersi, volersi, realizzarsi.
1. In un mondo dal quale Dio è espulso, cancellato, rinnegato, abrogato come fonte della verità del nostro essere, ci può essere vera visione?
1. Senza Dio la donna festeggerà se stessa, ma senza la sua verità. Anche l’uomo potrà festeggiare la donna, ma senza la sua verità.
1. Senza la verità di Dio nel cuore dell’uomo e della donna, non ci sarà vero festeggiamento. Manca la donna e manca l’uomo che festeggia.
1. Che senso ha festeggiare dalla falsità di un essere non visto nel suo Essere Originante Principio e Fondamento eterno della propria verità?
1. Se l’uomo vuole festeggiare la donna deve gridare ancora e sempre: “Questa è carne dalla mia carne e osso dalle mie ossa. È la mia vita”.
1. Cristo Gesù festeggia la sua Chiesa, sulla croce, immolandosi per essa, per farla passare dalla morte alla vita, rendendola bella e santa.
1. Ma qui siamo in un puro discorso di fede che l’uomo e la donna moderni mai accoglieranno, perché bramosi di autonomia da Dio e da Cristo.
1. Ma l’autonomia da Cristo e da Dio è anche autonomia dell’uomo dalla donna e della donna dell’uomo. Nascono i due blocchi contrapposti.
1. Nell’autonomia non c’è più servizio alla vita, che è solo nella verità di Dio secondo la quale l’uomo e la donna sono stati creati.
1. Emancipandosi da Dio l’uomo e la donna si emancipano dalla loro verità. Si immergono in un abisso di falsità dal quale non si viene fuori.
1. Vergine Maria, Donna tutta nella verità del tuo Signore, insegna ad ogni donna che la sua festa è la conquista della sua verità.
1. La sua verità non è quella che le danno le leggi umane. Sono leggi false. Solo Dio e solo Cristo le donano la sola verità che la fa vera.
1. Madre Santa che sei la Donna perfetta, vestita di Dio, fa’ comprendere ad ogni donna che Dio non toglie la sua dignità, gliela conferisce.

1. Et dixit: nudus egressus sum de utero matris meae et nudus revertar illuc. Dominus dedit, Dominus abstulit: Sit nomen Domini benedictum.
1. Nudo sono venuto, nudo me ne andrò. Così disse Giobbe dopo aver perso in un giorno tutte le sue ricchezze con i suoi figli e le sue figlie.
1. Non si portano le cose materiali, quelle spirituali si portano. Si portano le opere di bene e di male. Si porta la carità e l’egoismo.
1. La carità ci fa salire verso Dio, l’egoismo ci fa precipitare nell’inferno. L’amore conduce alla gioia eterna, il male alla perdizione.
1. Ecco perché è giusto la sera chiedersi prima di addormentarsi: se morissi nella notte, salirei o discenderei? Ho fatto il bene o il male?
1. Vergine Maria, Madre di Misericordia, aiuta tutti i tuoi figli a credere nell’amore per non finire nella perdizione. È il buio eterno.
1. Aiuta tutti gli uomini, Madre Santa, perché non vogliano più fare il male e si dedichino solo al bene. È la sola via verso il Paradiso.
[bookmark: _Toc452536792]9 Marzo 
Chi favorisce il male, anche con un solo voto, è responsabile di tutto il male posto in essere dalla sua azione.
[bookmark: _Toc452536793]È per mezzo di Beelzebùl, capo dei demòni, che egli scaccia i demòni
La misericordia inizia da un rapporto di purissima verità con la storia. Chi falsifica la storia, mai potrà dirsi persona di misericordia. Non sa cosa essa sia. Mai lo saprà. Perché la conoscenza della verità che nasce dalla storia ci fa persone di grande misericordia? Perché è attraverso la storia che il Signore parla all’uomo. Non per nulla la Sacra Bibbia si chiama anche “La Storia Sacra”, la storia nella quale il Signore si è manifestato ed ha parlato all’uomo. La perfetta “Storia Sacra” di Dio è Cristo Gesù. La sua vita è per noi la Parola di Dio, la sua verità, il suo amore, la sua giustizia, il dono di se stesso a noi. Se Dio è tutto in Cristo Gesù e si dona interamente attraverso di Lui, chi distrugge la storia di Cristo, distrugge Dio, distrugge la fonte della misericordia e il su dono. Mai potrà essere persona di misericordia. Ha distrutto la fonte. Ha distrutto il dono. Si è privato della sorgente e dell’acqua. Fa del mondo un vero deserto.
I farisei e gli scribi del tempo di Gesù distruggono la verità storica visibile di Cristo. Distruggendo la verità storica visibile distruggono anche la verità eterna, invisibile di Lui. Non solo privano se stessi della misericordia del Padre, fanno precipitare il mondo intero nella povertà spirituale. È infatti Cristo la sola via attraverso la quale tutto il Padre si dona all’uomo. Distrutta questa via, il mondo intero rimane senza accesso alla vera misericordia. Muore consumato dall’odio, dalla stoltezza, dall’insipienza, dall’egoismo. È stato privato della fonte della misericordia perché si è distrutto il “canale” attraverso il quale tutta la vita eterna del Padre discende nel cuore degli uomini. Che dire oggi degli uomini che hanno deciso di distruggere, dopo aver distrutto la verità storica di Cristo, anche la verità della loro stessa natura? Costoro sono i distruttori dell’umanità. Non lavorano per la vita dell’uomo, lavorano per la sua morte.
I meccanismi che sono dietro questo metodo di lavoro per la distruzione sia della verità storica visibile di Cristo Signore come anche della verità della natura, sono veramente diabolici, altamente infernali. Quello che è ancora più tremendamente triste è l’altro fatto ancora più grave. Vi è la volontà dell’uomo distruttore della natura di adoperarsi con ogni mezzo a che questi meccanismi perversi siano ratificati per legge. Così la legge che un tempo era usata dall’uomo per ostacolare la falsità, l’inganno, la menzogna, il male oggi viene usata come strumento per dichiarare bene la falsità, l’inganno, la menzogna, il male. Si comprende che vi è il capovolgimento dello stesso uomo. È come se l’uomo anziché camminare con i piedi, decidesse che da domani tutti devono camminare con la testa. I frutti morali, spirituali, economici, antropologici, sociali prodotti dalla legalizzazione del male, distruggono l’uomo più che diecimila bombe atomiche fatte esplodere sulla nostra terra, più che se la luna cadesse sopra le nostre teste. Ma l’uomo è talmente cieco da non vedere la sua autodistruzione. 
Gesù stava scacciando un demonio che era muto. Uscito il demonio, il muto cominciò a parlare e le folle furono prese da stupore. Ma alcuni dissero: «È per mezzo di Beelzebùl, capo dei demòni, che egli scaccia i demòni». Altri poi, per metterlo alla prova, gli domandavano un segno dal cielo. Egli, conoscendo le loro intenzioni, disse: «Ogni regno diviso in se stesso va in rovina e una casa cade sull’altra. Ora, se anche Satana è diviso in se stesso, come potrà stare in piedi il suo regno? Voi dite che io scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl. Ma se io scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl, i vostri figli per mezzo di chi li scacciano? Per questo saranno loro i vostri giudici. Se invece io scaccio i demòni con il dito di Dio, allora è giunto a voi il regno di Dio. Quando un uomo forte, bene armato, fa la guardia al suo palazzo, ciò che possiede è al sicuro. Ma se arriva uno più forte di lui e lo vince, gli strappa via le armi nelle quali confidava e ne spartisce il bottino. Chi non è con me è contro di me, e chi non raccoglie con me disperde. Quando lo spirito impuro esce dall’uomo, si aggira per luoghi deserti cercando sollievo e, non trovandone, dice: “Ritornerò nella mia casa, da cui sono uscito”. Venuto, la trova spazzata e adorna. Allora va, prende altri sette spiriti peggiori di lui, vi entrano e vi prendono dimora. E l’ultima condizione di quell’uomo diventa peggiore della prima». Mentre diceva questo, una donna dalla folla alzò la voce e gli disse: «Beato il grembo che ti ha portato e il seno che ti ha allattato!». Ma egli disse: «Beati piuttosto coloro che ascoltano la parola di Dio e la osservano!» (Lc 11,14-28). 
Che l’uomo abbia deciso di autodistruggersi è un fatto. Che quelli che sono sani di mente devono prestarsi a questo gioco per un misero piatto di lenticchie – e lenticchia è anche uno scanno al parlamento o in altri palazzi della politica – è veramente vergognoso e disumano. Vedere la distruzione dell’uomo, nella sua natura, è approvarla per legge, con il voto di chi sa che è vero suicidio dell’umanità, è grande iniquità. Domani dovranno rendere conto a Dio per la vendita al male della loro coscienza. Ognuno è obbligato a contrastare il male quando passa dinanzi alla sua mano, al suo cuore, alla sua decisione, alla sua scelta. Se non lo contrasta è responsabile di tutto il male causato per tutto il tempo della storia dalla sua collaborazione.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a non essere complici del male.

1. Anche per Gesù vale il secondo comandamento: “Non nominare il nome di Gesù invano”. Il suo nome va onorato, rispettato, lodato, benedetto.
1. Mai sulla sua persona devono essere dette imperfezioni, superficialità, incongruenza, dicerie, approssimazioni, nulla che generi confusione.
1. Leggo sui Social: “Gesù non è un moralista. Gesù è un liberatore”. Significa forse che Gesù non insegna alcuna morale? Lui è la vera morale.
1. “Avete inteso che fu detto…. Ma io vi dico…”. “Beati voi che siete poveri…”.  “Guai a voi ricchi, a voi che ridete, a voi che siete sazi”.
1. Gesù è liberatore da cosa, se non dal peccato che è vizio, immoralità, disonestà, egoismo, cattiveria, malvagità, disobbedienza, infedeltà?
1. Le sue due prime parole non sono state forse: “il regno dei cieli è vicino. Convertitevi e credete nel Vangelo”? Cosa è la conversione?
1. La conversione, o metanoia, è il cambiamento totale della mente. Si lasciano i pensieri del nostro cuore e si assumono i pensieri di Dio.
1. Una teologia per slogan è stupenda, attrae la fantasia. Poi però si deve scendere nell’inferno del quotidiano e qui gli slogan non servono.
1. Nell’inferno del quotidiano occorre la morale, urge dire ciò che è giusto e ciò che è ingiusto, cosa è gradito a Dio e cosa non è gradito.
1. Nell’inferno del quotidiano il bene va separato dal male, il vero dal falso, la luce dalle tenebre, la bontà da ogni malvagità, cattiveria. 
1. Nell’inferno del quotidiano vanno separati frutti dello Spirito e opere della carne. La confusione ci immerge nella carne non nello Spirito.
1. Nell'inferno del quotidiano una menzogna, una falsa testimonianza, una diceria, una parola inventata può distruggere il regno di Dio.
1. Nell’inferno del quotidiano, non si può giocare con il male, perché il male uccide, crea la morte, dissolve la società, genera disumanità.
1. È proprio questa la sottile arte diabolica: nascondere la potenza distruttrice del male anche attraverso slogan che sembrano volerlo sminuire.
1. Nell’inferno del quotidiano Gesù ogni giorno era contrastato da un male sottile, invisibile, posto in essere servendosi anche dalla Parola.
1. Gesù che non è moralista, diceva ai suoi discepoli: “Guardatevi dal lievito dei farisei e dei sadducei che è l’ipocrisia”. Lo diceva Lui.
1. Il Gesù non moralista diceva: “Guai a voi, scribi e farisei ipocriti, che avete chiuso con la vostra scienza le porte del regno di Dio”.
1. Nel regno di Dio si entra attraverso la porta della morale, che è piena obbedienza ai Comandamenti e al Discorso della Montagna. 
1. Entrati nel regno per questa porta, si scoprono le profondità dell’amore, la bellezza della mozione dello Spirito, la luce del cuore di Dio.
1. Si entra nel regno per l’obbedienza alla Parola. Nel regno si vive quella libertà piena dal male attraverso una vita trasformata in amore. 
1. Un cristianesimo senza morale è la negazione di Cristo e la cancellazione dalla storia. È rendere vana, vuota la croce di Cristo. 
1. Vergine Maria, Donna dall’altissima moralità, tu che non hai conosciuto neanche un peccato veniale, dacci l’intelligenza della vera fede.
1. Madre di Dio, convinci i cuori che non si può amare Dio servendo il mondo e questo accade quando si è cristiani senza morale.

1. La storia parla attraverso i segni. Letti con occhio di Spirito Santo e con saggezza divina, rivelano la catastrofe che aleggia su di noi tutti.
1. Stiamo scandendo in umanità, perdendo la verità dell’uomo, smarrendo ogni sapienza e intelligenza, siamo dominati, soggiogati dal non senso.
1. Quando due uomini uccidono un altro uomo “per vedere l’effetto che fa”, è il segno che l’umanità è in degrado, decomposizione, sfaldamento.
1. È il segno che non vi è più alcun principio che faccia da freno, che ponga e imponga un limite al male, che ci trattenga dalla stoltezza.
1. Scaricare su queste persone ogni responsabilità è da ipocriti. La società li ha prodotti. La società è responsabile dell’insano crimine.
1. La società e tutti i maestri del nulla hanno predicato per anni che l’uomo deve essere sciolto da ogni vincolo e obbligazione morale, etica.
1. È da molti anni che da tutti i pulpiti delle moderne cattedrali che si grida contro la Chiesa e la sua verità eterna sull’uomo e sulla vita.
1. È da molti anni che si giustifica ogni immoralità e si grida che il progresso è dal divorzio, dall’aborto, dallo scardinamento della morale.
1. È da molti anni che si dichiara omofobo Cristo e la sua Parola e che la sua Croce è messa alla gogna e al bando, come segno di terrore.
1.  È da molti anni che le corti di giustizia e i parlamenti sopranazionali e nazionali si pronunciano per la totale e universale laicità dell’uomo.
1. È da molti anni che si esclude dalla vita pubblica ogni riferimento alla trascendenza, al soprannaturale, al vero unico Signore dell’uomo.
1. È da molti anni che i falsi profeti gridano che il vero bene dell’uomo nasce dalla cancellazione di Cristo e della Chiesa dalla nostra vita.
1. È da molti anni che si pianta ogni albero che produce frutti di morte. È giusto che la società li mangi tutti, li gusti uno dopo l’altro.
1. Quando Gesù si ritira da un luogo, porta con sé ogni suo dono, ogni sua grazia, ogni sua sapienza e saggezza. L’uomo rimane nelle tenebre.
1. Se il mondo vuole risorgere da questo suo disfacimento ad ogni livello, prenda Cristo Gesù e lo riponga sul candelabro della sua storia.
1. È Lui la sola luce che può illuminarci ed è Lui la sola grazia che può farci risuscitare, tirandoci fuori da questa decomposizione umana.
1. Se la Chiesa vuole aiutare l’uomo, vuole sostenerlo nell’opera della sua risurrezione spirituale e morale, deve cambiare predicazione.
1. Deve annunziare Cristo in pienezza di verità, deve dare il Vangelo nella sua purezza, deve amministrare la sua grazia con grande saggezza.
1. Deve essere accogliente sempre con il peccatore pentito, ma altrettanto ferma nell’annunzio della verità che rende liberi e salva.
1. La predicazione di una verità sdolcinata, annacquata, sfarinata, non serve all’umanità. È il peggiore servizio che le si possa fare.
1. Preoccuparsi per un pezzo di pane è cosa ottima, santa. Ma prima deve dare ad ogni uomo la verità che salva: Cristo Gesù senza alterazioni.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, aiutaci nel desiderio di risuscitare di questa umanità che ormai è nel collasso morale e sociale.
1. Tu che sei Madre di misericordia e di pietà, sostieni la Chiesa di tuo Figlio Gesù, perché creda nella sua missione e la compia con amore.
1. Solo tu, Madre Santa, puoi far risuscitare la nostra umanità, ormai al limite del non ritorno dalla sua follia. Vieni presto, non tardare!

1. Cristo è la gloria vera per ogni uomo. Chi ha Cristo ha tutto, anche se ha niente. Chi non ha Cristo, ha niente anche se possiede tutto.
1. Cristo è il tutto oggi, domani, sempre, in terra e in Cielo. Chi perde Cristo, perde la sua beatitudine eterna. Lui è la gioia dei redenti.
1. Una società che si priva di Cristo, si condanna ad una tristezza eterna. Si condanna alla non speranza, alla non gioia, alla non vita.
1. Vergine Maria, dona alla luce il tuo Gesù e offrirlo a questa società come lo hai offerto ai Pastori e ai Magi. Abbiamo bisogno di Lui.
[bookmark: _Toc452536794]10 Marzo 
Conosciamo Dio divenendo in Cristo natura di Dio. È come la conoscenza che ha il ferro del fuoco, divenendo fuoco.
[bookmark: _Toc452536795]Te, l’unico vero Dio, e colui che hai mandato, Gesù Cristo
Se prendessimo in mano tutti i libri dei più grandi teologi del passato e anche dei Padri della Chiesa e conoscessimo ogni parola da loro proferita su Gesù, non possiamo dire di conoscere Gesù. Abbiamo di Lui solo una conoscenza dottrinale, frutto del loro cuore, dei loro pensieri, delle notte trascorse a riflettere e a meditare su di Lui. Questa conoscenza non ci salva. È questa una conoscenza morta. Conosciamo Lui come si conosce una legge matematica o di fisica, di chimica o di qualsiasi altra scienza umana. Questa conoscenza non cambia il cuore.
Ma anche se prendessimo tutti i libri dell’Antico e del Nuovo Testamento e fondassimo su di essi la nostra conoscenza su Gesù, neanche questa conoscenza sarebbe vera. Conosceremmo ciò che la rivelazione dice di Lui, ma di certo non conosceremmo Lui. Saremmo simili a degli scienziati che conoscono chimicamente non solo le molecole che formano l’acqua, anche gli atomi di essa. Anche la loro è una conoscenza scientifica. Ma essi non sanno cosa è l’acqua. Per conoscere l’acqua occorrono ben altre cose. Questa conoscenza non li disseta.
La stessa cosa dicasi per il Signore Dio nostro, per il creatore del cielo e della terra. Possiamo studiare tutti i filosofi del passato e del presente, tutte le religioni che sono nel mondo, tutte le loro forme esteriori, ma non per questo conosciamo il nostro Dio. Possiamo avere solo qualche idea, qualche verità più o meno vero o abbozzata, ma Lui non lo conosciamo. Questa conoscenza non ci dona alcuna vita nuova. La verità, anche la più perfetta, non è conoscenza di Dio. Allora cosa occorre per conoscere il nostro Dio? Qual è la sola via percorribile?
La via per conoscere il vero Dio, il solo Dio vivo e vero, è Cristo Gesù. La via per conoscere Cristo Gesù è lo Spirito Santo. Lo Spirito è quello che Cristo Gesù ha versato dal suo corpo trafitto, appena morto, sulla croce. Gesù ci dona il suo Spirito, il suo Spirito ci dona la conoscenza di Cristo, Cristo conosciuto ci dona la conoscenza del Padre. La conoscenza è frutto di preghiera: si chiede a Cristo che ci doni il suo Spirito. Si chiede allo Spirito che ci doni la conoscenza di Cristo. Si chiede a Cristo che ci doni la conoscenza del Padre.
Così parlò Gesù. Poi, alzàti gli occhi al cielo, disse: «Padre, è venuta l’ora: glorifica il Figlio tuo perché il Figlio glorifichi te. Tu gli hai dato potere su ogni essere umano, perché egli dia la vita eterna a tutti coloro che gli hai dato. Questa è la vita eterna: che conoscano te, l’unico vero Dio, e colui che hai mandato, Gesù Cristo. Io ti ho glorificato sulla terra, compiendo l’opera che mi hai dato da fare. E ora, Padre, glorificami davanti a te con quella gloria che io avevo presso di te prima che il mondo fosse. Ho manifestato il tuo nome agli uomini che mi hai dato dal mondo. Erano tuoi e li hai dati a me, ed essi hanno osservato la tua parola. Ora essi sanno che tutte le cose che mi hai dato vengono da te, perché le parole che hai dato a me io le ho date a loro. Essi le hanno accolte e sanno veramente che sono uscito da te e hanno creduto che tu mi hai mandato. Io prego per loro; non prego per il mondo, ma per coloro che tu mi hai dato, perché sono tuoi. Tutte le cose mie sono tue, e le tue sono mie, e io sono glorificato in loro. Io non sono più nel mondo; essi invece sono nel mondo, e io vengo a te. Padre santo, custodiscili nel tuo nome, quello che mi hai dato, perché siano una sola cosa, come noi (Gv 17,1-11). 
Come lo Spirito di Cristo ci dona la conoscenza di Cristo? Trasformandoci in Cristo, facendoci divenire suo vero corpo, sua vera vita. Lui viene per operare lo stesso prodigio che avviene nell’Eucaristia. Nel sacramento dell’altare trasforma del pane del vino in Corpo e Sangue di Cristo. Lui viene in noi per trasformare il nostro corpo in corpo di Cristo, la nostra vita in vita di Cristo, ma anche la nostra parola in Parola di Cristo. Senza quest’opera ininterrotta dello Spirito, mai possiamo dire di conoscere Cristo. La verità su di Lui non è conoscenza di Lui.
Man mano che lo Spirito ci trasforma in Cristo, Cristo ci trasforma in volontà del Padre. Conoscendola in Cristo e facendo sempre in Lui, con Lui, per Lui, la volontà del Padre, noi conosciamo il Padre, perché cresce in noi la partecipazione della sua natura divina. È come se trasformandoci in Cristo ci trasformassimo in natura spirituale, natura di Dio. Conosciamo Dio divenendo in Cristo natura di Dio. È questa la stessa conoscenza che ha il ferro del fuoco, man mano che si trasforma in fuoco, partecipando nella sua natura di ferro la natura del fuoco.
La nostra conoscenza del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo è il frutto delle tre Persone divine, ognuna delle quali dona la conoscenza dell’altra: il Padre ci ha donato Cristo, Cristo ci dona lo Spirito, lo Spirito ci dona la vera conoscenza di Cristo, Cristo ci dona la vera conoscenza del Padre, il Padre ci dona la vera conoscenza dello Spirito. La Chiesa ci dona al Padre, al Figlio e allo Spirito Santo, Padre, Figlio e Spirito Santo ci donano alla Chiesa, come suo vero corpo. Questo miracolo perenne si compie vivendo il discepolo di Gesù di obbedienza allo Spirito, secondo la Parola di Cristo Gesù, manifestazione perfetta della volontà del Padre.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la vera conoscenza di Gesù.

1. Che oggi si stia combattendo una battaglia con armi sofisticatissime per radiare il Dio che è Padre di Cristo Gesù è verità incontestabile.
1. Che questa battaglia sia anche finalizzata a rendere innocua la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, è innegabile e inconfutabile.
1. Dio, Cristo Gesù, la Chiesa sono le strutture portanti dell’edificio umano. Distrutte queste strutture, tutto l’edificio andrà in rovina.
1. Senza il Dio di Gesù Cristo, Cristo Gesù e la Chiesa, l’umanità raggiungerà una involuzione peggiore di quella esistente prima del diluvio.
1. I segni sono già evidenti, ma nessuno sembra volerli leggere e interpretare secondo verità. Stiamo costruendo un’umanità di plastica.
1. Ognuno si serve di una sua speciale formula chimica perché la plastica assuma la forza desiderata e bramata, sia secondo i propri desideri.
1. Una società di plastica è senza alcuna verità. Sarà la personale formula chimica a darle consistenza, forma, colore, destinazione d’uso.
1. Tra l’umanità di plastica e l’umanità secondo il Dio e Padre di Cristo Gesù, vi è un abisso incolmabile. Le due umanità sono inconciliabili.
1. Sono inconciliabili allo stesso modo che non possono conciliarsi una natura vivente e una di plastica. Sono due nature diverse, differenti.
1. La Chiesa ha un solo modo di parlare a quest’umanità sempre più di plastica: invitandola alla conversione e alla fede nel Vangelo.
1. Solo con la potenza dello Spirito Santo, dato dalla Chiesa, la plastica potrà ritornare ad essere organismo vivente, capace di vero amore.
1. Se il cristiano si trasforma in organismo di plastica, sarà plastica con la plastica. Mai potrà mostrare la bellezza della sua umanità.
1. Ecco la missione del cristiano: mai passare ad essere organismo di plastica, sempre crescere nella sua vera umanità, aiutato dalla grazia.
1. Da vero uomo, da uomo libero che cammina nella verità di Dio che è verità dell’uomo, deve evangelizzare e invitare alla conversione.
1. Vergine Maria, Donna vera, Donna tutta umana e divina, insegna ai cuori la bellezza della vera umanità, perché si innamorino di essa.
1. Madre ogni giorno fatta purissima Donna da Dio non permettere che l’umanità divenga di plastica. Fa’ che viva della stessa vita del suo Dio.

1. La Chiesa di Cristo è impastata con la verità dello Spirito Santo e nutrita con l’amore del Padre, trasformato in grazia da Cristo Gesù.
1. Ma c’è anche la Chiesa degli uomini, libera da ogni vincolo con la verità, con l’amore, con la grazia di Cristo Signore, il Crocifisso.
1. C’è il Cristo di Dio, il Figlio Unigenito del Padre, il Verbo Incarnato che dona il suo Vangelo, la Parola come purissima Legge di amore.
1. Ma c’è anche il Cristo degli uomini, da loro immaginato, pensato, voluto, creato. È il Cristo senza Vangelo, senza Parola, senza amore.
1. C’è Dio, che è Padre del Signore nostro Gesù Cristo. Questo Dio per la redenzione dell’umanità ha dato il suo figlio Unigenito dalla Croce.
1. C’è il Dio, costruito dall’uomo. È il Dio che non chiede. È il Dio cui tutto è indifferente. Presso il quale bene e male sono una cosa sola.
1. C’è il Cristo del Vangelo, del Discorso della Montagna, di tutto il Nuovo Testamento, il Cristo che dona la verità che rende liberi.
1. C’è il Cristo imbastito e cucito su pensieri umani. È il Cristo abbellito da parole ad effetto, che sono deludente, scadente falsa profezia.
1. È evidente che il Cristo della Scrittura lo si vuole cancellare dai cuori. Anche oggi deve essere crocifisso sul legno del nostro pensiero.
1. Di Cristo così parla la Scrittura: “Vidi sette candelabri d’oro e, in mezzo ai candelabri, uno simile a un Figlio d’uomo….
1. Con un abito lungo fino ai piedi e cinto al petto con una fascia d’oro. I capelli del capo erano candidi, simili a lana candida come neve. 
1. I suoi occhi erano come fiamma di fuoco. I piedi avevano l’aspetto del bronzo splendente, purificato nel crogiuolo. 
1. La sua voce era simile al fragore di grandi acque. Teneva nella sua destra sette stelle e dalla bocca usciva una spada affilata….
1. A doppio taglio, e il suo volto era come il sole quando splende in tutta la sua forza (Ap 1,12-16). 
1. Questo Cristo così parla: “Così parla l’Amen, il Testimone degno di fede e veritiero, il Principio della creazione di Dio.
1. Conosco le tue opere: tu non sei né freddo né caldo. Magari tu fossi freddo o caldo!
1. Ma poiché sei tiepido, non sei cioè né freddo né caldo, sto per vomitarti dalla mia bocca.
1. Tu dici: Sono ricco, mi sono arricchito, non ho bisogno di nulla. Ma non sai di essere un infelice, un miserabile, un povero, cieco e nudo.
1. Ti consiglio di comperare da me oro purificato dal fuoco per diventare ricco ...
1. E abiti bianchi per vestirti e perché non appaia la tua vergognosa nudità, e collirio per ungerti gli occhi e recuperare la vista.
1. Io, tutti quelli che amo, li rimprovero e li educo. Sii dunque zelante e convèrtiti (Ap 3,14-19). 
1. Questo Cristo sembra essersi perso, smarrito. D’altronde nessuno lo vuole, nessuno lo cerca. Preferiamo un Cristo senza identità.
1. Il Cristo senza identità è prodigioso, gli si può dare ogni forma, lo si può addobbare con ogni pensiero e caratteristica utile al momento.
1. Vergine Maria, tu hai trovato Cristo Gesù nel tempio di Gerusalemme. Noi lo possiamo trovare solo nelle Scritture guidati dallo Spirito.

1. Un tempo tutti gli sforzi più nobili dell’uomo erano rivolti alla ricerca della verità. La verità non è soggettiva, è invece oggettiva.
1. L’oggettività è differenza, specificazione, identità, distinzione. L’oggettività è fisica ed anche metafisica. È naturale e soprannaturale.
1. L’oggettività è nel tempo, dopo il tempo, ma anche prima del tempo. L’oggettività è divina e anche umana, materiale e spirituale.
1. L’oggettività è origine, derivazione, ma anche finalità dell’oggetto. Il fine di un macigno e il fine dell’uomo non sono lo stesso.
1. L’oggettività è tutto. Oggi invece non si avanza più per oggettività, ma per soggettività e ideologia. Tutto è pensiero mutevole, cangiante.
1. Da questa ideologia e soggettività variabile tutto è divorato. Non esiste più la verità di Dio, dell’uomo, degli animali, delle cose.
1. Cosa è l’uomo oggi? Cosa è il corpo dell’uomo? Cosa è la società? Cosa è la vita? Cosa è la stessa umanità? Tutto è un pensiero cangiante.
1. Oggi il corpo mi serve per usarlo per un cocktail di morte? Lo posso usare. Il pensiero mutevole me lo autorizza e me lo giustifica.
1. Mi serve la calunnia, la lettera anonima, lo spergiuro per annientare persone oneste e innocenti? Sono legittimato dallo stesso pensiero.
1. Voglio essere superbo, arrogante, prepotente, affarista, speculatore, corrotto e corruttore? Sono io legge a me stesso. Posso esserlo.
1. Voglio adulterare, divorziare, abortire, uccidere per pietà qualcuno? Anche questo posso. Tutto è un pensiero cangiante, mutevole.
1. Voglio stuprare, violentare, commettere ogni nefandezza? Ho bisogno di uomini e di donne? Posso. Sono legalizzato dalla mia ideologia.
1. È la fede, quella vera, che fine ha fatto? Anch’essa è stata travolta dall’ideologia e dal pensiero mutevole. Dio è pensiero, nient’altro.
1. Mancando di oggettività, maternità, paternità, genitorialità è un pensiero. Nulla di più. Senza oggettività nessun dialogo potrà esistere.
1. Tutto diviene una guerra di parole inconcludenti. Ognuno grida la falsità della parola dell’altro. Non c’è verità su cui confrontarsi.
1. Mancando di oggettività, ogni religione è divenuta ideologia lasciata alla libera interpretazione di ognuno. Tutti dicono il loro Dio.
1. In questo universale mare ideologico, qualcuno vorrebbe risuscitare l’oggettività di Dio, creando il Dio unico, un Dio comodo per tutti.
1. Essendo questo Dio senza identità, perché senza oggettività, anche lui è un parto dell’ideologia, frutto del pensiero mutevole e cangiante.
1. Madre di Gesù, vera Donna, vera Madre, vera Figlia, vera Sposa, vera Creatura del Dio Creatore, aiutaci perché usciamo da questo naufragio.
1. La nave dell’oggettività si è sfasciata contro gli scogli dell’ideologia e del pensiero cangiante. Tutta l’umanità è a rischio annegamento.
1. Tu, vera Madre, verrai in nostro soccorso, metterai nel nostro cuore la verità di Cristo Signore, e noi riprenderemo il vero cammino umano.
[bookmark: _Toc452536796]11 Marzo 
Il cristiano vive e muore per essere perfetta immagine di Gesù, suo vero corpo, vera vita in mezzo ai suoi fratelli.
[bookmark: _Toc452536797]Beati i morti che muoiono nel Signore
È giusto che ci chiediamo: chi sono i morti che muoiono nel Signore? Sono tutti coloro che hanno scelto di essere di Cristo, vivendo in Cristo, per Cristo, con Cristo, per realizzare Cristo nel loro corpo, nel loro spirito, nella loro anima. L’opera che Dio vuole che noi realizziamo è una sola: Cristo Gesù, secondo la sua Parola e le modalità da lui stesso vissute. Il cristiano per questo vive e anche per questo muore: per essere perfetta immagine di Gesù, suo vero corpo, sua vera vita in mezzo ai suoi fratelli. Ma chi è Cristo Gesù? È il Dio fattosi uomo per la salvezza del mondo, per la redenzione dell’uomo, per liberare l’uomo dalla morte eterna. Il cristiano dovrà realizzare proprio la morte di Cristo morendo ogni giorno alla legge dell’amore.
La salvezza del mondo non discende dal Cielo, da Dio, ma da Cristo Gesù, dal suo corpo che è la Chiesa. Divenendo vero corpo di Cristo, vivendo di perfetta obbedienza a Cristo, come Cristo viveva di obbedienza perfetta nel Padre suo, il corpo del cristiano diviene corpo di salvezza, redenzione, giustizia, pace, carità, misericordia, compassione. Non è la parola che lui dice o le opere esterne che lui compie che operano la salvezza e la redenzione del mondo. È invece il suo corpo offerto a Cristo perché Cristo ne possa fare un vero olocausto per il Padre suo. Questo può avvenire in un solo modo: attraverso una purissima obbedienza alla sua Parola, alla sua volontà, alla sua voce. Come per Cristo è stata l’obbedienza al Padre che ha portato il suo corpo sulla croce, l’opera da lui compiuta, così anche deve essere per ogni suo discepolo. Sarà l’obbedienza al suo Maestro che lo renderà opera di salvezza e di redenzione.
E un altro angelo, il terzo, li seguì dicendo a gran voce: «Chiunque adora la bestia e la sua statua, e ne riceve il marchio sulla fronte o sulla mano, anch’egli berrà il vino dell’ira di Dio, che è versato puro nella coppa della sua ira, e sarà torturato con fuoco e zolfo al cospetto degli angeli santi e dell’Agnello. Il fumo del loro tormento salirà per i secoli dei secoli, e non avranno riposo né giorno né notte quanti adorano la bestia e la sua statua e chiunque riceve il marchio del suo nome». Qui sta la perseveranza dei santi, che custodiscono i comandamenti di Dio e la fede in Gesù. E udii una voce dal cielo che diceva: «Scrivi: d’ora in poi, beati i morti che muoiono nel Signore. Sì – dice lo Spirito –, essi riposeranno dalle loro fatiche, perché le loro opere li seguono».
E vidi: ecco una nube bianca, e sulla nube stava seduto uno simile a un Figlio d’uomo: aveva sul capo una corona d’oro e in mano una falce affilata. Un altro angelo uscì dal tempio, gridando a gran voce a colui che era seduto sulla nube: «Getta la tua falce e mieti; è giunta l’ora di mietere, perché la messe della terra è matura». Allora colui che era seduto sulla nube lanciò la sua falce sulla terra e la terra fu mietuta. Allora un altro angelo uscì dal tempio che è nel cielo, tenendo anch’egli una falce affilata. Un altro angelo, che ha potere sul fuoco, venne dall’altare e gridò a gran voce a quello che aveva la falce affilata: «Getta la tua falce affilata e vendemmia i grappoli della vigna della terra, perché le sue uve sono mature». L’angelo lanciò la sua falce sulla terra, vendemmiò la vigna della terra e rovesciò l’uva nel grande tino dell’ira di Dio. Il tino fu pigiato fuori della città e dal tino uscì sangue fino al morso dei cavalli, per una distanza di milleseicento stadi (Ap 14,9-20). 
Nessun discepolo di Gesù potrà presentarsi dinanzi a Lui nel cielo, senza essere divenuto quest’opera. Non ha collaborato con Lui alla salvezza dell’uomo, nonostante fosse divenuto suo corpo.  Era corpo di Cristo, ma solo in apparenza. In realtà era corpo di cui si era appropriato la sua volontà per condurlo sulla via della concupiscenza e della morte. Se il corpo viene assunto dalla nostra volontà e da essa condotto secondo modalità e principi mondani, quando ci presenteremo per il giudizio, saremo trovati mancanti, carenti dell’unica sola opera per la quale il Signore ci aveva associati al suo mistero di salvezza. Siamo stati alberi senza frutto, pur essendo stati piantati nel suo stesso corpo, innestati nella sua vita.
È giusto allora che il cristiano di tempo in tempo si chieda: “Qual è il mio rapporto con Cristo Signore? Sto divenendo suo vero corpo di redenzione e di salvezza? Mi sto facendo a sua vera immagine? Tra il suo corpo e il mio quali sono ancora le differenze? Se la morte venisse in questo istante, come mi troverebbe il Signore? Posso attestargli che ho fatto tutto quanto era nella sua grazia e verità? Posso rendergli ragione di ogni mio comportamento fondandolo nel suo Vangelo? Se mi troverà mancante, quali motivazioni potrò portare a mia discolpa?”. Molte altre domande ognuno potrebbe farsi. Una però deve essere la verità di fede che ci deve governare: senza quest’opera non possiamo presentarci dinanzi al Signore. Non ci riconoscerà come suoi discepoli. Siamo venuti meno nella vocazione e nella missione. Né possiamo giustificare noi stessi, adducendo come pretesto che ci siamo lasciati ingannare dai falsi profeti. Avevamo la sua Parola e sapevano che essa rimane immutabile in eterno. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a produrre la nostra opera. 

1. Il male non è relazione cattiva, malvagia, crudele dell’uomo contro l’uomo, capace di creare sevizie, tortura, schiavitù, morte dell’altro.
1. Il male è sempre relazione cattiva, crudele, perversa, disonesta, dell’uomo contro il Creatore e Signore, contro il Dio che comanda l’amore.
1. “Amerai il prossimo tuo come te stesso”. È comandamento universale, perenne, immutabile, eterno, dato da Dio ad ogni uomo perché lo osservi.
1. Quando si esce dalla visione soprannaturale della relazione, quando Dio non governa più la vita, allora nessun amore sarà possibile.
1. Non solo. Quando Dio viene espulso dalla propria esistenza, il vero Dio, la vita diviene immoralità, perché schiava di ogni concupiscenza.
1. Senza Dio non c’è legge. Legge e verità sono una cosa sola. Senza verità non c’è legge, perché non c’è giustizia. C’è solo insano arbitrio.
1. Dove non vi è verità, neanche vi sarà mai vera umanità. La vera umanità si costruisce sulla verità che viene da Dio, non sulla falsità.
1. Dove non vi è verità neanche vi potrà esistere amore. L’amore è la verità trasformata in vita, in opere, in azioni concrete, in rispetto.
1. Il vero Dio è il Dio che custodisce, protegge, rinnova, aggiorna, purifica la verità sulla quale l’uomo deve camminare se vuole amare.
1. I contrasti tra Dio e l’uomo sono contrasti di verità. Ma è sulla verità che si può costruire la fede, la religione, la vita, l’esistenza.
1. Oggi, l’uomo ha stabilito di vivere senza alcuna verità sopra di Lui, che discenda dall’alto. Non gli serve nessun Dio, nessuna religione.
1. La religione è legame indissolubile con la verità di Dio, che diviene verità dell’uomo. A che serve un Dio senza verità? Un Dio senza luce?
1. A che serve una Chiesa, custode, ministra, amministratrice della verità del Crocifisso, se l’uomo ha stabilito la via della non verità?
1. A che serve un ministro del Crocifisso chiamato oggi a servire l’uomo senza il dono della verità, poiché datore di cose puramente materiali?
1. Se Dio è il perenne custode della verità dell’uomo, può il suo ministro dimenticarsi della verità e occuparsi di cose non attinenti ad essa?
1. È sublime una religione senza verità, senza obbligo verso di essa. È però una religione che dona solo morte, mai darà vita.
1. La vita è dalla verità. La vita è la verità trasformata in vita, in amore, in carità, in consolazione, in speranza, in saggezza operativa.
1. Vergine Maria, Madre della Verità Incarnata, aiutaci a comprendere che esistiamo dalla verità di Dio per trasformarci in verità di Dio.
1. Senza verità divina, eterna, ogni relazione con gli uomini è falsata. Chi non vuole la verità di Cristo, vuole solo la morte per gli uomini.

1. Pregare non è chiedere qualcosa di materiale per noi al Signore, ma stringere con Lui una vera relazione di paternità e di figliolanza. 
1. Pregare è riconoscere Dio come nostro unico e solo Signore, unico e solo nostro Creatore, unico e solo Redentore della nostra vita.
1. Pregare è confessare che la sua Parola è la sola che dona salvezza, la sola che rinnova il cuore e la mente, la sola che illumina l’anima.
1. Pregare è credere che senza la Parola di Dio che dona luce ai nostri pensieri, le nostre parole mai creeranno speranza, vita, libertà.
1. Pregare è innalzare la nostra vita dalla terra al cielo, dalla materia allo spirito, dal tempo all’eternità, consegnandola nelle sue mani.
1. Pregare è dare alla nostra esistenza lo stile nuovo della verità, della grazia, dell’amore, della giustizia, della pace, della solidarietà.
1. Pregare è pensarci come ci pensa Dio, è volerci come ci vuole Lui, è amarci come ci ama Lui, è rispettarci come ci rispetta e ci vede Lui.
1. Pregare è guardare ogni uomo con lo sguardo del Padre celeste, sguardo di misericordia, compassione, ma anche di luce e pienezza di verità.
1. Pregare è contemplare Cristo Crocifisso con un solo desiderio: offrire a Lui la nostra vita perché ne faccia un olocausto di salvezza, vita.
1. Pregare è immergersi nel cuore della Madre della Redenzione, della Vergine Maria, per stare con Lei ai piedi di ogni sofferenza e dolore.
1. Pregare non è dire parole, ma è dare il cuore a Cristo perché lo trasformi in suo cuore perché con esso ami oggi e sempre ogni uomo.
1. Pregare è l’essenza dell’umana esistenza, perché è dire a Dio che la nostra vita è sua per fare ciò che vuole per manifestare il suo amore.
1. Pregare è desiderio di infinito, di eternità, è desiderio di essere una cosa con Dio che è l’infinito amore e l’eternità che solo sa amare.
1. Pregare è privarsi del proprio cuore, consegnarlo allo Spirito Santo, perché sia Lui a muoverlo nella divina ed eterna volontà del Padre.
1. Pregare è innalzare ogni giorno al Signore un “magnificat” di lode e di glorificazione per la sua bellezza eterna e la sua mirabile armonia.
1. Pregare è chiede alla Madre di Dio che si faccia nostra voce per benedire il Padre celeste per il grande dono del Figlio che ci ha fatto.
1. Vergine Maria, Donna che sia stata e sei preghiera ininterrotta, aiuta ogni tuo figlio a divenire preghiera per il suo Signore e Dio.
1. Tu Madre, Santa, quando nella nostra stoltezza ci facciamo da noi e noi più da Dio, vieni presto in nostro soccorso, riponici in Dio.
1. È il Signore il nostro grembo della vita. Pregare è cercare il suo grembo divino perché dimoriamo in esso oggi e per l’eternità beata.
1. Madre del Verbo che nel tuo grembo si è fatto carne, mettici nel tuo grembo mistico e facci nascere in Dio. È la nostra vera preghiera.
[bookmark: _Toc452536798]12 Marzo 
Se mettiamo sui piatti della bilancia le offerte di Gesù e quelle del mondo, non vi è alcun paragone.
[bookmark: _Toc452536799]Ma non è stato capace di finire il lavoro
Gesù non parla come parliamo noi. Noi parliamo dal nostro cuore, impastato di peccato, superbia, presunzione, falsa misericordia, ingenua pietà, abbozzata compassione, inesistente giustizia, e soprattutto scarsa conoscenza di Dio. Parliamo di Dio senza conoscere nulla di Lui e di Lui parliamo all’uomo in modo errato, con un linguaggio che possiamo definire simile a quello dei falsi profeti. Poiché la salvezza è dalla verità di Dio, e noi Dio non lo conosciamo, neanche possiamo generare salvezza. Possiamo anche inventare teologie e liturgie nuove, ma esse non fanno l’uomo nuovo, perché esso nascerà solo dalla purissima verità del nostro Dio.
Osserviamo invece la purezza del linguaggio di Gesù: “Se uno viene a me non mi ama più di quanto ami suo padre, la madre, la moglie, i figli, i fratelli, le sorelle e perfino la propria vita, non può essere mio discepolo”. Osserviamo bene: Gesù non parla di Dio. Parla di se stesso. Chiede a chi vuole essere suo discepolo un amore che va ben oltre ogni altro amore esistente sulla terra. Amare Lui è ascoltare Lui, seguire Lui, fare la sua volontà, ascoltare la sua Parola, camminare secondo la sua Legge, restare piantati perennemente nel suo Vangelo, qualsiasi cosa possa accadere. Si sceglie Lui, si vive per Lui, si vive in Lui, non per un giorno, ma per sempre. Chi si volta indietro non lo ama. Non è degno di Lui. Un amore diverso lo ha attratto.
Gesù – ed è anche questa la bellezza del suo linguaggio – non chiede che si vada dietro di Lui. Lui va scelto per la magnificenza, lo splendore, la ricchezza, l’abbondanza di grazia e di verità, la vita eterna che ci offre. L’uomo, vedendo e considerando la sua offerta, deve ragionare un attimo. Il mondo cosa mi offre. Gli altri cosa mi offrono. La mia stessa religione cosa mi sta offrendo. Illusioni. Mi lasciano nella mia vecchia natura, odio, superbia, concupiscenza, stoltezza, inganno, falsità, menzogna, sete di vendetta, ogni impurità, slealtà. Cristo Gesù è invece capace di trasformare tutta la mia vita. Da essere naturale mi fa divenire essere spirituale, dall’inferno verso il quale mi sto dirigendo, mi aiuta a raggiungere il suo Paradiso.  Se metto sui piatti della bilancia le offerte di Gesù e quelle del mondo, non vi è alcun paragone.
Una folla numerosa andava con lui. Egli si voltò e disse loro: «Se uno viene a me e non mi ama più di quanto ami suo padre, la madre, la moglie, i figli, i fratelli, le sorelle e perfino la propria vita, non può essere mio discepolo. Colui che non porta la propria croce e non viene dietro a me, non può essere mio discepolo. Chi di voi, volendo costruire una torre, non siede prima a calcolare la spesa e a vedere se ha i mezzi per portarla a termine? Per evitare che, se getta le fondamenta e non è in grado di finire il lavoro, tutti coloro che vedono comincino a deriderlo, dicendo: “Costui ha iniziato a costruire, ma non è stato capace di finire il lavoro”. Oppure quale re, partendo in guerra contro un altro re, non siede prima a esaminare se può affrontare con diecimila uomini chi gli viene incontro con ventimila? Se no, mentre l’altro è ancora lontano, gli manda dei messaggeri per chiedere pace. Così chiunque di voi non rinuncia a tutti i suoi averi, non può essere mio discepolo. Buona cosa è il sale, ma se anche il sale perde il sapore, con che cosa verrà salato? Non serve né per la terra né per il concime e così lo buttano via. Chi ha orecchi per ascoltare, ascolti» (Lc 14,25-35). 
Gesù non vuole che l’uomo venga deriso per l’eternità. Quando un cristiano si presenta alla porta dell’inferno, i diavoli neanche vorrebbero accoglierlo. Se a loro Cristo potesse offrire la redenzione, essi tutti l’accoglierebbe senza neanche esitare un istante. Se Cristo chiedesse loro di sottoporsi a qualsiasi penitenza, essi lo farebbero. La stoltezza del cristiano è la più grande. Non vi è stoltezza così grande quanto la sua. Ha scelto Cristo e poi è tornato indietro. Era nel suo Paradiso e ha voluto l’inferno. I diavoli e i dannati non cristiani lo derideranno per l’eternità. Avevi tutto, dal tutto sei finito nella miseria più nera. Aveva la luce eterna e divina e sei finito in questo mare di tenebre. Sei veramente stolto, tutti gli grideranno, senza mai fermarsi. 
Gesù metti in guardia chi vuole andare dietro di Lui. Se non è convinto, non è sicuro, non se la sente, che rimanga fuori di Lui, che neanche scelga di seguire Lui. Una volta che Lui è scelto e poi abbandonato, tutta la creazione deriderà costui. Meglio non scegliere Cristo che essere derisi per sempre dal mondo intero. La dannazione del cristiano è pessima. Se poi a finire nell’inferno è un papa, un vescovo, un presbitero, un diacono, un religioso, una religiosa, diventa ancora più dura la derisione, in ordine al grado del ministero esercitato. Chi ha scelto Cristo, deve mettere ogni impegno, servirsi di ogni mezzo di grazia, crescere di verità in verità, evitare ogni tentazione, far sì che nessuno lo inganni nei pensieri e impegnarsi a non lasciarsi ingannare. La scelta di Cristo per lui deve essere eterna. Chi sceglie Cristo deve dare il sapore di Cristo al mondo intero. Se lui stesso perde il sapore, non serve né per la terra né per il concime e così viene buttato via. Gesù vuole che riflettiamo, pensiamo, meditiamo. Si sceglie Lui e basta. Si ama Lui e basta. Si cammina dietro di Lui, si raggiunge il suo Paradiso.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a camminare dietro Gesù.
1. Per il cristiano la vigilanza è tutto. Essa deve abbracciare la verità, il culto, la santità di Dio secondo la purezza della sua Parola.
1. È la vigilanza che fa la vera religione. Dove essa viene meno, regna sovrana ogni falsità, menzogna, inganno nella verità della fede.
1. Il cristiano ha un compito unico nella storia: deve essere voce che vigila sulla verità, culto, santità, fedeltà, fedeltà, giustizia di Dio.
1. Lui è mandato per dire ad ogni uomo chi è il vero Dio e quali sono le sue offerte fatte all’uomo per il tempo e per l’eternità.
1. Se il cristiano smarrisce la vera relazione con Dio, non è più sua voce, all’istante si trasforma in un falso profeta, in falsario di Dio.
1. Perché diviene falso profeta? Perché contrariamente a quanto dice e offre il Signore, vi è una sostituzione della Parola, del Vangelo.
1. Cristo Gesù ti fa un’offerta. Prendere o lasciare. Accogliere o rifiutare. Credere o non credere. Volere o non volere. Aprirsi o chiudersi.
1. L’offerta di Gesù è semplice da annunziare: vuoi la vita eterna oggi e per sempre? Accoglie la mia Parola e cammina nella mia verità.
1. Non vuoi la vita eterna, la rifiuti, vuoi stare nella tua morte, persevera nel tuo rifiuto. Sappi che non avrai parte con me nel mio regno.
1. Nulla è più onesto di questa offerta: Tu abbracci la mia Parola e io ti darò il mio regno eterno, la mia vita eterna, tutto me stesso.
1. Non abbracci la mia proposta? Rimarrai nella morte. Diventerà eterna per te. Non hai accolto la mia proposta, non hai vissuto di Parola.
1. È questa la misericordia di Dio in Cristo Gesù: l’offerta della vita eterna in cambio di una vita tutta intessuta di Parola, di Vangelo.
1. Il falso profeta è un baro, sostituisce le carte. Annunzia agli uomini la vita senza alcun bisogno di accogliere la proposta di Gesù.
1. La vita eterna è per tutti, per chi crede e per chi non crede, per chi accoglie la proposta di Cristo e per chi la rifiuta e la rinnega.
1. Il peccato del baro è orrendo. È carenza di ogni amore. È il peccato di chi è spietato e crudele, si chi è senza cuore e senza anima.
1. Si annunzia una strada di vita ed essa è di morte, di verità ed è di falsità, di giustizia ed è di ingiustizia, di luce ed è di tenebre.
1. Oggi l’uomo non solo non accoglie l’offerta di Gesù, ma anche vuole che nessuno gliela ricordi, ha escogitato una metodologia diabolica.
1. Dichiara omofobi, cioè nemici dell’uomo, da condannare, quanti ricordano agli uomini l’offerta che Cristo Gesù vorrebbe fare ad essi.
1. Il cristiano non si lascia intimidire dalle leggi dell’uomo. Esse è di morte. Lui ama la salvezza di tutti e per amore a tutti fa l’offerta.
1. Il cristiano obbedisce a Dio, vigila sulla sua verità, fa agli uomini l’offerta di Gesù. Domani nessuno potrà accusare di Dio di abbandono.
1. Per la missione del profeta svolta con perfetta onestà e amore, nessuno potrà accusare Dio di non sollecitudine di salvezza e di redenzione.
1. Lui ha mandato il cristiano. L’offerta è stata fatta. Nulla può fare il Signore se l’uomo si ribella al suo volere, rifiuta la sua offerta.
1. Vergine Maria, Dio è venuto nella tua vita, ti ha fatto un’offerta, tu l’hai accettata. Ti sei consegnata interamente ad essa, consumandoti.
1. Ora sei nella più alta gloria del cielo. Madre Santa, convinci ogni uomo perché accolga l’offerta di Gesù. È la vita eterna, la salvezza.
1. La religione cristiana è l’accoglienza dell’offerta di Cristo Gesù con una vita di obbedienza ad ogni Parola contenuta in essa.
1. Madre di Dio, aiutaci ad accogliere il Vangelo di tuo Figlio Gesù. È la sola via di vita eterna e di salvezza dato agli uomini.

1. L’uomo deve sempre servirsi di intelligenza, sapienza, discernimento, ogni lume della sua razionalità per poter agire da vero uomo.
1. È un disonore per lui agire da non vero uomo, da persona senza intelligenza, senza alcuna sapienza, senza porre alcun discernimento.
1. Quando cade nel peccato, l’uomo diviene schiavo di esso. È il peccato che lo priva di saggezza, intelligenza, sapienza, discernimento, luce.
1. Dio è eterna saggezza, intelligenza, verità, luce. Se l’uomo è con Dio, da Dio, partecipa di tutti questi doni divini, diviene vero uomo.
1. Se l’uomo si allontana da Dio, si pone contro di Lui, Dio è costretto a ritirarsi portando con sé ogni suo dono e l’uomo è privo di senno.
1. Un uomo senza senno, senza intelligenza, senza sapienza, privo di ogni luce, è capace di ogni stoltezza, insipienza, crudeltà, efferatezza.
1. Dio vede questa catastrofe spirituale che diviene catastrofe di grande immoralità, disonestà, insipienza, dissolutezza, male infinito.
1. Dio mai potrà approvare il male dell’uomo, lo dovrà dichiarare male. Lo dichiara male perché l’uomo possa convertirsi, ritornare nella luce.
1. Per questo manda i suoi profeti. Perché ricordino all’uomo che il male non diviene bene perché tutti lo compiono. Esso è male e male resta.
1. È questa la differenza tra il vero profeta e il falso. Il vero dice male il male e bene il bene. Il falso dice bene il male e male il bene.
1. Il vero profeta sempre denuncia e disapprova il male, perché è male. Il falso profeta lo approva, lo giustizia, lo dichiara bene, verità.
1. Il vero profeta non è mandato per combattere il male. È invece mandato per dichiararlo male, perché male è nella sua essenza e natura.
1. Male e bene, ingiustizia e giustizia, peccato e santità, falsità e verità, grano e zizzania coabiteranno insieme sino alla fine del mondo.
1. Il male, dice Gesù, non si può sradicare dal mondo. Con esso si deve convivere. La sua croce si deve sempre portare, rimanendo nella verità.
1. Qual è oggi il fallimento dei cristiano? Uno solo: quella di giustificare il male, di non denunziarlo come male, di approvarlo come bene.
1. Questo fallimento fa del cristiano un essere inutile e vano nella storia. Può anche celebrare stupende e meravigliose liturgie.
1. È un culto falso, ingannevole, se non ha chiara, netta, limpida, esatta, la distinzione, la separazione tra bene e male, verità e falsità.
1. Non per gli altri, ma prima di tutto per se stesso. Lui è luce del mondo e sale della terra. In eterno deve rimanere sale e luce del mondo.
1. Solo il cristiano è vera luce. Se si spegne, tutto il mondo attorno a lui si spegne, precipita nella falsità, nella menzogna, nelle tenebre.
1. Vergine Maria, Madre della Luce Eterna fattesi Luce Incarnata nella tua luce materna, fa’ che mai un cristiano diventi tenebra infernale.
[bookmark: _Toc452536800]13 Marzo 
La Chiesa vero Corpo di Cristo, si fa Corpo di Cristo, fa il Corpo di Cristo, si dona come vero Corpo di Cristo.
[bookmark: _Toc452536801]Nella sinagoga, gli occhi di tutti erano fissi su di lui
La Chiesa vive tenendo fissi i suoi occhi su Gesù Signore. Essa è il Corpo di Cristo e deve divenire in tutto come Cristo nell’amore, nella verità, nella Parola, nella giustizia, nell’obbedienza. La sua missione infatti è generare ogni uomo in Cristo perché anche lui divenga Corpo di Cristo. Dopo averlo generato, lo deve nutrire di Cristo e di se stessa perché lui possa divenire nel mondo la vera immagine del suo Maestro e Signore. 
La Chiesa è obbligata ogni giorno a crescere nella conoscenza di Cristo, lasciandosi muovere e condurre dallo Spirito Santo verso tutta la sua verità. Ogni imperfezione nella conoscenza di Cristo diviene imperfezione nella conoscenza di se stessa. Cristo è lo specchio della sua verità. Quella Chiesa che non conosce Cristo non si conosce. Non conoscendosi non può portare a compimento la missione che le è stata affidata: formare Cristo in ogni uomo.
Quando un solo figlio della Chiesa sposta lo sguardo da Cristo verso Dio, possiamo affermare che siamo non solo in una deriva cristologica, ma anche è soprattutto deriva ecclesiologica, teologica, pneumatologica. È ecclesiologica perché essa perde la conoscenza di sé. Non è più da Cristo. Non è per formare Cristo. È teologica perché essa mai potrà conoscere Dio, se non per Cristo, con Cristo, in Cristo. È pneumatologica perché lo Spirito non la guida più.
Ad queste tre derive ne dobbiamo aggiungere altre due: la deriva morale e quella antropologica. La deriva è antropologica perché il vero uomo, l’uomo nuovo, non dovrà più farsi ad immagine di Dio, ma di Cristo Gesù. Il Padre ci ha dato Cristo, sua vera immagine, perché ognuno si faccia a sua vera immagine, ma in Lui, con Lui, per Lui. Se Cristo viene messo da parte, l’uomo rimarrà incompiuto in eterno. Rimane per sempre frantumato anche nell’immagine di Dio.
È deriva morale perché senza l’impegno a formarsi ad immagine di Cristo, ci si accontenterà o ci si limiterà ad osservare grossolanamente qualche comandamento. Ma il cristiano non esprimerà più tutta la potenza di luce, verità, amore, giustizia, santità, misericordia, carità, pietà, compassione che sono nel Corpo di Cristo. Neanche si avrà cura si camminare secondo l’altissima santità di Dio manifestata già nell’Antico Testamento. 
Ogni giorno della sua vita la Chiesa deve fare una scelta: la scelta di Cristo, per essere di Cristo, per realizzare Cristo come suo Corpo, per generare il Corpo di Cristo, chiamando ogni uomo a farne parte, sapendo che solo in questo Corpo la vita scorrerà per esso. Se la Chiesa dovesse scegliere Dio o l’uomo, tradirebbe allo stesso tempo e Dio e l’uomo. Non conoscerebbe Dio, ingannerebbe l’uomo, perché gli darebbe un Dio senza la verità di Dio.
Poiché molti hanno cercato di raccontare con ordine gli avvenimenti che si sono compiuti in mezzo a noi, come ce li hanno trasmessi coloro che ne furono testimoni oculari fin da principio e divennero ministri della Parola, così anch’io ho deciso di fare ricerche accurate su ogni circostanza, fin dagli inizi, e di scriverne un resoconto ordinato per te, illustre Teòfilo, in modo che tu possa renderti conto della solidità degli insegnamenti che hai ricevuto.
Gesù ritornò in Galilea con la potenza dello Spirito e la sua fama si diffuse in tutta la regione. Insegnava nelle loro sinagoghe e gli rendevano lode. Venne a Nàzaret, dove era cresciuto, e secondo il suo solito, di sabato, entrò nella sinagoga e si alzò a leggere. Gli fu dato il rotolo del profeta Isaia; aprì il rotolo e trovò il passo dove era scritto: Lo Spirito del Signore è sopra di me; per questo mi ha consacrato con l’unzione e mi ha mandato a portare ai poveri il lieto annuncio, a proclamare ai prigionieri la liberazione e ai ciechi la vista; a rimettere in libertà gli oppressi, a proclamare l’anno di grazia del Signore. Riavvolse il rotolo, lo riconsegnò all’inserviente e sedette. Nella sinagoga, gli occhi di tutti erano fissi su di lui. Allora cominciò a dire loro: «Oggi si è compiuta questa Scrittura che voi avete ascoltato». 
Tenere gli occhi fissi su Cristo Gesù vuol dire per noi vivere un ininterrotto cammino di aggiornamento della nostra verità cristiana. Non sono le frasi ad effetto o i nuovi slogan che ci aggiornano. Frasi e slogan creano solo confusione veritativa, morale, spirituale, perché autorizzano a pensare qualsiasi cosa. A volte chi li ascolta, li ripete senza neanche avere una benché minima conoscenza del pensiero di Dio e si autorizza la via del male.
Ci si aggiorna nella conoscenza di Cristo, lasciandoci fare vero Corpo di Cristo, vera Chiesa, vero tempio dello Spirito Santo, perché Cristo possa prendere lo stesso nostro corpo e servirsi di esso come ha fatto con il suo: facendone un vero olocausto di amore per il Padre suo, in vista della redenzione di molti cuori. Le mode passano, Cristo resta lo stesso ieri, oggi, sempre. Passano gli uomini, resta la Chiesa vero Corpo di Cristo, che si fa Corpo di Cristo, che fa il Corpo di Cristo, donando se stessa vero Corpo di Cristo nel vero, sostanziale, reale Corpo di Cristo per la redenzione e la salvezza. Senza Cristo, si è alla deriva del pensiero umano.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vero Corpo di Cristo per l’eternità.

1. Auguri a Te, Francesco, Vescovo di Roma, Vicario di Cristo, Successore di Pietro, Pastore di tutta la Chiesa, Servo dei servi di Dio.
1. Auguri a Te, Francesco, Dolce Cristo in terra, Pietra e Roccia di stabilità della Chiesa di Gesù Signore. Il tuo Cristo è il mio Cristo.
1. Auguri a Te, Francesco! Dove ci sei Tu c’è il vero Cristo, il Cristo di Dio e c’è la vera Chiesa, il Sacramento della vera salvezza.
1. Auguri a Te, Francesco! Tu sei il ponte vero che unisci i cuori a Dio, in Cristo, per opera dello Spirito, per fare di tutti un solo ovile.
1. Auguri a Te, Francesco! Possa il mondo ascoltare la tua voce senza travisare le tue parole, rendendo profano ciò che dal cuore esce santo.
1. Auguri a Te, Francesco! Tu sei il Testimone della verità immortale della Parola di Cristo Signore. Tu non sei tu. Sei Luce Divina tra noi.
1. Auguri, Santo Padre! La Madre di Gesù ti custodisca nel suo cuore, sulla terra e nell’eternità beata. Angeli e Santi veglino su di Te.
1. Auguri a Te, Santo Padre! l'Anno Giubilare doni alla Chiesa lo stile e la forma dell'amore di Cristo Crocifisso e Immolato per noi.

1. La libertà è della mente e del cuore. È della mente quando accoglie la verità, perché la verità cerca, desidera, brama, verso di essa anela.
1. La mente che non accoglie la verità è schiava dei suoi pensieri, prigioniera di molte fantasie, ingolfata di buio, rinchiusa nella falsità.
1. Liberi sono i maghi d’Egitto. Essi riconoscono che in Mosè opera il dito di Dio. Schiavo è il Faraone, ostinato coltivatore di chimere.
1. Libera è Raab, la prostituta di Gerico. Essa riconosce la verità del Dio degli Ebrei, aiuta gli esploratori, si lascia de essi salvare.
1. Libero è Nicodemo, anche se ancora ha paura dei Giudei. Confessa la verità di Cristo Signore. Lui è da Dio. Lo attestano le sue opere.
1. Libero è Cristo Gesù, si lascia crocifiggere per attestare che Lui è stato mandato dal Padre come Figlio dell’uomo, Messia e Salvatore.
1. Libero è Pietro dinanzi al Sinedrio, quando risponde al sommo sacerdote che lui deve obbedire a Dio. Lui non può sottrarsi a questo comando.
1. Libero è Barnaba. Lui sa quanto vale Paolo per la Chiesa. Lo accredita. Lo cerca. Lo riconduce nella Comunità. Lavora con lui e per lui.
1. Libero è l’uomo capace di rinnegare se stesso, i suoi pensieri, il suo passato, il suo presente, la sua storia per accogliere la verità.
1. La verità è sopra ogni uomo, storia, evento. I martiri sono liberi. Essi danno la vita per confessare la verità che è la loro stessa vita.
1. La libertà è del cuore. Il cuore è libero quando è tolto da esso ogni vizio, ogni male, quando esso è puro, giusto, senza macchia.
1. È la purezza del cuore che ti fa vedere Dio dove Dio si manifesta. Un cuore non puro mai potrà vedere Dio, mai accoglierà la sua verità.
1. Quando il cuore è impuro, la lingua è impura, i pensieri sono impuri, i desideri sono impuri. Dal cuore non puro non si cerca la verità.
1. Solo la verità rende libera una persona. Chi non cerca la verità ha deciso di essere schiava di ogni falsità, ogni menzogna, ogni fantasia.
1. Oggi la nostra società sa creare solo mostri di falsità. La verità non si cerca, non si vuole, non si desidera, non si brama, non si ama.
1. La nostra società vuole persone telecomandate, governate, schiavizzate, prigioniere del pensiero di colui che governa e guida il gregge.
1. Madre di Dio, Donna dal cuore purissimo, Vergine per amare solo il tuo Dio, libera dai pensieri umani, facci come te: puri di cuori sempre.
1. Madre Santa, aiuta quanti cercano la verità, perché abbiamo il coraggio di abbracciarla, anche a prezzo del rinnegamento di se stessi.
1. Tu, Madre nostra, aiuterai queste persone. Esse si apriranno al tuo mistero di Madre. Troveranno la pace. Chi trova te troverà la vera pace.

1. Gesù nell’eternità e nel tempo è sempre dalla volontà del Padre. Dio gli scrive la vita ed Egli con piena, perfetta obbedienza la realizza.
1. Questa stessa piena, perfetta, immediata obbedienza è chiesta da Cristo Gesù ad ogni suo discepolo. Il cristiano è da Cristo Signore sempre.
1. Cuore e mente devono essere da Cristo. Deve pensare con i pensieri di Cristo, amare con cuore di Cristo, volere con la volontà di Cristo.
1. È la conversione quotidiana del cristiano. Rinnegarsi nel cuore, nella mente, nella volontà per assumere cuore, mente, volontà di Gesù.
1. Chi vuole essere di Cristo Signore, mai deve guarda gli altri. Deve stringere con Cristo una relazione personale di ascolto e di obbedienza.
1. Gli altri mai devono essere un alibi per giustificare il nostro non essere di Cristo Gesù. Lui a noi chiede e noi a Lui dobbiamo rispondere.
1. Il cristiano vive di questa relazione personalissima: Cristo-Cristiano. È relazione diretta, immediata. Lui chiede e tu ascolti, obbedisci.
1. Lui a te promette la vita eterna, se la vuoi. Se non la vuoi, la perdizione dell’altro di certo non sarà consolazione per la tua dannazione.
1. Se credi nella vita eterna che Lui ti offre è una cosa. Se credi che l’eternità sia uguale per tutti, allora nulla ha più senso nella fede.
1. Allora credere o non credere è la stessa cosa. Non obbedire o obbedire non ha significato. Il premio è uguale per tutti, senza distinzione.
1. Gesù ti dice che Lui ti accoglie, solo se farai la sua volontà. Tu lo accogli oggi nel tuo cuore, Lui ti accogliere oggi e per l’eternità.
1. Io so che Lui è verità eterna. Ogni sua Parola si compie. Il suo Vangelo è questa offerta. Tutto è dalla tua volontà, dal tuo cuore.
1. Nessuno ti potrà costringere, perché Lui non ti costringe. Lui offre. Se vuoi. Se non vuoi, Lui rimane nella sua vita e tu nella tua morte.
1. È giusto che ti indichi la fonte di queste verità: il Vangelo di Cristo Gesù, quello che leggiamo nelle Chiese, durante la Santa Messa.
1. È fonte di verità eterna.  Se però tu lo consideri un genere letterario, un semplice modo di dire, o fiaba o una leggenda, allora resto muto.
1. Altre fonti di verità non ne conosco. Personalmente credo che essa sia la sola vera, che mai tramonta in eterno. È il mio limite? Non lo so.
1. Preferisco credere che il Vangelo sia vero in eterno. Almeno quando mi presenterò al suo cospetto, potrò dirgli: L’ho letto nel tuo Vangelo.
1. Vergine Maria, non hai tu detto: “Il mondo ha dimenticato la Parola di mio Figlio Gesù? La Parola dimenticata non è forse il Vangelo?
1. Allora Tu crede, Madre Santa nel Vangelo. Se credi Tu, crederò anch’io. Ha portato te nel Cielo, porterà anche me.
1. A meno che anche Tu non sia, come molti dicono, un genere letterario o leggenda o fiaba. Ma io credo che Tu sei vera Madre di Gesù e mia.
[bookmark: _Toc452536802]14 Marzo 
Per la diabolica antropologia, iniziata nel Giardino dell'Eden, l’uomo è volontà che si autodetermina a suo gusto.
[bookmark: _Toc452536803]Lo Spirito del Signore è sopra di me
Chi ha progettato l’uomo è lo stesso che lo deve riparare. L’uomo con il suo peccato si è come frantumato nel suo essere, si è spezzato. Tutti i suoi elementi non solo sono fuori posto, ognuno di essi cammina per suo conto. Egli ha bisogno di essere riparato. Filosofi, scrittori, cineasti, teologi, moralisti, religioni, tutti hanno ricette per riparare l’uomo. Tutti vantano soluzioni più che eccellenti. Quella che oggi viene proclamata come la migliore, l’assoluta, quella che è capace di risolvere ogni questione, vuole che neanche vi sia l’uomo. Uomo è ciò che ognuno vuole farsi, vuole essere. Questo però indipendentemente e assolutamente ignorando la sua stessa natura assieme alla finalità del suo essere e del suo operare. Oggi per questa soluzione l’uomo è solo una volontà che si autodetermina e si costruisce una natura a suo gusto e piacimento. Nulla è naturale, nulla determinato, nulla stabilito, nulla proveniente dal di fuori di se stessi. 
I disastri che questa soluzione provocherà a brevissimo tempo saranno pesanti, anzi pesantissimi. Tutte le guerre del passato, tutte le mostruosità e le violenze che ci hanno preceduto, sono un nulla dinanzi ai mali che questa soluzione genererà in seno all’umanità. Creerà veri mostri che consumano i loro giorni in una vita artificiale che mai si potrà chiamare vita. Un tempo si voleva la razza pura e si dovevano eliminare tutti quelli che a giudizio della razza pura erano di razza impura. Oggi si vuole eliminare tutto ciò che è natura ricevuta perché ognuno deve essere obbligato a costruirsi la sua propria natura. La violenza di ieri contro la razza “impura” era fisica, visibile, e da molti anche denunciata. La violenza di oggi è presentata come cultura, modernità, scienza, educazione, formazione, vero progresso, esigenza di libertà individuale e sociale. Si obbligano già i bambini innocenti a subire le torture che resteranno indelebili nel loro spirito e anche nel loro corpo. In nome di cosa? Di una volontà satanica che ha deciso che si deve distruggere tutto ciò che in qualche modo fa riferimento al vero Dio.
Di Dio non devo restare nella società e nel mondo nessuna traccia. Poiché nella natura così come essa è vi sono le tracce di Dio, queste tracce dovranno scomparire. Fin da piccoli si deve essere obbligati a cancellare i segni di ogni visibilità di Dio anche nel nostro corpo. Sembra di essere ai tempi dei Maccabei, quando si era obbligati a cancellare il segno fisico della circoncisione, perché nessuno, guardando la propria carne, si potesse ricordare di Dio.
Quindi alcuni del popolo presero l’iniziativa e andarono dal re, che diede loro facoltà d’introdurre le istituzioni delle nazioni. Costruirono un ginnasio a Gerusalemme secondo le usanze delle nazioni, cancellarono i segni della circoncisione e si allontanarono dalla santa alleanza. Si unirono alle nazioni e si vendettero per fare il male (1Mc 1,13-15).  Mettevano a morte, secondo gli ordini, le donne che avevano fatto circoncidere i loro figli, con i bambini appesi al collo e con i familiari e quelli che li avevano circoncisi (1Mc 1,60-61).  Furono denunciate, per esempio, due donne che avevano circonciso i figli: appesero i bambini alle loro mammelle, e dopo averle condotte in giro pubblicamente per la città, le precipitarono dalle mura (2Mc 6,10).
L’odio contro Dio non conosce limiti. Satana ha deciso per l’uomo il suo stesso inferno e il suo stesso inferno dovrà essere. La sua seduzione è capace di queste e di molte altre cose ancora.
Gesù ritornò in Galilea con la potenza dello Spirito e la sua fama si diffuse in tutta la regione. Insegnava nelle loro sinagoghe e gli rendevano lode. Venne a Nàzaret, dove era cresciuto, e secondo il suo solito, di sabato, entrò nella sinagoga e si alzò a leggere. Gli fu dato il rotolo del profeta Isaia; aprì il rotolo e trovò il passo dove era scritto: Lo Spirito del Signore è sopra di me; per questo mi ha consacrato con l’unzione e mi ha mandato a portare ai poveri il lieto annuncio, a proclamare ai prigionieri la liberazione e ai ciechi la vista; a rimettere in libertà gli oppressi, a proclamare l’anno di grazia del Signore. Riavvolse il rotolo, lo riconsegnò all’inserviente e sedette. Nella sinagoga, gli occhi di tutti erano fissi su di lui. Allora cominciò a dire loro: «Oggi si è compiuta questa Scrittura che voi avete ascoltato» (Lc 4,14-21). 
Gesù è il solo che può riparare l’uomo. Per mezzo di Lui egli è stato creato e per mezzo di Lui il Padre ha deciso che venga anche risanato, guarito, ristabilito nella sua verità, anzi ricreato in una maniera ancora più mirabile della sua stessa origine. Il suo programma messianico, scritto da per Lui dal Padre, è tutto finalizzato alla nuova creazione. Lui ha bisogno della sua Chiesa. Essa però non può barare con Lui. Barerà ogni qualvolta deciderà di fare l’uomo secondo un suo programma e non secondo quello che il Padre ha affidato al suo Figlio Incarnato. Sempre la Chiesa si presenterà con un suo programma, quando si distaccherà dallo Spirito del Signore. Lo Spirito Santo ha guidato il Padre e Cristo al momento della creazione. Lo Spirito Santo ha guidato il Padre e il Figlio al momento della nuova creazione operata per mezzo del Figlio sulla croce. Lo Spirito Santo dovrà oggi e sempre guidare la Chiesa per realizzare il programma che Gesù le ha lasciato e cioè quello che Lui ha ricevuto dal Padre. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a realizzarci secondo lo Spirito. 

1. Quando la sapienza del vero Dio non guida più la mente delle persone, la stoltezza prende il suo posto. I suoi frutti sono avvelenati.
1. Vergine Maria, Madre della Sapienza Eterna, non permettere che ci separiamo dalla luce vera. Saremo ingoiati dalle tenebre per sempre.
1. E' stoltezza, vera disumanità, Madre Santa, privare dei diritti coloro che li possiedono perché altri hanno deciso liberalmente altre vie.
[bookmark: _Toc452536804]15 Marzo 
L’umanità, senza gli occhi della Chiesa, mai potrà vedere secondo verità il suo Signore, il suo Creatore e Dio.
[bookmark: _Toc452536805]Bada dunque che la luce che è in te non sia tenebra
Quanto Giobbe afferma e dichiara di sé: “Io ero gli occhi per il cieco” (Gb 29,15), la Chiesa deve poterlo dire per tutta l’umanità. Essa è stata costituita da Dio occhio che vede nello Spirito Santo, per mezzo di Cristo Gesù, in Lui e per Lui, chi è il Signore dell’uomo in pienezza di verità, sapienza, grazia, luce vera, e del vero Dio da essa contemplato e visto, dona lieta notizia ad ogni uomo. Essa per questo esiste: per essere occhio di purissima verità divina per un mondo avvolto da una cecità che ormai sta raggiungendo il sommo della stoltezza e dell’insipienza. Questa missione è manifestata dall’ Apostolo Giovanni. Lui veramente è più che Giobbe. Lui vede Cristo con gli occhi dello Spirito Santo e trasforma la sua visione in Vangelo.
Quello che era da principio, quello che noi abbiamo udito, quello che abbiamo veduto con i nostri occhi, quello che contemplammo e che le nostre mani toccarono del Verbo della vita – la vita infatti si manifestò, noi l’abbiamo veduta e di ciò diamo testimonianza e vi annunciamo la vita eterna, che era presso il Padre e che si manifestò a noi –, quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunciamo anche a voi, perché anche voi siate in comunione con noi. E la nostra comunione è con il Padre e con il Figlio suo, Gesù Cristo. Queste cose vi scriviamo, perché la nostra gioia sia piena (1Gv 1,1-4). 
Vi è un lamento del Signore che giunge al suo popolo per mezzo del profeta Isaia che così suona: “Sordi, ascoltate, ciechi, volgete lo sguardo per vedere. Chi è cieco, se non il mio servo? Chi è sordo come il messaggero che io invio? Chi è cieco come il mio privilegiato? Chi è cieco come il servo del Signore? Hai visto molte cose, ma senza farvi attenzione, hai aperto gli orecchi, ma senza sentire” (Is 42.18-2). Quanto il Signore dice del suo servo, mai deve essere detto della Chiesa, mai del cristiano. Se la Chiesa perde i suoi occhi, che sono veri occhi di Spirito Santo e diviene cieca, tutto il mondo rimane senza luce. Le conseguenze saranno altamente disastrose. Non ci sarà nessun baluardo che possa proteggerlo dall’universale idolatria e dalla devastante immoralità. L’umanità, senza gli occhi della Chiesa, mai potrà vedere secondo verità il suo Signore, mai potrà conoscere il suo Creatore. 
Ogni cristiano è costituito da Dio suo vero occhio, nello suo Santo Spirito, per mezzo di Cristo Gesù. Lui è chiamato ad illuminare della divina verità tutto il mondo a lui circostante. Dove lui abita deve abitare la luce di Dio. Dove lui lavora deve manifestare la stessa luce. Quando lui cammina, sempre deve diffondere una scia di luce. Lui per il mondo che lo circonda è l’occhio che vede e la bocca che annunzia, che trasforma la sua visione in Vangelo, in verità. Se la luce che è in lui diventa tenebra, non solo lui è nelle tenebre, ma anche il mondo che lui avrebbe dovuto rischiarare con la divina verità rimane in un buio che è vera immagine, figura del buio eterno. Il cristiano mai deve dimenticarsi della sua verità, che è verità di natura trasformata in luce. Se non vuole essere luce per se stesso, è obbligato ad esserlo per il mondo. Sarebbe un suo gravissimo peccato privare il mondo anche di un solo raggio della luce che gli è stata data da Cristo Gesù per illuminare tutti i suoi fratelli. La luce è sempre per gli altri. Potrà essere per gli altri se è luce per noi stessi. Il cristiano, illuminando se stesso, illumina gli altri. 
Mentre le folle si accalcavano, Gesù cominciò a dire: «Questa generazione è una generazione malvagia; essa cerca un segno, ma non le sarà dato alcun segno, se non il segno di Giona. Poiché, come Giona fu un segno per quelli di Ninive, così anche il Figlio dell’uomo lo sarà per questa generazione. Nel giorno del giudizio, la regina del Sud si alzerà contro gli uomini di questa generazione e li condannerà, perché ella venne dagli estremi confini della terra per ascoltare la sapienza di Salomone. Ed ecco, qui vi è uno più grande di Salomone. Nel giorno del giudizio, gli abitanti di Ninive si alzeranno contro questa generazione e la condanneranno, perché essi alla predicazione di Giona si convertirono. Ed ecco, qui vi è uno più grande di Giona. Nessuno accende una lampada e poi la mette in un luogo nascosto o sotto il moggio, ma sul candelabro, perché chi entra veda la luce. La lampada del corpo è il tuo occhio. Quando il tuo occhio è semplice, anche tutto il tuo corpo è luminoso; ma se è cattivo, anche il tuo corpo è tenebroso. Bada dunque che la luce che è in te non sia tenebra. Se dunque il tuo corpo è tutto luminoso, senza avere alcuna parte nelle tenebre, sarà tutto nella luce, come quando la lampada ti illumina con il suo fulgore» (Lc 11,29-36). 
Nessuna opera di misericordia del cristiano è più grande di questa: essere luce per i ciechi, occhio per coloro che non vedono. Se noi tutti, discepoli di Gesù, ogni giorno ci lasciassimo illuminare da Cristo, attingessimo da Lui tutta la sua luce, e con essa ci accendessimo per illuminare il mondo, l’umanità cambierebbe aspetto. Non sarebbe più la stessa. Purtroppo noi cristiani non siamo luce da Cristo, ci vogliamo fare luce da noi stessi, e l’umanità è da noi condannata a rimanere nel suo buio senza speranza e senza vita. Siamo tenebra, non luce. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci luce purissima nel Signore. 

1. Perché l’uomo possa vivere da uomo è necessario che conosca tre verità: quella del suo passato, del suo presente, del suo futuro.
1. Sono tre verità che non vengono dalla scienza, non sono prodotti dalla filosofia, non maturano sugli alberi delle molteplici antropologie.
1. Queste tre verità sono il frutto dell’amore di Dio, del Creatore dell’uomo, che le ha rivelate per mezzo dei suoi mediatori, i profeti.
1. L’uomo nella sua arrogante superbia non solo ha cancellato la verità del suo passato, ma anche ha distrutto la verità del suo futuro.
1. Senza queste due verità, oggi cancellate, negate, radiate dalla sua mente e dal suo cuore, il presente è un ammasso di falsità e menzogna.
1. È tristezza infinita osservare molti profeti di Dio trasformati in ingannatori, avendo cancellando la verità rivelata sul nostro futuro.
1. Se il profeta del Dio vivente, che è il missionario di Gesù, oscura la verità rivelata, è la fine di ogni luce, giustizia, amore, speranza.
1. Se il profeta del Dio vivente oscura la luce della verità rivelata, giustifica ogni sorta di male, condanna l’uomo ad ogni ingiustizia.
1. A che serve vivere per amare se assecondando le inclinazioni della natura, semino morte spirituale e fisica e poi sarò accolto nel Paradiso?
1. A che vale una vita di sopportazione, martirio, rinunce, umiltà, povertà, se non servono in alcun modo perché si giunga alla gloria eterna?
1. A che vale lasciarsi calunniare, insudiciare, sporcare il nome per la causa del Vangelo, se poi la vita eterna è data facendo queste cose?
1. A che serve osservare i comandamenti, vivere secondo lo spirito delle Beatitudini, se non incidono in nulla riguardo alla vita eterna?
1. I falsi profeti sono la rovina del mondo. Sono essi che cancellano la verità sull’uomo, che è verità del passato, del presente, del futuro.
1. I falsi profeti ci sono stati, ci sono e ci saranno. Ad ognuno l’obbligo di non ascoltarli. Ognuno ha il dovere di salvare la sua anima.
1. È questione di fede. A chi credere ai falsi profeti che ingannano e mandano il mondo nello sfacelo e riempiono l’inferno di anime?
1. O credere a Cristo che ha fatto un’offerta chiara, precisa, esatta? Vuoi la vita eterna? Cammina nella mia Parola, osserva il mio Vangelo.
1. I falsi profeti sono morti, muoiono, giacciono nella tomba. Non tornano a dirti che ti hanno ingannato. Tenebre erano e tenebre sono.
1. Cristo per te ha dato la vita, per redimerti dal tuo passato, ti ha dato la grazia per vivere bene il presente, ti dona luce per il futuro.
1. Cristo è morto ed è risorto. È il Vivente, il Santo, il Giusto, il Testimone fedele, la Parola eterna della vita. Ci si può fidare di Lui.
1. È questione di fede. O ti fidi dell’unica persona vera o ti consegni alle persone false. La vita è tutta una questione di consegna, di fede.
1. O credi in Gesù Signore, che è la verità e la vita. O credi in te che sei menzogna e morte. Ma sempre di questione di fede si tratta.
1. Vergine Maria, Donna dalla fede purissima, Donna che hai creduto nella Parola del Signore e per te la Luce vera è venuta nel mondo, aiutaci.
1. Vieni in soccorso di noi, che viviamo di una duplice falsa fede in noi stessi e nei falsi profeti. Liberaci da questo labirinto di morte.
1. Solo tu, Madre della Luce, puoi liberarci dal buio che oggi ha distrutto, negato le nostre tre verità sul passato, sul presente, sul futuro.

1. Un uomo è vero uomo quando avrà sempre pietà dell’uomo. È vero cristiano quando offre a Dio sua la vita per la salvezza eterna di ogni uomo.

1. Ogni deriva cristologica diviene all’istante deriva teologica. Ogni deriva teologica diviene deriva antropologica, deriva dell’umanità.
1. Il Padre celeste ha costituito unico Salvatore dell’uomo Il suo Figlio Unigenito che si è fatto carne nel seno sella Vergine Maria.
1. Avendo l’uomo oggi deciso che Cristo debba essere bandito dalla nostra terra, esiliato nel suo cielo, quale possibilità di salvezza abbiamo?
1. Il bando, l’esilio di Cristo dal nostro mondo sta accelerando in modo irrecuperabile la deriva antropologica, senza possibilità di salvezza.
1. È come se in ospedale da campo gli ammalati decidessero di espellere l’unico medico esistente. Tutte le ferite diventeranno cancrene.
1. Oggi la cancrena di male e di peccato è così grande nel corpo dell’umanità che conduce alla morte, se non si richiama il medico divino.
1. Non vi sono altri medici capaci di salvare l’umanità. Non esistono altri dèi, altri chirurghi, altri esperti. Lui è il solo e nessun altro.
1. Vergine Maria, Madre dell’Unico Medico che può salvare l’umanità, vieni in nostro soccorso. Aiutaci a riportare Cristo tra gli uomini.
1. Le nostre ferite sono incurabili, inguaribili. Siamo senza alcun altro medico. Convinci i nostri cuori perché si lascino curare da Lui.
1. Madre Santa, non permettere che moriamo per stoltezza. Dio ha mandato sulla terra il suo Medico e noi lo abbiamo espulso dalla nostra vita.
[bookmark: _Toc452536806]16 Marzo 
Ogni dono di Dio si custodisce custodendo noi in Dio e chiedendo a Lui che ci custodisca in Cristo e nel Santo.
[bookmark: _Toc452536807]Io li custodivo nel tuo nome
Custodire è conservare ciò che ci è stato consegnato nella volontà del Consegnante secondo le modalità da lui stesso indicateci. Se ci si distacca sia dalla volontà che dalle modalità manifestateci, non vi è più custodia. Si è omissivi. Non si compie la missione per la quale si è stati chiamati. Basta un nulla per essere trovati mancanti. È sufficiente trasgredire un solo comando e tutta la missione potrebbe risultare fallita. Custodire diviene così conservare ogni cosa nella volontà di Dio, secondo forme, vie, mezzi, strumenti, finalità da raggiungere, che la stessa volontà Dio ci ha manifestato. La custodia che Dio ci affida non è mai statica, è sempre dinamica. Custodire non è conservare puramente e semplicemente. È portare ciò che ci è stato affidato al sommo dello sviluppo delle potenzialità della sua grazia, verità, giustizia, sapienza, saggezza, intelligenza, ogni altro dono dello Spirito Santo. Il Libro della Sapienza ci rivela che quando si cade nell’idolatria, nulla più si custodisce, tutto viene deturpato e rovinato. 
Inoltre non fu loro sufficiente errare nella conoscenza di Dio, ma, vivendo nella grande guerra dell’ignoranza, a mali tanto grandi danno il nome di pace. Celebrando riti di iniziazione infanticidi o misteri occulti o banchetti orgiastici secondo strane usanze, non conservano puri né la vita né il matrimonio, ma uno uccide l’altro a tradimento o l’affligge con l’adulterio. Tutto vi è mescolato: sangue e omicidio, furto e inganno, corruzione, slealtà, tumulto, spergiuro, sconcerto dei buoni, dimenticanza dei favori, corruzione di anime, perversione sessuale, disordini nei matrimoni, adulterio e impudicizia. L’adorazione di idoli innominabili è principio, causa e culmine di ogni male. Infatti coloro che sono idolatri vanno fuori di sé nelle orge o profetizzano cose false o vivono da iniqui o spergiurano con facilità (Sap 14,22-28). 
Per bocca del profeta Malachia il Signore invita l’uomo a custodire il suo soffio vitale, cioè il suo matrimonio, nella più pura fedeltà giurata e promessa dinanzi a Lui. L’infedeltà è morte.
Un’altra cosa fate ancora: voi coprite di lacrime, di pianti e di sospiri l’altare del Signore, perché egli non guarda all’offerta né l’accetta con benevolenza dalle vostre mani. E chiedete: «Perché?». Perché il Signore è testimone fra te e la donna della tua giovinezza, che hai tradito, mentre era la tua compagna, la donna legata a te da un patto. Non fece egli un essere solo dotato di carne e soffio vitale? Che cosa cerca quest’unico essere, se non prole da parte di Dio? Custodite dunque il vostro soffio vitale e nessuno tradisca la donna della sua giovinezza. Perché io detesto il ripudio, dice il Signore, Dio d’Israele, e chi copre d’iniquità la propria veste, dice il Signore degli eserciti. Custodite dunque il vostro soffio vitale e non siate infedeli (Mal 2,13-16). 
Gesù sta per lasciare per qualche giorno i suoi discepoli. Sa che non possono essere lasciati a se stessi. Chiede al Padre che glieli custodisca. Tanto grande è l’amore di Gesù. 
Quand’ero con loro, io li custodivo nel tuo nome, quello che mi hai dato, e li ho conservati, e nessuno di loro è andato perduto, tranne il figlio della perdizione, perché si compisse la Scrittura. Ma ora io vengo a te e dico questo mentre sono nel mondo, perché abbiano in se stessi la pienezza della mia gioia. Io ho dato loro la tua parola e il mondo li ha odiati, perché essi non sono del mondo, come io non sono del mondo. Non prego che tu li tolga dal mondo, ma che tu li custodisca dal Maligno. Essi non sono del mondo, come io non sono del mondo. Consacrali nella verità. La tua parola è verità. Come tu hai mandato me nel mondo, anche io ho mandato loro nel mondo; per loro io consacro me stesso, perché siano anch’essi consacrati nella verità. Non prego solo per questi, ma anche per quelli che crederanno in me mediante la loro parola: perché tutti siano una sola cosa; come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch’essi in noi, perché il mondo creda che tu mi hai mandato.
E la gloria che tu hai dato a me, io l’ho data a loro, perché siano una sola cosa come noi siamo una sola cosa. Io in loro e tu in me, perché siano perfetti nell’unità e il mondo conosca che tu mi hai mandato e che li hai amati come hai amato me. Padre, voglio che quelli che mi hai dato siano anch’essi con me dove sono io, perché contemplino la mia gloria, quella che tu mi hai dato; poiché mi hai amato prima della creazione del mondo. Padre giusto, il mondo non ti ha conosciuto, ma io ti ho conosciuto, e questi hanno conosciuto che tu mi hai mandato. E io ho fatto conoscere loro il tuo nome e lo farò conoscere, perché l’amore con il quale mi hai amato sia in essi e io in loro» (Gv 17,12-26). 
Tutta intera la sua creazione Do ha posto nella nostra custodia. Anche la sua Parola, grazia, verità, tutto se stesso ha messo nella nostra custodia. Vi è un solo modo per custodire ogni dono di Dio: custodendo noi in Lui e chiedendo ogni giorno a Lui che ci custodisca nella sua verità, nella sua Parola, in Cristo, nel suo Santo Spirito. La custodia è nella nostra custodia.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, custoditeci nella Beata Trinità.

1. Esiste la misericordia ordinata, ma anche la misericordia disordinata. La misericordia di Dio è sempre ordinata, mai è disordinata.
1. Perché la misericordia sia ordinata è necessario che sia il frutto dell’osservanza dei Comandamenti e delle Beatitudini. Essa è obbedienza.
1. Misericordia e obbedienza sono una cosa sola. L’obbedienza a Dio è misericordia e la misericordia è purissima obbedienza a Dio.
1. Se la misericordia viene separata dall’obbedienza al Signore, essa diviene misericordia disordinata. Non produce frutti di salvezza.
1. Sacrificare il frutto dell’ingiustizia è un’offerta da scherno e i doni dei malvagi non sono graditi.
1. L’Altissimo non gradisce le offerte degli empi né perdona i peccati secondo il numero delle vittime.
1. Sacrifica un figlio davanti al proprio padre chi offre un sacrificio con i beni dei poveri.
1. Il pane dei bisognosi è la vita dei poveri, colui che glielo toglie è un sanguinario.
1. Uccide il prossimo chi gli toglie il nutrimento, versa sangue chi rifiuta il salario all’operaio.
1. Uno edifica e l’altro abbatte: che vantaggio ne ricavano, oltre la fatica?
1. Uno prega e l’altro maledice: quale delle due voci ascolterà il Signore?
1. Chi si purifica per un morto e lo tocca di nuovo, quale vantaggio ha nella sua abluzione?
1. Così l’uomo che digiuna per i suoi peccati e poi va e li commette di nuovo: chi ascolterà la sua supplica?
1. Chi osserva la legge vale quanto molte offerte; chi adempie i comandamenti offre un sacrificio che salva (Sir 34,21-35,2).
1. Vergine Maria, Madre della Divina Misericordia, aiutaci a comprendere che la vera misericordia è l’obbedienza ad ogni Parola di Gesù.

1. È il Cristo del nostro cuore che viene dato all’altro. Se il nostro Cristo è “geneticamente modificato”, geneticamente modificato sarà dato.
1. Se il nostro Cristo è nella pienezza della verità, nella pienezza della verità verrà donato agli altri. È regola divina del dono.
1. Nessuno può dare ad un altro un Cristo diverso di quello che è nel proprio cuore. Il Cristo “neutro” non esiste, non può esistere.
1. Il Cristo vero è quello che lo Spirito Santo forma nel cuore giorno per giorno, aggiungendo sempre più tratti della sua verità e amore.

1. Una verità va affermata con infinita chiarezza: la filosofia di un tempo insegnava che: “agere sequitur esse”, l’agire è frutto dell’essere.
1. Quando un giovane, un adulto, un anziano o un ragazzo corrompe la sua natura, la natura corrotta dona necessariamente frutti di corruzione.
1. Gesù dice ai farisei del suo tempo: Voi che siete corrotti dentro, non potete dire cose buone. La vostra natura è male e dice cose cattive.
1. La natura corrotta inevitabilmente pensa cose cattive, dice cosa cattive, compie cose cattive, vuole cose cattive, legifera cose cattive.
1. Avendo ognuno una sua personale corruzione, ognuno produce frutti personali di male. La gravità del male è dalla gravità della corruzione.
1. San Paolo sentiva il peso della corruzione che il peccato arreca alla natura dell’uomo. Lui si sentiva parte di questa umanità, suo figlio.
1. Lui però grida: grazie siano resi allo Spirito, perché immerge la nostra natura nella morte di Cristo per farla risorgere natura nuova.
1. Poiché le azioni sono della natura chi vuole cambiare azioni deve cambiare natura. Uno solo può cambiare la nostra natura: lo Spirito Santo.
1. Lo Spirito Santo è il dono di Cristo e Cristo lo dona per mezzo della sua Chiesa. È la Chiesa che con i suoi sacramenti cambia la natura.
1. Quanti hanno deciso la cancellazione di Cristo e della Chiesa, hanno anche stabilito l’eliminazione dello Spirito Santo dalla nostra storia.
1. Con quali risultati? Hanno stabilito che l’uomo debba non solo rimanere nella natura corrotta, ma anche che in essa si inabissi, si consumi.
1. Ci si può anche lamentare degli orrendi misfatti che la natura corrotta produce e genera, ma è una lamentazione senza alcuna speranza.
1. Abbiamo esiliato dalla terra il vero Dio, il vero Cristo, lo Spirito, la Chiesa. Abbiamo tolto coloro che soli possono creare la speranza.
1. O si rimette la vera Chiesa al centro del cuore e della vita, o ci si condanna alla corruzione senza ritorno. Non vi sono altre vie.
1. Quando l’uomo decide che non vuole Dio, Dio può solo invitarlo alla conversione, al ritorno. Questa misericordia mai gliela negherà.
1. Se però l’uomo ostinatamente persevera nel suo rifiuto, altro non fa che galoppare di corruzione in corruzione, senza mai potersi fermare.
1. La corruzione è della mente, della volontà, dei desideri, del corpo. L’uomo diviene ingovernabile, senza freni. Perde la nozione di male.
1. Agere sequitur esse. È verità eterna e immutabile. L’essere che si corrompe miete corruzione. Le prefiche fanno lamenti inutili, insensati.
1. Quando poi la corruzione esplode come un vulcano ed erutta efferati delitti, allora sarebbe il tempo di chiedersi: perché succede questo?
1. L’uomo corrotto dona risposte di corruzione. I profeti del Signore dicevano al popolo dell’Alleanza: perché avete abbandonato il vostro Dio.
1. Vergine Maria, Donna Purissima, Immacolata, Incontaminata, convinci i tuoi figli che dalla corruzione della natura non nasce il bene, mai.
1. Tu, Madre Santa, verrai in nostro soccorso e noi testimonieremo al mondo che solo una natura santa produce frutti di bene, pace, amore.
1. Madre di Dio, guarda la nostra umanità corrotta e creatrice di corruzione ancora più grande e salvala per la grande misericordia.
[bookmark: _Toc452536808]17 Marzo 
Se separiamo Dio dalla sua Parola, avremo un Dio pensato, immaginato, voluto, creato da noi.
[bookmark: _Toc452536809]Sette coppe d’oro, colme dell’ira di Dio
Sul giudizio di Dio sulla vita dell’uomo, è giusto che si dia una parola che faccia chiarezza. La verità delle verità, la sola verità sulla quale dobbiamo fondare ogni affermazione ci insegna che Dio è il Dio della vita. È il Dio del bene e della misericordia. È il Dio del perdono. È il Dio della fedeltà purissima alla sua Parola. Se separiamo Dio dalla sua Parola, avremo un Dio pensato, immaginato, voluto, creato da noi. Ma il nostro Dio di certo non è il vero Dio, il Dio fedele ad ogni Parola da Lui fatta giungere al cuore dell’uomo fin dal primo istante della sua creazione.
La seconda verità anch’essa necessaria a dare soluzione al nostro problema, o questione del giudizio di Dio sulla nostra vita, riguarda l’essenza dell’uomo. Dalla Parola del Signore sappiamo che l’uomo è in tutto simile ad un albero. Come l’albero per vivere deve rimanere attaccato al terreno e più profonde sono le sue radici e più lui è resistente al vento impetuoso che lo vuole sradicare, così dicasi anche per noi. Più noi siamo radicati in Lui, e si è radicati vivendo secondo la sua Parola, e più riusciremo a vincere il vento di urgano della tentazione che vuole che la nostra vita sia vissuta fuori di Lui, contro di Lui, in opposizione e in alternativa a Lui. Sarà mai possibile che un uomo possa vivere senza Dio, se Dio è la vita dell’uomo?
Il giudizio di Dio non è alla fine della vita o dopo che l’uomo ha commesso il male ed è male ogni azione che è contraria alla volontà di Dio a Lui manifestata. Esso invece è prima. Prima che l’uomo inizi a vivere, Dio gli rivela come deve vivere, ammonendolo sulle conseguenze di ogni sua scelta. Tu stai iniziando i primi passi della tua vita. Sappi che nel giardino vi sono due alberi. Uno è l’albero della vita. L’altro è l’albero della morte. Se tu mangi dall’albero della vita, vivi in eterno. Se tu mangi dell’albero della morte, di certo morirai. Questo è il giudizio di Dio. Esso è separazione delle due vie: la via della vita dalla via della morte. L’uomo ascolta il giudizio di Dio, ma Dio non può camminare per lui. Dovrà essere lui a camminare, sapendo però che la Parola di Dio è infallibilmente vera. Essa non si compie per la fede. Si compie perché è stata proferita. Se tu credi, ti astieni, vivi. Non credi, mangi, muori.
La terza verità vuole che Dio mai abbandoni l’uomo nella sua morte. Lo vuole ricondurre in vita. Ma la via della vita è una sola. Smettere di mangiare dall’albero della morte e nutrirsi solo dall’albero della vita. In questo caso il giudizio di Dio è dire ancora e sempre con premura e amorevolezza all’uomo qual è l’albero della vita e qual è l’albero della morte. Dio è sempre pronto a perdonare la disobbedienza dell’uomo per collocarlo nuovamente nella vita. Tutta l’opera dei profeti di Dio hanno questa missione: gridare all’uomo l’abbandono dell’albero della morte per nutrirsi solo dell’albero della vita. Chi crede e ritorna a Dio, Dio lo nutre nuovamente di vita. Chi si ostina a nutrirsi dell’albero della morte, non può se non camminare di morte in morte. Se neanche in fin di vita chiede perdono, consumerà la sua morte nella morte eterna.
E vidi nel cielo un altro segno, grande e meraviglioso: sette angeli che avevano sette flagelli; gli ultimi, poiché con essi è compiuta l’ira di Dio. Vidi pure come un mare di cristallo misto a fuoco; coloro che avevano vinto la bestia, la sua immagine e il numero del suo nome, stavano in piedi sul mare di cristallo. Hanno cetre divine e cantano il canto di Mosè, il servo di Dio, e il canto dell’Agnello: «Grandi e mirabili sono le tue opere, Signore Dio onnipotente; giuste e vere le tue vie, Re delle genti! O Signore, chi non temerà e non darà gloria al tuo nome? Poiché tu solo sei santo, e tutte le genti verranno e si prostreranno davanti a te, perché i tuoi giudizi furono manifestati». E vidi aprirsi nel cielo il tempio che contiene la tenda della Testimonianza; dal tempio uscirono i sette angeli che avevano i sette flagelli, vestiti di lino puro, splendente, e cinti al petto con fasce d’oro. Uno dei quattro esseri viventi diede ai sette angeli sette coppe d’oro, colme dell’ira di Dio, che vive nei secoli dei secoli. Il tempio si riempì di fumo, che proveniva dalla gloria di Dio e dalla sua potenza: nessuno poteva entrare nel tempio finché non fossero compiuti i sette flagelli dei sette angeli (Ap 15,1-8). 
Possiamo ora dare una parola chiara sull’ira di Dio. Tutte le immagini dei profeti, di Gesù, degli Apostoli sull’ira di Dio vanno comprese in un solo modo: vi sono momenti così bui nel cammino dell’umanità verso il giorno della parusia, che sanno provocare solo morte. È una morte quasi universale. La disobbedienza dell’uomo verso il Signore raggiunge picchi così elevati da annientare la stessa umanità. Dio non può impedire questa morte. Essa è il frutto della disobbedienza, della trasgressione della sua Parola. Può però mandare ancora e sempre dei profeti che invitino alla conversione. Ma se i profeti non vengono ascoltati, la morte coprirà la faccia della terra. Oggi si afferma che Dio non giudica. Questa è grande falsità e menzogna. Dire che Dio non giudica equivale a dire che non vi è più né il bene e né il male. Ma se non vi è più né il bene e né il male, perché profetizzare la misericordia? A nulla essa serve, perché è una misericordia umana e non divina. La misericordia di Dio è offerta della vita contro la morte.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la fede nel vero giudizio di Dio. 

1. La vera libertà dell’uomo è nella dipendenza accolta e vissuta per amore, secondo giustizia, grande verità. Siamo tutti gli uni dagli altri.
1. Mai possiamo essere secondo verità gli uni dagli altri se non siamo in ogni cosa dall’unico Signore, Creatore, Dio della nostra vita.
1. Quanti si liberano dal loro Dio e Signore, dal loro vero Dio e Signore, non possono essere per gli altri secondo giustizia e amore vero.
1. Neanche potranno essere dagli altri. Sono privi del principio di verità che viene da Dio che chiede anche la sottomissione fino alla croce.
1. Avete inteso che fu detto: Occhio per occhio e dente per dente. Ma io vi dico di non opporvi al malvagio.
1. Anzi, se uno ti dà uno schiaffo sulla guancia destra, tu pórgigli anche l’altra.
1. E a chi vuole portarti in tribunale e toglierti la tunica, tu lascia anche il mantello.
1. E se uno ti costringerà ad accompagnarlo per un miglio, tu con lui fanne due.
1. Da’ a chi ti chiede, e a chi desidera da te un prestito non voltare le spalle.
1. Avete inteso che fu detto: Amerai il tuo prossimo e odierai il tuo nemico. Ma io vi dico: amate i vostri nemici.
1. E pregate per quelli che vi perseguitano, affinché siate figli del Padre vostro che è nei cieli.
1. Egli fa sorgere il suo sole sui cattivi e sui buoni, e fa piovere sui giusti e sugli ingiusti.
1. Infatti, se amate quelli che vi amano, quale ricompensa ne avete? Non fanno così anche i pubblicani?
1. Voi, dunque, siate perfetti come è perfetto il Padre vostro celeste (Mt 5,38-48).
1. La sottomissione agli altri secondo la volontà del nostro Dio dona alla nostra vita il sapore dell’eternità beata e della gloria imperitura.
1. Vergine Maria, Madre umile e sottomessa al tuo Dio e Signore, insegna ad ogni tuo figlio che la sua vera grandezza è la sottomissione a Dio.
[bookmark: _Toc452536810]18 Marzo 
La relazione che noi viviamo con l‘altro rivela il grado della nostra crescita spirituale, morale, sapienziale.
[bookmark: _Toc452536811]Ho trovato la mia pecora, quella che si era perduta
Quando si legge la Parola di Gesù, sempre si deve chiedere allo Spirito Santo, che ci illumini perché possiamo cogliere in essa la verità che dona purezza di verità divina, eterna, al suo insegnamento. Se questa verità non è colta perché lo Spirito del Signore non è stato invocato, possiamo anche studiare il Vangelo e l’intera Scrittura con i metodi più aggiornati, diremo su di essa parole vane, che mai toccheranno il nostro cuore e se non toccano la nostra anima, potranno mai toccare il cuore e l’anima di chi sta ad ascoltarci? Mai questo potrà accadere. Toccherà il cuore degli altri ciò che ha toccato il nostro cuore. Convertirà il cuore degli altri ciò che ha convertito il nostro cuore. È sempre dalla propria conversione che si parla e dalla verità che ha trasformato la nostra vita che si deve ammaestrare e insegnare. Ogni altro insegnamento è puro esercizio accademico. Non ci salva. Non salva gli altri. Mai li salverà.
La verità divina, eterna, immutabile nei secoli, è un piccolissimo aggettivo possessivo: “mia”. È questo aggettivo che rivela, manifesta, svela tutto amore di Cristo Gesù. Ogni uomo è “suo”.  Non si tratta però di un possesso esterno, di una cosa che si ha e che ci appartiene. Si tratta invece di un possesso interno. “Mio” è un vaso. Esso si può rompere. Di vasi ve ne sono molti. “Mia” è l’anima. Non è un possesso esterno. “Mia” in questo caso si identifica con me stesso. Il primo aggettivo di possesso lo pronunziò Adamo, quando disse a Dio mentre gli stava presentando la donna: “Questa è carne dalla mia carne e osso dalle mie ossa”. Questa donna non è un oggetto, non è una cosa. È la “mia” stessa carne. È il “mio” osso. È la “mia” vita. Ora sono vero uomo. Prima non ero uomo. Ero uomo senza la “mia” vita. La pecore per il pastore non è un oggetto, una cosa. È ciò per la quale lui vive. È la pecora che lo fa pastore.
Chi è il peccatore per Gesù? È la sua stessa carne. È la carne ammalata del suo corpo che Lui deve curare, guarire, salvare. È la sua anima che deve redimere. È il suo corpo che deve riscattare. È il suo spirito che deve sanare. Il Padre glielo ha dato allo stesso modo che ha dato Eva ad Adamo. Gesù, vedendo il peccatore, dice al Padre: “Questa volta esso è carne dalla mia carne. È osso dalle mie ossa. È vita dalla mia vita”. Se Cristo lascia perire il peccatore, è se stesso che lascia perire. Se lascia che si perda è come se lasciasse perdere se stesso. Per questo motivo deve cercarlo. Per condurlo nella pienezza della sua vita. Se il peccatore si perde, è qualcosa di Lui che si perde. E questo mai Lui lo potrà permettere. Cristo Gesù pensa così perché Lui è come Adamo prima del peccato. Dopo il peccato, Adamo vede la donna come un osso estraneo, una carne forestiera. È stato Dio a dargliela. Essa non è più la “sua” vita. 
Si avvicinavano a lui tutti i pubblicani e i peccatori per ascoltarlo. I farisei e gli scribi mormoravano dicendo: «Costui accoglie i peccatori e mangia con loro». Ed egli disse loro questa parabola: «Chi di voi, se ha cento pecore e ne perde una, non lascia le novantanove nel deserto e va in cerca di quella perduta, finché non la trova? Quando l’ha trovata, pieno di gioia se la carica sulle spalle, va a casa, chiama gli amici e i vicini, e dice loro: “Rallegratevi con me, perché ho trovato la mia pecora, quella che si era perduta”. Io vi dico: così vi sarà gioia nel cielo per un solo peccatore che si converte, più che per novantanove giusti i quali non hanno bisogno di conversione. Oppure, quale donna, se ha dieci monete e ne perde una, non accende la lampada e spazza la casa e cerca accuratamente finché non la trova? E dopo averla trovata, chiama le amiche e le vicine, e dice: “Rallegratevi con me, perché ho trovato la moneta che avevo perduto”. Così, io vi dico, vi è gioia davanti agli angeli di Dio per un solo peccatore che si converte» (Lc 15,1-10). 
Dalla verità di Cristo, dobbiamo noi trarne un’altra che è come la filigrana di tutto il Vangelo. Più Cristo cresce in sapienza e grazia e più vede il peccatore come la sua stessa vita da redimere. Questa altissima visione di fede, frutto in Lui anche di una crescita portata al sommo delle umane possibilità, crea in Lui il desiderio ardente di immolarsi per la redenzione. La redenzione è volontà del Padre, ma anche volontà di Cristo Signore. La sua carne è bisognosa di salvezza e Lui la redime lavandola con il suo sangue. Questo principio va anche letto in senso contrario. Più noi ci allontaniamo dalla crescita in grazia e sapienza e più l’altro diviene una cosa estranea. Non solo il peccatore diviene un estraneo per noi, ma anche il povero, il sofferente, l’ammalato, il forestiero, l’abbandonato, il diseredato, il senza speranza. È questo l’atteggiamento di Caino. Ma Caino è già omicida. La sua invidia non gli fece conoscere che colui che gli stava dinanzi era suo fratello, era sua carne e suo sangue, era vita dalla sua vita. Farisei e scribi sono giunti allo stadio spirituale di Caino, anzi lo hanno anche oltrepassato. Per essi i peccatori sono un macigno che va tolto dalla loro vista. Non sono loro carne, loro sangue, loro anima, loro cuore, loro vita. La relazione che noi viviamo con l‘altro attesta e rivela il grado della nostra crescita spirituale, morale, sapienziale. Più poveri siamo spiritualmente e più l’altro è per noi uno del quale non ci dobbiamo occupare. Per Cristo l’altro è la sua stessa carne.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci crescere in sapienza e grazia.

1. Quando gli esseri umani sono trattati come una partita di mucche o di pecore o di altra merce, allora ci si deve preoccupare seriamente.
1. Quando gli uomini non sono capaci di risolvere alla radice le vere cause che producono i disastri, allora ci si deve preoccupare e di molto.
1. Quando poi sono gli stessi uomini che alimentano e fomentano i disastri, perché in disaccordo e dissociati tra di loro, non c’è salvezza.
1. È il segno che quell’uomo così cantato, osannato, glorificato, celebrato dalle prezzolate prefiche non è quel fenomeno che tutti desiderano.
1. Chi più e chi meno si è tutti all’opera per creare il non uomo, l’uomo senza l’uomo, l’uomo contro l’uomo, l’uomo isola, l’uomo narciso.
1. Comprendo perché si è rabbiosi e furiosi contro Cristo Gesù: perché il solo, l’unico che si è lasciato crocifiggere per darci la sua vita.
1. Madre del Verbo Eterno fattosi dono d’amore per questa umanità lacerata, divisa, incapace di amarsi, vieni in nostro aiuto e soccorso.
1. Non permettere, Madre Santa, che l’umanità sia divorata dal suo egoismo e da quella cecità che le impedisce di vedersi nella sua fragilità.

1. Quando al momento della morte busseremo alla porta del Paradiso, chiedendo di entrare, grande sarà l’amarezza quando ci sentiremo respinti.
1. Immaginiamo l’umanità che ogni giorno bussa alla porta del Paradiso. Essa è più numerosa dei profughi che bussano alla porta dell’Europa.
1. Chi sarà accolto nella gioia eterna? Solo quanti hanno aperto la porta del loro cuore ai fratelli, aiutandoli, accogliendoli, servendoli.
1. Quanti hanno chiuso la porta del cuore ai fratelli non potranno mai essere accolti, anche se busseranno per la durata di tutta l’eternità.
1. Le parole di Gesù sono chiare: “Beati i misericordiosi perché otterranno misericordia. Sara data loro una misura scossa e traboccante”.
1. Ma anche: “Ero forestiero, ho bussato alla tua porta e non mi hai accolto. Lontano da, maledetto, nel fuoco eterno. Non ti conosco”.
1. Nell’anno del Giubileo della Misericordia anche queste parole vanno ricordate, perché nessuno si illuda che la misericordia è solo di Dio.
1. Il Dio misericordioso vuole tutti i suoi figli pieni di misericordia, pietà, compassione, carità, amore, accoglienza, benevolenza, perdono.
1. Il Dio misericordioso ti chiede, per riversare su di te la sua misericordia, che tu riversi sui fratelli la tua misericordia più grande.
1. Il Dio misericordioso di dice che tutto ciò che vuoi che gli uomini facciano a te, tu lo faccia a loro. Questa è la legge e i profeti.
1. Il Dio misericordioso ti chiede di amare come Lui ha amato e ama te, con il dono del Figlio suo morto sulla Croce, per la tua redenzione.
1. Il Dio misericordioso ti chiede di essere tu la sua grande misericordia in mezzo ai tuoi fratelli, allo stesso modo che lo è Cristo Gesù.
1. Chi non fa della misericordia il suo stile di vita, attesta che il Dio misericordioso non è suo Padre, né il cuore di Cristo la sua casa.
1. Cristo Gesù per questo è morto, risorto e ha dato a noi lo Spirito Santo: per farci uomini dalla grande misericordia, dal vero amore.
1. Madre Santa, aiuta tutti i tuoi figli perché diano la vita a Cristo perché faccia di essa l’opera della sua misericordia, del suo amore.
1. Madre di Dio, facci da Maestra, da Guida. Tu ci ammaestrerai con saggezza e noi lasceremo che Gesù faccia noi strumenti del suo amore.

1. San Giuseppe, l’uomo del silenzio che adora e contempla il mistero, custodendo la vita di Maria e di Gesù che Dio pone tutta nella sue mani.
1. San Giuseppe, l’uomo dall’obbedienza pronta, immediata. Ascolta la parola dell’Angelo e subito dona ad essa istantanea realizzazione.
1. San Giuseppe, l’uomo dalla paternità spirituale vissuta nel suo più alto livello di amore. La sua carità per Maria e Gesù è senza limiti.
1. San Giuseppe, il modello per ogni vero padre. Lui vuole solo il più grande vero bene per Maria e per Gesù. Nulla per sé, tutto per essi.
1. San Giuseppe è l’uomo che appartiene a quel mondo che noi, persone dall’altissima civiltà, abbiamo distrutto, cancellato, annientato.
1. Nel nostro mondo ormai i figli si comprano, si vendono, si affittano, non sono più un dono di Dio, ai quali consacrare tutta la vita.
1. Giuseppe ha avuto dal Padre celeste in dono il suo stesso Figlio Eterno. Glielo ha dato perché sapeva in quali mani Lui lo poneva.
1. Ma soprattutto il Padre celeste sapeva con quale cuore San Giuseppe lo avrebbe amato: con un cuore tutto ricolmo dell’amore di Dio.
1. San Giuseppe, il vero sposo della Vergine Maria, alla quale lui ha consacrato la sua vita nel più alto rispetto della volontà del Signore.
1. Dinanzi a quest’uomo il cuore resta pieno di stupore. Lui esprime nel suo più alto grado tutte le potenzialità dell’amore di un padre.
1. San Giuseppe, uomo secondo Dio, aiuta tutti gli uomini della terra – oggi non si può più dire così altrimenti dicono che siamo omofobi –.
1. Fa’ che si convincano che Dio ha bisogno dell’uomo e della donna per la custodia sia dell’umanità che della sua stessa creazione.
1. Fa’ che si smetta questo gioco al massacro contro l’uomo e contro la donna, a favore del non uomo e della non donna.
1. Fa’ che tutti si convertano alla più pura verità che chiama padre il padre e madre la madre, uomo l’uomo e donna la donna.
1. Fa’ che si prenda coscienza che l’umanità o esiste come Dio l’ha voluta e creata, oppure sarà avvolta dal nuovo diluvio universale.
1. Voi tutti e tutte che portate il suo nome siate orgogliosi del vostro Celeste Patrono. Come ha custodito Gesù e Maria, custodirà voi.
[bookmark: _Toc452536812]19 Marzo 
Con il dono della sua vita Gesù offre al Padre un vero sacrificio di espiazione per i peccati del mondo.
[bookmark: _Toc452536813]Non è costui il figlio di Giuseppe?
Anticamente, fino a Mosè, la fede era una relazione personale tra Dio e l’uomo. Sappiamo che Eva e Adamo non ascoltarono il Signore e neanche Caino lo fece. Noè, Abramo, Isacco, Giacobbe Giuseppe, sempre camminarono alla presenza del Signore. Furono fedeli ascoltatori della sua voce, dalla prontissima obbedienza ad ogni suo comando. Con Mosè tutto è cambiato. La fede diviene una relazione con Dio, ma attraverso un suo Mediatore. Se il Mediatore cade dalla fede, tutto il popolo precipita anch’esso nella non fede, si abbandona all’idolatria, all’immoralità, ad ogni trasgressione. Mosè fu punito per aver dubitato presso le acque di Meriba. Aronne per un atto di non fede fece precipitare nell’idolatria tutto il suo popolo.
La mediazione nella fede diviene istituzione, prima con i sacerdoti, che sono per diritto tutti i discendenti maschi di Aronne, poi con re. Mentre i sacerdoti sono chiamati a insegnare al popolo ciò che è giusto e ciò che ingiusto, ciò che è mondo e ciò che non è mondo, ciò che è vero secondo Dio e ciò che è falso secondo la sua Legge, i re devono guidare il popolo a camminare nella legge del Signore, amministrando per essi la giustizia secondo verità. Sappiamo che sia gli uni che gli altri, fallirono nella loro missione e il popolo di Dio si abbandonò alle peggiori idolatrie e ad ogni sorta di ingiustizia, immoralità, nefandezza. Furono essi i responsabili della dissoluzione e anche distruzione morale, spirituale, fisica del popolo di Dio.
Per supplire alle istituzioni che avevano fallito su ogni campo il loro mandato, il Signore di volta in volta chiamava i suoi profeti. Persone senza alcuna dinastia, scelte direttamente, secondo necessità, dal Signore. Decise anche di “crearsi” lui un vero re, uno della discendenza di Davide, al quale avrebbe affidato il suo regno eterno. Non solo. Il suo re sarebbe stato anche vero sacerdote non però secondo Aronne, bensì alla maniera di Melchisedek, e suo profeta. Vero re, vero sacerdote, vero profeta. Questa la missione che il Messia di Dio viene a vivere sulla nostra terra. A queste tre missioni, il Signore ve ne aggiunge una quarta: quella di espiare con la sua sofferenza tutte le colpe degli uomini. Si tratta di vera espiazione vicaria, vera redenzione. Con il sono della sua vita avrebbe offerto al Padre un vero sacrificio di espiazione per i peccati del mondo intero. Questa verità reca sulle spalle il Cristo di Dio. 
Allora cominciò a dire loro: «Oggi si è compiuta questa Scrittura che voi avete ascoltato».  Tutti gli davano testimonianza ed erano meravigliati delle parole di grazia che uscivano dalla sua bocca e dicevano: «Non è costui il figlio di Giuseppe?». Ma egli rispose loro: «Certamente voi mi citerete questo proverbio: “Medico, cura te stesso. Quanto abbiamo udito che accadde a Cafàrnao, fallo anche qui, nella tua patria!”». Poi aggiunse: «In verità io vi dico: nessun profeta è bene accetto nella sua patria. Anzi, in verità io vi dico: c’erano molte vedove in Israele al tempo di Elia, quando il cielo fu chiuso per tre anni e sei mesi e ci fu una grande carestia in tutto il paese; ma a nessuna di esse fu mandato Elia, se non a una vedova a Sarepta di Sidone. C’erano molti lebbrosi in Israele al tempo del profeta Eliseo; ma nessuno di loro fu purificato, se non Naamàn, il Siro». All’udire queste cose, tutti nella sinagoga si riempirono di sdegno. Si alzarono e lo cacciarono fuori della città e lo condussero fin sul ciglio del monte, sul quale era costruita la loro città, per gettarlo giù. Ma egli, passando in mezzo a loro, si mise in cammino.
Mosso dallo Spirito, che si è posato su di Lui con ogni potenza e pienezza, Gesù si reca nella sinagoga di Nazaret, prende il rotolo del profeta Isaia, legge la profezia del Capitolo 61 e annunzia a quanti lo stavano ascoltando che quanto da Lui letto, si è compiuto. Oggi si compie. È lo scandalo. Non può essere. Gesù è uomo semplice, piccolo, umile, quasi insignificante, senza storia. Non ha alcuna grandezza terrea. È il figlio di un falegname. Potrà mai quest’uomo essere il Messia del Signore? Se lo è, lo deve anche attestare con grandi segni e prodigi. Gesù non dona segni, vuole che si creda sulla sua Parola. I segni verranno dopo, mentre la missione si svolge. La verità di un inviato di Dio è la sua vita. Prima di ogni cosa si crede nella Parola da lui proferita nel nome del Signore. Poi sarà la sua vita, le sue opere, non i suoi segni e prodigi, ad attestare la verità della missione affidatagli dal Signore. La vita nella vera Parola è il segno. 
Gesù qualche segno lo dona. Prima di tutto svela i segreti del loro cuore. Attesta di conoscere la loro incredulità e il loro desiderio di vedere segni e prodigi per credere. Quando poi lo portano sul ciglio del monte per buttarlo giù, dona il segno di essere vero profeta del Dio vivente. Il Signore non permette che lui venga toccato. Essi diventano come sassi. Lui passa in mezzo a loro e si dirige in altri villaggi. Altro segno di verità, Gesù attesta loro che i veri profeti non sono mandati per operare miracoli e prodigi, ma per annunziare la Parola del Signore. È la Parola che si compie il segno e il prodigio del vero profeta. Quanto è accaduto non è per rivelare l’incredulità del popolo. È invece per manifestare a Cristo Gesù la verità della sua vita. Lui si dovrà preparare al patibolo della croce. Oggi il Signore lo ha salvato dalla morte, perché ancora non era giunta la sua ora. Domani dovrà lasciare che lo prendano e lo crocifiggano. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci per una fede immediata.

[bookmark: _Toc452536814]20 Marzo 
L'uomo va aiutato perché dall’incredulità alla fede, dalla disperazione alla speranza, dalla tenebre nella luce.
[bookmark: _Toc452536815]Tutti nella sinagoga si riempirono di sdegno
Il vero umanesimo è fatto di purissimo discernimento della verità che nasce dalla storia. Ora la storia di Israele, del popolo del Signore, dalla prima pagina della Genesi, fino all’ultimo Libro del canone dell’Antico Testamento che è il profeta Malachia, attesta e rivela che non è l’uomo che fa la storia, ma il Signore. La storia dell’universo è stata il Signore a farla. Così come è stato sempre il Signore a fare la storia del suo popolo. Ha fatto la storia dell’universo senza alcuna materia preesistente. Ha fatto la storia del suo popolo sempre usando la polvere del niente dell’uomo. Abramo era vecchio, Anna sterile, Mosè era anche lui ricolmo di anni, il popolo schiavo di un potente Faraone e per di più condannato ai lavori forzati, Davide, il loro grande re, era un umile pastore, neanche convocato il giorno in cui Samuele si recò nella sua casa per scegliere il futuro sovrano del suo popolo. Dio è sempre il Creatore della storia dal nulla.
Perché quelli di Nazaret non si aprano alla fede nelle parole lette da Gesù che Lui dichiara compiute nella sua persona? Perché le sue origini sono umili. Ma proprio per queste origini umili avrebbero dovuto aprirsi alla fede. Il loro Dio sempre dall’umiltà e dalla pochezza dell’uomo parte. Quando Gedeone fu chiamato per combattere contro i Madianiti, il Signore gli ridusse l’esercito da trentamila soldati e più a soli trecento uomini e in più sconfisse i Madianiti con uno stratagemma, non fece usare neanche spade e lance. È Lui il Salvatore, il Redentore, il Custode di Israele. L’uomo gli serve per portare Lui, come semplice veicolo. Più umile è il carro e più Lui, il Signore, può lavorare. In ogni momento deve apparire che è Lui il Signore che opera tutto in tutti sempre. Vi è persona più umile di Gesù? Nessuno. Mancando di verità storica, trasformano la falsità del loro cuore in sdegno e anche violento.
Eppure Cristo offre loro le ragioni della sua verità traendole dalla loro storia. Elia fu vero profeta. Ma non opera nessun miracolo in Israele. Fece del bene ad una vedova povera, alla quale garantì un tozzo di pane e anche le risuscitò il figlio. Così anche Eliseo. Lui guarì dalla lebbra solo uno straniero: Naaman il Siro. Eppure di lebbrosi ve ne erano tanti al suo tempo in Samaria. Gesù vuole, servendosi della storia, che è la loro verità, dire che essi, se vogliono possono aprirsi alla fede nelle parole da Lui dette. Lui non si pone fuori della loro storia e delle modalità del suo compimento. È in perfetta sintonia con essa. Al profeta non si chiedono miracoli. Si ascolta la parola. Poi sarà la parola a testimoniare per lui, perché ogni parola del profeta, essendo parola di Dio, infallibilmente si compie. Anche questo è amore di Gesù: aiutare gli increduli perché si aprano alla fede. Mai però Lui potrà nutrire la loro incredulità assecondando le loro richieste di miracoli. Sarebbero inutili. Sempre il miracolo va vissuto in un contesto di amore o di fede. Mai Gesù ha fatto un miracolo per soddisfare la non fede in Lui. 
Tutti gli davano testimonianza ed erano meravigliati delle parole di grazia che uscivano dalla sua bocca e dicevano: «Non è costui il figlio di Giuseppe?». Ma egli rispose loro: «Certamente voi mi citerete questo proverbio: “Medico, cura te stesso. Quanto abbiamo udito che accadde a Cafàrnao, fallo anche qui, nella tua patria!”». Poi aggiunse: «In verità io vi dico: nessun profeta è bene accetto nella sua patria. Anzi, in verità io vi dico: c’erano molte vedove in Israele al tempo di Elia, quando il cielo fu chiuso per tre anni e sei mesi e ci fu una grande carestia in tutto il paese; ma a nessuna di esse fu mandato Elia, se non a una vedova a Sarepta di Sidone. C’erano molti lebbrosi in Israele al tempo del profeta Eliseo; ma nessuno di loro fu purificato, se non Naamàn, il Siro». All’udire queste cose, tutti nella sinagoga si riempirono di sdegno. Si alzarono e lo cacciarono fuori della città e lo condussero fin sul ciglio del monte, sul quale era costruita la loro città, per gettarlo giù. Ma egli, passando in mezzo a loro, si mise in cammino (Lc 4,22-30).
Il segno che essi chiedevano lo dona loro il Padre celeste. Lui non permette che al suo profeta venga fatto del male. Li fa divenire come pietra, immobili. Gesù passa di mezzo a loro e si mette in cammino per andare altrove a predicare. Se gli abitanti di Nazaret avessero voluto, avrebbero potuto comprendere il grande segno offerto loro da Dio e così aprirsi alla fede. Il Vangelo tace. Gesù se ne va e anche Dio se ne va con Lui. Lascia loro il tempo per riflettere, meditare, aprirsi alla più pura fede. Dopo un segno così potente, c’è solo spazio per aprirsi alla fede e iniziare un vero cammino di ascolto. È questa la sola via possibile per costruire l’uomo nuovo. Aiutarlo perché passi dall’incredulità alla fede, dal dubbio alla certezza, dalla disperazione alla speranza, dalla tenebre nella luce. Non si edifica l’uomo nuovo se lo si lascia nelle sue tenebre interiori ed esteriori, nella sua povertà spirituale di totale assenza di Dio nella sua vita. Nonostante il popolo respinga Gesù fino a volerlo uccidere, gettandolo dal precipizio, Lui lavora per la loro conversione e per questo dona loro il segno della verità di ogni parola pronunciata nella sinagoga. Anche il cristiano, nonostante il rifiuto dell’uomo nel credere nella Parola da lui proferita, deve continuare ad amare. Lo esige la verità dell’amore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci ad amare sempre. 

1. “Si vis pacem, para bellum –Se vuoi la pace, prepara la guerra”: grida l’uomo. Quanta distanza con il pensiero di Dio vissuto tutto da Gesù!
1. Gesù prepara la pace per l’intera umanità, entrando in Gerusalemme cavalcando un umile asinello, un umile compagno del lavoro dell’uomo.
1. Gesù non entra nella Città Santa sulla torretta di un carro armato, mostrando tutta la sua potenza, la sua forza, la sua onnipotenza divina.
1. Neanche vi entra schierando avanti a sé le dodici legioni di Angeli a suo perenne servizio. Gli Angeli sono per la pace non per la guerra.
1. Gesù entra per annullarsi dinanzi all’uomo, non permettendo che il suo cuore sia conquistano neanche da un atomo o molecola di superbia.
1. Entra per consegnarsi al supplizio della croce, ingiusto, iniquo, crudele, frutto della stoltezza, dell’invidia, dell’empietà dell’uomo.
1. Gesù prepara la pace, costruisce la pace, vivendo il suo Vangelo: “A chi ti toglie la tunica, lascia anche il mantello e ogni altra cosa”.
1. “A chi ti percuote sulla guancia destra, porgi anche l’altra. A chi prende qualcosa del tuo, non chiederlo indietro”. È logica non umana.
1. Quella di Gesù è logica divina, perché è amore divino, amore del Padre che muove il suo cuore e governa il suo corpo e ogni suo pensiero.
1. Quella di Gesù è la sola logica che aiuta a costruire la pace, quella vera. La pace vera inizia dal perdono dato dall’offeso all’offensore.
1. Quella di Gesù è la logica dell’amore più puro e santo. Lui offre la vita al Padre dalla croce perché il Padre perdoni quanti lo offendono.
1. Tra la logica di Cristo e la logica del mondo vi è l’abisso eterno. La logica del mondo è per la guerra, la giustizia, la condanna, la pena.
1. La logica di Dio, di Cristo è offerta di perdono, riconciliazione, pace, remissione, cancellazione di ogni debito, nella conversione.
1. È cristiano secondo il cuore di Cristo chi fa della logica di Cristo, il suo stile di vita, la sua unica modalità di esistenza sulla terra.
1. Vergine Maria, Donna che hai saputo perdonare gli uomini facendoli tuoi figli nell’amore e nella carità di Cristo, viene in nostro aiuto.
1. Insegna a tutti noi, Madre di Misericordia, che ogni tuo figlio deve essere un vero operatore di pace, nel perdono, nella riconciliazione.
1. Siamo noi, tuoi figli, lo strumento di riconciliazione, perdono, misericordia nella mani di Cristo e di Dio, per creare pace nei cuori.
1. Regina della pace, prendici per mano, conduci presso la croce di Gesù, insegnaci come essere veri costruttori di pace, sempre.

1. Un po’ di verità messa nel cuore giova alla salute dell’anima più che un gelato in un torrido giorno estivo per un corpo esausto, spossato.
1. Nel Crocifisso vi è tutto l’amore del Padre per l’uomo da salvare, trarre fuori dall’inferno quotidiano nel quale lo infossa il peccato.
1. Incarnandosi, il Figlio Eterno del Padre sa cosa lo attende: la morte in croce, l’atroce sofferenza, la consegna del suo popolo ai pagani.
1. Cristo Gesù sa che la sua vita sarebbe stata un martirio. L’uomo lo avrebbe ucciso. Ma Lui per amore viene, per amore si lascia uccidere.
1. Per amore prende su di sé tutti i frutti della nostra malvagità, cattiveria, idolatria, stoltezza, per inchiodarli nel suo corpo sul legno.
1. Dalla croce si è dato a tutti come esempio da imitare: chi vuole amare l’uomo deve prendere nel suo corpo tutto il peccato dell’uomo.
1. Dalla croce ha versato per ogni uomo lo Spirito Santo, lo Spirito che lo ha condotto fin sulla croce, come guida e forza per tutti.
1. Dalla croce ci ha dato anche la Madre sua come nostra vera Madre, perché nessuno sulla terra vivesse da orfano nello spirito e nell’anima.
1. Dalla croce Lui si rivela come il vero Uomo. È scandalo per il mondo, follia per il sapiente della terra, non senso per l’umanità intera.
1. Tutti vogliono che Lui scenda. Che mostri la sua potenza. Lui invece rimane. Vive la croce, ogni croce, è questa la vera umanità.
1. Il Vangelo è questo annunzio, questa verità, questo insegnamento, questa via: prendere ognuno la propria croce e portarla sino alla fine.
1. Voler cancellare la croce dalla terra, è una lotta folle, stolta, insensata. Mai essa si potrà togliere. Siamo nella valle della croce.
1. Possiamo aiutarci gli uni gli altri rimanendo ognuno sulla propria croce, aiutando l’altro a portare la sua rendendola per lui meno pesante.
1. È l’amore di Cristo: prendere su di sé tutte le croci di questo mondo. È l’amore del cristiano: aiutare gli altri a portare la croce.
1. Ama come Cristo chi prende su di sé le croci dei fratelli, rendendole per loro leggere, meno pesanti. Gesù dona per questo la vita eterna.
1. Vergine Maria, Tu che hai sostenuto Gesù con la tua preghiera per tutta la sua vita, tutta una via di croce sulla nostra terra, aiutaci.
1. Fa’ per la tua intercessione, Madre ai piedi della Croce, che tutti amiamo come Gesù, portando gli uni la croce degli altri per amore.

1. Il profeta mai deve parlare dall’uomo. Deve parlare da Dio. Quando il profeta parla dall’uomo, all’istante smette di essere vero profeta.
1. Se parla dall’uomo diviene falso profeta, profeta di se stesso, profeta che non si occupa della salvezza dell’uomo, della sua redenzione.
1. Il profeta mai deve dire ciò che il suo cuore suggerisce. Il cuore dell’uomo non è il cuore di Dio. Distano un eternità l’uno dall’altro.
1. Il vero profeta deve sempre parla dal cuore di Dio, dalla sua volontà, dai suoi desideri. Deve solo riferire la Parola che Dio gli dona.
1. È questa la differenza tra il vero profeta e il falso. Il vero profeta ascolta e parla. Il falso profeta parla senza ascoltare il suo Dio.
1. Il falso profeta ascolta il suo cuore, ascolta il cuore degli uomini e secondo questi due cuori parla. Il vero profeta riferisce e basta.
1. È legge che vale per ogni discepolo di Gesù. Lui deve dire solo ciò che il Signore dice. Non deve né aggiungere né togliere alle sue parole.
1. La confusione che regna oggi ad ogni livello sia teologico che morale è nella falsa profezia. Tutti dicono, ma Dio ha detto ben altro.
1. Tutti parlano, ma contro la volontà rivelata di Dio. Manca il punto fermo dal quale partire, sul quale dialogare, verso il quale convergere.
1. Nel mondo chi parla di verità viene condannato per omofobia. Nella Chiesa oggi chi si appella al Vangelo viene accusato di fondamentalismo.
1. Un tempo si peccava per eccesso di severità nell’insegnamento della verità. Oggi si pecca di lassismo. Non si difende più alcun principio.
1. Un tempo si filtrava anche il moscerino e niente si lasciava passare. Oggi si ingoiano elefanti, giraffe, ippopotami, ogni altro pachiderma.
1. È evidente che si è senza il Maestro Divino, la Guida Celeste, si è privi dello Spirito Santo. Ognuno parla dal suo cuore, dalla sua mente.
1. Quando non ci si può appellare neanche al Comandamento di Dio, allora è il segno che abbiamo superato i limiti della stessa falsa profezia.
1. È giusto che ognuno lo sappia: se il vero profeta diviene falso profeta, il Signore gli addebiterà tutti i mali causati dalla sua falsità.
1. Ognuno dovrebbe preferire finire all’inferno solo per i suoi peccati ma non per i peccati del mondo intero a causa della sua falsa profezia.
1. Sarà quello un inferno orrendo, l’anima è strozzata, lo spirito soffocato, asfissiato in eterno, il corpo lacerato senza alcuna tregua.
1. Ma questa visione è da fondamentalisti, da cattivi lettori del Vangelo. Per gli evoluti interpreti la Scrittura è solo in genere letterario.
1. Madre Santa, tu che sai cosa è la dannazione e non vuoi che alcuno si perda, donaci lo Spirito della verità perché parliamo sempre da Dio.
[bookmark: _Toc452536816]21 Marzo 
Prima che specialisti nella verità, si deve essere nella carità. Lo specialista è un creatore di vera speranza.
[bookmark: _Toc452536817]Il vostro interno è pieno di avidità e di cattiveria
Quanto Gesù oggi ci dice non è solo per i farisei e i dottori della Legge del suo tempo, ma è per tutti quelli che si professano specialisti della santità e della verità di Dio. Dio è il Santo. Ordina ai suoi figli di essere santi perché Lui è il Santo. Cosa è la santità di Dio e in cosa consiste? In un amore universale verso ogni uomo, da lui fatto a sua immagine e somiglianza. Dove e quando la santità di Dio raggiunge il sommo? Nel dono che fa del Figlio Suo Unigenito dalla Croce per la salvezza di ogni uomo. Lui veramente non si risparmia in nulla nel dono. Dio solo non può morire per amore dei suoi figli, delle sue creature. Il Figlio suo si fa uomo e muore per noi. L’amore raggiunge il sommo. Questa è la santità di Dio: morire per le sue creature. 
I farisei invece si proclamano gli specialisti della santità di Dio in mezzo al popolo. Ma la loro è solo una santità di apparenza. È pura esteriorità. Se si spremesse il loro cuore per trovare un qualche segno della santità del loro Dio, non se ne troverebbe neanche una goccia. Sarebbe più facile trovare una goccia di santità da una pietra che dal loro cuore. Gesù non ama questi specialisti della santità nella sua Chiesa. Non vuole cultori di stupende cerimonie, belle liturgie, splendidi apparati, sfarzo di luci e di fiori, nuvole e odori di incensi esotici, celebrazioni lunghe e interminabili, canti polifonici, cose finalizzate tutte a nascondere la puzza del cuore pieno di calunnie, menzogne, falsità, odio, divisioni, contrasti, avidità, invidia e cose del genere.
Gesù vuole un culto povero, umile, chiese anche disadorne, prive di luci e di fiori e di incensi, perché ama che il cuore dell’uomo sia luce, fiore, incenso, fiamma che arde di amore per il Signore e per i fratelli. Una religione fatta di bellezza esteriore ma di bruttezza interiore offende il Signore. Questa liturgia costringe il Signore ad uscire dalle nostre Chiesa. Lui non può sopportare l’inganno, la menzogna, la falsità di un culto nel quale a Lui non è dato il nostro cuore tutto pervaso di amore per Lui e per i fratelli. Non ama che si celebri il sacrificio del suo amore con la calunnia nel cuore e con l’inganno sulle labbra e lo spirito pieno di falsità e di trame di male ai danni degli uomini. Questi specialisti di santità non sono amati da Dio. 
Mentre stava parlando, un fariseo lo invitò a pranzo. Egli andò e si mise a tavola. Il fariseo vide e si meravigliò che non avesse fatto le abluzioni prima del pranzo. Allora il Signore gli disse: «Voi farisei pulite l’esterno del bicchiere e del piatto, ma il vostro interno è pieno di avidità e di cattiveria. Stolti! Colui che ha fatto l’esterno non ha forse fatto anche l’interno? Date piuttosto in elemosina quello che c’è dentro, ed ecco, per voi tutto sarà puro. Ma guai a voi, farisei, che pagate la decima sulla menta, sulla ruta e su tutte le erbe, e lasciate da parte la giustizia e l’amore di Dio. Queste invece erano le cose da fare, senza trascurare quelle. Guai a voi, farisei, che amate i primi posti nelle sinagoghe e i saluti sulle piazze. Guai a voi, perché siete come quei sepolcri che non si vedono e la gente vi passa sopra senza saperlo». Intervenne uno dei dottori della Legge e gli disse: «Maestro, dicendo questo, tu offendi anche noi». 
Egli rispose: «Guai anche a voi, dottori della Legge, che caricate gli uomini di pesi insopportabili, e quei pesi voi non li toccate nemmeno con un dito! Guai a voi, che costruite i sepolcri dei profeti, e i vostri padri li hanno uccisi. Così voi testimoniate e approvate le opere dei vostri padri: essi li uccisero e voi costruite. Per questo la sapienza di Dio ha detto: “Manderò loro profeti e apostoli ed essi li uccideranno e perseguiteranno”, perché a questa generazione sia chiesto conto del sangue di tutti i profeti, versato fin dall’inizio del mondo: dal sangue di Abele fino al sangue di Zaccaria, che fu ucciso tra l’altare e il santuario. Sì, io vi dico, ne sarà chiesto conto a questa generazione. Guai a voi, dottori della Legge, che avete portato via la chiave della conoscenza; voi non siete entrati, e a quelli che volevano entrare voi l’avete impedito». Quando fu uscito di là, gli scribi e i farisei cominciarono a trattarlo in modo ostile e a farlo parlare su molti argomenti, tendendogli insidie, per sorprenderlo in qualche parola uscita dalla sua stessa bocca (Lc 11,37-54).
Neanche sono amati da Dio gli specialisti della verità, della Legge, della Scrittura, della Parola, della morale o di qualsiasi altra disciplina attinente con la conoscenza della purissima volontà del Signore nostro Dio. Gesù vuole che chi insegna, prima provi il peso che comporta l’obbedienza alla verità, alla Legge, ai Comandamenti e poi comunichi il suo insegnamento agli altri. Se ancora per lui il peso è insopportabile, è giusto che in qualche modo lo renda leggero per gli altri. Lo specialista nella verità e nella Legge deve essere maestro esemplare di come si vive la legge e si cammina nella verità. Lui deve essere sempre specialista amorevole, pietoso, ricco di carità e di misericordia, compassionevole sempre. Sapendo quanto è pesante l’obbedienza per lui, sarà capace anche di incoraggiare quanti ancora non riescono ad essere come lui. Prima che essere specialisti nella verità, si deve essere specialisti nella carità e nella comprensione. Lo specialista è un creatore di vera speranza, non un uccisore di essa.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci specialisti in Cristo e con Lui.

1. Quando un popolo decide di rigettare il vero Dio, mai potrà ascoltare i suoi profeti. Dio e i suoi profeti sono una sola Parola di salvezza.
1. Sarebbe una contraddizione ascoltare il vero profeta che parla in nome di Dio e rigettare Dio. Dio e il vero profeta sono una cosa sola.
1. Insieme si accolgono, insieme si rigettano. Dio e la Chiesa sono una cosa sola. Insieme si rigettano e insieme si accolgono.
1. È contraddizione volere Dio e rigettare la sua Chiesa, oppure volere la sua Chiesa e rigettare Cristo che l’ha costituita suo corpo.
1. Ma se il mondo rifiuta Dio e ascolta i suoi profeti allora vi è qualcosa che non va nei suoi profeti. Essi non dicono la vera Parola di Dio.
1. Il vero profeta di Dio annunzia il vero Cristo di Dio, proclama la vera Chiesa di Cristo, riferisce la sola Parola di salvezza.
1. Quando il mondo ascolta i profeti di Dio e non ascolta Dio, per i profeti è un pessimo segno. È il segno che hanno rinnegato il Signore.
1. Come si fa ad ascoltare un profeta di Cristo Gesù e rinnegare, odiare, non riconoscere Cristo come unico e solo Redentore dell’umanità?
1. Ma come fa un profeta di Cristo, che con Cristo è divenuto una cosa sola, un solo cuore, una sola vita, a non profetizzare Cristo, sua vita?
1. Il profeta di Cristo non è suo profeta nel recinto del tempio. Gesù non lo ha mandato in questo recinto. Lo ha mandato nel mondo.
1. Il profeta di Cristo è con Cristo un solo corpo, una sola vita, un solo cuore, necessariamente dovrà essere una sola Parola, una sola voce.
1. Il profeta di Cristo è mandato nel mondo per dire Cristo, predicare Cristo, insegnare Cristo, dire la Parola di Cristo, la verità di Cristo.
1. Il profeta di Cristo è mandato per portare a Cristo ogni uomo, per fare suoi discepoli tutte le genti, per evangelizzare tutti i popoli.
1. Lui è obbligato a predicare Cristo. Gli uditori o ascoltatori possono accoglierlo o rifiutarlo, assumendosi però la responsabilità eterna.
1. Se il profeta di Cristo non dona Cristo, si assume lui la responsabilità eterna per non aver adempiuto un obbligo assunto presso Cristo.
1. L’obbligo assunto vuole che il profeta di Cristo doni Cristo ad ogni uomo. Cristo darà a lui la vita eterna, lo accoglierà nel suo regno.
1. Se lui viene meno nella parola data a Cristo, Cristo non potrà mantenere la sua parola. Essa è condizionata. Tu mi dai e io mi dono.
1. L’errore è proprio questo: oggi l’uomo si è liberato da ogni obbligo assunto. Neanche vuole assumere obblighi. Vuole essere libero.
1. Dio però lo si vuole obbligato alla sua misericordia, al suo perdono, alla sua grazia, ma senza alcuna verità, alcuna morale, alcun obbligo.
1. È una religione strana la nostra. Dio obbligato ad amarci. Noi liberi di odiare Lui e ogni uomo. Liberi in ogni immoralità, ogni delitto.
1. Lui obbligato ad avere sempre misericordia. Noi liberi di essere spietati, senza cuore, senza amore, senza rispetto per nessuno.
1. Madre di Dio, Donna dalla fede purissima, tu che ti sei obbligata ad essere tutta e sempre di Dio, liberaci da ogni stoltezza e insipienza.
1. Fa’ che ci convinciamo, Madre Santa, che siamo tutti obbligati ad essere parola vivente di Cristo, cuore di Cristo, per dare Cristo.

1. Gesù è il vero Maestro dell’umanità. Dalla Croce ci insegna come si vive ogni croce, trasformandola in salvezza, redenzione, elevazione.
1. Gesù è il vero Maestro dell’umanità. Ci insegna come si prendono tutte le croci dei fratelli, portandole al loro posto sulle nostre spalle.
1. Gesù è il vero Maestro dell’umanità. Ci insegna come si ama sino alla fine, come ci si fa servi dei fratelli, facendosi l’ultimo di tutti.
1. Per noi tutto Gesù ha dato, tutto ha fatto, di tutto si è spogliato, tutto ci ha lasciato. Niente ha tenuto per sé, neanche la Madre sua.
1. Dinanzi ad un amore così grande, appare e si manifesta il nostro egoismo, la pochezza del nostro cuore, la meschinità della nostra mente.
1. Chi contempla la croce di Gesù, chi guarda a Gesù Crocifisso, deve porsi una sola domanda: come posso imitarlo per essere a Lui simile?
1. Cristiano è colui che sceglie di camminare dietro di Gesù Crocifisso, fino al raggiungimento della perfetta conformazione a Lui nell’amore.
1. Cristiano è chi si presenta al mondo come vera immagine di Cristo Crocifisso, che si dona interamente al Padre come sacrificio di salvezza.
1. Vergine Maria ai piedi della Croce, donaci il tuo amore per Cristo Crocifisso per essere suoi veri discepoli dinanzi a Dio e al mondo.
[bookmark: _Toc452536818]22 Marzo 
Giovanni legge la passione secondo il cuore di Gesù, perché il cuore del Maestro è tutto nel cuore del discepolo.
[bookmark: _Toc452536819]Il calice che il Padre mi ha dato, non dovrò berlo?
L’Apostolo Giovanni offre ai cristiani e al mondo intero una modalità nuova che permette loro di vivere ogni passione, piccola o grande, ogni croce, giusta e ingiusta, ogni sofferenza, lieve o pesante. Il Cristo Sofferente di cui lui parla è con gli occhi fissi a contemplare la volontà del Padre. Lui non guarda gli uomini, non sente le loro urla, non ascolta le loro parole. Lui sa che deve essere come la pecora muta dinanzi ai suoi tosatori e in pienezza di fede e di obbedienza si consegna loro senza opporre alcuna resistenza. D’altronde, se opponesse una anche minima resistenza, non sarebbe la pecora docile e umile condotta al macello per la redenzione dell’umanità. Non vivrebbe di pronta, pura, immediata obbedienza al Padre suo.
Nemmeno lascia che Giuda lo baci, donando il segno ai soldati perché arrestino Gesù e non un altro. È Lui che si presenta e chiede. Dona però loro un segno della sua onnipotenza. Loro lo possono catturare perché è giunta la sua ora di consegnarsi per intero al peccato del mondo. Se la sua ora non fosse giunta, essi nulla potrebbero fare. Lui non è nelle mani dell’uomo, ma solo in quelle del Padre ed è il Padre il solo che può e deve decidere della sua vita. Oggi ha deciso che è giusto che Lui sia portato al macello e lo consegna nelle loro mani. Quella di Gesù è purissima visione di fede che si trasforma in pronta e immediata obbedienza. Il Padre ha deciso e Lui obbedisce. Il Padre vuole e Lui si abbandona tutto al suo volere.
Così agendo Gesù rivela ad ogni sofferente della terra che lui mai deve vedere la storia, gli eventi, gli uomini, il loro peccato, la loro malvagità, i loro pensieri, la loro invidia e infinita stoltezza e insipienza. Deve invece contemplare senza alcuna interruzione il Padre e chiedere a Lui che gli manifesti il suo volere sulla sua vita, perché anche lui vuole consegnarsi come pecora muta per compiere nella sua carne ciò che ancora manca ai patimenti di Cristo in favore del suo corpo che è la Chiesa. Con una altissima visione di fede, tutto si trasforma in martirio, in testimonianza, perché tutto è obbedienza alla volontà del Padre che permette ogni cosa per saggiare quanto grande è il nostro amore per Lui e quanto immediata la nostra obbedienza.
Dopo aver detto queste cose, Gesù uscì con i suoi discepoli al di là del torrente Cedron, dove c’era un giardino, nel quale entrò con i suoi discepoli. Anche Giuda, il traditore, conosceva quel luogo, perché Gesù spesso si era trovato là con i suoi discepoli. Giuda dunque vi andò, dopo aver preso un gruppo di soldati e alcune guardie fornite dai capi dei sacerdoti e dai farisei, con lanterne, fiaccole e armi. Gesù allora, sapendo tutto quello che doveva accadergli, si fece innanzi e disse loro: «Chi cercate?». Gli risposero: «Gesù, il Nazareno». Disse loro Gesù: «Sono io!». Vi era con loro anche Giuda, il traditore. Appena disse loro «Sono io», indietreggiarono e caddero a terra. Domandò loro di nuovo: «Chi cercate?». 
Risposero: «Gesù, il Nazareno». Gesù replicò: «Vi ho detto: sono io. Se dunque cercate me, lasciate che questi se ne vadano», perché si compisse la parola che egli aveva detto: «Non ho perduto nessuno di quelli che mi hai dato». Allora Simon Pietro, che aveva una spada, la trasse fuori, colpì il servo del sommo sacerdote e gli tagliò l’orecchio destro. Quel servo si chiamava Malco. Gesù allora disse a Pietro: «Rimetti la spada nel fodero: il calice che il Padre mi ha dato, non dovrò berlo?». Allora i soldati, con il comandante e le guardie dei Giudei, catturarono Gesù, lo legarono e lo condussero prima da Anna: egli infatti era suocero di Caifa, che era sommo sacerdote quell’anno. Caifa era quello che aveva consigliato ai Giudei: «È conveniente che un solo uomo muoia per il popolo» (Gv 18,1-14). 
Giovanni rende anche nullo il gesto di Giuda. Non è infatti Giuda che lo indica a chi è lì per arrestarlo. È Gesù che si manifesta, si presenta, si lascia arrestare. Sono pertanto in grande errore tutti coloro che presentano Giuda come colui che essendo necessario per il compimento della redenzione, è solo uno strumento nelle mani di Dio. Giuda non strumento di Dio, è invece del diavolo, a suo servizio, perché è strumento del male. Il Vangelo oggi ci dice che la sua presenza lì è inutile. È Gesù che va liberamente incontro alla sua passione. È Lui che si presenta e si lascia catturare. È Lui che proibisce a Pietro qualsiasi azione di violenza. Non può sottrarsi a ciò che il Padre ha stabilito per Lui. Giovanni così ci aiuta a leggere la passione non secondo il mondo, ma secondo la verità dell’amore che tutto nel cuore di Gesù Signore. Giovanni legge la passione secondo il cuore di Cristo Gesù, perché il cuore del Maestro è tutto nel cuore del discepolo. Il mondo ha il cuore del mondo e secondo questo cuore legge la passione e anche la vicenda di Giuda. Gli occhi e il cuore del mondo leggono secondo il mondo. Gli occhi e il cuore di Cristo leggono secondo Cristo. Leggere la propria vita con occhi del mondo e leggerla con gli occhi e il cuore di Cristo sono due letture diametralmente opposte. A noi cristiani l’obbligo di avere il cuore e gli occhi di Cristo per leggere la nostra vita sempre secondo la volontà del Padre. Gli eventi si leggono e di vivono in modo semplicemente divino. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci occhi e cuore di Cristo Gesù. 
1. Gesù Signore è il solo che libera la vita dell’uomo dalla corruzione del male e dalla vanità che sempre l’affligge, la consuma, la divora.
1. Gesù non è solo il modello da seguire per raggiungere la perfezione del nostro essere uomini, creati ad immagine e a somiglianza di Dio.
1. Gesù è anche la via, la verità, la vita che si dona perché in Lui, con Lui, per Lui ogni uomo entri in possesso della vita nella sua verità.
1. Zaccheo vive di vita effimera. Insegue il vento della ricchezza. Incontra Cristo, Cristo entra nella sua casa. All’istante trova la pace.
1. La ricchezza non ha più senso per lui. Si libera di essa. Il suo cuore è ora colmo della ricchezza vera: ora è Cristo la sua vera ricchezza.
1. Una donna insegue nella sua vita il vento del peccato. Incontra Cristo. Il peccato non le serve più. Lo odia. Ha trovato Cristo sua verità.
1. Cristo è il solo che dona la verità all’uomo. Quando un uomo entra nella sua verità, la verità di Cristo, la sua vita non è più la stessa.
1. La vita cambia non quando si trova la verità, ma quando si trova Cristo verità dell’uomo. L’incontro non è con un principio astratto. Mai.
1. L’incontro è con una Persona, con la Persona, con il Vivente, con il Crocifisso che è il Risorto, la verità, la via, la vita dell’uomo.
1. Il Vangelo ci rivela che sempre Gesù s’è lasciato trovare da chi l’ha cercato. Sempre ha trasformato la vita di chi si è incontrato con Lui.
1. Chi cerca Cristo, esce dalla vanità, dall’illusione, dall’effimero, dal nulla dell’esistenza. Dona alla sua vita il gusto della vita eterna.
1. Per cercare Cristo occorrono ad ogni uomo due virtù: l’onestà nel confessare la vanità della sua vita e l’umiltà di correre verso di Lui.
1. È questa l’onestà di Paolo: lui considera ogni cosa una spazzatura dinanzi alla sublimità di Gesù. Si veste di umiltà e corre verso di Lui.
1. Senza l’amore di Cristo in Lui, senza la divina carità che infiamma il suo cuore, è vanità per lui persino dare tutte le sostanze ai poveri.
1. Per lui è vanità anche la conoscenza di ogni scienza e il parlare tutte le lingue degli uomini e degli Angeli. Senza Cristo tutto è vanità.
1. Nulla è più necessario all’uomo di Cristo Signore. Lui non viene per liberare dalla croce, ma dalla vanità e dalla falsità dell’esistenza.
1. Viene per dare valore di eternità ad ogni lavoro, sofferenza, croce, povertà e miseria. Lui viene per insegnarci a vivere in queste cose.
1. Cristo Gesù è il Differente che fa la differenza tra uomo e uomo. Lui viene per fare divino ciò che è umano e anche la croce la fa divina.
1. È beato l’uomo che dice con umiltà e semplicità di cuore: “Gesù, ricordati di me. Il mio cuore ti desidera. La mia mente ti rifiuta”.
1. Gesù, non permettere che la mente tenga lontano ciò che il cuore brama come sua unica e sola fonte di vera gioia, pace, amore, verità.
1. Vergine Maria, Tu che sei vera Madre, ascolta la preghiera nascosta del cuore di quanti cercano Cristo, anche se lo rifiutano con la mente.
1. Madre Santa, tu che conosci queste preghiere silenziose e inespresse, fatte dal cuore, esaudiscile tutte e per ogni cuore ottieni la pace.

1. L’uomo non si salva dall’esterno. Si salva dall’interno. Neanche il Signore Dio è riuscito a salvare l’uomo dall’esterno, con la Legge.
1. Il cuore dell’uomo secondo natura è cuore di iena, sciacallo, avvoltoio, tigre, coccodrillo, ippopotamo, sanguisuga, maiale, vipera, cobra.
1. È un cuore pieno di impurità, furti, omicidi, adultèri, avidità, malvagità, inganno, dissolutezza, invidia, calunnia, superbia, stoltezza.
1. È un cuore artefice di fornicazione, idolatria, stregonerie, inimicizie, discordia, gelosia, dissensi, divisioni, fazioni, ubriachezze.
1. Questo cuore è immodificabile, immutabile. Non vi è alcun Dio, neanche il vero Dio, che possa cambiare questo cuore ereditato da Adamo.
1. Il vero Dio ha stabilito che uno solo possa cambiare il cuore dell’uomo: il suo Santo Spirito. Nessun altro né in cielo e né in terra può.
1. Ma neanche lo Spirito Santo da solo può cambiare il cuore. Lo Spirito Santo è il frutto di Cristo versato per noi dal suo costato trafitto.
1. Lo Spirito Santo deve essere dono perenne di Cristo Signore, effuso dal suo corpo. Corpo vero di Cristo è la sua Chiesa fondata su Pietro.
1. La Chiesa si conforma a Cristo, diviene in tutto simile a Lui, effonde lo Spirito Santo, lo Spirito Santo effuso da essa tocca il cuore.
1. Il cuore toccato dallo Spirito del Signore, per opera della Chiesa, chiede alla Chiesa che al suo posto venga inserito il cuore di carne.
1. Chi riceve il cuore di carne dallo Spirito Santo, perennemente effuso dal Corpo di Cristo, deve vigilare perché rimanga sempre nuovo.
1. Per questo deve rimanere e vivere come perfetto corpo di Cristo. Fuori del corpo di Cristo lo Spirito non può alimentare il cuore di carne.
1. Fa l’uomo nuovo Dio per mezzo dello Spirito, lo Spirito per mezzo di Gesù, Gesù per mezzo della Chiesa, la Chiesa attraverso il suo corpo.
1. Il Vangelo, la dottrina, la morale, la teologia, ogni altra scienza dicono cosa è un uomo nuovo. Dicono come deve essere. Ma non lo fanno.
1. Fa l’uomo nuovo il cristiano nella Chiesa, in Cristo, nello Spirito, in Dio. Altre vie non esistono, mai sono esistite, mai esisteranno.
1. Cristo e la Chiesa sono essenziali per la creazione e dono del cuore di carne. Dove la Chiesa è bandita, è bandito anche l’uomo nuovo.
1. Avendo oggi l’uomo deciso di distruggere la Chiesa, ha anche deciso di distruggere il vero uomo. Vuole l’uomo non uomo, dal cuore di pietra.
1. L’uomo deve sapere cosa produce l’uomo dal cuore di pietra: la morte dell’uomo, attraverso vie e forme sempre nuove, visibili e invisibili.
1. Personalmente ho scelto Cristo e la sua Chiesa, il suo corpo, non per merito, ma per grazia, non per scienza, ma per conquista di Cristo.
1. Vergine Maria, tu sei stata scelta da Dio per dare a Cristo il suo vero corpo. Aiuta i cristiani a credere nella loro vocazione e missione.
1. Senza i cristiani la terra sarà ridotta ad una valle di morte senza più vita. Gli uomini si distruggeranno a vicenda, si elimineranno.
1. Il vero cristiano non solo è per grazia di Dio, ma è anche una grazia di Dio per l’umanità. Per lui lo Spirito di Dio crea cuori nuovi.
1. Madre Santa, non permettere che il cristiano si svesta della sua missione. Tu lo aiuterai e lui diverrà vera grazia di Dio per il mondo.
[bookmark: _Toc452536820]23 Marzo 
Il peccato solo Cristo lo può togliere e solo con la sua grazia si toglie, se si vive nella sua grazia e verità.
[bookmark: _Toc452536821]Veri e giusti sono i tuoi giudizi!
La terra è devastata dal peccato e dalla malizia dell’uomo. Potrà mai l’uomo salvare la terra, se è il suo peccato a distruggerla e a devastarla? Se il peccato solo Cristo lo toglie e solo in Cristo non si commette più, vi è possibilità di salvare la terra, se Cristo oggi viene odiato e lo si vuole togliere anche dalla nostra vista perché nessuno si possa ricordare di Lui? Ma oggi l’uomo è un baro. Pensa di vincere togliendo dalla storia la sola carta di vita eterna che è Cristo Signore. O l’uomo rimette Cristo al centro della storia e gioca la partita della salvezza della terra con Lui, aiutando ogni suo fratello ad entrare nella Legge del Vangelo, oppure quanto rivela l’Apocalisse puntualmente si compie. Non può non compiersi, perché ad ogni peccato corrisponde un deterioramento della terra. Ed è questo il giusto giudizio di Dio: non poter abolire gli effetti del peccato. Se l’uomo non vuole gli effetti, neanche deve peccare. Se pecca, deve anche assumersi tutti i frutti che ogni suo peccato produce. L’ultimo frutto che lui produrrà è la sua morte eterna. Anche questa morte fa parte del giusto giudizio di Dio. 
E udii dal tempio una voce potente che diceva ai sette angeli: «Andate e versate sulla terra le sette coppe dell’ira di Dio». Partì il primo angelo e versò la sua coppa sopra la terra; e si formò una piaga cattiva e maligna sugli uomini che recavano il marchio della bestia e si prostravano davanti alla sua statua. Il secondo angelo versò la sua coppa nel mare; e si formò del sangue come quello di un morto e morì ogni essere vivente che si trovava nel mare. Il terzo angelo versò la sua coppa nei fiumi e nelle sorgenti delle acque, e diventarono sangue. Allora udii l’angelo delle acque che diceva: «Sei giusto, tu che sei e che eri, tu, il Santo, perché così hai giudicato. Essi hanno versato il sangue di santi e di profeti; tu hai dato loro sangue da bere: ne sono degni!». E dall’altare udii una voce che diceva: «Sì, Signore Dio onnipotente, veri e giusti sono i tuoi giudizi!». 
Il quarto angelo versò la sua coppa sul sole e gli fu concesso di bruciare gli uomini con il fuoco. E gli uomini bruciarono per il terribile calore e bestemmiarono il nome di Dio che ha in suo potere tali flagelli, invece di pentirsi per rendergli gloria. Il quinto angelo versò la sua coppa sul trono della bestia; e il suo regno fu avvolto dalle tenebre. Gli uomini si mordevano la lingua per il dolore e bestemmiarono il Dio del cielo a causa dei loro dolori e delle loro piaghe, invece di pentirsi delle loro azioni. Il sesto angelo versò la sua coppa sopra il grande fiume Eufrate e le sue acque furono prosciugate per preparare il passaggio ai re dell’oriente. Poi dalla bocca del drago e dalla bocca della bestia e dalla bocca del falso profeta vidi uscire tre spiriti impuri, simili a rane: sono infatti spiriti di demòni che operano prodigi e vanno a radunare i re di tutta la terra per la guerra del grande giorno di Dio, l’Onnipotente.
Ecco, io vengo come un ladro. Beato chi è vigilante e custodisce le sue vesti per non andare nudo e lasciar vedere le sue vergogne. E i tre spiriti radunarono i re nel luogo che in ebraico si chiama Armaghedòn. Il settimo angelo versò la sua coppa nell’aria; e dal tempio, dalla parte del trono, uscì una voce potente che diceva: «È cosa fatta!». Ne seguirono folgori, voci e tuoni e un grande terremoto, di cui non vi era mai stato l’uguale da quando gli uomini vivono sulla terra. La grande città si squarciò in tre parti e crollarono le città delle nazioni. Dio si ricordò di Babilonia la grande, per darle da bere la coppa di vino della sua ira ardente. Ogni isola scomparve e i monti si dileguarono. Enormi chicchi di grandine, pesanti come talenti, caddero dal cielo sopra gli uomini, e gli uomini bestemmiarono Dio a causa del flagello della grandine, poiché davvero era un grande flagello (Ap 16,1-21). 
Oggi si predica solo la misericordia. È giusto che tutti gridiamo che il Padre nostro è misericordioso. Dobbiamo però anche dire in cosa consiste la sua misericordia: Nel perdonare il nostro peccato e nel darci la grazia perché noi iniziamo un serio, vero cammino nella verità, che è data dalla sua Parola. La sua misericordia è anche rispetto di ogni scelta dell’uomo: scegli la sua vita, ti dona i frutti della vita da te scelta. Scegli la morte: Lui lascia, anche se con grande dolore, che tu percorra le tue strade di morte perché scoprendo il tuo nullità ti decida a tornare nella sua casa. Il Signore permette che l’uomo distrugga se stesso e tutta la sua creazione, perché alla fine comprenda tutto il male che sta operando, si converta e torni a Lui nel pentimento, nella conversione, nel desiderio di camminare secondo la sua Parola, nella verità. La terra che va in rovina è il grande segno che Cristo Gesù è stato abbandonato. Quando si abbandona Cristo, i peccati si moltiplicano. La terra va in perdizione. Nessuno pensi di salvare la terra senza Cristo. È l’assurdo degli assurdi. Il peccato solo Cristo lo può togliere e solo con la sua grazia si toglie, se si vive nella sua grazia e nella sua verità. Anche la rovina della terra appartiene al giusto giudizio di Dio. Noi abbiamo abbandonato Lui e Lui ci abbandona a noi stessi perché noi vediamo e ci convertiamo. Anche questo abbandono è misericordia di Dio. Ci abbandona per amore della nostra conversione. Il suo cuore è infinitamente oltre il nostro.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci nella vera conversione a Dio. 

1. Chi guarda Cristo Crocifisso sa quanto grande è la malvagità, la cattiveria, la crudeltà, l’empietà, l’idolatria, l’insipienza dell’uomo.
1. Con Gesù l’uomo è giunto fino a non riconoscere Dio nel suo Figlio Unigenito, rifiutando tutto l’amore del Padre, la sua infinita carità.
1. Se il peccato dell’uomo è così grande, potente, forte da crocifiggere il suo Salvatore e Redentore, vi è qualcosa che non possa fare?
1. Un uomo con il peccato nel cuore è capace di qualsiasi cosa. Il peccato è in lui risorsa infinita di cattiveria, malvagità, crudeltà.
1. Chi può liberare il cuore dal peccato è solo Cristo Gesù, con il suo Santo Spirito, per il ministero di verità e di grazia della Chiesa.
1. Se il cuore non viene liberato dal peccato, nessuno si illuda. Questo cuore è capace di ogni male visibile, invisibile, segreto, eclatante.
1. A noi fa paura il male eclatante. Contro questo male diamo attestati di solidarietà. Contro il male invisibile nulla facciamo. Siamo muti.
1. Eppure è il male invisibile che ci distrugge, ci consuma, dilania la nostra anima, squarcia il nostro spirito, dissesta il nostro cuore.
1. Chi parla o dimostra per sei milioni di aborti? Uccidere la vita nascente è diritto delle moderne civiltà e democrazie, dei popoli evoluti.
1. Chi parla contro la distruzione della famiglia? Distruggere la famiglia è segno di civiltà, di progresso, di rottura con schemi disumani.
1. Male invisibile è la calunnia, la falsa testimonianza, l’offesa arrecata alla verità, la cancellazione di Cristo dalla storia e dai cuori.
1. Male invisibile è quel pensiero inquietante che ormai da più di quaranta anni è tutto proteso alla costruzione di un Dio artificiale.
1. Questo Dio artificiale, o Dio unico come comunemente viene chiamato, è il male più invisibile e più oscuro del nostro tempo.
1. Questo Dio artificiale sta cancellando Cristo, lo Spirito, la Chiesa, corpo di Cristo dal quale sempre deve scaturire la salvezza dell’uomo.
1. Certe religioni stanno distruggendo il corpo dell’uomo. La nostra religione sta distruggendo il vero Dio, il vero Cristo, il vero Spirito.
1. La nostra religione in nome di un umanesimo artificiale sta distruggendo la Croce di Cristo e il Crocifisso nel nome del Crocifisso.
1. La verità, l’identità, la differenza è essenza della nostra religione. È la verità, l’identità, la differenza per noi è Cristo Crocifisso.
1. Ecco il nostro male invisibile che sta distruggendo il mondo: in nome dell’uomo cancelliamo Dio e il Crocifisso e lo Spirito Santo.
1. L’umanesimo artificiale esige, richiede un Dio artificiale, una religione artificiale, una Chiesa artificiale, un cristiano artificiale.
1. L’umanesimo vero lo costruisce il Dio vero, nel Cristo vero, nello Spirito vero, nella Chiesa vera, nel cristiano vero. Nessun altro può.
1. Vergine Maria, Madre del Vero uomo, Gesù Crocifisso e Risorto, facci in Cristo un solo vero corpo per la costruzione del vero umanesimo.
1. Tu, Madre, ci farai in Cristo, per Lui, con Lui, suo vero corpo, sua vera Chiesa e noi diverremo costruttori di vero umanesimo sulla terra.
1. Soprattutto, Madre Santa, dacci occhi per vedere quel male invisibile ormai da noi dichiarato bene che sta distruggendo l’intera umanità.

1. Essere cristiani è grazia che sgorga dal cuore del Padre, passa per il cuore di Cristo, è data dallo Spirito nella mediazione della Chiesa.
1. Nessun merito, nessun vanto, nessuna particolare giustizia dell’uomo antecedente a questo Dono. La grazia è grazia dal principio alla fine.
1. Qual è il modo più alto, più santo per ringraziare il Signore? È corrispondere ad essa con il dono di tutta la vita, lasciandosi modellare.
1. Risponde alla grazia chi si lascia modellare dalla grazia. Chi non si lascia modellare, la sciupa, la uccide, la fa morire nel suo cuore.
1. L’altro modo, necessario, anzi obbligatorio per ringraziare il Signore è chiedere a Lui che faccia a molti altri lo stesso dono fatto a noi.
1. Se il cristiano non chiede a Dio, in Cristo, per lo Spirito, che altri diventino cristiani, ricevano la grazia, di certo non vive in essa.
1. È cristiano, ma non ne comprende la bellezza. Non sa il miracolo che Dio ha fatto nel suo cuore: lo ha conformato al cuore di Gesù.
1. Chi vive da cristiano, comprende la bellezza creata da Dio in lui, mai smette di chiedere questa grazia per ogni uomo, nessuno escluso.
1. Il cristiano con la preghiera, poggiata sulla trasformazione della sua vita, diviene il grande missionario nascosto, silenzioso, invisibile.
1. Se non è missionario nascosto, silenzio, invisibile non è affatto cristiano o lo è solo per sacramento. Di certo non lo è per vita.
1. Lo è per vita se genera attraverso la sua vita molti altri figli a Dio, in Cristo, per opera dello Spirito Santo, nel corpo della Chiesa.
1. Il cristiano è vero se genera altri cristiani. Se non genera, il suo essere cristiano a nulla serve. È albero sterile. Non dona figli a Dio.
1. Vergine Maria Madre della vita, tu che ogni giorno nel tuo seno mistico generi per opera dello Spirito Santo, ogni figlio di Dio, aiutaci.
1. Anche noi, come te, in te e per te, nello Spirito Santo, in Cristo per il seno della Chiesa dobbiamo far nascere nuovi figli a Dio.
1. Da’ a tutti i tuoi figli la tua stessa fecondità spirituale. Il mondo, Madre Santa ha bisogno di trovare il Padre celeste e i suoi fratelli.
1. Madre Nostra, siamo senza il Padre e senza i fratelli. Vieni in nostro aiuto e trasformarci in padri di molti altri figli per il Signore.
1. Madre di Gesù, aiuta me ad essere tuo vero figlio, così potrò aiutarti affinché molti altri diventino tuoi figli, veri discepoli di Gesù.
1. Tu, Madre di Dio, fa’ un buon cristiano me e io mi impegnerò perché quanti non conoscono Gesù, diventino suoi discepoli.
[bookmark: _Toc452536822]24 Marzo 
Il cuore del Padre è un abisso eterno di amore. Lui sempre apre, a chi bussa per entrare in esso.
[bookmark: _Toc452536823]Questo tuo fratello era morto ed è tornato in vita
Tutta la parabola del “Figlio minore”, o “Figliol prodigo”, o “Padre misericordioso”, è racchiusa in un solo aggettivo: “Tuo”. Di chi è il “Figlio minore”? Per il figlio maggiore quell’uomo è un estraneo. Per il Padre quell’uomo non è solo suo figlio, ma è anche “Tuo fratello”, dice al figlio maggiore. Il Padre riconosce in quell’uomo che ritorna confuso, umiliato, stanco, oppresso, deluso, senza speranza, il suo proprio figlio, come figlio lo accoglie, come figlio lo ama. È suo figlio. Lui è il Padre e vive tutta la grandezza della paternità. Lo vede mentre è ancora lontano. Ha compassione. Gli corre incontro. Gli si getta al collo, Lo bacia. Lo accoglie. Lo riveste della sua dignità di figlio. Ordina che si faccia un grande banchetto. È il figlio suo. È tornato in vita. 
Differente è la scena cui ci fa assistere il figlio maggiore. Lui è nei campi. Torna a casa. Sente la musica e le danze. Chiede cosa stia succedendo. Un servo gli dice che è tornato suo fratello. Lui però non ha fratelli. Ne avevano uno. Poiché lo considera morto, non vuole entrare nella sala del banchetto. Rimane fuori. Esce il Padre e gli spiega le ragioni per cui si deve fare festa. È tornato suo fratello. Lui non ha fratelli. Se non ha fratelli non è obbligato a fare festa o a rallegrarsi. Ma neanche il Padre dovrebbe avere altri figli se non lui solo. Invece il Padre non solo non lo ha ripudiato, appena lo scapestrato è tornato a casa, ha ammazzato anche il vitello grasso. Lui si sta comportando come se nulla fosse accaduto. Non sa che il figlio gli ha sperperato tutti i suoi beni con le prostitute, mentre a lui non ha dato neanche un capretto per fra festa con i suoi amici. Lui è un padre che manca di giustizia, verità, equilibrio. Si lascia commuovere da un figlio perduto che torna. Bel padre è il suo. È dal cuore senza equità!
Disse ancora: «Un uomo aveva due figli. Il più giovane dei due disse al padre: “Padre, dammi la parte di patrimonio che mi spetta”. Ed egli divise tra loro le sue sostanze. Pochi giorni dopo, il figlio più giovane, raccolte tutte le sue cose, partì per un paese lontano e là sperperò il suo patrimonio vivendo in modo dissoluto. Quando ebbe speso tutto, sopraggiunse in quel paese una grande carestia ed egli cominciò a trovarsi nel bisogno. Allora andò a mettersi al servizio di uno degli abitanti di quella regione, che lo mandò nei suoi campi a pascolare i porci. Avrebbe voluto saziarsi con le carrube di cui si nutrivano i porci; ma nessuno gli dava nulla. Allora ritornò in sé e disse: “Quanti salariati di mio padre hanno pane in abbondanza e io qui muoio di fame! Mi alzerò, andrò da mio padre e gli dirò: Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere chiamato tuo figlio. Trattami come uno dei tuoi salariati”. Si alzò e tornò da suo padre.
Quando era ancora lontano, suo padre lo vide, ebbe compassione, gli corse incontro, gli si gettò al collo e lo baciò. Il figlio gli disse: “Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere chiamato tuo figlio”. Ma il padre disse ai servi: “Presto, portate qui il vestito più bello e fateglielo indossare, mettetegli l’anello al dito e i sandali ai piedi. Prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo e facciamo festa, perché questo mio figlio era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato”. E cominciarono a far festa.
Il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno, quando fu vicino a casa, udì la musica e le danze; chiamò uno dei servi e gli domandò che cosa fosse tutto questo. Quello gli rispose: “Tuo fratello è qui e tuo padre ha fatto ammazzare il vitello grasso, perché lo ha riavuto sano e salvo”. Egli si indignò, e non voleva entrare. Suo padre allora uscì a supplicarlo. Ma egli rispose a suo padre: “Ecco, io ti servo da tanti anni e non ho mai disobbedito a un tuo comando, e tu non mi hai mai dato un capretto per far festa con i miei amici. Ma ora che è tornato questo tuo figlio, il quale ha divorato le tue sostanze con le prostitute, per lui hai ammazzato il vitello grasso”. Gli rispose il padre: “Figlio, tu sei sempre con me e tutto ciò che è mio è tuo; ma bisognava far festa e rallegrarsi, perché questo tuo fratello era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato”» (Lc 15,11-32). 
Se questo figlio maggiore sapesse che questo Padre “senza giustizia ed equità” ha sacrificato il suo Figlio eterno per redimere, sanare, giustificare, rivestire di una dignità nuova tutti i suoi figli schiavi e prigionieri del peccato e della morte, come lo chiamerebbe? Cosa gli direbbe? Come giustificherebbe la sua infinita grettezza? Eppure questo è il cuore del Padre! Lui è capace di sacrificare la sua stessa vita – e il Figlio eterno è la sua vita -  per ridare vita a quanti l’hanno persa perché si sono lasciati ingannare dalla parola artificiale del serpente antico e da tutti coloro che in suo nome ancora oggi e sempre proferiscono parole artificiali che sono solo di morte, perché nessuna vita è in esse. Se conosciamo il cuore del Padre, sappiamo sempre cosa fare per coloro che sono i nostri fratelli. Se il cuore del Padre non lo conosciamo, andremo da loro con la nostra giustizia artificiale e con le nostre leggi di vana e stolta equità. Il cuore del Padre è un abisso eterno di amore. Lui sempre apre, a chi bussa per entrare in esso.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci conoscere il cuore di Dio Padre.

1. Il peccato rende l’uomo senza pelle, senza anima, senza spirito, senza cuore. Il peccato fa di ogni uomo una cancrena di morte per la morte.
1. Il Dio della vita, il Padre celeste, il Creatore dell’uomo, vede la creatura in questo stato miserevole. Vuole nuovamente ridarle la vita.
1. Come gliela dona? Donando alla sua creatura Cristo Gesù come sua pelle, suo spirito, suo cuore, sua anima, suo alito, suo tutto.
1. Se l’uomo si veste di Cristo, egli vive. Se rifiuta Cristo, rimane nella sua cancrena di morte. È Cristo la vita nel tempo e nell’eternità.
1. È Cristo la sola fonte, la sola sorgente della vera vita per ogni uomo. Ma la nostra civiltà cosa ha deciso? Cosa ha scelto e imposto?
1. Ha deciso, scelto, imposto che Cristo debba essere bandito, radiato dalla sua vita, dalle sue decisioni, dalla sua mente, dal suo cuore.
1. Ha deciso semplicemente di essere senza pelle, sena anima, senza spirito, senza cuore. Ha deciso di essere cancrena di morte per la morte.
1. In questa stolta decisione sono responsabili anche molti figli della Chiesa, i quali le hanno insegnato che Cristo è punto di discordia.
1. Le hanno detto che Cristo fa la differenza tra un uomo e un altro uomo, tra chi è essere per la vita e chi è essere per la morte.
1. Hanno detto che è meglio eliminare Cristo e la Chiesa e creare un dio artificiale, un dio elaborato dal pensiero dell’uomo senza pensiero.
1. Questo dio artificiale, frutto del pensiero dell’uomo senza pensiero, lascia tutti nella morte. Siamo tutti uguali, ma nella morte.
1. Abbiamo abolito la vera differenza tra un uomo e un altro uomo. Abbiamo finalmente legalizzato l’uguaglianza nella morte per la morte.
1. Nasce la civiltà dell’aborto, del divorzio, dell’eutanasia, dell’omosessualità, radiazione della differenza del genere maschile e femminile.
1. Nasce la civiltà dell’abolizione della differenza eterna tra benedetti e maledetti. Tutti alla fine saranno accolti nel cielo di Dio.
1. Ci si dimentica però di dire che questo Dio senza differenze eterne è il dio artificiale creato dal pensiero dell’uomo senza pensiero.
1. Se questo Dio ha abolito la differenza eterna, se per il malfattore lui fa festa nel suo regno, perché noi facciamo tutto questo chiasso?
1. Non dicono i più illustri teologi che non esiste l’inferno? Ma se l’inferno è vuoto, non c’è più differenza presso Dio tra bene e male.
1. Ma se il dio artificiale non fa più differenza eterna tra bene e male, perché dobbiamo farla noi sulla terra? Ma noi facciamo differenza?
1. Sono questi i risultati del pensiero dell’uomo senza pensiero, perché ha radiato Cristo, suo pensiero di verità e di vita, sua luce.
1. Vergine Maria, vieni in nostro soccorso. Per la tua pietà, misericordia e compassione, donaci ancora una volta Cristo Signore.
1. Senza di Lui, Madre Santa, diventeremo tutti cancrena di morte per la morte. È Lui il solo pensiero vero che può dare vita al mondo.

1. Per la sua grande misericordia il Signore rivela all’uomo la verità che lo conserva vero uomo, perché lo fa essere sempre dalla sua volontà.
1. Quale fu la prima grande infinita eterna misericordia dopo la creazione dell’uomo ad immagine e a somiglianza di Dio? Il dono della Parola.
1. “Se ne mangi, muori”. Poni molta attenzione a non mangiare dell’albero della conoscenza del bene e del male. “Se ne mangi, muori”.
1. Se il cristiano si rivestisse della misericordia di Dio e dicesse all’uomo i mali che sono fuori della Parola, sarebbe dalla grande pietà.
1. Invece il cristiano, mentendo e ingannando l’uomo, gli dice con falsa testimonianza, grande menzogna, il contrario di ciò che Dio ha detto.
1. E così da missionario di Dio, il cristiano si fa evangelizzatore di Satana. Dice la parola di Satana, ma servendosi del nome del suo Dio.
1. Senza questa fondamentale, essenziale misericordia tutte le altre a nulla servono. Senza la prima si aprono per l’uomo le porte della morte.
1. È questa la misericordia del discepolo di Gesù: dare ad ogni uomo la Parola della vita eterna, perché l’accolga, esca dalla morte, viva.
1. Se la Parola non è data, l’altro rimane nella morte. Non conosce il vero Dio, il vero Cristo, il vero Spirito Santo, la vera via della vita.
1. Al peccato di omissione per non aver annunziato la via della vita spesso si aggiunge l’altro della falsa testimonianza ai danni di Dio.
1. Contro il Dono del Padre, che è Cristo via, verità, vita, la falsa profezia annienta, distrugge Gesù Signore, cancellando il suo Vangelo.
1. Il peccato della falsa testimonianza è gravissimo. Può divenire peccato contro lo Spirito Santo, senza remissione né in vita e né in morte.
1. Oggi è questo peccato di falsa testimonianza che distrugge la Chiesa e la sua missione. Se Cristo non serve all’uomo a che serve la Chiesa?
1. Se la Parola di Gesù è un semplice modo di dire, un vecchio genere letterario, senza verità in essa, a che serve il Vangelo, la Scrittura?
1. Se la Parola di Gesù è cancellata dalla falsa profezia che dice il trionfo della misericordia di Dio su ogni peccato, a che serve la grazia?
1. Se cristiano e non cristiano sono la stessa cosa, senza alcuna distinzione ontologica, a che serve il battesimo, a che serve la cresima?
1. Se alla sera della vita per tutti ci sarà una grande festa nel cielo, a che serve essere giusti, onesti, moralmente corretti in ogni cosa?
1. La falsa profezia toglie ogni vigore al giusto perché perseveri, dona forza al malvagio perché continui nella sua malvagità e cattiveria.
1. Quando la religione viene falsificata è tutta l’umanità che soffre. Oggi molti mali sono causati dalla falsa religione che governa le menti.
1. I responsabili delle religioni devono sapere che va loro ascritto per l’eternità ogni male che il loro silenzio produce e spesso ratifica.
1. Quanti sono responsabili delle religioni devono insegnare ai loro seguaci la netta, esatta distinzione tra bene e male, giusto ed ingiusto.
1. I responsabili delle religioni, se omettono di dire con voce alta e chiara ciò che è bene e ciò che è male, sono complici di ogni morte.
1. Questo principio vale anche per la religione cattolica. I responsabili di essa devono sempre gridare ciò che è verità e falsità secondo Dio.
1. Per ogni pensiero personale introdotto da essi, sono responsabili per l’eternità. Sono complici del male che la loro falsità produce.
1. Oggi è la religione che è corrotta, pervertita. Molto male viene fatto perché si è cancellato Dio e molto perché Dio è stato falsificato.
1. Ogni religione, nessuna esclusa, che giustifica il male morale che genera sempre male fisico, è religione di Satana mai potrà essere di Dio.
1. Ogni religione che dinanzi al male morale che si trasforma sempre in male fisico tace, è complice del male perpetrato dai suoi sudditi.
1. Un tempo ha rovinato il mondo la falsa filosofia, ad essa è subentrata la dispotica ideologia, oggi ultimo stadio è la falsa religione.
1. Vergine Maria, Madre della Luce e della Verità, illumina tutti i tuoi figli perché operino sempre la netta distinzione tra bene e male.
1. Aiuta, Madre Santa, ogni discepolo di Gesù, perché alla divina Parola nulla aggiunga e nulla tolga. Di ogni manomissione è responsabile.
1. Madre della Grazia Divina, sostieni ogni cristiano, perché creda che solo la Parola conservata integra e pura produce salvezza nel mondo.
[bookmark: _Toc452536824]25 Marzo 
Quando si cambia essenza al ministero o alle modalità, non per suo comando, la missione diviene un fallimento.
[bookmark: _Toc452536825]Non temere; d’ora in poi sarai pescatore di uomini
Quando si è chiamati al servizio di Dio, o anche ci si offre, per un ministero che Lui ci affida, sono obbligatorie per noi vivere due verità: essenza e modalità del ministero, ordinato e non, sono sempre dalla sua volontà, mai dalla nostra. Quando si cambia essenza al ministero o alle modalità, per nostra volontà e non per suo comando, la missione diviene un fallimento. Dio mai rende fruttuosa una missione che non è vissuta secondo quanto Lui ha stabilito per noi. Se ci sottraiamo alla sua volontà, ci poniamo fuori della sua grazia e verità. Camminiamo da noi stessi, per noi stessi e non più per Lui. L’obbedienza deve essere dal principio alla fine.
Per questo il Signore dona a tutti i suoi chiamati o a quanti si offrono a Lui, il suo Santo Spirito. Glielo dona perché essi si lascino prendere per mano da Lui e si facciano condurre in modo sempre più perfetto nella volontà del Padre celeste. Chi deve salvare è Il Padre celeste. Chi deve incontrare persone è sempre Lui. A chi deve essere donata la sua verità è Lui che lo decide. Lo Spirito Santo, il solo che conosce la volontà del Padre, ci conduce dove il Padre vuole che noi siamo. Ci suggerisce anche le parole da dire, i segni da compiere, i gesti da produrre. È come se lo Spirito di Dio ci facesse vedere e ascoltare il Padre celeste.
Quando decidiamo da noi cosa fare, dove andare, quale missione svolgere, quali persone incontrare, lo Spirito Santo, vedendosi trascurato, messo da parte, ignorato, non amato, non desiderato, non invocato, si ritira e ci lascia soli. Abbandonati a noi stessi, compiamo solo opere umane, non divine, non di salvezza. Possiamo anche essere lodati ed esaltati dalla gente, ma lodi ed esaltazioni non sono per nulla segno che stiamo operando salvezza. Segno che si lavora per la salvezza è il nostro perenne legame con lo Spirito del Signore, il solo che conosce i pensieri di redenzione e di grazia del Signore e ce li comunica perché noi li realizziamo.
Pietro è andato di sua volontà nel mare. Ha lavorato tutta la notte. È tornato a riva con le rete vuote. Il suo impegno è stato vano. Lui perse una sola notte. Noi spesso perdiamo tutta la vita ad inseguire noi stessi, i nostri pensieri, le nostre vanità, le nostre velleità, il nostro desiderio di gloria umana e terrena. Inseguiamo queste cose perché non camminiamo con lo Spirito di Dio. Quando la nostra mente non è guidata, alimentata, corroborata, ricolmata di divini pensieri e di eterna volontà, essa insegue vane ombre. Vede chimere e corre dietro di esse. È triste presentarsi alla sera della vita dinanzi al Signore con le reti vuote. È triste, molto triste!
Mentre la folla gli faceva ressa attorno per ascoltare la parola di Dio, Gesù, stando presso il lago di Gennèsaret, vide due barche accostate alla sponda. I pescatori erano scesi e lavavano le reti. Salì in una barca, che era di Simone, e lo pregò di scostarsi un poco da terra. Sedette e insegnava alle folle dalla barca. Quando ebbe finito di parlare, disse a Simone: «Prendi il largo e gettate le vostre reti per la pesca». Simone rispose: «Maestro, abbiamo faticato tutta la notte e non abbiamo preso nulla; ma sulla tua parola getterò le reti». Fecero così e presero una quantità enorme di pesci e le loro reti quasi si rompevano. 
Allora fecero cenno ai compagni dell’altra barca, che venissero ad aiutarli. Essi vennero e riempirono tutte e due le barche fino a farle quasi affondare. Al vedere questo, Simon Pietro si gettò alle ginocchia di Gesù, dicendo: «Signore, allontànati da me, perché sono un peccatore». Lo stupore infatti aveva invaso lui e tutti quelli che erano con lui, per la pesca che avevano fatto; così pure Giacomo e Giovanni, figli di Zebedeo, che erano soci di Simone. Gesù disse a Simone: «Non temere; d’ora in poi sarai pescatore di uomini». E, tirate le barche a terra, lasciarono tutto e lo seguirono.
Pietro ascolta la Parola di Gesù, obbedisce al suo comando, ritorna nel mare, getta le reti per la pesca. Esse si riempiono di una quantità enorme di pesci e stanno quasi per rompersi. L’arte e la perizia di Pietro è la stessa. Cosa è cambiato in lui? Prima era da se stesso. Ora è da Cristo Signore. Prima seguiva il suo pensiero. Ora obbedisce a Gesù. Prima era a servizio di se stesso. Ora è a servizio del Figlio di Dio. Nell’obbedienza è il Signore che opera tutto. È Lui che riempie le nostre reti. È Lui che fa fruttificare il nostro lavoro. È Lui che attira a noi ed è Lui che spinge i cuori a lasciarsi parlare da noi. Senza di Lui, siamo alberi secchi, senza frutto.
Oggi non sono i ministri che mancano al mondo e neanche la Chiesa. Chi manca ai ministri e alla Chiesa è il Signore. Vi è una autonomia nella gestione del ministero e delle sue modalità senza lo Spirito Santo. Noi abbiamo abbandonato lo Spirito in nome della nostra scienza e perizia. Lo Spirito del Signore abbandona noi. Poiché solo Lui ci mette in comunione con il Padre, senza di Lui, siamo solo con noi stessi, le nostre modalità, le nostre vie. Dio non può operare attraverso noi e mai nascerà un solo figlio a Lui. Manca la sua presenza fecondatrice nella nostra missione e nelle modalità del suo svolgimento. Lavoriamo per noi e non per Lui.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di piena comunione con lo Spirito.

1. Tu che vorresti credere in Cristo Gesù, mai sei trattenuto dal cristiano che si comporta da nemico della croce di Cristo per gli scandali…
1. Tu che ami già Cristo Gesù, anche se inconsciamente, perché attratto dalla sua bellezza morale, ma hai paura di manifestarlo al mondo…
1. Tu che osteggi l’insegnamento di Cristo Gesù perché lo conosci male, perché malamente te lo presentano coloro che si dicono suoi discepoli….
1. Tu che provi qualcosa per Cristo Gesù, ma non vuoi finire nell’incoerenza, nell’infedeltà e immoralità come molti che già sono cristiani…
1. Tu che senti la mozione della sua grazia, ma sei come Paolo che recalcitra contro il pungolo, per non lasciarsi conquistare da Cristo Gesù… 
1. Tu che non credi, che non vuoi credere, che ti ostini nel rifiutare la sua offerta di vita, per motivi che trovano futili spiegazioni nel tuo cuore...
1. Mettiti ai piedi della sua croce e chiede all’Apostolo Giovanni che ti presti per un attimo i suoi occhi per contemplarlo secondo verità.
1. Vedrai in Colui che è stato trafitto tutta la potenza di amore, verità, speranza, santità che può dare significato eterno alla tua vita.
1. È quel Crocifisso la verità di ogni umana esistenza. Senza quel Crocifisso la vita naufraga di falsità in falsità, di inganno in inganno.
1. È quel Crocifisso la carità che muove ogni cuore perché si ami e amandosi possa amare gli altri. Senza quell’amore non ti ami, non ami.
1. È quel Crocifisso la Luce divina e umana che permette di vederti nella tua più pura essenza. In Lui ti comprenderai. Saprai chi sei.
1. Senza quel Crocifisso ti sfuggiranno i cardini veri della tua esistenza. È Lui il solo cardine sul quale ogni esistenza va incardinata.
1. Quando ti sarai incardinato in Lui, allora inizierai a vedere ogni uomo come Lui, anche il più grande peccatore lo vedrai come lo vede Lui.
1. E Lui come lo vede? Come persona per la quale offrire la sua vita al Padre per la sua salvezza, giustificazione, redenzione eterna.
1. Tutto cambierà di te. Non penserai più con il tuo pensiero, penserai con il suo. Non amerai più con il tuo cuore, amerai con il suo.
1. Non ti relazionerai più con i fratelli secondo i tuoi parametri di giudizio, ma ti servirai dei suoi che sono tutti di amore sino alla fine.
1. Te lo garantisco: quel Crocifisso è il solo che dona vera umanità, perché dona se stesso come cuore e come anima dell’uomo.
1. Se poi chiederai alla Madre sua che ti dia i suoi occhi per vederlo come lo ha visto Lei, allora la tua vita sussulterà di gioia eterna.
1. La Madre di Gesù si vede in Gesù un unico olocausto e un’unica offerta, un unico sacrificio e si offre al Padre in Lui per la salvezza.
1. Tu che ti pensi già uomo, che ti sente più uomo degli altri, guarda quel Crocifisso. Scoprirai che senza di Lui non sei, non vali.
1. Senza di Lui, ti manca la vera umanità. Ti pensi qualcosa, ma poi ti accorgi che non sei. Sei privo del principio eterno del tuo essere.
1. È solo quel Crocifisso il principio eterno di ogni uomo. Solo chi si incardina in Lui diviene una cosa sola con la sua verità eterna.
1. Vergine Maria, Madre del Crocifisso e sua fedelissima discepola, aiuta ogni uomo a guardare Lui con i tuoi. In Lui si vedrà secondo verità.
1. Madre, che ai piedi della Croce sei divenuta con il Crocifisso un solo corpo, sostieni il cammino verso Cristo Crocifisso di ogni uomo.
1. Molti sono oggi i cuori che fumigano e che desiderano essere riaccesi, accendi in essi Madre Santa, un amore vero, puro per Gesù Crocifisso.
1. Il Crocifisso, Madre Vera, ha bisogno di tutti questi lucignoli che fumigano. Prendili tutti e consegnali a Lui. Lui saprà come accenderli.

1. L’unico, il solo vero Redentore dell’uomo non solo mi dice che Lui mi ha redento, mi dice anche che vivo se sono sua perenne redenzione.
1. Lui mi dice: la redenzione è il tuo stare nella mia volontà, tutta consegnata nel mio Vangelo. il mio Vangelo è la tua sola Legge di vita.
1. “Io sarò la tua vita oggi e nell’eternità – dice il solo ed unico Redentore dell’uomo – se vivrai nella mia Parola, secondo la mia Parola”.
1. Io e la mia Parola – dice il solo ed unico vero Redentore – siamo una cosa sola. Mai possiamo essere divisi, separati. Io sono la Parola.
1. Cosa fa sempre l’uomo? Divide il Redentore dalla sia Parola. Vuole il Redentore non vuole la Parola. La Parola rinnega. La Parola abbandona.
1. Ma cosa fa sempre il Redentore? Ricorda all’uomo la sua indivisibilità dalla Parola. Se vuoi me, devi volere la mia Parola, il mio Vangelo.
1. Se non hai la mia Parola non avrai neanche me. Ma se non hai me, non hai neanche la mia redenzione e tutti i frutti che nascono con essa.
1. Qual è la missione dei veri profeti del Redentore? Ricordare all’uomo che il Redentore e la Parola sono una cosa sola non due cose separate.
1. Dire all’uomo che chi vuole il Redentore deve volere la sua Parola. Senza la sua Parola si è senza Redenzione, senza salvezza, senza vita.
1. Dire all’uomo che è la sua Parola, il suo Vangelo il solo principio della verità, della giustizia, della moralità, della fratellanza.
1. Dire all’uomo che senza la sua Parola, ci sono solo non verità, non principi di giustizia, non soluzioni di amore, non regole di vita.
1. Cosa è l’ingiustizia? È l’uscita dall’uomo dalla Parola del Redentore, dal suo Vangelo, il suo rimanere fuori, senza volere entrare in esso.
1. Oggi è proprio questo che sta accadendo: Si vuole Il Redentore, ma senza la sua Parola. Si dice di servire Cristo, ma contro la sua Parola.
1. Si vuole un culto bello, ma nella violazione e nella trasgressione di ogni Parola di Gesù. La liturgia è sublime, il cuore senza la Parola.
1. Noi, moderni idolatri e negatori della Verità della Parola, del Vangelo, come diciamo di credere in Cristo, se rinneghiamo il Vangelo?
1. Se ognuno ha la sua parola, in quale vero Cristo si potrà credere? Senza la Parola si adora un Cristo artificiale, mai Il cristo di Dio.
1. Il disastro che si compie distruggendo la vera Parola di Cristo come unico principio di verità è la cancellazione di ogni vera redenzione.
1. Necessariamente ognuno dovrà credere in un Cristo artificiale. Ogni Cristo senza la sua Parola è artificiale. È un idolo. Siamo idolatri.
1. Solo sulla Parola di Cristo ci si può confrontare per giungere alla fede nell’unico solo vero Dio. Senza la Parola, ogni dio è artificiale.
1. Senza il principio unico, indiscutibile, posto a fondamento di ogni dialogo, non vi è possibilità di giungere alla conoscenza della verità.
1. Ognuno camminerà con le sue verità, ma anche queste sono verità artificiali. Non sono quella divina verità che dona vita e che rende liberi.
1. Vergine Maria, solo tu sei la Madre del vero Cristo di Dio. Chi ascolta te, ascolterà Cristo e farà della sua Parola la sua vita redenta.
1. Chi non ascolta te, chi non ti ama, non ti ha scelto come sua vera Madre, mai potrà né conoscere né amare il suo vero Salvatore, Redentore.
1. Madre Santa, avendo gli uomini rinnegato la Parola del tuo Cristo, non si parlano più, non riescono a parlarsi, neanche si vogliono parlare.
1. Senza la Parola di Gesù, tutte le altre parole sono senza significato, non dicono nulla. Sono urla, non parole. Solo la verità è Parola.
1. Madre della Verità Eterna che in te si è fatta carne, fa’ che anche noi ci facciamo in te Parola e Verità in Cristo Parola e Verità Eterna.
1. Madre Santa, fa’ che ci convinciamo che solo se diveniamo parola nella Parola di Cristo possiamo parlare agli uomini parole di salvezza.
[bookmark: _Toc452536826]26 Marzo 
La missione è sempre in tre che si compie: Padre, Spirito Santo, ministro in Cristo, con Cristo, per Cristo.
[bookmark: _Toc452536827]La buona notizia del regno di Dio anche alle altre città
Il vero umanesimo inizia quando l’uomo è capace di vivere il suo stato anche di malattia, sofferenza, solitudine, sapendo che la persona che è dinanzi a lui deve compiere un bene ancora più grande. E il bene più grande è uno solo: la salvezza delle anime. Un genitore vive di vero umanesimo quando rinuncia al conforto che gli può venire da un figlio, sapendo che se lui consegnerà il Figlio a Dio per una missione di salvezza, il Signore colmerà la sua solitudine e il suo momentaneo sconforto. Nulla gli mancherà, perché Dio prenderà il posto del Figlio nella sua casa e nella sua vita. Per un bene eterno per gli altri si rinuncia ad un bene immediato per noi. Per la salvezza delle anime rinunciano anche alla nostra vita del corpo.
Quale umanesimo vero Gesù deve costruire? Quello effimero, momentaneo di una guarigione fisica, o quello spirituale, eterno, della conversione dei cuore, con il loro ritorno nella più pura conoscenza e realizzazione della Parola del Padre suo? Deve curare i vizi di coloro che ormai abituati alla sua presenza, lo vogliono tutto per sé, ma in modo inutile, vano, senza più frutti, perché essi ormai sanno cosa devono fare, oppure lasciare tutti e dirigersi altrove, perché anche gli altri possano gustare la gioia della conoscenza della Parola che li salva? È questa una scelta di sempre della Chiesa: curare i vizi dei cristiani che hanno trasformato la fede in abitudine e la religione in una veste immodificabile, oppure lasciare i vizi al vizio e portare il lieto annunzio e la grazia dove vi è assoluta carenza? La scelta non è nostra. 
Gesù non sceglie Lui dove andare, cosa fare, dove essere oggi o domani. Lui è sempre dalla volontà del Padre suo. Tempi, modalità, forme del suo ministero sono perennemente ispirate dallo Spirito Santo. Lui si reca di notte presso il Padre, si mette in ascolto. Riceve il comando di cosa fare e anche come farlo. Lui non sceglie cosa fare e come farla. Per Lui sceglie lo Spirito Santo. La vera pastorale e di conseguenza la costruzione del vero umanesimo non è scelta dell’uomo, ma sempre dello Spirito. La missione è sempre in tre che si compie: Padre, Spirito Santo, ministro in Cristo, con Cristo, per Cristo. Il ministro che opera da solo, mai potrà dirsi missionario, mai costruttore di vero umanesimo. Può anche fare cose umane. Ma queste non sono vero umanesimo. È vero umanesimo, se lui fa cose divine. 
Poi scese a Cafàrnao, città della Galilea, e in giorno di sabato insegnava alla gente. Erano stupiti del suo insegnamento perché la sua parola aveva autorità. Nella sinagoga c’era un uomo che era posseduto da un demonio impuro; cominciò a gridare forte: «Basta! Che vuoi da noi, Gesù Nazareno? Sei venuto a rovinarci? Io so chi tu sei: il santo di Dio!». Gesù gli ordinò severamente: «Taci! Esci da lui!». E il demonio lo gettò a terra in mezzo alla gente e uscì da lui, senza fargli alcun male. Tutti furono presi da timore e si dicevano l’un l’altro: «Che parola è mai questa, che comanda con autorità e potenza agli spiriti impuri ed essi se ne vanno?». E la sua fama si diffondeva in ogni luogo della regione circostante.
Uscito dalla sinagoga, entrò nella casa di Simone. La suocera di Simone era in preda a una grande febbre e lo pregarono per lei. Si chinò su di lei, comandò alla febbre e la febbre la lasciò. E subito si alzò in piedi e li serviva. Al calar del sole, tutti quelli che avevano infermi affetti da varie malattie li condussero a lui. Ed egli, imponendo su ciascuno le mani, li guariva. Da molti uscivano anche demòni, gridando: «Tu sei il Figlio di Dio!». Ma egli li minacciava e non li lasciava parlare, perché sapevano che era lui il Cristo. Sul far del giorno uscì e si recò in un luogo deserto. Ma le folle lo cercavano, lo raggiunsero e tentarono di trattenerlo perché non se ne andasse via. Egli però disse loro: «È necessario che io annunci la buona notizia del regno di Dio anche alle altre città; per questo sono stato mandato». E andava predicando nelle sinagoghe della Giudea.
Spesse volte nel Vangelo Gesù dice: “È necessario, devo”. Non è una necessità e un dovere che sono dalla sua volontà. È invece un vero comando del Padre. Il Padre mi chiede questo e questo io devo fare. Il Padre questo vuole e io sono obbligato all’obbedienza al Padre. Il mio è un obbligo di amore eterno. Non si ama se non dalla volontà del Padre. È questa verità che noi oggi abbiamo dimenticato. Pensiamo che amare dal Vangelo basti. Il Vangelo ci dice se amiamo secondo la volontà del Padre, ma mai se amiamo dalla volontà del Padre. Ministero, carisma, grazia, illuminazione, ispirazione, mozione sono dal Padre, dal Padre devono essere sempre. È il Padre che dice cosa fare e a chi farla. È il Padre che dice a Gesù di rimanere in Gerusalemme. È il Padre che gli comanda di fermarsi al pozzo di Giacobbe, in Samaria. È il Padre che vuole che Lui consumi la sua vita sulla croce. È il Padre che fa di Paolo l’apostolo delle Genti. Sempre dal Padre, tutto da Lui. È obbligo del cristiano e di ogni ministro essere dal Padre sempre. Quando si è dalla nostra volontà, il Padre non governare la nostra vita e neanche può realizzare la salvezza che è nel suo cuore. Non può amare per nostra colpa.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci dal Padre sempre.

1. Madre del Crocifisso, del Dio morto al posto nostro, di te il Vangelo tace, non parla, perché tu taci, non parli, sei in un silenzio eterno.
1. Tu non sei la Donna del chiasso, delle molte parole, delle innumerevoli spiegazioni. Tu sei la Donna del silenzio adorante e contemplante.
1. Dinanzi a te vi è tutto il mistero di Dio che prende carne in te. Tu non comprendi, adori meditando nello Spirito Santo che ti fa da luce.
1. Sei nella grotta di Betlemme. I pastori raccontano le divine rivelazioni. Ti ascolti, adori, mediti, fai silenzio per ascoltare lo Spirito.
1. Sei nel tempio di Gerusalemme. Rivolgi una domanda a Gesù. Neanche allora hai compreso. Ma ancora una volta ti immergi nel tuo silenzio.
1. Il tuo silenzio è la casa dello Spirito Santo. In essa sempre ti rifugi, quando vuoi capire il mistero che avvolge tuo figlio Gesù.
1. Gesù è nella tomba. Tutto di te tace, perché tu sei discesa nello spirito, portata dallo Spirito di Dio, dove riposa il corpo del Trafitto.
1. Nello tuo spirito, illuminato dallo Spirito Santo, contempli quel corpo trafitto che ritorna in vita. Anche per te esso è mistero eccelso.
1. Anche dinanzi a questo mistero tu entri nel tuo silenzio, vera casa dello Spirito Santo, e ti immergi nella contemplazione e adori Dio.
1. Il tuo silenzio rispettoso, adorante, contemplante parla più che diecimila volumi scritti sul mistero del Verbo che in te si è fatto carne.
1. Tu, Madre Vera, ci insegni che ogni opera di Dio è eternamente oltre la nostra mente. Un’eternità non è sufficiente per comprenderla.
1. Se il cuore dell’uomo non è immerso nello Spirito Santo, e lo si immerge nel silenzio, la bocca parlerà dal frastuono degli uomini.
1. Ma da questo frastuono, non si parla del vero Cristo di Dio, del vero Crocifisso. Il suo mistero ci sfugge. Parliamo delle nostre cose.
1. Così agendo, rendiamo profano il mistero divino, santissimo, eterno. È questo il peccato cristiano più grande: la profanazione di Cristo.
1. Tu ci insegni, Vergine Sapiente, che senza la costante immersione nello Spirito, si parla male del Signore, si parla con pensieri umani.
1. Dicendo pensieri umani, parole vuote i cuori rimangono vuoti, non si riempiono di Lui. Se Lui non è in noi potrà da noi passare negli altri?
1. Ma se noi non siamo in Lui, potrà Lui essere in noi? Infinite vanità saranno sempre sulla bocca. Vana è la bocca perché vano è il cuore.
1. Vergine Benedetta, prendi il tuo cuore, mettilo nel nostro, portaci con te nella tomba del Crocifisso. Facci assistere al suo trionfo.
1. È la sua vita la fonte della nostra speranza. Ma prima portaci sul Golgota e fa’ che vediamo il Crocifisso con il tuo cuore e i tuoi occhi.
1. Non è facile imitarti, Madre. Tu ami il silenzio, noi il chiasso. Tu abiti nello Spirito, noi nel mondo. Tu sei di Dio, noi di noi stessi.
1. Noi siamo dalle parole vane, Tu dalla verità eterna. Tu vivi nel cuore di Cristo, cuore del Padre, noi in un cuore di dura pietra.
1. Aiuto dei Cristiani, oggi, giorno di silenzio donaci il tuo cuore e i tuoi occhi per vedere e amare il Crocifisso come lo ami e lo vedi tu.
1. Sappi che se ci privi dei tuoi occhi e del tuo cuore, il mondo mai saprà chi è Gesù. Gliene daremo sempre uno falso. Il tuo è il solo vero.

1. La vita dell’uomo si può vivere solo su una via: o la via del bene o la via del male, o la via della giustizia o la via dell’ingiustizia.
1. Gesù ha scelto di vivere solo sulla via del bene, dell’amore, della giustizia, della verità, della più grande misericordia, della pietà.
1. Gesù ha scelto di non conoscere mai il male, mai il compromesso, mai l’ambiguità, mai l’errore, mai il sopruso, mai l’inganno, mai il vizio.
1. Gesù ha fatto della sua vita uno strumento di purissimo amore. È la sua religione. Chi vuole seguirlo, deve imitarlo in questa sua scelta.
1. L’altra religione, non quella di Dio, ma dell’uomo, la religione del vizio, del peccato, dell’ingiustizia, non tollerò la sua scelta.
1. L’altra religione, quella di Satana e non di Dio, mai tollererà la scelta dei seguaci di Cristo e li tenta, li sevizia, perché abbandonino.
1. Gesù dall’altra religione, quella del peccato, del vizio, di Satana, del diavolo, fu messo in Croce e lui cosa fece? Si lasciò inchiodare?
1. Perché si lasciò inchiodare? Per non fare alcun male alle creature del Padre suo. Dio gliele ha affidate per fare solo il bene, non il male.
1. Sulla Croce cosa continua a fare? Solo il bene? Neanche fa loro del male con un lamento presso il Padre suo. Il Padre deve perdonarle.
1. Per le creature del Padre Lui chiede perdono. Ma sempre il suo amore è stato dalla croce della calunnia, della diffamazione, della falsità.
1. Ma sempre Lui, posto sulla croce dall’altra religione, rispondeva con amore, verità, somma giustizia, perfetta carità. Mai conobbe il male.
1. Si capirà che vi è un abisso incolmabile tra la religione di Gesù e le altre religioni, specie con le religioni del terrore e della morte.
1. Noi non siamo della religione di questi dèi che giustificano la morte, le stragi. Questo dio è il dio del diavolo, non è il Dio di Gesù.
1. Il Dio di Gesù è il Dio della misericordia e del perdono nel pentimento e nella conversione della sua creatura che bussa al suo cuore.
1. Il Dio di Cristo Gesù vuole che tutti i seguaci del Figlio suo non facciamo il male neanche con il pensiero, con il lamento, con la parola.
1. Il Dio di Cristo Gesù ha dato il suo Figlio Unigenito per la nostra redenzione eterna. Tanto grande è il suo amore, la sua divina carità.
1. Il Dio di Cristo Gesù è il Santo che chiede a tutti i suoi adoratori che siano santi, cioè che non conoscano il male, mai, ma solo il bene.
1. E la risurrezione a che serve se tutto è dalla croce? Essa è il dono che il Padre dona al Figlio che si è fatto olocausto di redenzione.
1. Ogni salvezza di ogni uomo di tutti i secoli è il dono che il Padre fa al Figlio per questo suo olocausto e sacrificio di redenzione.
1. Il Dio di Gesù Cristo ha associato alla croce del Figlio ogni discepolo. Questi si fa olocausto di amore e il Padre dona anime al Figlio.
1. Vergine Maria, tu sei la prima associata alla croce del Figlio tuo. Fa’ che ogni discepolo diventi con il Figlio tuo, con te una sola croce.
1. Madre della Redenzione, aiutaci perché nessuno di noi cambi religione e dalla religione dall’amore purissimo passi a quella dell’odio.
1. Madre Purissima, dona ad ogni uomo la sapienza perché si convinca che la religione che uccide è solo di Satana, mai del vero Dio.
1. Il vero Dio, nel Figlio suo, ci ha lasciato l’esempio di come si vive nella vera religione. Il suo esempio è la nostra legge eterna.
1. Madre di Gesù, facci veri suoi discepoli, così il mondo vedrà attraverso noi la bellezza della vera religione e si innamori di essa.
[bookmark: _Toc452536828]27 Marzo 
Quando la vita diviene atto di misericordia per Cristo, il Padre la prende e la trasforma in grazia di conversione.
[bookmark: _Toc452536829]Guardatevi bene dal lievito dei farisei, che è l’ipocrisia
La più grande misericordia per un uomo è conservare se stesso nella purissima verità di Cristo Signore. Solo dalla verità si può amare. Dalla falsità non si ama. Mai si potrà amare, perché la falsità, escludendoci dalla sapienza e saggezza, dalla grazia e dal cuore del Padre, ci impedisce di attingere la divina carità dalla quale solamente è possibile amare secondo giustizia, santità, verità, dono della vita al Padre, perché sia sempre Lui ad amare attraverso noi. L’ipocrisia è la falsità ammantata di religiosità. Gesù la paragona al lupo che viene in veste di pecora. La sua natura è di lupo. Le apparenze sono di pecora. Così dicasi per il discepolo del Signore che cade nell’ipocrisia: la sua natura è falsità e menzogna, le sue apparenze sono di verità e di giustizia, ma solo le apparenze. La sua natura è cattiveria e malvagità. Come è finta la sua natura, così sarà finto il suo amore, finte saranno anche la verità e la misericordia.
Un discepolo di Gesù è obbligato a non cadere nella falsità, nell’inganno, nella menzogna, nella cattiveria, nella malvagità dei farisei. Lo esige la sua missione. Lui è chiamato ad essere ministro di Cristo Signore, amministratore del suo cuore, del suo Santo Spirito, di tutta la misericordia e compassione del Padre. L’amministrazione della santità può essere fatta solo dalla santità. Il dono della verità è possibile dalla verità e il Vangelo può essere annunziato solo dal Vangelo. Cristo può essere donato da una intensa comunione con Lui. Poiché la misericordia del ministro di Cristo è il dono di Cristo nel quale è il dono del Padre e dello Spirito Santo, mai dal vizio, dal male, dalla falsità e dalla menzogna della vita Cristo potrà essere donato. La natura buona è esigenza di ministero, di servizio, di vera salvezza. Altrimenti anche se il ministro si dimostra essere misericordioso, la sua è falsa misericordia. 
Intanto si erano radunate migliaia di persone, al punto che si calpestavano a vicenda, e Gesù cominciò a dire anzitutto ai suoi discepoli: «Guardatevi bene dal lievito dei farisei, che è l’ipocrisia. Non c’è nulla di nascosto che non sarà svelato, né di segreto che non sarà conosciuto. Quindi ciò che avrete detto nelle tenebre sarà udito in piena luce, e ciò che avrete detto all’orecchio nelle stanze più interne sarà annunciato dalle terrazze.
Dico a voi, amici miei: non abbiate paura di quelli che uccidono il corpo e dopo questo non possono fare più nulla. Vi mostrerò invece di chi dovete aver paura: temete colui che, dopo aver ucciso, ha il potere di gettare nella Geènna. Sì, ve lo dico, temete costui. Cinque passeri non si vendono forse per due soldi? Eppure nemmeno uno di essi è dimenticato davanti a Dio. Anche i capelli del vostro capo sono tutti contati. Non abbiate paura: valete più di molti passeri!
Io vi dico: chiunque mi riconoscerà davanti agli uomini, anche il Figlio dell’uomo lo riconoscerà davanti agli angeli di Dio; ma chi mi rinnegherà davanti agli uomini, sarà rinnegato davanti agli angeli di Dio. Chiunque parlerà contro il Figlio dell’uomo, gli sarà perdonato; ma a chi bestemmierà lo Spirito Santo, non sarà perdonato. Quando vi porteranno davanti alle sinagoghe, ai magistrati e alle autorità, non preoccupatevi di come o di che cosa discolparvi, o di che cosa dire, perché lo Spirito Santo vi insegnerà in quel momento ciò che bisogna dire» (Lc 12,1-12). 
La misericordia del discepolo di Cristo è dare la sua vita a Cristo per attestare la sua verità. I più grandi operatori di misericordia sono stati i martiri. Essi, versando il loro sangue, hanno reso credibile Cristo dinanzi alle Genti. Gli hanno reso testimonianza. È Lui il solo Signore, il solo Redentore, il suo Dio della loro vita. È il Signore, il Redentore, il Dio vivo e vero. È il Dio che è capace di salvare nella morte e per questo essi non hanno paura di consegnare la loro vita alla morte. Loro si consegnano alla morte e Cristo nuovamente li consegnerà alla vita. Quando la nostra vita diviene un atto di misericordia per Cristo, il Padre prende la nostra vita e la trasforma in grazia di conversione e di salvezza per il mondo intero. Il nostro sacrificio in onore di Cristo diviene per il Padre vero olocausto di salvezza e di redenzione del mondo. 
Questa altissima visione di fede oggi è venuta meno e si pensa che la misericordia consista in qualche opera di bene per gli altri. La vera misericordia è dare la vita a Cristo perché sia Lui a trasformarla in opera di misericordia secondo il suo cuore e non secondo il nostro. Noi possiamo fare tutto per l’uomo, purché non venga dal nostro cuore. Con il battesimo noi ci siamo consegnati a Cristo, nello Spirito Santo, per vivere secondo la volontà del Padre, nello Spirito Santo. È il Padre il Signore della nostra vita. Se è il Padre, di certo non siamo noi. Se non siamo noi, non siamo padroni né del nostro tempo, né delle nostre cose, né dei nostri pensieri e neanche della nostra volontà. Se siamo dal Padre, dobbiamo essere sempre dall’ispirazione e mozione dello Spirito del Padre. Il cristiano è l’uomo perennemente dalla trascendenza, mai dall’immanenza. È dalla trascendenza se è sempre e in ogni cosa dalla volontà di Dio. La sua misericordia è vera se è il frutto della sua obbedienza al Padre.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci sempre dalla volontà del Padre. 

1. La speranza cristiana è differente, diversa da ogni altra speranza. Ogni altra speranza fonda se stessa su un desiderio, un’aspirazione.
1. La speranza cristiana è invece intimamente connessa con la fede e con la carità. Le virtù teologali sono tre e sono anche indivisibili.
1. Una non esiste senza l’altra. Fede, speranza e carità devono essere pensate come una sola virtù teologale. Sono tre, ma agiscono in unità.
1. Con la fede si crede che solo la Parola di Gesù è di vita eterna, dona e crea vita eterna. La si accoglie come la sola Parola di vita.
1. Con la carità si ama con il cuore di Cristo, secondo la Parola che Lui ci ha donato. Amore, cuore di Cristo, Parola sono una cosa sola.
1. Con la speranza si attende, poiché Dio lo ha promesso, che ogni Parola di Dio, vissuta da noi con il cuore di Cristo, produca il suo frutto.
1. Cosa è allora la speranza cristiana? È il frutto che la Parola di Cristo, vissuta con il suo cuore, produce in noi e per noi nella storia.
1. Appare subito evidente che se la Parola da noi non viene vissuta con il cuore di Cristo, mai per noi può produrre speranza nella storia.
1. La Parola di Gesù è il vero albero della speranza. Essa però deve essere piantata in noi e alimentata con il cuore di Cristo perché produca.
1. Distaccandoci noi dalla Parola e dal cuore di Cristo, possiamo solo coltivare speranze futili, inutili, vane. Sono speranze non garantite.
1. L’uomo mai potrà garantire la sua parola. Essa non è di vita eterna. Solo la Parola di Cristo Signore è di vita eterna e genera vita eterna.
1. La risurrezione gloriosa di Cristo Signore è il frutto della Parola. Lui ha vissuto tutta la Parola del Padre con il cuore del Padre.
1. La Parola è stata da Lui vissuta fin sulla croce, sino alla fine. Avendola vissuta con il cuore del Padre, essa ha prodotto la risurrezione.
1. Non è la croce l’albero della speranza. È la Parola di Gesù vissuta fin sulla croce, sino alla fine. Senza Parola vissuta nessuna speranza.
1. Con la fede credo la Parola, la faccio mia legge di vita. Con la carità la amo e la trasformo in mia vita. Con la speranza attendo i frutti.
1. Un cuore senza fede nella Parola è anche un cuore senza carità e senza speranza. Manca l’albero dell’amore e della speranza che è la Parola.
1. Vergine Maria, tu sei il modello perfetto di come si vive di fede, speranza, carità. Tu ti sei consegnata interamente alla Parola.
1. La Parola Eterna, il Figlio Unigenito del Padre, in te si è fatto carne e tu lo hai donato al mondo come suo Redentore e salvatore.
1. Hai obbedito al Padre e tu lo hai anche offerto a Lui come olocausto di redenzione, mentre Lui consumava se stesso trafitto dai chiodi.
1. Da questo tuo e suo sacrificio, da questa tua e sua obbedienza, è nata la vera speranza per l’umanità: il dono dello Spirito Santo.
1. È lo Spirito che deve convertire i cuori alla Parola. È lui che deve darci il cuore di Cristo per amare la Parola come Lui l’ha amata.
1. È lo Spirito che deve darci la forza di amare sino alla fine, sino alla consumazione di noi stessi, perché lo Spirito venga dato ai cuori.
1. Madre che sei tutta fede, speranza, carità, aiutaci a divenire come te. Vogliamo essere alberi di vera speranza per il mondo.
1. Liberaci, Madre Santa, dalla nostra stoltezza che ci fa costruttori di speranze vane, perché privi della Parola di Gesù in noi.

1. Il Padre ha racchiuso il mistero della nostra vita in Gesù. Gesù si potrà conoscere in un solo modo. Tutti gli altri modi sono strumentali.
1. Tutti gli altri modi potranno e dovranno aiutarci ad immergerci in Gesù. Fuori di Cristo, non in Lui, il mistero della vita non si conosce.
1. Strumento è la conoscenza della Scrittura, della teologia, dell’agiografia. Strumento è ogni altra attività di pensiero. Il mistero è oltre.
1. Il mistero si conosce divenendo, per opera dello Spirito Santo una cosa sola con Cristo. Immersi in Cristo conosciamo Cristo, ci conosciamo.
1. È evidente che questa immersione in Cristo non avviene una volta per sempre. Ogni giorno ci si deve lasciare immerge dallo Spirito Santo.
1. Perché lo Spirito ci immerga in Cristo, abbiamo bisogno di un aiuto potente: della Vergine Maria. È in Lei che lo Spirito ci deve immergere.
1. È in Lei che è immerso Cristo Gesù nel quale lo Spirito Santo deve immergerci. In Lei iniziamo a conoscere Cristo, cominciamo a conoscerci.
1. La Vergine Maria non è elemento secondario, superficiale. Lei è necessaria, vitale, indispensabile nel processo della nostra conoscenza.
1. Lei è la Madre nel cui seno mistico, vera fucina di fuoco incandescente, per opera dello Spirito, si compie la nostra immersione in Cristo.
1. Senza di Lei, senza il suo seno mistico, Cristo diviene persona lontana e distante da noi, senza alcuna possibilità di immersione in Lui.
1. Per questa profondissima verità, chi è senza la Vergine Maria è senza Cristo Gesù, è privo della sua vera conoscenza. Mai si conoscerà.
1. Ma senza il possesso della nostra vera conoscenza, la vita viene consumata in cose effimere, superficiali. Manca la scienza dell’eternità.
1. Questa scienza è nel cuore di Cristo. Il cuore di Cristo è nel seno misto della Madre. Lo Spirito ci immerge in esso. Da esso ci conosciamo.
1. Nessun Santo è mistico seno. Solo la Vergine Maria è la Madre nella quale veniamo generati nel cuore di Cristo. I Santi ci conducono a Lei.
1. Vergine Maria, aiuta quanti sono fuori dal tuo cuore perché entrino con immediatezza. Altrimenti mancheranno della scienza dell’eternità.
1. Fa’, Madre Santa, che quanti già sono nel tuo cuore, sempre più rinnovino questa loro immersione, amando te di purissimo e verissimo amore.
1. Tu lo sai, Madre nostra! Il mondo non ti ama, ti disprezza, ti ignora. Pensa di poter vivere senza di te. Senza di te è nella morte.
1. Madre che sempre ami, tu sei ben oltre il nostro peccato contro di te e sempre ti riveli piena di amore. Ci chiedi la nostra conversione.
1. Fa’ che nessun uomo resti sordo al tuo grido, al tuo invito, al tuo desiderio materno di salvezza. Non ti stancare mai di chiamarci ancora.
1. Come un giorno hai chiamato me, chiama ogni altro uomo. È nel tuo cuore la salvezza del mondo, perché è in esso che si trova Cristo Gesù.
1. Madre Piena di Grazia, inonda i cuori con la luce con la quale Dio ti ha rivestita. Saranno attratti da essa. Per te entreranno nella Vita.
1. Madre che sai ascoltare ogni preghiera, ascolta il grido dell’umanità priva di salvezza. Presentalo per la tua maternità a Gesù tuo figlio.
1. Gesù lo ascolterà. Come alle nozze di Cana, il vino della sua grazia allieterà molti cuori. Grazie, Madre, per la tua materna intercessione.
[bookmark: _Toc452536830]28 Marzo 
Tutti i mali del mondo sono ascrivibile all’arbitrio, al porsi sopra la legge, alle licenze contro la verità.
[bookmark: _Toc452536831]Così rispondi al sommo sacerdote?
Vi è la legge e vi è l’arbitrio, la norma da osservare e il porsi al di sopra di essa, lo statuto e le licenze che ognuno si prende. Tutti i mali del mondo sono ascrivibile all’arbitrio, al porsi sopra la legge, alle licenze contro la verità, la carità, la giustizia, la misericordia di cui ognuno si riveste. Gesù è interrogato dal sommo sacerdote. Dona una risposta garbata, santa, soprattutto vera. Il sommo sacerdote sa che la parola dell’accusato non ha nessun valore di prova della sua innocenza. Innocenza e colpevolezza dovevano essere attestate almeno da due testimoni concordi. Per questa ragione, per motivi strettamente legali, Lui dice che si devono interrogare quanti hanno ascoltato il suo insegnamento, essendo stato sempre pubblico, nelle sinagoghe, nel tempio, nelle piazze, in mezzo alla gente. A questa risposta una guardia lo schiaffeggia, dicendogli: “Così rispondi al sommo sacerdote?”. Gesù con tono pacato, ma anche fermo, deciso, gli chiede di dimostrargli dove Lui ha mancato: “Se ho parlato male, hai l’obbligo di dimostrare dov’è il male secondo la legge. Se ho parlato bene, tu non hai alcun diritto di percuotermi. Ma neanche se ho parlato male, ne hai il diritto. La pena non spetta alla guardia, ma al giudice”. Quanto la guardia compie è ciò che avviene ogni giorno nel nostro quotidiano.
Riflettiamo per un attimo non su ciò che avviene nella società civile, ma unicamente in quella religiosa, che si fonda sulla fede nella Parola del Signore. Quando un ministro di Cristo o anche un suo discepolo si erge a signore della verità, della morale, della giustizia, del diritto, della stessa Parola, del dogma, della sana dottrina, del suo stesso ministero o del suo essere cristiano, è in questo istante che il male si diffonde. Si giunge alla falsificazione della verità. Si arriva a negare i diritti fondamentali della persona che sono il rispetto, l’accoglienza, la stima, l’illuminazione. Si giunge a smarrire la nostra realtà di servi degli altri per divenire padroni. Padroni di Dio, della sua grazia, della sua verità, dei suoi sacramenti, della stessa giustizia che amministriamo secondo il nostro cuore e non secondo il cuore di Cristo Gesù e la volontà dello Spirito Sato. Ogni ministro è sotto la Parola, mai sopra. La Parola si amministra dalle virtù, non dai vizi. La grazia si dona dalla volontà di Dio e dal cuore del Padre, mai dal nostro. Se questa procedura non viene vissuta, condanniamo l’uomo a vivere secondo la nostra morale, che sovente è immorale e non secondo la morale di Dio. Così pure lo escludiamo o lo accogliamo nella grazia, non secondo i principi di Dio, ma secondo i nostri. Siamo noi gli arbitri di Dio. 
Intanto Simon Pietro seguiva Gesù insieme a un altro discepolo. Questo discepolo era conosciuto dal sommo sacerdote ed entrò con Gesù nel cortile del sommo sacerdote. Pietro invece si fermò fuori, vicino alla porta. Allora quell’altro discepolo, noto al sommo sacerdote, tornò fuori, parlò alla portinaia e fece entrare Pietro. E la giovane portinaia disse a Pietro: «Non sei anche tu uno dei discepoli di quest’uomo?». Egli rispose: «Non lo sono». Intanto i servi e le guardie avevano acceso un fuoco, perché faceva freddo, e si scaldavano; anche Pietro stava con loro e si scaldava. Il sommo sacerdote, dunque, interrogò Gesù riguardo ai suoi discepoli e al suo insegnamento. Gesù gli rispose: «Io ho parlato al mondo apertamente; ho sempre insegnato nella sinagoga e nel tempio, dove tutti i Giudei si riuniscono, e non ho mai detto nulla di nascosto. Perché interroghi me? Interroga quelli che hanno udito ciò che ho detto loro; ecco, essi sanno che cosa ho detto». Appena detto questo, una delle guardie presenti diede uno schiaffo a Gesù, dicendo: «Così rispondi al sommo sacerdote?». Gli rispose Gesù: «Se ho parlato male, dimostrami dov’è il male. Ma se ho parlato bene, perché mi percuoti?». Allora Anna lo mandò, con le mani legate, a Caifa, il sommo sacerdote. Intanto Simon Pietro stava lì a scaldarsi. Gli dissero: «Non sei anche tu uno dei suoi discepoli?». Egli lo negò e disse: «Non lo sono». Ma uno dei servi del sommo sacerdote, parente di quello a cui Pietro aveva tagliato l’orecchio, disse: «Non ti ho forse visto con lui nel giardino?». Pietro negò di nuovo, e subito un gallo cantò (Gv 18,15-27). 
Ma può un uomo essere arbitro di Dio? Può un ministero porsi sopra Dio? Eppure questo avviene, è avvenuto, avverrà. Oggi ogni forma di violenza ma anche di irenismo non è forse attestazione che l’uomo si è fatto arbitro di Dio, della sua Parola, del suo Vangelo? Non è forse lui che stabilisce ciò che è giusto e ciò che è ingiusto? Non è forse lui che dichiara Cristo non più necessario per la salvezza, dal momento che il solo Dio unico per tutti è già salvezza? A nessun ministro è stato conferito questo potere. Nessuno nella Chiesa è sopra la verità. Tutti siamo suoi servi e ci è chiesto di servirla con assoluta fedeltà e obbedienza immediata. Quando invece ci si fa arbitri della verità, chi subisce le prime conseguenze è Cristo, che viene “amministrato” fuori da ogni riferimento alla sua Parola, data al nostro spirito dalla Sapienza e Intelligenza eterna dello Spirito Santo. Quando ci si pone sopra Dio, non si è più ministri di salvezza, ma di perdizione. Non si serve più la luce, ma le tenebre. Non si lavora per il bene dell’uomo, ma per il suo male. Si manca dell’umiltà necessaria per essere sempre sotto Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ricolmateci della santa umiltà.

1. Il Vangelo di Gesù è la sola luce vera che risplende nelle tenebre fitte di questo mondo. La salvezza di ogni uomo è in questa luce divina.
1. La storia attesta con infallibile certezza di verità che non vi sono altre luci. Il Vangelo è luce più splendente del sole e delle stelle.
1. Tutte le altre che si dicono luci, sono simili a dei lucignoli che fumigano. Manifestano lontanamente qualcosa della luce, ma non sono luce.
1. Quando il Vangelo divine luce potente che brilla nelle tenebre? Quando il cristiano gli dona la sua carne come si dona l’olio alla lampada.
1. Per il Vangelo il discepolo di Gesù è come l’olio per la lucerna. Senza olio la lucerna non brilla, non illumina, non dirada le tenebre.
1. Così è per il Vangelo. Se il discepolo di Gesù non sacrifica la vita ad esso, non gliela offre tutta, esso rimane luce spenta, non illumina.
1. Il discepolo di Gesù e il Vangelo devono essere una cosa sola. Se sono due cose, il Vangelo non illumina e il cristiano non è cristiano.
1. Gesù e la Parola sono una cosa sola. Gesù e il Padre sono una cosa sola. Parola è Cristiano, Cristo e discepolo devono essere una cosa sola.
1. Vergine Maria, Tu hai dato il corpo alla Parola eterna ed Essa in te si è fatta carne, è divenuta Parola che ha illuminato ogni tenebra.
1. Fa’ che anche noi, Madre di Dio, diamo il nostro corpo alla Parola come olio di verità e carità. Con esso il Vangelo illuminerà il mondo.

1. Oggi molti vengono proclamati profeti. Si tratta di profezia a gusto d’uomo. Non c’è vera profezia se non si conosce la gravità del peccato.
1. Vera profezia è dire la realtà presente e futura come la vede il Signore. Il profeta ha occhi di Dio. Avendo occhi di Dio, ha anche la Parola.
1. Chi non ha occhi di Dio mai potrà avere la Parola di Dio. Parla ma dal suo cuore, dai suoi sentimenti, dalla sua volontà, dai suoi desideri.
1. Essere profeti della misericordia di Dio secondo Dio ed essere profeti della misericordia di Dio secondo l’uomo, vi è un abisso eterno.
1. Il profeta del Dio vivente è luce che splende nelle tenebre, verità che illumina nella falsità, giustizia che brilla nelle ingiustizie.
1. Tenebre, falsità, ingiustizie non sono anonime. Sono particolari, personali. Al profeta è data da Dio la conoscenza delle persone.
1. Il profeta, quando Dio lo vuole, conosce ogni persona. Dio gli dona questa scienza perché Lui possa parlare in pienezza di verità e di luce.
1. Gesù di ogni uomo sa cosa vi è nel cuore. Lui conosce le tenebre personali. Questa scienza dona Dio, quando Lui vuole, ai suoi profeti.
1. Questa scienza viene però usata con la sapienza, l’intelligenza e la prudenza dello Spirito di Dio che agisce ed opera in ciascun profeta.
1. Chi non possiede la conoscenza del peccato del mondo, mai potrà dirsi vero profeta del Signore. Gli manca la conoscenza del male.
1. Oggi molti ministri della Parola, anche se proclamati profeti, non lo sono. Banalizzano il male. Non lo conoscono e neanche lo illuminano.
1. Chi banalizza il male attesta di non possedere la luce di verità che viene dallo Spirito. Senza la luce di Dio l’uomo dice luce le tenebre.
1. Per la salvezza del mondo oggi basterebbe una cosa sola: che quanti si dicono ministri di Dio dicessero bene il bene e male il male.
1. Basterebbe che il ministro facesse la distinzione tra la sua volontà e la volontà di Dio, tra la verità divina e la sua falsità.
1. Basterebbe che l’omicidio venisse chiamato omicidio, la strage condannata perché strage, cosa contraria alla volontà di Dio, di ogni Dio.
1. Finché la falsa profezia giustificherà omicidi, stragi, abomini, nefandezze, ogni altro male, allora per il mondo non vi sarà salvezza.
1. La falsa profezia è lo stile del mondo contemporaneo. Ognuno si è fatto un suo Dio e in suo nome fa tutto ciò che il suo cuore brama.
1. Maria Santa, Regina dei profeti convinci i tuoi figli che il mondo non ha bisogno di altro: solo che essi siano veri profeti di Cristo Gesù.
1. Chi è il vero profeta di Cristo Gesù? È colui che si attiene ad una semplice regola: questo Gesù lo ha detto, questo non lo ha detto.
1. Il vero profeta di Cristo Gesù è chi ascoltando mille, diecimila falsi profeti, dice: Gesù non pensa così, non dice così, non ha fatto così.
1. Madre vera, ottieni per tutti i tuoi figli la fortezza nella professione della verità di Gesù. È la sola via per la salvezza dell’uomo.
1. Non occorre altro, Madre Santa. È sufficiente che i tuoi dicano semplicemente ciò che Gesù ha detto e non dicano ciò che non ha detto.
[bookmark: _Toc452536832]29 Marzo 
Il Signore non vuole discepoli di Gesù sempliciotti, privi di senno che pensano che nel mondo non vi sia il male.
[bookmark: _Toc452536833]Consegnare la loro forza e il loro potere alla bestia
La Scrittura rivela delle verità che da sole sono sufficienti a darci la comprensione di molti eventi che avvengono nella nostra storia. Oggi essa ci dice che vi sono uomini con un solo intento: “Consegnare la loro forza e il loro potere alla bestia. Essi combatteranno contro l’Agnello, ma l’Agnello li vincerà, perché è il Signore dei signori e il Re dei re; quelli che stanno con lui sono i chiamati, gli eletti e i fedeli”. Consegnare forza e potere alla bestia è lasciarsi governare dalla sua falsità, dalla sua menzogna. Combattere contro l’Agnello è voler distruggere la fonte stessa della grazia e della verità, nelle quali solamente vi è salvezza. In questi momenti tristi della storia l’uomo si consacra alla diffusione del male e alla distruzione del bene, all’affermazione della falsità e alla cancellazione della verità. La storia conferma che questo è sempre avvenuto e sempre avverrà, perché la Parola del Signore rimane stabile in eterno.
E uno dei sette angeli, che hanno le sette coppe, venne e parlò con me: «Vieni, ti mostrerò la condanna della grande prostituta, che siede presso le grandi acque. Con lei si sono prostituiti i re della terra, e gli abitanti della terra si sono inebriati del vino della sua prostituzione». L’angelo mi trasportò in spirito nel deserto. Là vidi una donna seduta sopra una bestia scarlatta, che era coperta di nomi blasfemi, aveva sette teste e dieci corna. La donna era vestita di porpora e di scarlatto, adorna d’oro, di pietre preziose e di perle; teneva in mano una coppa d’oro, colma degli orrori e delle immondezze della sua prostituzione. Sulla sua fronte stava scritto un nome misterioso: «Babilonia la grande, la madre delle prostitute e degli orrori della terra».
E vidi quella donna, ubriaca del sangue dei santi e del sangue dei martiri di Gesù. Al vederla, fui preso da grande stupore. Ma l’angelo mi disse: «Perché ti meravigli? Io ti spiegherò il mistero della donna e della bestia che la porta, quella che ha sette teste e dieci corna. La bestia che hai visto era, ma non è più; salirà dall’abisso, ma per andare verso la rovina. E gli abitanti della terra il cui nome non è scritto nel libro della vita fino dalla fondazione del mondo, stupiranno al vedere che la bestia era, e non è più; ma riapparirà. Qui è necessaria una mente saggia. Le sette teste sono i sette monti sui quali è seduta la donna. E i re sono sette: i primi cinque sono caduti; uno è ancora in vita, l’altro non è ancora venuto e, quando sarà venuto, dovrà rimanere per poco. La bestia, che era e non è più, è l’ottavo re e anche uno dei sette, ma va verso la rovina. Le dieci corna che hai visto sono dieci re, i quali non hanno ancora ricevuto un regno, ma riceveranno potere regale per un’ora soltanto, insieme con la bestia. Questi hanno un unico intento: consegnare la loro forza e il loro potere alla bestia. Essi combatteranno contro l’Agnello, ma l’Agnello li vincerà, perché è il Signore dei signori e il Re dei re; quelli che stanno con lui sono i chiamati, gli eletti e i fedeli».
E l’angelo mi disse: «Le acque che hai visto, presso le quali siede la prostituta, simboleggiano popoli, moltitudini, nazioni e lingue. Le dieci corna che hai visto e la bestia odieranno la prostituta, la spoglieranno e la lasceranno nuda, ne mangeranno le carni e la bruceranno col fuoco. Dio infatti ha messo loro in cuore di realizzare il suo disegno e di accordarsi per affidare il loro regno alla bestia, finché si compiano le parole di Dio. La donna che hai visto simboleggia la città grande, che regna sui re della terra» (Ap 17,1-18). 
Il Signore non vuole dei discepoli di Gesù sempliciotti, “candidi”, privi di senno e di intelligenza, che pensano che nel mondo non vi sia il male, la malvagità, la cattiveria, il peccato contro lo Spirito Santo, la consacrazione a Satana. Il mondo è sotto il potere del Maligno. Non perché esso abbia il potere. Dio a lui non ha dato nessun potere. È l’uomo che gli dona su di lui ogni potere. È l’uomo gli consegna la sua forza e il suo missione, tutta la sua vita, divenendo uno strumento di morte nelle sue mani. Gesù quando mandò i suoi nel mondo, lo disse con somma chiarezza: “Ecco, io vi mando come pecore in mezzo ai lupi. Siate semplici come le colombe e prudenti come i serpenti”. Gesù conosce il mondo perché Lui è nello Spirito Santo. Quando un cristiano parla del mondo in modo errato, è segno che lui non è nello Spirito del Signore. Non vede il mondo con gli occhi di Dio, lo vede con gli occhi di Satana e lo dipinge santo, innocente.
Personalmente conosco la potenza distruttrice e annientatrice di Satana che si è manifestata e si manifesta con violenza inaudita attraverso persone che hanno consegnato la loro forza e il loro potere a Satana. Queste persone combattono la verità di Cristo e di Dio per distruggerla, annientarla. Di notte e di giorno, come i farisei, studiamo come poter intervenire efficacemente, usando le armi della calunnia, della falsa testimonianza, dell'anonimato, dell’uso anche di persone ingenue, ma consacrate al loro servizio, credendo di rendere gloria a Dio, prestandosi al loro gioco di morte e distruzione della verità eterna. Quando non si vede questa potenza di distruzione e di combattimento contro la verità conosciuta, allora è segno che non si guarda con gli occhi dello Spirito Santo, ma con quelli di Satana. Ed è proprio di Satana accecare gli occhi dell’intelligenza e della sapienza, perché il suo buio infernale sia visto e offerto come luce.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci occhi celesti per vedere Cristo.
1. I veri profeti sono sempre voce presso Dio per chiedere a Lui che abbia compassione del suo popolo. Loro sono impetrazione di perdono.
1. Il vero profeta è voce di Dio presso il popolo e voce del popolo presso Dio. Presso il popolo è voce di verità. Presso Dio è voce di pietà.
1. Una voce non può stare senza l’altra. L’ unità delle due voce trova compimento perfetto in Gesù. Lui è non solo voce, è infinitamente altro.
1. Gesù presso il popolo è luce eterna del Padre. Presso il Padre non è solo preghiera, è anche vittima di espiazione per i peccati del popolo.
1. L’unità delle voci deve essere di tutto il corpo di Cristo. La Chiesa deve essere voce di verità per il mondo, luce di Cristo sulla terra.
1. Il corpo deve essere vittima di espiazione per i peccati. Ogni membro deve offrire il proprio sangue a Dio per la redenzione dell’umanità.
1. Quando questa duplice missione non viene vissuta nella Chiesa, la salvezza del mondo non si compie. La luce rimane senza alcun frutto.
1. Manca alla salvezza l’elemento di forza e di sostegno che è l’offerta del sangue al Padre, in Cristo, per la conversione del mondo.
1. La Chiesa non è mandata nel mondo per dire il Vangelo. È anche inviata per offrire la sua vita, il suo sangue, come Cristo, per la salvezza.
1. Senza effusione di sangue non c’è redenzione. Con Tertulliano: Plures efficimur, quotiens metimur a vobis: semen est sanguis Christianorum (Più numerosi diventiamo, ogni volta che da voi siamo mietuti: è semenza il sangue dei Cristiani).
1. Quando questa fede viene a mancare, il cristiano non è più vero profeta del Signore dell’uomo presso Dio: non offre a Lui la sua vita.
1. Cristo e il cristiano devono essere una sola vita, una sola voce, una sola intercessione, una sola Parola, un solo sacrificio, un solo dono.
1. Madre Santa Tu sei la Regina del Martiri. Tu hai unito sul Golgota il tuo sacrificio al sacrificio del Figlio tuo per la nostra redenzione.
1. Vieni in nostro soccorso, Madre nostra. Ravviva la nostra fede, riaccendi la nostra missione, rafforzaci nel nostro ministero di cristiani.
1. Abbiamo bisogno del tuo aiuto e del tuo conforto, Madre celeste. Prendici per mano e facci diventare con Cristo una sola redenzione.

1. La legge è data da Dio per un solo fine: tracciare la via della verità sulla quale l’uomo dovrà camminare per essere e rimanere vero uomo.
1. Dio questo vuole dall’uomo: che sia uomo, viva da vero uomo, abbandoni ogni forma non umana di essere uomo, ogni modalità disumana.
1. Non è uomo chi uccide, chi fa strage, chi non usa il suo corpo per il bene, chi si abbandona al vizio, chi si consegna al male.
1. Perché l’uomo ritorni ad essere l’uomo che Dio ha creato, il Signore si è impegnato e si impegna con tutto il suo mistero trinitario.
1. Perché sia uomo gli viene dato tutto l’amore del Padre, tutta la grazia di Cristo Gesù, tutta la comunione dello Spirito Santo.
1. Se l’uomo non diventerà uomo sulla terra, se quaggiù vivrà da non uomo, non uomo sarà nell’eternità. L’inferno sigilla la sua non umanità.
1. Poiché Dio ama l’uomo e lo vuole vero uomo, lo vuole quell’uomo da Lui creato, sempre interviene perché l’uomo si lascia fare uomo da Lui.
1. Chi decide di rimanere non uomo, chi sceglie di vivere di disumanità, da questa scelta sarà consumato. Non umanità, disumanità creano morte.
1. Dio vede – è questo il suo giudizio - chi si lascia fare vero uomo con la grazia di Gesù che muore in croce e lo aiuta con tutto se stesso.
1. Ma vede anche chi non vuole lasciarsi fare vero uomo e si ostina a rimanere nella sua non umanità, disumanità. Per costui nulla potrà fare.
1. Lo potrà trapiantare, passare sotto il torchio, macinare nel frantoio perché diventi vero uomo. Mai gli potrà imporre di divenire vero uomo.
1. Non volendo divenire vero uomo, continuerà le sue opere disumane, abominevoli, esecrabili, diaboliche, infernali. Ha scelto la non umanità.
1. Questa verità l‘uomo oggi non la vuole comprendere. Si ostina nel rimanere nella sua disumanità, ma vuole accostarsi al suo Dio da non uomo.
1. Dio mai potrà ratificare la nostra malvagia e crudele disumanità. È disonestà pura giustificare nel suo nome ogni misfatto e nefandezza.
1. Contro questo principio falso Dio sempre ha lottato, ma sempre nulla ha potuto dinanzi alla diabolica volontà dell’uomo di restare non uomo.
1. È questo il giudizio di Dio: vedere chi si lascia fare vero uomo e chi si rifiuta. Vedere chi si abbandona al suo amore e chi si ostina.
1. Chi si lascia fare vero uomo lo aiuta perché giunga alla perfezione della sua umanità. Domani lo accoglierà nelle sue dimore eterne.
1. Per chi non vuole lasciarsi fare vero uomo Dio metterà ogni impegno per aiutarlo ancora, finché non avrà superato il limite del non ritorno.
1. Quando il limite del male viene superato, vi sarà solo una porta da attraversare: quella che conduce alla morte eterna, alla perdizione.
1. Cosa è l’inferno? Il sigillo eterno sulla volontà dell’uomo di non volersi lasciare fare vero uomo dal suo Creatore, Signore, Redentore.
1. Maria Santa, liberaci da ogni nostra ostinazione che sempre ci spinge a rifiutare la luce, la verità, la grazia che ci fanno veri uomini.
1. Non permette, Madre Piena di Grazia, che superiamo il limite del male. Non vi sarebbe più per noi alcuna salvezza, redenzione, vita eterna.
1. Madre di Dio, attira con la tua bellezza celeste ogni cuore a te. Conducilo alle sorgenti della vera vita, che è il cuore di Cristo Gesù.
1. È questo oggi il peccato dell’uomo: la sua diabolica e infernale ostinazione nel volersi fare non uomo, distruggendosi anche nella natura.
1. Madre di pietà, non permettere che ciò avvenga. La tua intercessione è così grande da inondare oggi e sempre la terra di grazia di salvezza.
1. Grazie, Madre, per il tuo amore. Per esso i cuori si rinnovano in Cristo per opera dello Spirito lasciandosi fare dal Padre veri uomini.
[bookmark: _Toc452536834]30 Marzo 
La misericordia di Dio è il suo amore eterno per l’uomo che mai viene meno, si esaurisce, smette di amare l’uomo.
[bookmark: _Toc452536835]Rendi conto della tua amministrazione
È verità eterna: di ogni attimo, minuto, ora, giorno, settimana, mese, anno, di tutta la vita che il Signore ci ha dato, dobbiamo domani rendere a Lui conto. Di ogni dono conferito al nostro corpo, alla nostra anima al nostro spirito, dobbiamo rendere a Lui conto. Per ogni carisma, talento, grazia ricevuti dobbiamo rendere conto. Di ogni azione, decisione, desiderio, dobbiamo rendere conto. Tutto ciò che siamo e che abbiamo, lo siamo e lo abbiamo ricevuto per manifestare la stupenda divina carità, il suo amore, la sua misericordia e compassione. La nostra vita deve essere tutta a servizio della sua gloria. Nulla per noi, tutto per Lui. Noi diamo sulla terra ogni gloria a Lui, Lui darà nell’eternità ogni gloria a noi. Noi viviamo tutta la vita per Lui, Lui vivrà tutta la sua vita per noi. Gloria per gloria, vita per vita, dono per dono. Tutto però deve essere regolato dalla sua Parola, mai dalla nostra volontà, mai dai nostri pensieri.
Oggi purtroppo si sta costruendo la religione senza più riferimento alla Parola del Signore. Di certo è cosa stupenda, meravigliosa, divina servirsi della parola “Misericordia” per leggere tutta l’opera di Dio, a condizione però che questa parola – Misericordia – sia quella che è contenuta nel suo cuore e non l’altra contenuta nel nostro. Qual è allora la parola “Misericordia” che è contenuta nel cuore di Dio? La misericordia di Dio è il suo amore eterno per l’uomo che mai viene meno, mai si esaurisce, mai si impoverisce, mai si arrende, mai smette di amare l’uomo. Dire che la giustizia di Dio è la sua misericordia è teologicamente perfetto, a condizione che si aggiunga che la giustizia di Dio esige, per donare tutta la misericordia all’uomo, la sua conversione, il suo pentimento, il suo ritorno nella Parola. La Misericordia di Dio è il frutto della giustizia di Dio, ma anche l’inferno è il frutto della giustizia di Dio.
Cosa è allora la misericordia del Signore? È la ricchezza di tutto il suo amore che abbraccia il figlio che torna tra le sue braccia, nella sua casa. È quella festa che si fa nel cielo per ogni peccatore che si converte. È quel perdono che sempre il Padre dona a chi umilmente chiede scusa per i suoi molti peccati. Gesù dice che tutti i peccati contro il Figlio dell’uomo sono perdonati dal Padre celeste. Sono quei peccati per i quali si può chiedere scusa a Dio. Non sono perdonati i peccati contro lo Spirito Santo, cioè tutti quei peccati che attestano la superbia dell’uomo di non volersi pentire, umiliare, chiedere perdono, assieme agli altri peccati che sono la distruzione della grazia e della fonte o sorgente di essa: impugnare la verità conosciuta, invidia della grazia altrui, ostinazione nei peccati, presunzione di salvarsi senza merito, impenitenza finale, disperazione della salute. Questi peccati escludono dalla misericordia.
Diceva anche ai discepoli: «Un uomo ricco aveva un amministratore, e questi fu accusato dinanzi a lui di sperperare i suoi averi. Lo chiamò e gli disse: “Che cosa sento dire di te? Rendi conto della tua amministrazione, perché non potrai più amministrare”. L’amministratore disse tra sé: “Che cosa farò, ora che il mio padrone mi toglie l’amministrazione? Zappare, non ne ho la forza; mendicare, mi vergogno. So io che cosa farò perché, quando sarò stato allontanato dall’amministrazione, ci sia qualcuno che mi accolga in casa sua”. Chiamò uno per uno i debitori del suo padrone e disse al primo: “Tu quanto devi al mio padrone?”. Quello rispose: “Cento barili d’olio”. Gli disse: “Prendi la tua ricevuta, siediti subito e scrivi cinquanta”. Poi disse a un altro: “Tu quanto devi?”. Rispose: “Cento misure di grano”. Gli disse: “Prendi la tua ricevuta e scrivi ottanta”. Il padrone lodò quell’amministratore disonesto, perché aveva agito con scaltrezza. I figli di questo mondo, infatti, verso i loro pari sono più scaltri dei figli della luce. Ebbene, io vi dico: fatevi degli amici con la ricchezza disonesta, perché, quando questa verrà a mancare, essi vi accolgano nelle dimore eterne. Chi è fedele in cose di poco conto, è fedele anche in cose importanti; e chi è disonesto in cose di poco conto, è disonesto anche in cose importanti. Se dunque non siete stati fedeli nella ricchezza disonesta, chi vi affiderà quella vera? E se non siete stati fedeli nella ricchezza altrui, chi vi darà la vostra? (Lc 16,1-12). 
Ogni esclusione non avviene perché Dio esclude. Ma perché l’uomo si esclude. Del rifiuto della grazia domani si deve rendere conto a Dio. Non solo del rifiuto, ma anche dello sciupio di essa, della non perfetta fruttificazione, dei ritardi nella sua maturazione e sviluppo. Questo perché è la grazia di Dio in noi la sorgente sulla terra della misericordia del Signore. Un presbitero che non sviluppa tutta la potenza della grazia, della verità, di ogni altro dono dello Spirito, mai potrà essere vero strumento della misericordia di Dio, non converte nessun cuore al Signore, lo priva della sua vera salvezza. Dio non può essere misericordioso, perché il suo presbitero non è stato suo vero strumento. Anche di questo domani si dovrà rendere conto a Dio. Se invece noi pensiamo che la misericordia discenda su ognuno direttamente dal Cielo, allora possiamo fare ciò che vogliamo. Come noi nulla possiamo fare senza Do, così anche Dio nulla fa senza di noi. È il corpo di Cristo che è la Chiesa il sacramento della sua salvezza. La misericordia di Dio è la pienezza della salvezza che Lui vuole dare ad ogni uomo. Ha però bisogno della Chiesa.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vero sacramento di salvezza. 

1. Chi vuole portare luce nei pensieri vani degli uomini, sempre deve iniziare dalla correzione delle parole. Un solo pensiero rovina il mondo.
1. Il pensiero muove l’azione. Se non si interviene sui pensieri ed essi non vengono modificati, la vita sarà sempre vissuta in modo errato.
1. Un pensiero che crea generale delusione, scoraggiamento, non speranza e abbatte la vera fede in Dio, è falsa profezia e devasta un popolo.
1. La falsa profezia è la parola dell’uomo. La vera profezia è la Parola di Dio. Il non credente, chi ha perso la fede vi sarà sempre tra noi.
1. Vivendo quest’uomo tra noi, tra noi sempre vivrà la falsa profezia. Ogni parola dell’uomo senza Dio è falsa profezia, fallace vaticinio.
1. I falsi profeti hanno sempre accompagnato la vita del popolo di Dio. È impossibile dividere, separare gli uomini credenti dai non credenti.
1. Diviene così impossibile separare i falsi profeti dai veri. Dov’è l’uomo sempre vi sarà la vera e la falsa profezia. È la natura delle cose.
1. Il vero guaio è quando il vero profeta diviene falso profeta. Guaio per il mondo è il cristiano che diviene falso profeta, falsa parola.
1. Quando un popolo di veri profeti posto nel mondo per rivelare la verità di Dio diviene un popolo di falsi profeti è allora il vero disastro.
1. Oggi il vero disastro non sono i falsi profeti e quanti dicono che l’uomo sarà vero uomo quando rinuncerà alla sua stessa natura di uomo.
1. Disastro sono i veri profeti che lasciandosi abbindolare dai falsi, rinnegano la Parola di Dio e divengono a loro volta falsi profeti.
1. È il vero profeta, divenuto falso profeta, il vero guaio per il mondo. Non sono le tenebre. Le tenebre ci sono state e ci saranno sempre.
1. Vero guaio è il sole che si trasforma in tenebre, in buio. Oggi è il buio e la falsa profezia dei cristiani il vero guaio per il mondo.
1. È come se il mondo fosse senza sole. Alle tenebre manca il contrasto della luce. Esse sono fitte perché la luce del cristiano si è spenta.
1. Conservare i figli della Chiesa nella vera profezia è il lavoro dei lavori, l’opera delle opere. Sempre la falsità conquista i loro cuori.
1. A nulla serve una chiesa missionaria, se poi si fanno figli della perdizione, perché la Chiesa all’interno di essa vive di falsa profezia.
1. Gesù non vuole che nella sua Chiesa questo avvenga. Lui ha sempre denunciato la falsa profezia che si annida nella religione vera.
1. Vergine Maria, tu che sei nella tua vita Pensiero purissimo del Padre, sua Luce potente, sua Verità perfetta, vieni in nostri soccorso.
1. Libera, Madre Santa, ogni tuo figlio dalla falsa profezia. Rendici tutti luce splendente della divina verità e del pensiero di Dio.
1. Non è la rovina del mondo la falsa profezia del mondo. La rovina del mondo è la falsa profezia della Chiesa. Essa è la luce delle Genti.
1. Le Genti sono nelle tenebre, nella falsa profezia, nella falsa verità e falsa scienza. Solo la Chiesa, Madre Santa, è Luce di Dio nel mondo.
1. Non permettere, Madre, che la luce della Chiesa diventi tenebra nei suoi figli. La loro tenebra oscurerà il mondo e lo poterà in perdizione.

1. Ogni responsabile di religione è obbligato a gridare ai suoi seguaci che il sangue versato dell’uomo è voce che urla a Dio dal suolo.
1. Il responsabile deve dire che l’uccisione volontaria di innocenti è crimine orrendo contro Dio. È peccato che esclude dal Paradiso.
1. Se il responsabile tace, fa silenzio, è lui responsabile in toto dinanzi a Dio di ogni sangue sparso a causa della sua omissione.
1. Vergine Maria, aiuta i tuoi figli perché mai si macchiano di un crimine così vile e orrendo. Aiutali perché mai cadano nell’omissione.
1. Fa’, o Madre che tutti comprendiamo che l’omissione è armare la mano degli omicidi. È peccato ancora più grande dello stesso atto materiale.
1. Aiutaci, Madre Santa, perché mai cadiamo in questa tristissima colpa, che apre per noi le porte dell’inferno e chiude quelle del Paradiso.
[bookmark: _Toc452536836]31 Marzo 
La Parola di Dio, usata secondo la verità di Dio, è la forza della Chiesa. Usata secondo Satana è la sua debolezza.
[bookmark: _Toc452536837]Il diavolo si allontanò da lui fino al momento fissato
Satana non ha un potere assoluto sull’uomo, a meno che non sia l’uomo a cedergli mente, cuore, volontà, desideri, anima, spirito, corpo. Il possesso che Satana fa dell’uomo è lento e graduale. Più gli si dona e più lui si prende. Eva gli diede solo ascolto. Dall’ascolto subito si prese il pensiero. Dopo ancora la volontà. Con il peccato, la conquistò interamente e ne fece un suo strumento di tentazione e di peccato. La Scrittura lo dice con molta chiarezza: Eva come sua prima opera si mise a dialogare con il Serpente. Cadde nella sua trappola. Si consegnò alla sua parola. Subito andò e tentò Adamo, facendolo cadere nella trappola del male. Fu la morte per l’intera umanità. Si nascosero da Dio. Si allontanarono da Lui. Per il suo amore eterno, Dio non li ha abbandonati. Li ha cercati. Ha iniziato con essi un nuovo cammino. Questa volta dalla morte verso la vita. È un cammino lungo, molto lungo. Esso mai avrà fine.
Viene Gesù, vero Nuovo Adamo. Satana subito, sfruttando un momento di bisogno, si appresta a tentarlo. La differenza con Eva è grande: Lui non dialoga con il diavolo. Gli risponde in un istante, dicendo qual è la volontà di Dio sull’uomo: totale dipendenza dalla sua Parola. Satana, astuto, vero diavolo e figlio di se stesso, pensa di poter ingannare Gesù con la stessa Parola di Dio, citandola in modo parziale, fuori del contesto. Anche in questa tentazione Gesù non cade. Lui conosce tutta la Parola del Padre, secondo ciò che essa realmente dice. Ciò che Satana non ha potuto con Cristo, lo può ogni giorno con i figli della Chiesa. Quasi tutti sono caduti, cadono, cadranno nella sua tentazione, a causa della Parola di Dio, usata, su suo suggerimento e con la sua perizia e astuzia, in modo parziale, ereticale, settoriale. La Parola di Dio ha distrutto e distrugge la Chiesa. Essa che è la sua forza è anche la sua debolezza. 
Satana non è riuscito a vincere Cristo con la Parola di Dio. Però ha usato la Parola di Dio, insegnata da lui in modo parziale, settoriale, ereticale, a scribi, farisei, sommi sacerdoti, sadducei, perché Cristo fosse condannato a morte e inchiodato sul legno della Croce. Che forse oggi Satana non si serve del nome di Dio e della sua Parola per creare ogni genere di disordine, separazione, divisione tra gli uomini. Tutte le eresie, gli scismi, le sette non sono nati e non nascono dalla Parola del Signore insegnata da Satana agli uomini? Questa tentazione si può vincere in un solo modo: con l’umiltà. Sottoponendosi sempre e comunque ai pastori della Chiesa. Anche se loro dovessero sbagliare, errare, si accetta la loro decisione. Gesù non accettò la decisione del sommo sacerdote, sapendo che era in errore? Non accettò l’altra decisione, quella di Pilato, sapendo che era ingiusta e iniqua?
Gesù, pieno di Spirito Santo, si allontanò dal Giordano ed era guidato dallo Spirito nel deserto, per quaranta giorni, tentato dal diavolo. Non mangiò nulla in quei giorni, ma quando furono terminati, ebbe fame. Allora il diavolo gli disse: «Se tu sei Figlio di Dio, di’ a questa pietra che diventi pane». Gesù gli rispose: «Sta scritto: Non di solo pane vivrà l’uomo». Il diavolo lo condusse in alto, gli mostrò in un istante tutti i regni della terra e gli disse: «Ti darò tutto questo potere e la loro gloria, perché a me è stata data e io la do a chi voglio. Perciò, se ti prostrerai in adorazione dinanzi a me, tutto sarà tuo». Gesù gli rispose: «Sta scritto: Il Signore, Dio tuo, adorerai: a lui solo renderai culto». Lo condusse a Gerusalemme, lo pose sul punto più alto del tempio e gli disse: «Se tu sei Figlio di Dio, gèttati giù di qui; sta scritto infatti: Ai suoi angeli darà ordini a tuo riguardo affinché essi ti custodiscano; e anche: Essi ti porteranno sulle loro mani perché il tuo piede non inciampi in una pietra». Gesù gli rispose: «È stato detto: Non metterai alla prova il Signore Dio tuo». Dopo aver esaurito ogni tentazione, il diavolo si allontanò da lui fino al momento fissato (Lc 4,1-13). 
Satana lo si vince solo con l’umiltà. Gesù si sottomette, pur essendo Figlio di Dio, ad ogni Parola del Padre. Vince la tentazione diretta del diavolo. Rimane però la tentazione indiretta: quella che gli viene dagli uomini, ammaestrati da Satana. Consegna ad essi il suo corpo per essere crocifisso, per non consegnare il suo spirito al diavolo con la ribellione a quanti il Padre suo aveva posto sopra di Lui nel governo del suo corpo. Oggi Satana domina il mondo. Esso è tutto nelle sue mani. Ha fatto credere ad ognuno che sia lui la fonte della verità, della giustizia, della luce. Così facendo ha messo gli uomini gli uni contro gli altri. Questo lo ha potuto fare perché l’uomo ha deciso di sottrarsi a Dio. Mancando di questa umiltà primaria, madre di ogni altra umiltà, Satana lo può governare come meglio crede. Lo può orientare dove vuole. Può suggerirgli ciò che desidera, sempre per la sua distruzione e la sua morte, mai per la sua vita, perché lui è datore di morte, solo morte. In questo sfacelo non c’è più possibilità di salvezza? La salvezza riappare sulla terra quando anche un solo uomo si riveste di umiltà, si pone sotto il governo del Signore, secondo la sua Parola e dalla Parola vissuta respinge ogni tentazione del serpente antico. È dal regno di Dio che si sconfigge il regno di Satana. Nel regno di Dio si entra se si accoglie la Parola di Dio e su di essa, senza dialogare con Satana, si costruisce la vita.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vero regno di Dio nella Parola. 

1. Un giorno mi è stato chiesto: perché a tuo giudizio quella cattolica è la sola religione vera? Le altre religioni non sono anch’esse vere?
1. La risposta fu immediata: la religione cattolica è la sola vera religione perché l’amore in essa è perfetto. Nulla si può aggiungere. Mai.
1. Prendiamo tutti i mediatori dell’Antico Testamento. Ognuno che viene dopo aggiunge perfezione a colui che è prima. Tutti sono imperfetti.
1. Viene Cristo Gesù sia come Parola che come vita, sia come morte che risurrezione: è la perfezione piena, assoluta, perfetta. Nulla manca.
1. Se si mettessero tutti i sapienti di questo mondo e volessero costruire una religione migliore, superiore, più perfetta non potrebbero.
1. Anche se ne costruissero una uguale, dovrebbero sigillarla con la loro morte e la loro risurrezione. Potrebbero morire, ma non risorgere.
1. Poiché la religione deve insegnare all’uomo l’amore puro, perfetto, divino, nessuna religione conosce quest’amore. Non sa cosa sia.
1. Anche se lo conoscesse, non potrebbe far sì che l’uomo lo viva. La sua natura è odio e non amore, vizio e non virtù, animale non spirituale.
1. Solo Cristo, per opera del suo Santo Spirito, cambia la natura e la rende capace di amare. Neanche il Padre ha potuto condurre al vero amore.
1. Il cristiano non è uno che dice leggi vere da osservare. È l’uomo nuovo creato in Cristo dallo Spirito Santo per vivere da vero uomo nuovo.
1. La religione cattolica è la sola religione vera sulla terra, perché essa con la grazia trasforma la natura umana e con la verità la guida.
1. Nella Chiesa cattolica sono intatte verità e grazia. Le altre confessioni si sono distaccate dal principio dell’unità di grazia e verità.
1. Il Vangelo da solo non è principio di salvezza. La salvezza la fa la Chiesa che crea l’uomo nuovo e lo nutre di grazia e verità.
1. È l’uomo nuovo, creato e alimentato dalla Chiesa con azione costante, che fa nuove le cose, perché le fa secondo Dio, la sua volontà.
1. Vergine Maria, Donna fatta tutta nuova da Dio, senza neanche passare dalla vecchia natura di Adamo, donaci la verità della Chiesa.
1. Aiuta, Madre Santa, ogni discepolo di Gesù perché mostri la bellezza della sua fede, della sua speranza, della sua carità ad ogni uomo.
1. Madre di Dio, molti criticano la Chiesa e non vengono alla fede. Fa’ che i loro occhi vedano solo la divina ed umana bellezza di Gesù.
1. Fa’, o Maria, che nessuno nella Chiesa dia scandalo. Tutti fa’ che diventino vera immagine del Crocifisso che si immola per la salvezza.

1. Parlare del vero Dio senza conoscerlo è presunzione, stoltezza, superbia. Anche gli Angeli hanno timore di parlare di Lui, pur vedendolo.
1. Il suo mistero è alto, profondo, divino, eterno, infinito. Non basta una e neanche diecimila eternità per poter gustare la sua bellezza.
1. Giustamente un antico saggio rispondeva così ad una domanda: “Se io vi sapessi dire che cosa è Dio, o Dio non sarebbe Dio, o io sarei Dio”.
1. Il Salmo cosi canta: Grande è il Signore e degno di ogni lode; senza fine è la sua grandezza. Una generazione narra all’altra le tue opere….
1. Annuncia le tue imprese. Il glorioso splendore della tua maestà e le tue meraviglie voglio meditare. Parlino della tua terribile potenza:
1. Anch’io voglio raccontare la tua grandezza. Diffondano il ricordo della tua bontà immensa, acclamino la tua giustizia.
1. Misericordioso e pietoso è il Signore, lento all’ira e grande nell’amore. Buono è il Signore verso tutti….
1. La sua tenerezza si espande su tutte le creature. Ti lodino, Signore, tutte le tue opere e ti benedicano i tuoi fedeli (Sal 145 (144)3-10).
1. Perché un Dio così buono e grande nell’amore è presentato come il Dio di terrore? Perché non si parla di Lui dal cuore di Cristo Gesù.
1. Gesù: “Dio ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio Unigenito, perché chiunque creda in Lui non muoia, ma abbia la vita nel suo nome.
1. Ma se Dio è così buono, perché l’inferno eterno? Perché l’inferno al di là delle immagini, ha un solo significa, una sola verità.
1. È la scelta che l’uomo fa di se stesso, della sua autonomia. È la non scelta di Dio, il rifiuto. È la volontà di non abitare nella sua casa.
1. Tutto può fare Dio per l’uomo. È morto in croce per l’uomo. Non può però costringere l’uomo ad amarlo. Non può privare l’uomo della volontà.
1. Se l’uomo non sceglie Dio in vita, non potrà sceglierlo per l’eternità. Poiché vita dell’uomo è Dio. Senza Dio, rimane nella morte eterna.
1. Come si sceglie Dio? Scegliendo di vivere secondo la sua Parola di amore, verità, giustizia, perdono, compassione, pietà verso tutti.
1. Scegliendo di vivere nella sua Parola, il Signore si dona all’uomo come vita eterna. Ma queste cose si comprendono solo nello Spirito Santo.
1. Vergine Maria, Donna scelta da Dio, Donna che hai scelto Dio! Aiuta ogni uomo a scegliere Dio. La sua vita diviene vera all’istante.
1. Madre Santa, attira ogni uomo a Cristo Gesù, perché solo nella sua Parola è la vera vita, perché solo in essa Dio si dona come vita eterna.
1. Madre di Dio, aiuta quanti non conoscono il vero Dio e pensano male di Lui, perché comprendano che il vero Dio non è il loro pensiero.
1. Dona ogni grazia, Madre, ai missionari del vero Dio perché parlino sempre di Lui dal cuore di Cristo Gesù. Solo in quel cuore è il vero Dio.




[bookmark: _Toc452536838]Aprile 2016

[bookmark: _Toc452536839]1 Aprile 
Il vero umanesimo inizia quando l’uomo comincia a guardare verso l’alto, verso Dio, verso Cristo, il Crocifisso.
[bookmark: _Toc452536840]Signore, allontànati da me, perché sono un peccatore
Non c’è vero umanesimo, mai ce ne potrà essere, finché l’uomo non vede se stesso dinanzi al suo Dio e Signore. Isaia si reca nel tempio a pregare. Vede il Signore. Grida la sua miseria spirituale. Vede il suo niente. Si sente un misero peccatore. Dio è luce. Lui è non luce.
Nell’anno in cui morì il re Ozia, io vidi il Signore seduto su un trono alto ed elevato; i lembi del suo manto riempivano il tempio. Sopra di lui stavano dei serafini; ognuno aveva sei ali: con due si copriva la faccia, con due si copriva i piedi e con due volava. Proclamavano l’uno all’altro, dicendo: «Santo, santo, santo il Signore degli eserciti! Tutta la terra è piena della sua gloria». Vibravano gli stipiti delle porte al risuonare di quella voce, mentre il tempio si riempiva di fumo. E dissi: «Ohimè! Io sono perduto, perché un uomo dalle labbra impure io sono e in mezzo a un popolo dalle labbra impure io abito; eppure i miei occhi hanno visto il re, il Signore degli eserciti». Allora uno dei serafini volò verso di me; teneva in mano un carbone ardente che aveva preso con le molle dall’altare. Egli mi toccò la bocca e disse: «Ecco, questo ha toccato le tue labbra, perciò è scomparsa la tua colpa e il tuo peccato è espiato». Poi io udii la voce del Signore che diceva: «Chi manderò e chi andrà per noi?». E io risposi: «Eccomi, manda me!» (Is 6,1-8). 
Due uomini salgono al tempo. Uno non si pone dinanzi a Dio. Guardandosi da se stesso, si vede giusto, perfetto, mentre sta peccando, offendendo la carità, la misericordia, l’amore. L’altro invece vede Dio nella sua coscienza, si sente un peccatore, chiede umilmente perdono.
Disse ancora questa parabola per alcuni che avevano l’intima presunzione di essere giusti e disprezzavano gli altri: «Due uomini salirono al tempio a pregare: uno era fariseo e l’altro pubblicano. Il fariseo, stando in piedi, pregava così tra sé: “O Dio, ti ringrazio perché non sono come gli altri uomini, ladri, ingiusti, adùlteri, e neppure come questo pubblicano. Digiuno due volte alla settimana e pago le decime di tutto quello che possiedo”. Il pubblicano invece, fermatosi a distanza, non osava nemmeno alzare gli occhi al cielo, ma si batteva il petto dicendo: “O Dio, abbi pietà di me peccatore”. Io vi dico: questi, a differenza dell’altro, tornò a casa sua giustificato, perché chiunque si esalta sarà umiliato, chi invece si umilia sarà esaltato» (Lc 18,9-14). 
Anche Pietro vede Cristo nella sua potenza di Parola creatrice di una pesca abbondantissima. Vede il suo niente, la sua pochezza. Lui è uomo. Cristo è oltre l’uomo. Si sente un nulla, un misero peccato. Chiede a Gesù che si allontani da Lui. Gesù è la luce. Lui non è la luce. Gesù è la santità e lui il peccato. Gesù è al di là del finito. Pietro è il finito umano. Pietro non è e basta.
Mentre la folla gli faceva ressa attorno per ascoltare la parola di Dio, Gesù, stando presso il lago di Gennèsaret, vide due barche accostate alla sponda. I pescatori erano scesi e lavavano le reti. Salì in una barca, che era di Simone, e lo pregò di scostarsi un poco da terra. Sedette e insegnava alle folle dalla barca. Quando ebbe finito di parlare, disse a Simone: «Prendi il largo e gettate le vostre reti per la pesca». Simone rispose: «Maestro, abbiamo faticato tutta la notte e non abbiamo preso nulla; ma sulla tua parola getterò le reti». Fecero così e presero una quantità enorme di pesci e le loro reti quasi si rompevano. Allora fecero cenno ai compagni dell’altra barca, che venissero ad aiutarli. Essi vennero e riempirono tutte e due le barche fino a farle quasi affondare. Al vedere questo, Simon Pietro si gettò alle ginocchia di Gesù, dicendo: «Signore, allontànati da me, perché sono un peccatore». Lo stupore infatti aveva invaso lui e tutti quelli che erano con lui, per la pesca che avevano fatto; così pure Giacomo e Giovanni, figli di Zebedeo, che erano soci di Simone. Gesù disse a Simone: «Non temere; d’ora in poi sarai pescatore di uomini». E, tirate le barche a terra, lasciarono tutto e lo seguirono (Lc 5,1-11). 
Ma Gesù per questo è venuto: per “farsi” Dio, ricchezza, potenza, onnipotenza, grandezza in ogni uomo. Lui è venuto per vivere ciò che Lui è nell’eternità in ogni uomo che lo accoglie. Ed è questo il vero umanesimo: lasciare che Cristo, tutto Cristo, possa vivere in noi, con noi, per noi. Cristo ha deciso di manifestare tutta la sua onnipotenza divina in chi a lui si affida e si consegna. Per questo chiede a Pietro di lasciarsi fare da Lui. Non lo farà pescatore di pesci, ma di uomini. È questa l’antropologia nuova che Gesù è venuto a creare sulla nostra terra.
Finché l’uomo guarda se stesso o gli altri uomini, mai vi potrà essere vero umanesimo. Così come esso si è fatto, l’uomo è un sacco di peccato, un canestro di frutta guasta. Nulla potrà mai fare né per sé e né per gli altri. Ogni giorno il mondo ci sorprende con le sue richieste di peccato che vuole elevare a leggi di amore, verità, giustizia, santità. È un mondo che si confronta con se stesso. Si vede giusto negli orrendi peccati, nelle nefandezze, nella grande immoralità. Il vero umanesimo inizia quando l’uomo comincia a guardare verso l’alto, verso Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, orientate il nostro sguardo verso Dio.

1. Il vero profeta è responsabile della morte di quanti periscono per non aver lui riferito ciò che Dio aveva comandato di profetizzare loro.
1. Se solo per un peccato di omissione il vero profeta si carica sulle spalle ogni morte, cosa avverrà del falso profeta e di ogni ingannatore?
1. Il falso profeta è molto più responsabile. Il suo peccato non è di omissione, ma scientifico, studiato, architettato, voluto attivamente.
1. Il falso profeta non pecca solo contro l’uomo. Offende Dio direttamente. Si serve del suo nome santo per attestare falsità e menzogna.
1. Il suo è un triplice peccato: uccide spiritualmente e fisicamente gli uomini, trasgredisce il secondo e l’ottavo comandamento della Legge.
1. Oggi la falsa profezia non solo offende gravissimamente gli uomini, distrugge in modo irreparabile la natura in nome di falsità e menzogne.
1. Si deve sempre meditare, riflettere, pensare, pregare prima di pronunciare una sola parola. Una sola parola può rovinare mondo e uomini.
1. Satana una sola parola disse ad Eva. Portò la morte nell’umanità. Ha rovinato tempo ed eternità. Per essa l’inferno si riempie di anime.
1. Nessuno può parlare in nome della natura. L’uomo non è signore di essa né padrone, ma fedele custode secondo la volontà del suo Creatore.
1. La storia smentisce i falsi profeti. Il benessere profetizzato non si realizza. Essa però non può abolire i frutti della loro falsità.
1. La storia annunciata dai falsi profeti produce solo rovina, devastazione, desolazione, morte, tristezza eterna, distruzione della natura.
1. Quando la storia si compie, perché viene il giorno del compimento, è troppo tardi per tornare indietro. I frutti prodotti vanno mangiati.
1. Anche l’inferno, frutto della falsa profezia di Satana e degli uomini, manifesta per l’eternità qual è il vero frutto che essa produce.
1. Chi ascolta la falsa profezia e la segue, nell’inferno si rimane per l’eternità, nella morte spirituale per tutta la durata della storia.
1. Il veleno della falsa profezia uccide. I suoi frutti sono ingenti devastazioni psichiche, spirituali, morali, familiari, sociale, politiche.
1. Quando il cimitero sarà pieno, allora ci si accorgerà che la falsità produce solo morte. Ma quei frutti resteranno. Molti ancora seguiranno.
1. Il Signore non ha creato l’uomo e lo ha lasciato in balia dell’uomo, del prepotente, del furbo, del falso, dell’ingannatore, del violento.
1. Il Signore che ha creato l’uomo è lo stesso che si prende cura di lui e vigila su di esso, perché raggiunga il fine per cui è stato creato.
1. Chiunque, per qualsiasi via e modalità, impedisce con la parola o le azioni che l’uomo raggiunga il fine, sarà responsabile in eterno.
1. L’uomo, nessun uomo, è dell’uomo. L’uomo resta in eterno proprietà di Dio, del suo Creatore. Chi deturpa la sua opera, dovrà rendere conto.
1. Neanche la creazione è dell’uomo. Essa è di Dio. Chiunque dona alla creazione un’altra finalità non stabilita da Dio, dovrà rendergli conto.
1. Vergine Maria, fa’ che ogni uomo sia vero interprete della Parola di Dio. La vita dell’umanità e della creazione è nella sua Parola.
1. Convinci ogni uomo, Madre Santa, che la sua parola non è di vita, ma di morte. Se essa non è di Dio, distrugge il buon creato di Dio.
1. Oggi è un vero disastro, Madre di Dio. In nome di Dio, con falsità inaudita, nominandolo invano, si compie e si giustifica ogni misfatto.

1. È nella natura dell’uomo ferito dal peccato credere alle menzogne. Non crede alla verità. Si consegna volentieri a menzogne e a falsità.
1. È come se Eva avesse trasmesso il germe della falsità ad ogni cuore, ogni mente e spirito. È germe che viene attratto solo dalla falsità.
1. È come se Eva avesse inventato e somministrato in ogni cuore, ogni mente, ogni spirito un anticorpo che aggredisce e distrugge la verità.
1. L’uomo tende verso la falsità. La falsità abbraccia e diffonde. Alla falsità crede. Dalla falsità viene ammaliato. Per la falsità lavora.
1. La storia dell’umanità mostra nelle epoche che l’uomo è creatore, inventore, perfezionatore della falsità. Passa da una falsità all’altra.
1. La storia mostra anche che l’uomo è stato e sarà sempre distruttore della verità, un nemico di essa, un oppositore spietato, senza scrupoli.
1. Quando la verità, per grazia di Dio, prende un cuore, il difensore della falsità si accanisce contro la persona di verità fino ad ucciderla.
1. Oggi la falsità ha strumenti potentissimi per la sua diffusione e conquista dei cuori. Nulla essa si risparmia, tutti vuole a suo servizio.
1. Il germe della falsità non conosce anticorpi. Essa oggi riesce a trasformare anche gli anticorpi in suoi diffusori e propagandisti.
1. Essa è riuscita a conquistare teologi, esegeti, moralisti, ministri della Parola. Non c’è cristiano che non sia portatore di questo germe.
1. È questa la sua potenza. Riesce a trasformare in falsità teologia, filosofia, economica, politica, scienza e ogni attività dello spirito.
1. Un solo modo esiste per contrastare questa universale falsità: aggrapparsi al Vangelo, facendolo divenire unica e sola regola di vita.
1. È il Vangelo il solo anticorpo che può distruggere la falsità in un cuore. Nessun altro libro ha questo potere. Esso stesso è già inquinato.
1. Non vi è religione che non sia a rischio di inquinamento. La falsità sa come insinuarsi nelle menti dei suoi adepti, anche dei più rigidi.
1. Essa nulla può contro il Vangelo che diviene vita di un cuore, una mente, un corpo. Il Vangelo fatto nostra vita è antidoto efficacissimo.
1. Vergine Maria, tu alla falsità ha schiacciato la testa. Nulla ha potuto contro di te. Tu ti sei data interamente alla Verità Eterna.
1. Facci una cosa sola con te, Madre Santa, così che noi possiamo schiacciare la testa alla falsità che sempre viene alla conquista del cuore.
1. Facci Vangelo vivente, Madre della Parola Divina Incarnata. Così saremo immuni da questo germe di morte che consuma e divora l’umanità.
1. Tu ascolterai il nostro grido, Madre, e noi cammineremo di verità in verità fino a raggiungere la Verità Eterna, il nostro Dio nel Cielo.
[bookmark: _Toc452536841]2 Aprile 
La misericordia è vero atto di amore, compassione, solidarietà, se è fondata su veri atti di altissima giustizia.
[bookmark: _Toc452536842]Stolto, questa notte stessa ti sarà richiesta la tua vita
La vera misericordia inizia nel momento in cui l’uomo si incontra con la sua vera verità. Finché nel suo cuore abiteranno mille false verità, mai potrà lui essere uomo dalla vera misericordia.  La prima verità che ogni uomo deve mettere nel cuore dice che il futuro eterno è frutto delle sue opere. Se le sue opere sono di carità, elemosina, bontà verso i fratelli, il suo futuro eterno sarà di beatitudine e di gioia con Dio. Se invece le sue opere sono solamente rivolte a se stesso, Dio mai lo potrà accogliere nel suo giardino di delizie. Se ne andrà all’inferno a vivere il suo egoismo e la sua solitudine. Ha amato se stesso. Non ha condiviso il suo amore. 
Il ricco cattivo non ha fatto nulla di male. Non ha ucciso, non ha stuprato, non ha rubato, non ha divorziato, non ha detto alcuna falsa testimonianza, non ha disonorato i genitori, non ha desiderato la donna d’altri né le cose d’altri. Ha operato il bene solo per se stesso. Poiché Dio è amore, carità, nel suo regno per quest’uomo non c’è posto. È un egoista. Il suo è regno di comunione, condivisione, solidarietà, compassione, pietà. Anche quest’uomo che costruisce grandi granai per conservare quanto i suoi campi hanno abbondantemente prodotto, se ne va all’inferno. Ha ammassato tutto per sé. Non gode in vita e neanche in morte. 
Perché la misericordia sia vera, cioè un atto di amore, compassione, solidarietà, deve esserci prima di tutto un atto di giustizia. Le cose non sono tue, sono del Signore. Il Signore ti dona di più perché doni agli altri ciò che non serve a te. Passano per le tue mani, ma non sono per te. Sono per gli altri, per quanti non hanno. È grave ingiustizia ricevere di più e trattenere tutto per sé. Il di più non è nostro. È di quanti sono nel bisogno. Questo vale per ogni uomo, ogni Stato, ogni Nazione, ogni Popolo, ogni comunità. Vale per i cristiani e per quanti non sono cristiani. Le regole di Dio, se si vuole andare in Paradiso, sono queste. Altre vie non esistono.
La giustizia non è facoltativa. Obbliga tutti, sempre. Ciò che è degli altri, va sempre dato agli altri. Se lo usiamo per noi, vige sempre l’obbligo della restituzione. Non è un furto fatto all’uomo, ma a Dio. Ora ciò che si ruba, sempre deve essere dato al suo legittimo proprietario che è il Signore. Nessuno potrà mai dichiararsi libero da questa legge. Tutti la devono osservare. È questa regola di giustizia che deve precedere la nostra misericordia verso gli altri. Poi vi è l’altra seconda verità che merita ogni attenzione: di ciò che è strettamente per noi, dobbiamo privarci di qualcosa per aiutare gli altri. Questa è misericordia in senso stretto, vero.
Uno della folla gli disse: «Maestro, di’ a mio fratello che divida con me l’eredità». Ma egli rispose: «O uomo, chi mi ha costituito giudice o mediatore sopra di voi?». E disse loro: «Fate attenzione e tenetevi lontani da ogni cupidigia perché, anche se uno è nell’abbondanza, la sua vita non dipende da ciò che egli possiede». Poi disse loro una parabola: «La campagna di un uomo ricco aveva dato un raccolto abbondante. Egli ragionava tra sé: “Che farò, poiché non ho dove mettere i miei raccolti? Farò così – disse –: demolirò i miei magazzini e ne costruirò altri più grandi e vi raccoglierò tutto il grano e i miei beni. Poi dirò a me stesso: Anima mia, hai a disposizione molti beni, per molti anni; ripòsati, mangia, bevi e divèrtiti!”. Ma Dio gli disse: “Stolto, questa notte stessa ti sarà richiesta la tua vita. E quello che hai preparato, di chi sarà?”. Così è di chi accumula tesori per sé e non si arricchisce presso Dio».
Poi disse ai suoi discepoli: «Per questo io vi dico: non preoccupatevi per la vita, di quello che mangerete; né per il corpo, di quello che indosserete. La vita infatti vale più del cibo e il corpo più del vestito. Guardate i corvi: non séminano e non mietono, non hanno dispensa né granaio, eppure Dio li nutre. Quanto più degli uccelli valete voi! Chi di voi, per quanto si preoccupi, può allungare anche di poco la propria vita? Se non potete fare neppure così poco, perché vi preoccupate per il resto? Guardate come crescono i gigli: non faticano e non filano. Eppure io vi dico: neanche Salomone, con tutta la sua gloria, vestiva come uno di loro. Se dunque Dio veste così bene l’erba nel campo, che oggi c’è e domani si getta nel forno, quanto più farà per voi, gente di poca fede. E voi, non state a domandarvi che cosa mangerete e berrete, e non state in ansia: di tutte queste cose vanno in cerca i pagani di questo mondo; ma il Padre vostro sa che ne avete bisogno. Cercate piuttosto il suo regno, e queste cose vi saranno date in aggiunta (Lc 12,13-31). 
Il di più è già dei poveri per legge di giustizia. Non possiamo chiamare questo dono, misericordia. Andrebbe chiamato giustizia. È una giustizia dalla quale nessuno potrà sciogliersi, liberarsi. Di ciò che il Signore dona a noi per la nostra quotidiana esistenza, Lui ci chiede di condividere qualcosa anche con coloro che nulla hanno. Questo è il vero amore, la vera misericordia. Facciamo noi qualche piccolo sacrificio, qualche rinunzia, qualche privazione, perché l’altro possa sentirsi amato. Ad esempio: non si dona un abito usato perché noi ne abbiamo comprato altri nuovissimi. Si dona all’altro l’abito nuovissimo, lo si veste di nuovo, indossando noi gli abiti già usati, finché essi possono essere indossati. È vera misericordia.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di vera misericordia divina.

1. È il Signore il solo giudice di tutta la terra. Solo Lui conosce tutte le grazie e tutte le luci date all’uomo per illuminare la coscienza.
1. Su ogni uomo il Signore vigila perché giunga alla vita eterna. Ad ogni uomo dona ogni aiuto di grazia e di verità perché raggiunga il fine.
1. Come il Signore vegli su ciascun uomo e come elargisca i suoi molteplici doni di grazia e verità è mistero che nessuno mai potrà conoscere.
1. La Scrittura, infallibile testimone della grazia e della verità visibili e invisibili, attesta che grazia e verità agiscono misteriosamente.
1. Sono testimoni Caino, Noè, Ietro, Raab, Rut, Giobbe, la Cananea, Cornelio e molti altri, toccati visibilmente e invisibilmente dalla grazia.
1. È questo il grande mistero della divina provvidenza del Padre celeste. Mai abbandona la creatura fatta da Lui a sua immagine e somiglianza.
1. Sempre le viene incontro attraverso vie misteriose e nascoste perché essa possa aderire a Lui, abbandonando ogni idolatria e falsità.
1. Non è per legge naturale che l’uomo giunge alla verità, ma per grazia costante, ininterrotta, per luce data da Dio al cuore e alla mente.
1. Questo dono perenne e ininterrotto di Dio si può soffocare nell’ingiustizia. Sempre si soffoca quando si oltrepassano i limiti del male.
1. Quando il soffocamento si consuma, Dio nulla potrà più fare per la salvezza dell’uomo. L’uomo è simile ad un masso che precipita a valle.
1. È questo il giudizio di Dio: sapere a chi può a dare ancora la grazia della salvezza e a chi non può donarla, perché irricevibile dal cuore.
1. Le modalità del dono della grazia sono misteriose. Al ricco cattivo la grazia gli era stata data in Lazzaro, il povero. Non fu riconosciuta.
1. Grazia di salvezza per il sinedrio fu la testimonianza di Gesù sotto giuramento. Anche questa grazia non fu accolta. Fu rifiutata.
1. Per il Centurione fu lo stesso Cristo Crocifisso vera grazia di salvezza. Lui confessò che quell’uomo era veramente figlio di Dio.
1. Sul Calvario vi sono altri due crocifissi. Uno riconosce in Cristo Crocifisso il suo salvatore. L’altro lo insulta. Rimane senza grazia.
1. Madre Santa, vieni in nostro soccorso. Aiutaci a riconoscere ogni grazia visibile e invisibile che Dio dona per la nostra salvezza eterna.
1. Dacci i tuoi stessi occhi, Madre di Dio perché vediamo ogni cosa come vera grazia di salvezza che il Signore ci offre nel suo immenso amore.
[bookmark: _Toc452536843]3 Aprile 
Dio è verità. È dalla verità chi è da Dio. Gesù rende testimonianza alla verità affermando il suo essere dal Padre.
[bookmark: _Toc452536844]Chiunque è dalla verità, ascolta la mia voce
Queste parole è Gesù stesso che le commenta, sempre nel Vangelo secondo Giovanni, in una disputa con i Giudei. Dio è verità. Essere dalla verità significa essere da Dio. Rendere testimonianza alla verità per Gesù è rendere testimonianza al Padre suo. Lui è dal Padre.
A queste sue parole, molti credettero in lui. Gesù allora disse a quei Giudei che gli avevano creduto: «Se rimanete nella mia parola, siete davvero miei discepoli; conoscerete la verità e la verità vi farà liberi». Gli risposero: «Noi siamo discendenti di Abramo e non siamo mai stati schiavi di nessuno. Come puoi dire: “Diventerete liberi”?». Gesù rispose loro: «In verità, in verità io vi dico: chiunque commette il peccato è schiavo del peccato. Ora, lo schiavo non resta per sempre nella casa; il figlio vi resta per sempre. Se dunque il Figlio vi farà liberi, sarete liberi davvero. So che siete discendenti di Abramo. Ma intanto cercate di uccidermi perché la mia parola non trova accoglienza in voi. Io dico quello che ho visto presso il Padre; anche voi dunque fate quello che avete ascoltato dal padre vostro». 
Gli risposero: «Il padre nostro è Abramo». Disse loro Gesù: «Se foste figli di Abramo, fareste le opere di Abramo. Ora invece voi cercate di uccidere me, un uomo che vi ha detto la verità udita da Dio. Questo, Abramo non l’ha fatto. Voi fate le opere del padre vostro». Gli risposero allora: «Noi non siamo nati da prostituzione; abbiamo un solo padre: Dio!». Disse loro Gesù: «Se Dio fosse vostro padre, mi amereste, perché da Dio sono uscito e vengo; non sono venuto da me stesso, ma lui mi ha mandato. Per quale motivo non comprendete il mio linguaggio? Perché non potete dare ascolto alla mia parola. Voi avete per padre il diavolo e volete compiere i desideri del padre vostro. Egli era omicida fin da principio e non stava saldo nella verità, perché in lui non c’è verità. Quando dice il falso, dice ciò che è suo, perché è menzognero e padre della menzogna. A me, invece, voi non credete, perché dico la verità. Chi di voi può dimostrare che ho peccato? Se dico la verità, perché non mi credete? Chi è da Dio ascolta le parole di Dio. Per questo voi non ascoltate: perché non siete da Dio» (Gv 8,30-47). 
Attualmente, né Pilato, né i Giudei sono da Dio, né vogliono esserlo. Loro sono dalla falsità, dalla menzogna. Sono dal diavolo. Non possono ascoltare la sua voce. Necessariamente ascolteranno la voce di colui dal quale essi sono. Questo principio di Cristo Signore è eterno. Oggi l’uomo che è dal diavolo, ascolta la voce del diavolo. Fa la volontà del diavolo. Mai potrà ascoltare la voce di Gesù Signore. Mai potrà rendere testimonianza alla verità. Lavorerà per la falsità, la menzogna. Tutte le problematiche morali dell’ora attuali sono puro ascolto della voce di Satana. Chi è da Satana, sempre ascolterà Satana. Chi è da Cristo, ascolterà Cristo.
Condussero poi Gesù dalla casa di Caifa nel pretorio. Era l’alba ed essi non vollero entrare nel pretorio, per non contaminarsi e poter mangiare la Pasqua. Pilato dunque uscì verso di loro e domandò: «Che accusa portate contro quest’uomo?». Gli risposero: «Se costui non fosse un malfattore, non te l’avremmo consegnato». Allora Pilato disse loro: «Prendetelo voi e giudicatelo secondo la vostra Legge!». Gli risposero i Giudei: «A noi non è consentito mettere a morte nessuno». Così si compivano le parole che Gesù aveva detto, indicando di quale morte doveva morire.
Pilato allora rientrò nel pretorio, fece chiamare Gesù e gli disse: «Sei tu il re dei Giudei?». Gesù rispose: «Dici questo da te, oppure altri ti hanno parlato di me?». Pilato disse: «Sono forse io Giudeo? La tua gente e i capi dei sacerdoti ti hanno consegnato a me. Che cosa hai fatto?». Rispose Gesù: «Il mio regno non è di questo mondo; se il mio regno fosse di questo mondo, i miei servitori avrebbero combattuto perché non fossi consegnato ai Giudei; ma il mio regno non è di quaggiù». Allora Pilato gli disse: «Dunque tu sei re?». Rispose Gesù: «Tu lo dici: io sono re. Per questo io sono nato e per questo sono venuto nel mondo: per dare testimonianza alla verità. Chiunque è dalla verità, ascolta la mia voce». Gli dice Pilato: «Che cos’è la verità?». 
E, detto questo, uscì di nuovo verso i Giudei e disse loro: «Io non trovo in lui colpa alcuna. Vi è tra voi l’usanza che, in occasione della Pasqua, io rimetta uno in libertà per voi: volete dunque che io rimetta in libertà per voi il re dei Giudei?». Allora essi gridarono di nuovo: «Non costui, ma Barabba!». Barabba era un brigante (Gv 18,28-40). 
Ogni nostra decisione, anche la più semplice, rivela la nostra appartenenza. Se siamo dalla falsità, dalla menzogna, dall’inganno di Satana daremo soluzioni sataniche ad ogni nostra scelta. Se invece siamo da Cristo, sapremo sempre dare soluzioni di vita ad ogni nostro progetto. È la scelta che dice la nostra essenza. Scegliamo secondo Satana, siamo di Satana. Non possiamo essere di Satana e scegliere secondo Cristo. Ma neanche possiamo essere di Cristo, dirci di Lui e scegliere secondo Satana. La scelta testimonia per noi sempre. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci essere sempre da Cristo Gesù.

1. Ateo non è colui che è senza fede. È colui che è senza un Dio adorato dagli altri. Egli ha il suo Dio e lo adora in pienezza di fede.
1. Sono due gli “Dei” che l’uomo adora. Chi non adora il vero Dio, adora Satana, il diavolo. Adora la falsità, la menzogna, i suoi pensieri.
1. Ci si può proclamare adoratori del vero Dio, ma solo formalmente, nominalmente. In verità si adora il peccato, la concupiscenza, la vanità.
1. Satana si serve molto spesso anche di coloro che si professano adoratori del vero Dio per allontanare molti cuori dall’adorare il vero Dio.
1. Questo avviene a motivo dell’adorazione del peccato e della concupiscenza, che diviene scandalo non solo passivo, sovente anche attivo.
1. Chi dona scandalo pecca gravissimamente. Gesù dice che sarebbe meglio per lui se si legasse una macina d’asino e si gettasse nel mare.
1. Chi subisce lo scandalo deve porre ogni attenzione, ogni cura perché non si lasci fuorviare da esso, ma reagisca in modo giusto e santo.
1. Deve vedere in chi lo scandalizza uno strumento di Satana che lo tenta perché abbandoni il vero Dio, così lui lo potrà cucinare a suo gusto.
1. Molti, a motivo dello scandalo abbandonano il vero Dio, il vero Cristo, la vera salvezza, per essere cucinati da Satana nella sua falsità.
1. Questo avviene quando si manca di chiarezza e di purezza di fede e la si identica con i suoi strumenti. Fede, strumenti e Dio sono tre cose.
1. La fede è purissima relazione tra Dio e l’uomo. Nel cammino della fede sempre si intromette Satana. Egli per tentare si serve di tutti.
1. Si serve anche di coloro che sono a servizio della fede. Tanta la sua astuzia e inganno! Anche tanta la sua forza di seduzione e conquista!
1. Gesù dal suo popolo e dal mondo fu messo a morte su una croce. Ma Lui non perse la fede. Non smarrì la sua relazione con il Padre suo.
1. La fede è sempre provata, sempre tentata, sempre crocifissa, esposta al martirio. Anche il martirio è tentazione di Satana contro la fede.
1. Dice bene il Siracide: Figlio, se ti presenti per servire il Signore, prepàrati alla tentazione. Abbi un cuore retto e sii costante.
1. Non ti smarrire nel tempo della seduzione. Sta’ unito a lui senza separartene, perché tu sia esaltato nei tuoi ultimi giorni.
1. Accetta quanto ti capita, sii paziente nelle vicende dolorose, perché con il fuoco si prova l'oro…
1. E gli uomini ben accetti nel crogiuolo del dolore. Affidati a lui ed egli ti aiuterà; segui la via diritta e spera in lui.
1. Quanti temete il Signore, aspettate la sua misericordia; non deviate per non cadere (Sir 2,1-7).
1. Dietro ogni tentazione, anche se proviene da un angelo vestito di luce, si deve vedere Lui, Satana, che tenta per la nostra rovina eterna.
1. Lui sa che distaccandoci dalla vera fede, facendoci camminare in una fede falsa, può fare di noi ciò che vuole. Manchiamo della vera luce.
1. Vergine Maria, tu hai schiacciato la testa al serpente antico, aiuta anche noi perché mai cadiamo nella sua tentazione astuta e furba.
1. Lui sa come servirsi del nostro orgoglio, della nostra fragilità, dei nostri pensieri, della nostra pochezza di fede. Lui ci studia bene.
1. Dopo averci studiato bene, sferra i suoi colpi mortali. Tu, Madre santa, facci da scudo e protezione, potente corazza di difesa.
1. Chi ama te, Madre di Dio, chi ti sceglie come sua vera Madre sempre sarà protetto dal cadere nella tentazione di abbandonare il vero Cristo.

1. Quando un uomo abbandona il vero Dio, il suo Creatore, Signore, Datore di ogni dono, si consegna a ciò che non è Dio con ogni dono di Dio.
1. Intelligenza, volontà, desideri, forza, intuizione, scienza, studio, quanto è in suo potere, viene messo a servizio del nuovo Dio che adora.
1. Non solo il corpo viene dato al nuovo Dio, ma anche anima e spirito. Eva diede a Satana spirito, anima, corpo, ogni dono, tutta se stessa.
1. Questo significa che padrone dei nostri doni, doni del vero Dio, non è più il vero Dio, ma è il falso Dio dinanzi al quale ci prostriamo.
1. Ciò significa che non li useremo più secondo la volontà del vero Dio, ma secondo il nuovo Dio, che può essere anche la nostra concupiscenza.
1. È sempre il Dio che si adora che muove mente, cuore, corpo, anima, desideri, volontà, scienza, dottrina, intelletto, forza, l’intera vita.
1. Esaminiamo la nostra società? Ha scelto di cancellare il vero Dio? Come vengono usati i suoi doni? Non certo secondo la sua santa volontà.
1. Vengono usati secondo la volontà del nuovo Dio che spesso è la nostra stoltezza, insipienza, arroganza, presunzione, molteplice idolatria.
1. È assurdo semplicemente pensare che un idolatra possa usare i doni del vero Dio secondo la volontà del vero Dio. Vince la sua idolatria.
1. Il corpo usato secondo la volontà dell’idolatria e secondo la volontà del vero Dio conduce a risultati diametralmente opposti.
1. La scienza usata in una visione di vera fede e in una visione di idolatria non danno gli stessi frutti. Sono frutti diametralmente opposti.
1. Ogni altro dono, compresa la terra può essere usata adorando falsi dèi oppure adorando il solo ed unico vero Dio e Creatore di essa.
1. Ogni azione rivela qual è il nostro: superbia, avarizia, lussuria, ira, gola, invidia, accidia, falsità, inganno, corruzione, malvagità.
1. Il Dio delle formule liturgiche, delle professioni di fede, dei libri religiosi, delle teologie, e il Dio adorato sono spesso due cose.
1. Non vi è alcuna relazione tra il Dio professato e il Dio vissuto. Il Dio vissuto è un idolo. Il Dio professato è solo facciata, paravento.
1. Anche molti cattolici hanno il vero Dio come facciata, ma il loro Dio adorato è un esercito di idoli. Si giunge anche ad adorare il diavolo.
1. Gesù è saggio: “Guardate i frutti di una persona e dai frutti saprete il Dio da lui adorato”. Idolatria e latria non danno lo stesso frutto.
1. Vergine Maria, osservando i tuoi frutti di purissima obbedienza, dobbiamo confessare che il tuo Dio è il verissimo Signore e Redentore.
1. Madre Santa, fa’ che anche dalle nostre opere il mondo possa vedere che noi adoriamo il tuo stesso Dio, il Signore nostro e nostro Creatore.
[bookmark: _Toc452536845]4 Aprile 
Il peccato è un fondamento di sabbia, una palude. Quanto viene innalzato su di esso inevitabilmente precipiterà.
[bookmark: _Toc452536846]È caduta, è caduta Babilonia la grande
È, questa, profezia eterna. È Parola di Dio per ogni città, ogni società, ogni impero, ogni civiltà che si costruisce senza Dio, fuori della sua giustizia, lontana dalla sua verità, priva di ogni riferimento alla trascendenza. Questa città crollerà, cadrà, sarà abbattuta dal suo peccato. Anche la nostra città che oggi stiamo costruendo su ogni abominio e nefandezza crollerà, cadrà. Il peccato è un fondamento di sabbia, una palude. Quanto viene innalzato su di esso inevitabilmente precipiterà, Non avrà alcuna consistenza. Sarà senza durata. È giusto che ogni uomo conosca questa verità che è profezia che vale per tutta la durata della storia.
Dopo questo, vidi un altro angelo discendere dal cielo con grande potere, e la terra fu illuminata dal suo splendore. Gridò a gran voce: «È caduta, è caduta Babilonia la grande, ed è diventata covo di demòni, rifugio di ogni spirito impuro, rifugio di ogni uccello impuro e rifugio di ogni bestia impura e orrenda. Perché tutte le nazioni hanno bevuto del vino della sua sfrenata prostituzione, i re della terra si sono prostituiti con essa e i mercanti della terra si sono arricchiti del suo lusso sfrenato». E udii un’altra voce dal cielo: «Uscite, popolo mio, da essa, per non associarvi ai suoi peccati e non ricevere parte dei suoi flagelli. Perché i suoi peccati si sono accumulati fino al cielo e Dio si è ricordato delle sue iniquità. Ripagàtela con la sua stessa moneta, retribuitela con il doppio dei suoi misfatti. Versàtele doppia misura nella coppa in cui beveva. Quanto ha speso per la sua gloria e il suo lusso, tanto restituitele in tormento e afflizione. Poiché diceva in cuor suo: “Seggo come regina, vedova non sono e lutto non vedrò”. Per questo, in un solo giorno, verranno i suoi flagelli: morte, lutto e fame. Sarà bruciata dal fuoco, perché potente Signore è Dio che l’ha condannata».
I re della terra, che con essa si sono prostituiti e hanno vissuto nel lusso, piangeranno e si lamenteranno a causa sua, quando vedranno il fumo del suo incendio, tenendosi a distanza per paura dei suoi tormenti, e diranno: «Guai, guai, città immensa, Babilonia, città possente; in un’ora sola è giunta la tua condanna!». Anche i mercanti della terra piangono e si lamentano su di essa, perché nessuno compera più le loro merci: i loro carichi d’oro, d’argento e di pietre preziose, di perle, di lino, di porpora, di seta e di scarlatto; legni profumati di ogni specie, oggetti d’avorio, di legno, di bronzo, di ferro, di marmo; cinnamòmo, amòmo, profumi, unguento, incenso, vino, olio, fior di farina, frumento, bestiame, greggi, cavalli, carri, schiavi e vite umane. «I frutti che ti piacevano tanto si sono allontanati da te; tutto quel lusso e quello splendore per te sono perduti e mai più potranno trovarli». 
I mercanti, divenuti ricchi grazie a essa, si terranno a distanza per timore dei suoi tormenti; piangendo e lamentandosi, diranno: «Guai, guai, la grande città, tutta ammantata di lino puro, di porpora e di scarlatto, adorna d’oro, di pietre preziose e di perle! In un’ora sola tanta ricchezza è andata perduta!». Tutti i comandanti di navi, tutti gli equipaggi, i naviganti e quanti commerciano per mare si tenevano a distanza e gridavano, guardando il fumo del suo incendio: «Quale città fu mai simile all’immensa città?». Si gettarono la polvere sul capo, e fra pianti e lamenti gridavano: «Guai, guai, città immensa, di cui si arricchirono quanti avevano navi sul mare: in un’ora sola fu ridotta a un deserto! Esulta su di essa, o cielo, e voi, santi, apostoli, profeti, perché, condannandola, Dio vi ha reso giustizia!».
Un angelo possente prese allora una pietra, grande come una màcina, e la gettò nel mare esclamando: «Con questa violenza sarà distrutta Babilonia, la grande città, e nessuno più la troverà. Il suono dei musicisti, dei suonatori di cetra, di flauto e di tromba, non si udrà più in te; ogni artigiano di qualsiasi mestiere non si troverà più in te; il rumore della màcina non si udrà più in te; la luce della lampada non brillerà più in te; la voce dello sposo e della sposa non si udrà più in te. Perché i tuoi mercanti erano i grandi della terra e tutte le nazioni dalle tue droghe furono sedotte. In essa fu trovato il sangue di profeti e di santi e di quanti furono uccisi sulla terra» (Ap 18,1-24). 
Babilonia non è solo una città o un impero o una civiltà, è anche ogni singola persona. Ogni uomo deve sapere che il peccato mai darà stabilità, certezza, sicurezza, ricchezza alla sua vita. Il peccato sostiene l’uomo “come la corda sostiene colui che decide il suo suicidio, la sua impiccagione”. Non vi è alcuna stabilità, non perché vi è la giustizia degli uomini, ma per la Parola che il Signore ha pronunciato fin dall’origine della storia: “Se ne mangi, muori”. Ogni ingiustizia è morte. Chiunque edifica se stesso sull’ingiustizia, si edifica su una morte certa. Non è solo morte nella storia, ma soprattutto morte nell’eternità. Ogni uomo è obbligato, se vuole la vita, edificare se stesso nella più grande giustizia. Altrimenti è uno che lavora per la sua morte. La sua caduta sarà eterna e incancellabile. Ha lavorato per la morte, morte avrà. Invece chi si edifica nella giustizia, lavora per la sua vita, che poi si trasformerà anche in vita eterna. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci giusti, retti, puri di cuore, umili. 

1. Chi disprezza e disonora un uomo lo priva della sua verità. Chi disprezza e disonora il Dio Creatore, disprezza e disonora le sue creature.
1. Chi disprezza e disonora Dio, il suo Creatore e Signore, all’istante disonora e disprezza se stesso che è creatura del Creatore e Signore.
1. La verità dell’uomo è dal vero Dio, è il vero Dio. Disprezzando e disonorando il vero Dio, l’uomo disprezza e disonora la sua verità.
1. All’istante diviene uomo senza vero onore, perché uomo senza verità in lui. Nessuna creatura è verità per lui, solo Dio è la sua verità.
1. Per dare la sua verità all’uomo, quella verità da lui persa a causa del disprezzo di Dio, il Figlio Unigenito del Padre si è fatto carne.
1. Durante tutta la sua vita terrena, Gesù ha dato valore e onore all’uomo. Ha dato all’uomo una verità ben superiore a quelle delle origini.
1. Morendo in croce, gli ha meritato la partecipazione delle divina natura oggi e la gloriosa risurrezione il giorno della sua Parusia.
1. Così agendo, Gesù insegna ad ogni uomo che quanti credono in Lui, devono operare ciò che Lui ha operato: dare ogni onore all’uomo.
1. Quest’onore va dato anche morendo in croce per esso. Il suo discepolo tutto deve operare, compiere per rendere onore ai suoi fratelli.
1. Non appartiene a Cristo Gesù chi disonora, disprezza, calunnia, uccide, opera qualsiasi male. Il male, anche minimo, non onora l’uomo.
1. Neanche il peccatore va disprezzato, umiliato, disonorato. Va perdonato e aiutato a compiere un cammino di vero ritorno nella sua verità.
1. Disprezzare l’uomo, non prendersi cura di lui, non interessarsi a Lui, perdonandolo e amandolo, non ci fa di Cristo e di nessun altro Dio.
1. Chi vuole essere di Cristo, del vero Dio, di un altro Dio, esistente o non esistente, deve avere cura dell’uomo, servendolo nel bene sempre.
1. Per questo Gesù è nato: per prendersi cura dell’uomo, servilo con il dono di tutto se stesso, donandogli anche il corpo come vita eterna.
1. È facile sapere che Dio adoriamo. Il nostro Dio è falso se dell’uomo facciamo in qualsiasi uso, anche a fin di bene. Usare non è onorare.
1. Non adora il vero Dio chi ammazza, fa strage, odia, calunnia, ruba, scassina, commette ogni frode, vive male il suo servizio all’uomo.
1. Ogni comandamento violato, trasgredito attesta che non si adora il vero Dio. Non si può adulterare e dire di adorare il vero Dio e Signore.
1. Il male lo consentono i falsi Dèi. Ma questi sono creazione della mente degli uomini. Sono puramente e semplicemente idoli del nostro cuore.
1. Non onora però Dio chi si sottrae alla sua verità eterna e si dona verità e diritti che il suo Signore non gli ha mai donato e mai gli darà.
1. Il generale scardinamento odierno dalla verità di Dio, dal Dio verità e amore, dal Crocifisso, attesta che l’idolatria è in molti cuori.
1. Vergine Maria, tu hai onorato Dio e gli uomini donandoti tutta alla volontà di Dio. Per questo dono il Redentore dell’uomo è venuto tra noi.
1. Vedi, Madre Santa, la nostra umanità! Essa spesso toglie tutto a Dio e agli uomini. Non crea vita, ma morte. Non onora l’uomo, lo disprezza.
1. Vieni in nostro soccorso, Madre di misericordia. Aiutaci a ritrovare il vero Cristo, perché solo con Lui nel cuore possiamo onorare l’uomo.
1. Chi non ha Cristo nel cuore, il solo che ha onorato veramente l’uomo, Madre Santa, mai potrà onorare l’uomo in pienezza di verità e amore.
1. Madre santa, vedi il nostro sfacelo e intervieni. Oggi si vuole onorare l'uomo per legge con falsi diritti, false moralità, false verità.
[bookmark: _Toc452536847]5 Aprile 
La ricchezza si investe, trasformandola in vita eterna, facendo del bene a Cristo. Lui darà in cambio il Paradiso.
[bookmark: _Toc452536848]Non potete servire Dio e la ricchezza
Qualcuno potrebbe pensare: quanto Gesù dice non è vero. Io posso servire sia la ricchezza che il Signore. Posso amare Dio e posso servire le cose del mondo. Non sono inconciliabili. Ognuno può pensare, credere, sperare secondo il suo cuore. Sappia però che il suo è pensiero vano, la sua fede è falsa, la sua speranza è nulla. Il pensiero è vero se è fondato, calato, immerso nel pensiero di Gesù. La speranza produce frutti di vita eterna se è edificata sulla Parola eterna del Dio vivente. Solo la Parola di Dio è l’albero sul quale la speranza produce. Altrimenti è già albero secco. Così dicasi per la fede. Questa è accoglienza della Parola e sua trasformazione in nostra vita.  Quando Cristo dice una Parola, questa è divinamente vera. Se Lui dice che non si possono servire due padroni, due padroni mai si potranno servire. La storia ci attestata che la sua Parola è verità. Chi si attacca al denaro, dal denaro è conquistato e reso schiavo.
La parabola del ricco cattivo e del povero Lazzaro serve a Gesù per illuminare la Parola appena detta: “Non si possono servire due padroni”. Il Padrone da servire, che è Dio, non viene a noi nella sua Onnipotenza, Luce, Splendore, Divinità, Bisognoso di nulla. Non è neanche il Crocifisso che adorna le nostre Chiesa e neanche quel Dio che noi celebriamo nelle nostre splendide liturgie. Questo Padrone tutti lo possiamo servire. Il Dio invece che non possiamo servire è quel Dio che si veste da povero, misero, fuggiasco, affamato, assetato, profugo, perseguitato, scacciato dalla sua terra, umiliato dalla superbia dell’uomo. Lo stesso fatto dell’esistenza del povero è attestazione che noi non serviamo Dio, ma la nostra ricchezza. È il desiderio di ricchezza e l’essere schiavi di essa che crea tutto l’esercito dei poveri del mondo. È il loro sfruttamento che attesta che noi non serviamo Dio. Neanche lo vediamo. 
Nessun servitore può servire due padroni, perché o odierà l’uno e amerà l’altro, oppure si affezionerà all’uno e disprezzerà l’altro. Non potete servire Dio e la ricchezza». I farisei, che erano attaccati al denaro, ascoltavano tutte queste cose e si facevano beffe di lui. Egli disse loro: «Voi siete quelli che si ritengono giusti davanti agli uomini, ma Dio conosce i vostri cuori: ciò che fra gli uomini viene esaltato, davanti a Dio è cosa abominevole. La Legge e i Profeti fino a Giovanni: da allora in poi viene annunciato il regno di Dio e ognuno si sforza di entrarvi. È più facile che passino il cielo e la terra, anziché cada un solo trattino della Legge. Chiunque ripudia la propria moglie e ne sposa un’altra, commette adulterio; chi sposa una donna ripudiata dal marito, commette adulterio.
C’era un uomo ricco, che indossava vestiti di porpora e di lino finissimo, e ogni giorno si dava a lauti banchetti. Un povero, di nome Lazzaro, stava alla sua porta, coperto di piaghe, bramoso di sfamarsi con quello che cadeva dalla tavola del ricco; ma erano i cani che venivano a leccare le sue piaghe. Un giorno il povero morì e fu portato dagli angeli accanto ad Abramo. Morì anche il ricco e fu sepolto. Stando negli inferi fra i tormenti, alzò gli occhi e vide di lontano Abramo, e Lazzaro accanto a lui. Allora gridando disse: “Padre Abramo, abbi pietà di me e manda Lazzaro a intingere nell’acqua la punta del dito e a bagnarmi la lingua, perché soffro terribilmente in questa fiamma”. Ma Abramo rispose: “Figlio, ricòrdati che, nella vita, tu hai ricevuto i tuoi beni, e Lazzaro i suoi mali; ma ora in questo modo lui è consolato, tu invece sei in mezzo ai tormenti. Per di più, tra noi e voi è stato fissato un grande abisso: coloro che di qui vogliono passare da voi, non possono, né di lì possono giungere fino a noi”. E quello replicò: “Allora, padre, ti prego di mandare Lazzaro a casa di mio padre, perché ho cinque fratelli. Li ammonisca severamente, perché non vengano anch’essi in questo luogo di tormento”. Ma Abramo rispose: “Hanno Mosè e i Profeti; ascoltino loro”. E lui replicò: “No, padre Abramo, ma se dai morti qualcuno andrà da loro, si convertiranno”. Abramo rispose: “Se non ascoltano Mosè e i Profeti, non saranno persuasi neanche se uno risorgesse dai morti”» (Lc 16,13-31). 
Finché faremo differenza tra il Cristo dell’Eucaristia e il povero che è dinanzi ai nostri occhi, povero vero, reale, noi sempre siamo a servizio di un solo padrone: noi stessi e le nostre cose. Sempre ignoreremo che è quel Cristo visibile che noi dobbiamo servire, perché è la sola chiave che ci consente domani di aprire le porte del Paradiso, della beatitudine eterna. Il cristiano deve essere intelligente, saggio, accorto, lungimirante. La sua ricchezza non gli serve per giocare in borsa. Neanche per comprare titoli inquinati. Né tanto meno per investirla per maturare altra ricchezza materiale, anche se con grande oculatezza. Se lui vuole essere veramente saggio, intelligenza, sapiente, deve investirla per acquisire una ricchezza eterna. Se possiede anche un euro da investire e lo investe nella banca di Dio, donandolo a Lui, che è povero, misero, profugo, nudo, affamato, senza tetto, disoccupato, Dio gli dona una ricchezza eterna e in più tutto ciò che gli serve per questa vita. Ma l’uomo stolto affida la sua ricchezza al vento ed essa svanisce, scompare, senza lasciare tracce. Se non è stoltezza questa, quale mai sarà la nostra stoltezza? Se solamente credessimo nella Parola di Gesù! Di certo non finiremmo nell’inferno. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci una fede viva nella Parola.

1. Padre, sia santificato il tuo nome, venga il tuo regno, sia fatta la tua volontà come in cielo così in terra. È questo il desiderio di Dio.
1. La vita di un credente è vera vita di credente se consegna tutto se stesso alla santificazione del nome santo del vero unico Dio e Signore.
1. Cristo Gesù per questo visse ed operò sulla nostra terra: per santificare il nome del Padre suo. Per questo anche mori sulla croce.
1. Tutto Gesù Signore ha fatto per rendere gloria al Padre suo. Lui manifestò con la sua vita la verità, la carità, la bellezza del Padre suo.
1. Chi vuole conoscere il vero Dio è sufficiente che contempli Cristo. Nella sua vita vedrà la bellezza, la magnificenza, la grazia del Padre.
1. Cristo e il cristiano sono un solo corpo, una sola vita. Anche nel cristiano il mondo deve vedere tutta la bellezza, la magnificenza di Dio.
1. Se il mondo non vede la bellezza del Dio di Gesù nel cristiano, è segno che vi è una rottura tra Cristo e il Cristiano. Sono due realtà.
1. Questo mai deve accadere. Il cristiano è obbligato ad essere una cosa solo con Cristo, un solo pensiero, una sola carità, una sola opera.
1. Perché questo accada, il cristiano deve consegnare tutta la sua vita a Cristo, così come Cristo l’ha consegnata interamente al Padre.
1. Se il cristiano non diventa vera cristofania, mai potrà diventare vera teofania. Ma se non è teofania, a nulla servono le sue parole.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, tu hai portato così bene Cristo nel tuo corpo, da dare a Lui te stessa, la tua carne e il tuo sangue.
1. Aiuta noi, Madre Santa, perché possiamo imitarti. Vogliamo dare a Cristo il nostro corpo perché sia oggi il suo corpo santo nella storia.
1. Lui vivrà in noi e noi potremo manifestare il nome santo di Dio sulla terra. Il mondo vedrà il Signore e gioirà, esulterà, si rallegrerà.

1. L’uomo è un mosaico di verità incastonato in un mosaico di verità increate e create, eterne, divine, fatte di spirito e di materia insieme.
1. L’uomo è stato creato mosaico di verità dal Mosaico eterno e divino della verità increata che è il vero ed unico Dio in tre Persone.
1. La sua bellezza, la sua luce è dalla conservazione intatta della sua verità, che non è da se stesso, ma perennemente in Dio e da Lui.
1. L’uomo splende solo se riflette nel suo cuore, nel suo spirito, nel suo corpo la luce divina, la luce eterna, che è luce del suo Signore.
1. Quando l’uomo diventa opaco, si spegne perché si è distaccato dalla sorgente della sua luce, la luce eterna e divina, rende opaca ogni cosa.
1. Con il peccato l’uomo a poco a poco diviene un mosaico di falsità e si inserisce in un altro mosaico di falsità il cui artista è Satana.
1. Divenuto mosaico secondo Satana e rimanendo nel mosaico di Satana tutta la creazione viene usata dalla falsità e non più dalla verità.
1. Usando la creazione secondo Satana e non più secondo Dio, dalla creazione l’uomo viene tormentato, condotto alla morte, mai alla vita.
1. Questo principio è così rivelato dal Libro della Sapienza. “Ut scirent quia per quae peccat quis per haec et torquetur” (Sap 11,17).
1. Il principio è semplice: Ciò che l’uomo usa per il male di quanto appartiene al Signore, dall’uso cattivo delle cose sarà anche tormentato.
1. In altre parole: ogni cosa che l’uomo compie contro la legge del Signore, da questa cosa da lui compiuta verrà tormentato, sarà punito.
1. Tutta la creazione va usata secondo Dio. Anche l’uomo deve essere considerato creatura di Dio e ci si deve servire di esso solo secondo Dio.
1. Quando l’uomo imparerà che le cose usate contro la volontà di Dio si ritorcono in danno per lui, inizierà il cammino della vera conversione.
1. Poiché il peccato rende l’uomo cieco, sordo, stolto, la creazione deve potentemente ritorcersi contro di lui, perché possa aprire gli occhi.
1. Anche questa ritorsione della creazione è grazia del Signore perché l’uomo ritorni alla sua verità. Lui è verità in un complesso di verità.
1. I mali, frutto del nostro male, servono a farci ritornare nella verità per rispettare ogni altra verità. La verità si rispetta dalla verità.
1. Se siamo nella nostra falsità, perché abbiamo abbandonato la fonte della nostra verità che è Dio, non ci sarà rispetto di alcun’altra verità.
1. L’uomo, verità dalla verità divina, è chiamato a vivere in un complesso di verità. Se si trasforma in falsità, tutto riduce a falsità d’uso.
1. Oggi l’uomo tutto sta riducendo a falsità d’uso. Si è fatto falsità e non rispetta l’uso della verità neanche per cose evidenti e sante.
1. Più si inabisserà nella falsità e più l’uso delle cose sarà nella falsità. Sarà di totale, universale, perfetta, completa falsità.
1. Rischia di giungere alla falsità assoluta. Poi sarà questa falsità a rivoltarglisi contro e a condurlo sulla via di ritorno nella verità.
1. Ma questa ritorsione della falsità contro di lui sarà vista come necessità di ritornare nella verità solo per purissima grazia di Dio.
1. L’uomo non è solo dalla verità di Dio, è anche sempre dalla sua grazia. Senza la grazia di Dio mai lui potrà ritornare nella verità.
1. Vergine Maria, Madre della Divina Grazia, aiutaci a comprendere che noi siamo questo stupendo mosaico di verità dall’eterna verità.
1. Non permettere che ci inabissiamo nella falsità. Da mosaico di verità, diverremmo calcinacci di tenebre, coltivatori di grandi falsità.
1. Madre Santa, osserva il nostro mosaico e se noti che qualche tessera sta divenendo opaca, subito riportarla nella sua lucentezza divina.
1. È necessario oggi che i tuoi figli riflettano tutti la luce del Padre, del Figlio, dello Spirito Santo e anche tua, Madre vestita di sole.
[bookmark: _Toc452536849]6 Aprile 
È la trasformazione del Vangelo in vita la sola via possibile per mostrare al mondo la nostra verità cristiana.
[bookmark: _Toc452536850]Questi è il Figlio mio, l’eletto; ascoltatelo!
È obbligo di Dio e dell’uomo manifestare storicamente, con le opere, i frutti, la verità del proprio essere. Dio manifesta la sua verità con potenza nella storia, prima presso il faraone d’Egitto compiendo dieci grandi segni davanti ai suoi occhi. Poi conducendo i figli d’Israele nel deserto, assistendoli per ben quaranta anni con segni e prodigi di ogni genere. Tutto l’Antico Testamento è la rivelazione che Dio fa di sé ai figli di Abramo nella loro storia.
Cristo Gesù viene come Messia del Signore, come Verbo di Dio incarnato. Con segni e prodigi manifesta e rivela la sua verità personale. Chi è Lui? Quale la sua missione? Quale la sua potenza? Ma prima di tutto quale la sua essenza? Tutto il Vangelo è la rivelazione della sua identità. Lui è uguale a Dio, perché di Dio è il Figlio Unigenito. Tutto il Vangelo è la testimonianza che Lui dona alla sua verità. Tutti i prodigi a questo servono. 
Il cristiano, vero corpo di Cristo, suo discepolo, anche lui è obbligato a rivelare nella storia la sua verità con segni concreti, con opere particolari. Manifestando la sua verità, lui manifesta e rivela Cristo, del quale è vero corpo. Se il cristiano non rivela sua verità nella storia, ma si limita a dirla solamente, mai lui renderà testimonianza a se stesso, a ciò che dice di essere, e la sua parola è vuota. Mai potrà convincere una parola che non si trasforma in storia.
Non basta dire il Vangelo dal di fuori di noi. Il Vangelo deve essere la nostra stessa vita. È la trasformazione del Vangelo in vita la sola via possibile per mostrare al mondo la nostra verità. Il mondo la vedrà e non può più trovare scuse per la sua non fede. Ha visto il Vangelo vissuto. Sa che esso è l’essenza, la forma, la modalità più alta del vero amore. Amore per il cristiano può essere solo il Vangelo vissuto. Lui vive il Vangelo, è nell’amore. Lui ama veramente.
Quest’obbligo di mostrare nella storia la propria verità cristica, evangelica, intessuta di Parola di Dio mai tramonta. Esso vale per tutti. Tutti devono mostrare concretamente, visibilmente, storicamente che il Vangelo in loro si è trasformato in vita. È la loro stessa vita. Se questo non avviene, la loro parola mai potrà essere creduta. Manca del fondamento storico. È una parola ideale, ma non reale. Ora nulla deve essere più reale della Parola di Cristo Signore.
Gesù prese con sé Pietro, Giovanni e Giacomo e salì sul monte a pregare. Mentre pregava, il suo volto cambiò d’aspetto e la sua veste divenne candida e sfolgorante. Ed ecco, due uomini conversavano con lui: erano Mosè ed Elia, apparsi nella gloria, e parlavano del suo esodo, che stava per compiersi a Gerusalemme. Pietro e i suoi compagni erano oppressi dal sonno; ma, quando si svegliarono, videro la sua gloria e i due uomini che stavano con lui. Mentre questi si separavano da lui, Pietro disse a Gesù: «Maestro, è bello per noi essere qui. Facciamo tre capanne, una per te, una per Mosè e una per Elia». Egli non sapeva quello che diceva. Mentre parlava così, venne una nube e li coprì con la sua ombra. All’entrare nella nube, ebbero paura. E dalla nube uscì una voce, che diceva: «Questi è il Figlio mio, l’eletto; ascoltatelo!». Appena la voce cessò, restò Gesù solo. Essi tacquero e in quei giorni non riferirono a nessuno ciò che avevano visto.
Come attestare ai discepoli che il vero Messia è il Crocifisso, il Consegnato dal suo popolo ai pagani? Qui i miracoli non sono più sufficienti. Essi attestano la divinità di Gesù. Un Messia Dio è inconcepibile con un Messia Crocifisso. Come conciliare due Parole apparentemente non conciliabili? Come aiutare i discepoli a pensare, a credere che Messia è solo uno: Il Dio Crocifisso, il Dio Tradito, il Dio Consegnato, il Dio Rinnegato, il Dio Umiliato?
Gesù porta i discepoli sul monte. Qui Lui attesta loro di essere veramente, realmente, sostanzialmente Dio. Chiama la Legge e i Profeti, Mosè ed Elia, perché confermino che è Lui, il vero Dio, che deve passare per la croce. Legge e profezia sono questa unica e sola Parola. Ma Pietro e gli altri nulla comprendono, oggi. Domani sarà diverso. Pietro vuole fermare il tempo, la storia a quest’attimo. A lui la croce non interessa. I suoi sono pensieri di gloria, non di croce.
A questo punto interviene direttamente il Padre dal Cielo, dalla nube. Parla e dice a Pietro e agli altri due discepoli, Giacomo e Giovanni, che Dio e Croce camminano insieme, Messia e Consegna sono una cosa sola: il Messia è il Crocifisso. Solo se è il Crocifisso può essere il Messia. Gesù non è Messia alla maniera del mondo, secondo le forme vissute da Davide. Gesù è Messia alla maniera di Dio, cioè Messia Umiliato, Dio Crocifisso. Questa la sua verità.
Gli Apostoli non devono ascoltare il mondo, i suoi desideri, le sue attese, le sue speranze. Devono invece ascoltare solo Cristo Gesù. È Lui il solo che conosce la verità per essere vero Messia del Signore e questa verità è la sua Croce. Se Lui non sarà crocifisso, mai potrà essere Messia. Messia e Croce sono una sola verità, una sola realtà, un solo mistero. Come sono una sola verità, un solo mistero: cristiano e croce, cristiano e sofferenza espiatrice e redentrice.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci ad ascoltare Cristo Signore.

1. Il Dio vivo e vero, il Signore e Creatore, ha fatto l’uomo a sua immagine e somiglianza. Lo ha ricolmato di ogni saggezza e intelligenza.
1. Lo rivestì di una forza pari alla sua. In ogni vivente infuse il timore dell’uomo, perché dominasse sulle bestie e sugli uccelli.
1. Gli uomini Ricevettero l’uso delle cinque opere del Signore, come sesta fu concessa loro in dono la ragione.
1. Come settima la parola, interprete delle sue opere. Discernimento, lingua, occhi, orecchi e cuore diede loro per pensare.
1. Li riempì di scienza e d’intelligenza e mostrò loro sia il bene che il male. Pose il timore di sé nei loro cuori (Sir 17,1-8).
1. Dio è obbligato a rispettare l’opera delle sua mani. Mai lo potrà privare della volontà, con la quale l’uomo orienta la sua vita.
1. Dio gli ha indicato, gli indica dov’è il bene e dov’è il male, dov’è la vita e dov’è la morte. Spetta però all’uomo decidere cosa afferrare.
1. Perché il Signore non taglia le mani a coloro che fanno il male e non mozza i piedi a coloro che corrono per compiere ogni disonestà?
1. Questo spesso si adduce per attestare la sua non esistenza. Se il Signore dovesse tagliare mani e piedi, prima dovrebbe tagliare la testa.
1. A chi dovrebbe tagliare la testa? A tutti coloro che lo disprezzano, lo disonorano, negano la sua esistenza. Negare Dio è il male dei mali.
1. Negare Dio è il male che apre le porte ad ogni male. Nella negazione di Dio l’uomo è da se stesso e facilmente trasforma il male in bene.
1. Tutti i mali fisici e materiali sono il frutto del pensiero che abolisce il vero Dio dalla vita. Il pensiero è la radice del male infinito.
1. Se il Signore dovesse intervenire, allora non vi sarebbe un solo uomo con la testa sulle sue spalle. Saremmo tutti decapitati, “decollati”.
1. La negazione del vero Dio apre le porte ad ogni autonomia dell’uomo dalla sorgente eterna della sua verità e di conseguenza dalla moralità.
1. Non è solamente chi si professa ateo che si è privato del principio eterno della sua verità. Oggi vi è uno scardinamento generale da Dio.
1. Anche coloro che credono in Lui, lo vedono e lo pensano essere a sé, in un cielo remoto. Nella nostra vita a Lui non è dato di interferire.
1. L’ateismo della religione, nella religione, della fede, nella fede è quello che fa veramente male. È questo ateismo che rovina l’uomo.
1. Vergine Maria, Madre di Dio, aiutaci a rendere puro ogni nostro pensiero. Fa che essi si conformino al pensiero eterno del Signore.
1. Tu ci aiuterai, Madre Santa e noi ci libereremo da questo ateismo di fede e di religione che porta ogni male e ogni peccato nel mondo.

1. Il cristiano è responsabile dinanzi a Dio per ogni uomo che non giunge alla fede in Cristo o la perde a causa dei suoi scandali e peccati.
1. Il cristiano dovrebbe invece risplendere della luce di ogni virtù: fede, speranza, carità, giustizia, fortezza, temperanza, prudenza.
1. Il cristiano con l’altro cristiano dovrebbe gareggiare nel mostrare il Cristo più bello, più santo, più caritatevole, più amorevole.
1. Il cristiano, guardando l’altro cristiano, dovrebbe poter dire: il tuo Cristo è più bello del mio. Voglio che il mio sia bello come il tuo.
1. Questa gara dovrebbe essere il desiderio di ogni cuore. Essa è necessaria se vogliamo che chi non crede si innamori di Gesù Signore.
1. Il Cristo Gesù delle Sacre Pagine senza il Cristo nel cristiano, difficilmente riesce ad attrarre a Lui i cuore. Manca della visibilità.
1. Può anche attrarli per grazia concessa dal Padre nel suo Santo Spirito, ma poi non trova quel terreno buono e il Cristo trovato soffoca.
1. La storia ci attesta che a Cristo si va per attrazione. Per la sua bellezza di grazia e di verità Cristo Signore attraeva al Padre suo.
1. Per la loro bellezza di grazia e verità, i Santi sempre hanno attratto a Cristo, spesso creando veri vivai per altre molteplici attrazioni.
1. Quando attraverso il cristiano nessuno viene attratto a Cristo Signore, è segno che neanche lui vive di Cristo, in Cristo, con Cristo.
1. Quando il nostro Cristo è brutto, perché il peccato ne oscura il suo volto celestiale, possiamo fare qualsiasi cosa. Non attraiamo a Lui.
1. Cristo è divinamente bello e la sua divina bellezza deve risplendere nel cristiano. Sarà da questa bellezza che lui attrarrà a sé il mondo.
1. Cristo è tutto per il cristiano. Un cristiano che non riflette Cristo è albero secco, fonte senz’acqua, nuvole senza pioggia, luce spenta.
1. Vergine Maria, Madre di Cristo Gesù, aiutaci perché Lui diventi nostra vita, nostro corpo, nostro cuore, nostro volto, nostro tutto.
1. Il Mondo ha dimenticato, Madre Santa, come è fatto il suo viso, il suo cuore, il suo pensiero. Fa’ che sia la nostra vita il suo ricordo.
1. Fa’, Madre nostra, che chiunque veda un cristiano, mai subisca scandali, mai per lui si allontani dalla fede, mai smetta di amare Gesù.
1. Vergine dal Volto pieno di luce, dacci un volto radioso come il tuo. Il mondo vedendo te in noi, si lascerà attrarre da te per sempre.
1. Madre di Dio, fa’ che i tuoi figli risplendano sempre di te. È la via santa e giusta perché giungano a risplendere di Cristo Gesù.

1. Gesù si dona agli altri, solo se è nel nostro cuore e per quanto è nel nostro cuore. Se Gesù è solo sui libri, mai lo possiamo dare.
1. Il Gesù dei libri non si dona. Mai potrà essere donato. Non è nostra carne e sangue. Non nasce dal cuore. Non è frutto della nostra vita.
1. Noi dobbiamo essere come la Madre Sua: non dona il Gesù dei Salmi, dei Profeti, della Legge, dei Sapienziali, degli Studiosi, dei Letterati.
1. La Vergine Maria dona Gesù traendolo per opera dello Spirito Santo dal suo corpo, dal suo sangue, dalla sua vita, dal suo dono totale a Lui.
1. Così deve essere per noi. Dobbiamo dare quel Cristo che è divenuto nostra vita, nostro cuore, nostro pensiero, nostra volontà.
1. Come la Madre sua gli ha dato tutto di sé, così anche noi dobbiamo dargli tutto di noi. Donando tutti di noi a Lui, Lui diviene nostra vita.
1. Divenendo nostra vita, dalla nostra vita, come la Vergine Maria, sempre per opera dello Spirito Santo possiamo darlo agli altri.
1. Maria Santa, fa’ che diveniamo tuoi veri figli. Così diverremo una cosa sola con Gesù. Saremo una sola vita. Potremo allora darlo al mondo.
[bookmark: _Toc452536851]7 Aprile 
Il cristiano è chiamato a realizzare un’altissima missione nella storia: essere presenza viva di Cristo Gesù.
[bookmark: _Toc452536852]Uomo, ti sono perdonati i tuoi peccati
Qualcuno potrebbe pensare: Non esiste alcuna relazione tra perdono dei peccati e nuovo umanesimo in Cristo. L’uomo rimane sempre lo stesso. Prima peccava e dopo continua a peccare. Prima era adultero e dopo persevera nel suo adulterio. Prima era ladro e dopo è ancora ladro. Prima era calunniatore dei suoi fratelli e dopo rimane anche un calunniatore. Prima era un bestemmiatore e dopo la bestemmia è sempre sulla sua bocca. A che serve chiedere perdono, se poi l’uomo rimane lo stesso, in nulla cambia e si modifica?
Questa è la visione “giudiziale” del perdono. È come quando si contraggono debiti presso il bottegaio. Si salda il debito precedente e si inizia con il debito susseguente, senza alcuna interruzione. Si peccata. Si chiede perdono. Si pecca ancora. Ancora si chiede perdono. Questo non è chiedere perdono. È abusare della misericordia del Signore. Si chiede il vero perdono nella volontà di conversione e nel fermo proponimento di non peccare mai più, ma anche nelle preghiera forte al Signore che ci dia un cuore nuovo, il suo stesso cuore, perché possiamo essere fedeli alla sua Legge, alla sua Parola, al suo Comandamento.
Pentimento, conversione, richiesta di perdono, proponimento, preghiera per il cuore nuovo, volontà di camminare sempre nella Parola di Cristo Gesù. Nel concedere il suo perdono, Il Padre manda su di noi lo Spirito Santo, perché ci risusciti a vita nuova, ci dia il cuore di Cristo, ci prenda per mano e ci conduca nella sua divina volontà per tutti i giorni della nostra vita. È lo Spirito Santo che crea l’uomo nuovo in noi. Ed è per la sua forza che noi possiamo non peccare più. È questa la verità del perdono nella Chiesa. Quello che spesso vive il cristiano è solamente un modo non cristiano di accostarci al perdono del Padre nostro celeste.
Il vero perdono cristiano è il frutto non solamente della remissione della colpa e in parte o in toto dell’espiazione della pena, ma anche la creazione dell’uomo nuovo per vivere la propria conformazione a Cristo Gesù. Il cristiano è chiamato a realizzare un’altissima missione nella storia: essere presenza viva di Cristo Gesù e questa presenza mai potrà compiersi senza la conformazione a Lui nell’obbedienza al Padre suo. Ogni assoluzione che si riceve è una nuova nascita che viene donata, un cuore nuovo che viene elargito, una nuova vita nella quale veniamo immersi. Il Figliol prodigo fu vestito dal Padre dell’altissima dignità di suo vero figlio.
Mentre Gesù si trovava in una città, ecco, un uomo coperto di lebbra lo vide e gli si gettò dinanzi, pregandolo: «Signore, se vuoi, puoi purificarmi». Gesù tese la mano e lo toccò dicendo: «Lo voglio, sii purificato!». E immediatamente la lebbra scomparve da lui. Gli ordinò di non dirlo a nessuno: «Va’ invece a mostrarti al sacerdote e fa’ l’offerta per la tua purificazione, come Mosè ha prescritto, a testimonianza per loro». Di lui si parlava sempre di più, e folle numerose venivano per ascoltarlo e farsi guarire dalle loro malattie. Ma egli si ritirava in luoghi deserti a pregare. Un giorno stava insegnando. Sedevano là anche dei farisei e maestri della Legge, venuti da ogni villaggio della Galilea e della Giudea, e da Gerusalemme. E la potenza del Signore gli faceva operare guarigioni. 
Ed ecco, alcuni uomini, portando su un letto un uomo che era paralizzato, cercavano di farlo entrare e di metterlo davanti a lui. Non trovando da quale parte farlo entrare a causa della folla, salirono sul tetto e, attraverso le tegole, lo calarono con il lettuccio davanti a Gesù nel mezzo della stanza. Vedendo la loro fede, disse: «Uomo, ti sono perdonati i tuoi peccati». Gli scribi e i farisei cominciarono a discutere, dicendo: «Chi è costui che dice bestemmie? Chi può perdonare i peccati, se non Dio soltanto?». Ma Gesù, conosciuti i loro ragionamenti, rispose: «Perché pensate così nel vostro cuore? Che cosa è più facile: dire “Ti sono perdonati i tuoi peccati”, oppure dire “Àlzati e cammina”? Ora, perché sappiate che il Figlio dell’uomo ha il potere sulla terra di perdonare i peccati, dico a te – disse al paralitico –: àlzati, prendi il tuo lettuccio e torna a casa tua». Subito egli si alzò davanti a loro, prese il lettuccio su cui era disteso e andò a casa sua, glorificando Dio. Tutti furono colti da stupore e davano gloria a Dio; pieni di timore dicevano: «Oggi abbiamo visto cose prodigiose» (Lc 5,12-26). 
Il peccato ci fa veri lebbrosi nell’anima e nello spirito. Ci accostiamo al sacramento della confessione, lo Spirito Santo con l’assoluzione del sacerdote, fondata sul nostro pentimento, volontà reale di conversione e di cammino nella Parola di Gesù, ci monda dalla lebbra dello spirito e dell’anima e ci dona una umanità nuova nella quale Cristo può manifestare tutta la potenza della sua verità. Il perdono dei peccati è l’opera delle opere di Dio. Si distrugge il passato, si rinasce a vita nuova, si può iniziare un vero cammino di perfetta sequela di Cristo Signore. Si pensa con i pensieri di Cristo, si vive con il cuore di Cristo, si ama con tutta l’anima di Cristo, ci si relaziona con il Padre sul modello di Gesù Signore. Nasce il vero uomo, l’uomo nuovo, chiamato a crescere in grazia, sapienza, verità, amore per tutti i giorni della sua vita.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vere persone nuove nello Spirito.

1. La Chiesa nei suoi pastori deve in tutto imitare Gesù. Guardando a Lui, saprà come muoversi nella storia complessa, difficile, frastagliata.
1. Chi è Gesù? È colui che evangelizza i suoi discepoli mostrando la sua verità, in ogni suo particolare. Gesù sa chi lui è e cosa deve fare.
1. In ogni cosa Gesù è imitatore del Padre. Anche il Padre evangelizzava il suo popolo, mostrando la sua verità, in ogni suo particolare.
1. Man mano che il Signore si rivela nella sua verità, anche il popolo maturava nella verità. Crescendo nella verità. Cresceva nella morale.
1. Man mano che Gesù mostrava ai discepoli la sua verità, anch’essi crescevano nella verità. La crescita nella verità è crescita nella morale.
1. È anche questo il cammino costante della Chiesa. Sempre essa deve mostrare con le parole e con le opere qual è la sua divina verità.
1. La verità della Chiesa non viene dalla Chiesa, viene dal Padre, in Cristo, per lo Spirito Santo. Essa la mostra tutta intera vivendola.
1. Quella della Chiesa non è una verità fuori di essa, così come quella di Cristo non era verità fuori del suo corpo e della sua vita.
1. Quando la Chiesa farà della verità di Cristo la sua verità e la manifesterà dalla sua vita, solo allora avrà risolto i suoi problemi.
1. Risolvendo tutti i suoi problemi, che sono problemi divini e non umani, la Chiesa potrà aiutare ogni altro uomo a risolvere suoi problemi.
1. Tutti i problemi dell’uomo sono divini e non umani. L’unico problema che l’uomo di ieri, di oggi, di domani avrà è sempre Dio, il suo Dio.
1. Il problema di Dio lo può risolvere in Cristo, per opera dello Spirito Santo. Ma lo Spirito è il frutto di Cristo per il corpo della Chiesa.
1. Gesù portò a termine l’evangelizzazione di se stesso sulla croce. Dalla croce mostrò tutta la potenza della sua verità e del suo amore.
1. Dalla croce, dal suo corpo trafitto, versò lo Spirito Santo, il principio della nuova creazione dell’uomo, per mezzo della Chiesa.
1. Evangelizzando se stessa, realizzando nella storia la sua verità e il suo amore, verità e amore di Cristo, la Chiesa versa lo Spirito.
1. È questo il vero problema della Chiesa di sempre: come divenire in mezzo agli uomini corpo che fa scaturire lo Spirito per la salvezza.
1. Camminando nello Spirito, la Chiesa evangelizza se stessa, mostrando la sua verità, dal suo corpo effonde lo Spirito che crea salvezza.
1. Questo vale per ogni Pastore. Vale per ogni fedele laico. Vale per ogni consacrato, consacrata e per ogni battezzato. Tutti sono obbligati.
1. Quando la Chiesa cammina nello Spirito, sempre lo Spirito la illuminerà perché sappia discerne cosa fare in ogni attimo della sua vita.
1. Ecco perché la Chiesa mai potrà camminare con una verità fuori di sé. È una verità non dello Spirito. La Chiesa cammina con lo Spirito.
1. È lo Spirito la perenne verità della Chiesa. Ma è lo Spirito che vive nel suo seno, nei suoi pastori, nel suo corpo, nei suoi figli.
1. Vergine Maria, resa Madre per opera dello Spirito, chiedi allo Spirito Santo che renda anche noi madri di verità e di grazia per il mondo.

1. Il cristiano vive sulla terra tra gli uomini con il cuore nel cuore di Cristo e l’orecchio sempre in ascolto rivolto verso lo Spirito Santo.
1. Il cristiano è colui che in ogni evento, circostanza, evenienza della storia sa sempre discerne la volontà di Dio separandola da ogni altra.
1. Questo potrà farlo, se si lascia perennemente ricolmare da Cristo del suo Santo Spirito che è Spirito di Sapienza, Intelligenza, Conoscenza.
1. Così il Libro della Sapienza: Quale uomo può conoscere il volere di Dio? Chi può immaginare che cosa vuole il Signore?
1. I ragionamenti dei mortali sono timidi e incerte le nostre riflessioni, perché un corpo corruttibile appesantisce l’anima…
1. E la tenda d’argilla opprime una mente piena di preoccupazioni. A stento immaginiamo le cose della terra…
1. Scopriamo con fatica quelle a portata di mano; ma chi ha investigato le cose del cielo?
1. Chi avrebbe conosciuto il tuo volere, se tu non gli avessi dato la sapienza e dall’alto non gli avessi inviato il tuo santo spirito?
1. Così gli uomini furono istruiti in ciò che ti è gradito e furono salvati per mezzo della sapienza» (Sap 9,13-18).
1. Così Paolo: Vi esorto dunque, fratelli, per la misericordia di Dio, a offrire i vostri corpi come sacrificio vivente, santo e gradito a Dio.
1. È questo il vostro culto spirituale. Non conformatevi a questo mondo, ma lasciatevi trasformare rinnovando il vostro modo di pensare…
1. Per poter discernere la volontà di Dio, ciò che è buono, a lui gradito e perfetto (Rm 12.1-2).
1. E ancora: Quello che è vero, quello che è nobile, quello che è giusto, quello che è puro, quello che è amabile….
1. Quello che è onorato, ciò che è virtù e ciò che merita lode, questo sia oggetto dei vostri pensieri.
1. Le cose che avete imparato, ricevuto, ascoltato e veduto in me, mettetele in pratica. E il Dio della pace sarà con voi! (Fil 4,8-9).
1. Il discernimento non è opera dell’uomo. Esso è il perenne frutto dello Spirito Santo che agisce nel cristiano e che si attinge da Cristo.
1. È il Corpo di Cristo il vaso celeste nel quale è contenuto tutto lo Spirito Santo e il Corpo di Cristo si riceve nell’Eucaristia.
1. Ogni volta che il cristiano riceve l’Eucaristia, Lui si ricolma di Spirito Santo, riceve tutto lo Spirito, lo riceve senza misura.
1. Se il cristiano riceve l’Eucaristia senza alcuna fede, distratto, senza metterci né il cuore e né l’anima mai lo Spirito potrà agire in lui.
1. Quando invece il cristiano cammina nello Spirito, attinto sempre vivo, fresco, senza misura nell’Eucaristia, sa sempre cosa fare.
1. Solo lo Spirito dona il perfetto discernimento in ogni cosa. Chi cammina senza lo Spirito non distingue un cammello da un moscerino.
1. Era questo il discernimento degli scribi e dei farisei del Vangelo. Per gli altri filtravano il moscerino mentre essi ingoiavano i cammelli.
1. La Legge della Chiesa è discernimento operato nello Spirito Santo in un tempo e in un momento particolare, speciale, unico, irripetibile.
1. I Santi che camminano con il cuore nel cuore di Cristo e con la mente nello Spirito Santo sanno sempre qual è la volontà di Dio da compiere.
1. Chi è senza lo Spirito Santo, manca di ogni discernimento. Anche l’applicazione della Legge viene operata senza discernimento.
1. Anche la morale viene applicata senza alcun discernimento. Manca l’Autore di ogni discernimento che è lo Spirito del Signore.
1. Vergine Maria, Donna piena di Spirito Santo, aiutaci a ricevere l’Eucaristia in pienezza di fede e di amore per ricolmarci di Spirito Santo.
1. Tu ci sosterrai, Madre Santa, e noi colmi di Spirito Santo, cammineremo tra gli uomini, conoscendo, attuando, vivendo la Volontà di Dio.
[bookmark: _Toc452536853]8 Aprile 
È facile confondere redenzione con assistenzialismo. Redenzione è vera salvezza. Assistenzialismo è quiete di morte.
[bookmark: _Toc452536854]Se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo
Quando noi diciamo Parola di Dio, intendiamo una cosa sola: Tutta la Parola di Dio. Essa va dal primo versetto della Genesi all’ultimo dell’Apocalisse: “In principio Dio creò il cielo e la terra” (Gen 1,1).  “A chiunque ascolta le parole della profezia di questo libro io dichiaro: se qualcuno vi aggiunge qualcosa, Dio gli farà cadere addosso i flagelli descritti in questo libro; e se qualcuno toglierà qualcosa dalle parole di questo libro profetico, Dio lo priverà dell’albero della vita e della città santa, descritti in questo libro. Colui che attesta queste cose dice: «Sì, vengo presto!». Amen. Vieni, Signore Gesù. La grazia del Signore Gesù sia con tutti” (Ap 22,18.21). Se alla rivelazione, cioè a tutta la Parola del Signore, viene tolta una sola parola, o essa è modifica in una sola virgola, essa non è più rivelazione, non è più Parola del Signore.
Il rischio di fondare la nostra vita sulla non parola di Dio è sempre dinanzi a noi. La tentazione sempre in agguato. Maestro della trasformazione della Parola di Dio in parola della creatura è Satana. Lui sa come modificare, alterare, eludere la Parola del Signore. Conosce tutti i trucchi della sua vanificazione. Sa come aggiungere per rendere odiosa la Parola. Ma anche sa come togliere, per renderla piacevole, a portata di uomo. Tutto il cammino della Parola nella storia ha sempre subìto e sempre subirà i suoi attacchi di morte. Gesù oggi ci rivela un modo satanico di essere falsi discepoli del Signore. Cade una torre. Noi non moriamo, siamo giusti. Pilato uccide dei Galilei, noi non siamo stati uccisi, siamo giusti. La giustizia non viene dagli eventi storici. Gesù è Crocifisso, sarebbe colpevole. La giustizia è dall’ascolto e dell’osservanza della Parola.
Vivi secondo la Parola, sei giusto. Morte, povertà, miseria, disgrazie, lutti o altre cose non attestano né giustizia e né colpevolezze. Giobbe è giusto ed è nella grande sofferenza. Il ricco epulone è ingiusto e mangia e beve lautamente, vestendo di porpora e di bisso. La storia mai potrà attestare la nostra ingiustizia, la nostra giustizia, la nostra fedeltà o infedeltà a Dio. Giustizia e ingiustizia sono dettati alla coscienza dalla fedeltà alla Parola di Dio o dalla infedeltà ad essa. Per questo Gesù chiede la conversione. Si lascia la parola, i pensieri, le dicerie del mondo e si entra nella purissima verità della Parola. Si cammina nella Parola, si è convertiti, si è salvi per l’eternità. Facendo noi strage della Parola di Dio, servendoci di essa in modo parziale, settario, ereticale, la nostra conversione è inesistente e se è inesistente la nostra conversione, anche inesistente è la nostra giustizia. Periremo nel fuoco eterno. Questa sarà la nostra fine. 
In quello stesso tempo si presentarono alcuni a riferirgli il fatto di quei Galilei, il cui sangue Pilato aveva fatto scorrere insieme a quello dei loro sacrifici. Prendendo la parola, Gesù disse loro: «Credete che quei Galilei fossero più peccatori di tutti i Galilei, per aver subìto tale sorte? No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo. O quelle diciotto persone, sulle quali crollò la torre di Sìloe e le uccise, credete che fossero più colpevoli di tutti gli abitanti di Gerusalemme? No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo».
Diceva anche questa parabola: «Un tale aveva piantato un albero di fichi nella sua vigna e venne a cercarvi frutti, ma non ne trovò. Allora disse al vignaiolo: “Ecco, sono tre anni che vengo a cercare frutti su quest’albero, ma non ne trovo. Taglialo dunque! Perché deve sfruttare il terreno?”. Ma quello gli rispose: “Padrone, lascialo ancora quest’anno, finché gli avrò zappato attorno e avrò messo il concime. Vedremo se porterà frutti per l’avvenire; se no, lo taglierai”» 
Il Signore oggi ci rivela anche qual è la vera misericordia. Essa non è l’assistenzialismo. Dio non è un assistenzialista. La misericordia non è un placebo che viene dato come sonnifero per addormentare la coscienza di chi dona e di chi riceve. La misericordia di Dio è mettere ogni uomo nella condizione di produrre frutti di vita eterna, frutti di verità, giustizia, obbedienza, amore, carità, santità. Dio non vuole alberi che sfruttano inutilmente il terreno. Vuole alberi che gli producano veri frutti di obbedienza e di ascolto della sua Parola. L’albero non produce e Lui pensa di tagliarlo. È infruttuoso. Non ha alcun diritto di rimanere nella sua terra.
Qui interviene la misericordia dell’uomo verso l’uomo. L’uomo chiede a Dio ancora del tempo per l’uomo che non produce frutti. Non è però un tempo sterile, vano. È invece un tempo di impegno, lavoro, grande occupazione in favore dell’uomo. L’uomo dalla grande misericordia mettere ogni suo impegno per porre l’albero in condizione di poter fruttificare. Se poi, nonostante tutta la sua fatica, l’albero continua a non produrre, allora è giusto che vanga tagliato. Questa misericordia è assai lontana dalla nostra. La nostra misericordia è nel dare qualcosa all’altro, ma senza aiutare l’altro perché possa divenire ciò che Dio ha stabilito che lui divenga. Dio è Redentore e Salvatore, Ripristinatore della condizione dell’uomo. Mai dobbiamo ridurre la misericordia ad assistenzialismo, perché essa è redenzione e salvezza dell’uomo. Ma è facile confondere redenzione con assistenzialismo. La redenzione porta al nostro Calvario, alla nostra crocifissione per amore. L’assistenzialismo ci lascia nella nostra quiete di morte.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci redentori, non assistenzialisti.

1. La storia è la più grande, la più bella, la sempre aggiornata parabola attraverso cui il Signore parla senza interruzione ad ogni uomo.
1. Questa parabola tutti la leggono, ma con occhi profani, occhi da ciechi, miopi, con cataratte, affetti da strabismo o altre gravi patologie.
1. Poi di essa vi sono i lettori ufficiali, veri professionisti, con strumenti altamente sofisticati. La loro lettura giunge ad ogni orecchio.
1. Non solo questa parabola viene letta, è anche raccontata attraverso non un solo scritto, ma milioni di scritti in tutte le lingue del mondo.
1. Chi legge e chi scrive, legge e scrive riflettendo nella storia il suo cuore, i suoi desideri, le sue ideologie, ogni falsità e menzogna.
1. Chi ascolta e chi legge quanto è stato detto e scritto, anche lui legge secondo il suo cuore, le sue categorie mentali e spirituali.
1. Il Signore che scrive la storia vuole che essa venga letta con il suo occhio e compresa con la sua intelligenza, sapienza, verità.
1. Occhio, sapienza, intelligenza, verità di Dio è uno solo: lo Spirito Santo. È quello Spirito Santo che il Dio unico “non possiede”.
1. Lo Spirito Santo non è dato dal Dio e Signore dell’uomo, ma da Cristo Gesù. Ma neanche Cristo Gesù è “posseduto” dal Dio unico.
1. I teorici del Super Dio artificiale da essi creato, devono sapere che questo Dio è senza Cristo Gesù e senza lo Spirito Santo.
1. È un Dio i cui adoratori sono privati della grazia di Cristo e dello Spirito e di conseguenza di ogni vera possibilità di leggere la storia.
1. Senza Cristo Gesù che perennemente dona lo Spirito, Dio parla, scrive la sua Parabola, ma l’uomo nulla comprende, nulla conosce.
1. È un misero cieco che mai potrà risolvere un solo suo problema di vita. Gli manca colui che gli legge e gli spiega la storia. È senza luce.
1. Non vi è alcun problema, di nessuna natura, che potrà essere risolto, se lo Spirito non viene per spiegarci la reale verità della storia.
1. Anche i problemi della Chiesa rimangono tutti irrisolti senza lo Spirito del Signore che illumina le menti e guida l’intelligenza in Dio.
1. L’uomo può prendere ogni decisione, mai però sarà la sua decisione a risolvere i problemi della vita e della storia nella quale vive.
1. Neanche Dio può risolvere i problemi. Lui la storia la scrive per Cristo nello Spirito Santo e per Cristo nello Spirito risolve i problemi.
1. Ora se Dio non risolve alcun problema se non per Cristo nello Spirito Santo, potrà mai la Chiesa pensare di risolverli?
1. Se li vuole risolvere, essa come Dio, dovrà operare per Cristo, in Cristo, con Cristo, sempre per opera dello Spirito Non vi sono altre vie.
1. Da solo, Dio non ha alcuna misericordia da offrirci. La misericordia di Dio è il Dono di Cristo che ci è offerto nello Spirito Santo.
1. Anche la Chiesa non ha alcuna vera misericordia da offrire, se non dona Cristo Gesù, guidata e mossa dallo Spirito Santo.
1. La misericordia della Chiesa è la formazione di Cristo nei cuori attraverso il dono dello Spirito Santo. È lo Spirito che forma Cristo.
1. Vergine Maria, tu hai dato il tuo corpo a Dio. Dio per mezzo dello Spirito per il tuo corpo ha dato al Figlio suo il corpo della salvezza.
1. Madre Santa, fa’ che anche noi diamo a Dio il nostro corpo, perché Cristo lo assuma e nello Spirito Santo lo faccia suo corpo.
1. Facendolo suo corpo, Madre nostra, nello Spirito Santo, lo fa anche corpo della sua misericordia e salvezza nello Spirito Santo.
1. Dio Padre, Cristo Signore, lo Spirito Santo, la Chiesa devono essere una sola opera di misericordia. È grande il mistero, Madre celeste!

1. Il vero saggio conosce in ogni momento storico qual è il bene e il male secondo Dio e sempre secondo Dio quale via è la migliore per lui.
1. L’una e l’altra scienza è opera dello Spirito Santo che illumina la nostra mente e orienta il nostro cuore. Lo Spirito è dono di Dio in noi.
1. Lo Spirito Santo viene ritirato da chi distacca da Dio e l’uomo precipita nella stoltezza. Commette gesti insani e stolti per la sua rovina.
1. Chi vuole discernere sempre secondo il più grande bene, deve essere in Dio, con Cristo, nello Spirito. Si è in Dio se si è nella sua Parola.
1. Dio, Cristo Gesù, lo Spirito Santo, la Parola sono una cosa sola. Non si possono dividere, separare, prendere uno e lasciare gli altri.
1. Un grave errore che ogni discepolo di Gesù rischia di commettere è il minimalismo morale. Gesù non ha iniziato con il minimalismo morale.
1. Gesù ha iniziato con il sommo, il massimo, la perfezione assoluta il suo Discorso Programmatico. La sua è morale altissima.
1. Nessuna morale è più alta della sua ed essa non è stata data alla fine del suo percorso, cioè dopo la sua risurrezione, ma agli inizi.
1. La sua altissima morale è il punto di partenza e anche di arrivo. Chi deve condurre il cuore in questo sublime viaggio è lo Spirito Santo.
1. È Lui che sempre discerne per noi tappa per tappa, scalata per scalata, croce per croce, carità per carità, giustizia per giustizia.
1. Lo Spirito deve essere in noi. Lui è in noi, se siamo in Cristo, siamo in Cristo se siamo nel Padre, siamo nel Padre si siamo nella Parola.
1. Se lo Spirito è fuori, può agire per noi, se lo cerchiamo nei ministri della Parola, da Lui preposti perché ci illuminino di luce divina.
1. Ma anche i ministri della Parola possono illuminarci, se essi sono nella Spirito, nella Parola, in Cristo, in Dio. Da fuori nulla possono.
1. Chi è fuori si lascia prendere, afferrare, consumare dal pensiero laico, pensiero del mondo, pensa secondo il mondo e agisce.
1. La Scrittura lo afferma con divina chiarezza: può illuminare la nostra mente l’uomo timorato di Dio che osserva i suoi comandamenti.
1. Quando lo Spirito è nel ministro perché il ministro è in Cristo, vive di Cristo e per Lui, allora la sua luce sarà vera luce dello Spirito.
1. La nostra verità non è il puro Vangelo. È il Vangelo interpretato per ogni cuore dallo Spirito, sottoposto al discernimento della Chiesa.
1. È lo Spirito che giorno per giorno indica al cuore la verità da incarnare, vivere, realizzare. Medico Celeste, indica le dosi da assumere.
1. La Chiesa deve vigilare perché lo Spirito Santo viva nel suo seno, nel seno di ogni ministro, perché sia nel seno di ogni discepolo di Gesù.
1. Gli Atti degli Apostoli ci attestano che è lo Spirito il vero “Motore” di ogni cuore e di ogni mente e tutto sempre da Lui prende inizio.
1. Madre Piena di Spirito Santo, da Lui mossa, lo ha portato nella casa di Elisabetta e per il tuo fiato si è posato sulla Madre e sul bambino.
1. Madre Santa, fa’ che anche noi siamo sempre colmati di Spirito Santo perché da Lui mossi lo riversiamo in ogni cuore e ogni mente.
1. Senza lo Spirito di Dio, Madre, siamo alberi senza frutto, otri senza acqua, lampade senza olio, cuori senza amore, spiriti senza luce.
[bookmark: _Toc452536855]9 Aprile 
Ogni vita è il frutto di due parole ascoltate. Una viene da Dio, l’altra è dal diavolo, o principe di questo mondo.
[bookmark: _Toc452536856]Accresci in noi la fede!
È giusto che ci si chieda: Ma cosa è realmente, nella sua più pura essenza, la fede? Rispondiamo dicendo che la nostra vita è il frutto di due parole ascoltate. Una viene da Dio, l’altra viene dal diavolo, o Satana, o principe di questo mondo, o serpente antico. Essendo la storia frutto di queste due parole, essa è sempre storia di fede. Vi è però una fede che conduce alla vita e una fede che conduce alla morte. Ma tutta intera la storia è frutto della nostra fede.
Dio dice: “Se tu mangi dell’albero della conoscenza del bene e del male, muori. Se invece mangi dell’albero della vita, tu non solo rimani in vita, crescerai di vita in vita”. Questa è la Parola che viene da Dio. Satana dice: “Non morirete affatto. Se tu ne mangi, se cioè tu mangi dell’albero della conoscenza del bene e del male, sarai come Dio. Sarai tu stesso Dio”. Questa è la parola che viene dal principe di questo mondo. È chiaro che sono due parole contraddittorie, opposte, l’una esclude l’altra. L’una dice il contrario dell’altra. “Se ne mangi, muori” – dice il Signore. “Se ne mangi, diventerai come Dio. Sarai Dio” – dice Satana. 
Traduciamo in termini attuali: “Se tu vuoi vivere, devi conservare pure le nozze che possono essere solo tra un uomo e una donna” – dice il Signore. “Perché ascoltare il Signore? Se tu vuoi essere te stesso, se vuoi conoscere il vero amore, se vuoi non morire nel carcere della morale antica, eterna, che viene da Dio, sposa chi vuoi, un uomo, un cane, un’altra bestia. Godi e gioisci. Sei come Dio. Non porre alcun limite o impedimento alla tua vita” – dice Satana.  A quale parola l’uomo crederà: a quella di Dio o a quella di Satana? Celebrerà le sue nozze secondo la via di Dio o secondo la strada tracciata da Satana? 
È questa la fede: fondare la propria vita su una parola che non è da noi, ma da altri e gli altri sono Dio e il Diavolo. Si noti bene. All’uomo è data la possibilità di sperimentare qual è la parola vera e quale quella falsa. Basta solamente osservare i frutti che la parola produce. Eva ascolta Satana, mangia dell’albero della conoscenza, tenta Adamo, anche Adamo mangia il frutto dell’albero della conoscenza. Essi non diventano come Dio. Subito entrano in un processo di morte. Neanche più si conoscono come appartenenti l’una all’altro. La Parola del Signore si manifesta vera, quella di Satana si rivela tremendamente falsa. 
A noi è chiesto di usare intelligenza, sapienza, grande discernimento. Noi non siamo come “muli” che non hanno intelletto. Se  appena usciamo dalla Parola di Dio, precipitiamo nella morte, allora è giusto che ci convinciamo che solo la Parola del Signore produce vita. Invece pur costatando la nostra continua morte, ci ostiniamo a credere nella parola di Satana, che è solo parola di devastazione, distruzione, strage, inferno eterno. Poiché il peccato ha indebolito sia la nostra intelligenza che la nostra sapienza e il nostro discernimento, sempre Satana riesce ad entrare nel cuore, convincendoci che ascoltandolo questa volta, tutto andrà per il meglio.
Disse ai suoi discepoli: «È inevitabile che vengano scandali, ma guai a colui a causa del quale vengono. È meglio per lui che gli venga messa al collo una macina da mulino e sia gettato nel mare, piuttosto che scandalizzare uno di questi piccoli. State attenti a voi stessi! Se il tuo fratello commetterà una colpa, rimproveralo; ma se si pentirà, perdonagli. E se commetterà una colpa sette volte al giorno contro di te e sette volte ritornerà a te dicendo: “Sono pentito”, tu gli perdonerai». Gli apostoli dissero al Signore: «Accresci in noi la fede!». Il Signore rispose: «Se aveste fede quanto un granello di senape, potreste dire a questo gelso: “Sràdicati e vai a piantarti nel mare”, ed esso vi obbedirebbe.
Chi di voi, se ha un servo ad arare o a pascolare il gregge, gli dirà, quando rientra dal campo: “Vieni subito e mettiti a tavola”? Non gli dirà piuttosto: “Prepara da mangiare, stringiti le vesti ai fianchi e servimi, finché avrò mangiato e bevuto, e dopo mangerai e berrai tu”? Avrà forse gratitudine verso quel servo, perché ha eseguito gli ordini ricevuti? Così anche voi, quando avrete fatto tutto quello che vi è stato ordinato, dite: “Siamo servi inutili. Abbiamo fatto quanto dovevamo fare”» (Lc 171-10). 
Gesù ci chiede di avere fede quanto un granello di senape. La fede che Lui ci chiede è semplice da mettere nel cuore. Essa ha un solo nome: obbedienza, ascolto. Non vi sono altre vie di salvezza. Ti si dice una parola? Ascoltala! Ti viene dato un ordine? Eseguilo! Ti si comanda una cosa? Falla! È l’obbedienza alla parola ascoltata la sola via della fede. Perché si deve ascoltare il Signore? Perché solo Lui ha parole di vita eterna. Se non si ascolta il Signore, si ascolterà Satana che ha parole di morte, dannazione, perdizione. Non esiste per l’uomo indipendenza. O è da Dio o è da Satana. O ascolta la Parola di Dio o ascolterà la parola di Satana. La proclamazione di indipendenza è inventata da Satana per poter schiavizzare e asservire l’uomo al suo volere, che è un volere e un desiderio di morte eterna.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di vera fede nella Parola di Dio. 

1. Il pensiero laico, il male dei mali, il male padre di ogni male, sta scalzano lentamente il pensiero di Cristo dalla mente dei cristiani.
1. Il pensiero laico sta privando il cristiano di ogni riferimento al Dio Signore, Creatore dell’uomo, al Dio che è la sola vita dell’uomo.
1. Il pensiero laico sta abolendo il Vangelo come una e sola nostra verità eterna, verità di salvezza, luce di redenzione, sapienza di vita.
1. Il pensiero laico ha scalzato dal trono lo Spirito Santo prendendone il posto, facendosi guida unica per l'uomo. È il vero disastro morale.
1. Quasi tutte le religioni sono annichilite dal pensiero laico. Esse sono conservate solo nella loro forma esteriore. Il pensiero è laico.
1. Distruggendo il pensiero laico ogni forma di sana e corretta moralità, esso sta divenendo il creatore e il suggeritore di ogni immoralità.
1. Non si tratta più di lassismo, minimalismo, ma di totale grande devastante immoralità ad ogni livello, in ogni ambito, in ogni luogo.
1. Lassismo e minimalismo e anche massimalismo fanno riferimento ad una legge morale fuori dell’uomo. Il pensiero laico è senza legge morale.
1. Quanti poi giocano a gridare agli untori, ignorano che essi stessi sono padri eccellenti del pensiero laico e creatori di altra immoralità.
1. Questo è il frutto di chi “grida agli untori”: denunciano una immoralità mentre ne coltivano altre ancora più pericolose e disumanizzanti.
1. In questo diluvio di immoralità, chi è latitante è il cristiano. È assente perché anche lui dalla mente inquinata dal pensiero laico.
1. Il pensiero laico si toglie dal cuore solo ricollocandovi il pensiero di Cristo, Pensiero e Parola di Dio nella luce dello Spirito Santo.
1. È facile sapere se siamo infestati di pensiero laico. È sufficiente osservare il nostro rapporto con i divini Comandamenti o Divina Legge.
1. Chi dinanzi alla trasgressione dei Comandamenti non vede alcun male, è tutto appartenente al pensiero laico. Non vede né pensa come Cristo.
1. Poiché oggi tutto si giustifica, tutto si approva, su tutto si esprime un pensiero di compiacimento, è segno che siamo laici di pensiero.
1. L’immoralità dichiarata regola di vita rivela che Gesù non è il nostro pensiero. Possiamo anche ricevere l’Eucaristia. Non siamo di Cristo.
1. Vergine Maria, Vera Discepola di Gesù, aiutaci a liberarci dal pensiero laico che ci sovrasta. Metti nel nostro cuore il Pensiero di Cristo.
1. Tu, Madre Santa, collocherai Cristo Gesù nella mente e nel cuore e noi all’istante passeremo dal pensiero del mondo al Pensiero di Dio.

1. Qualcuno dice che stiamo ingannando i cuori, perché parliamo della misericordia di Dio, ma non diciamo esattamente in cosa essa consista.
1. Perché nessun cuore si inganni, si illuda di essere nella misericordia di Dio, mentre resta fuori è giusto dire una parola chiara, semplice.
1. La misericordia è il dono che il Padre fa ad ogni uomo di Cristo Gesù, come suo Salvatore e Redentore, come sua verità, grazia, vita eterna.
1. Cristo va annunziato come unico Salvatore e Redentore di ogni uomo. Va annunziato perché venga accolto come suo Redentore e Salvatore.
1. Chi deve annunziare Cristo è ogni suo discepolo. Lo devono annunziare Papa, Vescovi, Presbiteri, Diaconi, Religiosi, ogni Fedele Laico.
1. Cristo va accolto. Lo si accoglie lasciandoci battezzare nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo. Si diviene corpo di Cristo.
1. Divenuti corpo di Cristo, si può morire alla grazia e alla verità di Cristo con il peccato mortale. Cristo e la sua grazia muoiono in noi.
1. Si ritorna in Cristo con il Sacramento della Confessione, frutto di reale pentimento, dolore dei peccati, proponimento di non peccare più.
1. Gli altri cinque sacramenti (cresima, eucaristia, unzione degli inferni, ordine sacro, matrimonio) sono ordinati a vivere di misericordia.
1. Come si vive di misericordia? Trasformando in vita per noi e gli altri la Parola di Gesù. Si diviene Cristo per far vivere Cristo in noi.
1. Vivendo la Parola in conformità ai sacramento ricevuti, ereditiamo la vita eterna, che è il fine per cui la misericordia va sempre vissuta.
1. Perché riceviamo l’Eucaristia? Per vivere per Cristo, come Cristo. Per fare della nostra vita un olocausto d’amore o sacrificio di salvezza.
1. In quale luogo, condizione, situazione devo divenire olocausto come Cristo? In ogni luogo, condizione, situazione in cui mi trovo.
1. Si percepisce subito che l’Eucaristia non è sacramento a se stante. Esso fa parte del settenario sacramentale e va vissuto con gli altri.
1. I sette sacramenti camminano insieme. Se non si è innestati vitalmente in Cristo non si può ricevere Cristo, siamo tagliati da Lui.
1. Ci si innesta in Cristo non attraverso l’eucaristia, ma per mezzo del sacramento del battesimo prima e del sacramento della Penitenza dopo.
1. Prima che di eucaristia urge parlare di penitenza. Può ricevere l’eucaristia chi può ricevere la penitenza. Chi può ricevere la penitenza?
1. Può ricevere la penitenza chi vuole realmente essere reinnestato in Cristo, rimuovendo dal cuore tutti gli ostacoli che lo hanno distaccato.
1. È questo il grande discernimento del Confessore: trovare quelle vie reali, concrete perché si cominci a rimuovere gli ostacoli.
1. Qui non occorre solo il discernimento del Confessore, urge anche la buona volontà de penitente. Il fine è uno: reinnestarsi in Cristo.
1. Vie e metodi possono iniziare da in minimo fino a raggiungere la perfezione. Il confessore mette il cuore di Cristo e la luce dello Spirito.
1. Ma anche il penitente vi deve mettere tutta la buona volontà e ogni impegno per compiere un reale percorso di guarigione e di risurrezione.
1. È evidente che Confessore e Penitente debbano agire perennemente sotto l’azione onnipotente della grazia di Cristo e dello Spirito Santo.
1. La vita cristiana è complesso armonioso di grazia, verità, Parola, mozione dello Spirito, sacramenti, comunità credente o corpo di Cristo.
1. Fuori di un inserimento reale, vivo, perenne in questo complesso armonioso si muore. Anche l’Eucaristia è parte essenziale, vitale di esso.
1. Vergine Maria, vieni in nostro aiuto. Prega per noi lo Spirito Santo perché muova sempre sia il cuore del Confessore che del Penitente.
1. La porta della Confessione va sempre attraversata prima di giungere all’altare di Gesù. Fa’ che tutti la passiamo nella santità ritrovate.
[bookmark: _Toc452536857]10 Aprile 
Ognuno pensa che la sua azione finisca nel momento in cui finisce. Ogni nostra azione ha conseguenze eterne.
[bookmark: _Toc452536858]Chi mi ha consegnato a te ha un peccato più grande
Un peccato, un male che viene compiuto, un’azione non buona che viene posta nella storia, sono sempre il frutto di una molteplice responsabilità. Ognuno dovrà rendere conto a Dio, sia oggi che nel giorno del giudizio, particolare e universale, della sua cooperazione al male, sia in forma diretta che indiretta, sia attiva che passiva, sia con le opere che con le parole. Si è responsabili anche del silenzio per aver taciuto l’annunzio della Parola del Signore o per averla trasformata in parola umana, privandola del contenuto della sua verità di salvezza.
Di un peccato che si compie in un angolo sperduto di questo mondo, posso essere responsabile anch’io, pur non avendo mai conosciuto la persona, se scrivo o dico una inesattezza teologica. L’altro la legge – oggi è facile entrare in contatto con il mondo intero in un attimo, in un secondo – viene convinto nei suoi pensieri o addirittura stravolto, compie l’azione, commette il male. Il Signore scrive nel suo libro nel Cielo la mia inesattezza o stravolgimento della Parola. Mi chiamerà in giudizio. Dovrò rendere conto della parola scritta o proferita. 
Quando in un programma televisivo, radiofonico, sulla carta stampata, nelle discussioni, nell’insegnamento, anche nel rapporto amicale tra due persone, esce dalla nostra bocca anche una sola parola che non sia pieno rigetto del male e affermazione del bene secondo Dio e chi entra in contatto con questa parola, si decide per il male e abbandona la via del bene, anche di questa parola sono responsabile dinanzi al Signore. Sarò citato in giudizio. Dovrò rendergli conto del male che l’altro ha commesso per causa mia. È verità eterna e immutabile.
Più si è in alto, più si è responsabili dinanzi al Signore. Papa, vescovi, presbiteri, diaconi, religiosi, fedeli laici: ognuno porta un suo specifico grado di responsabilità. Professori, maestri, dottori, insegnanti, alunni, padri, madri, fratelli, sorelle: tutti si rivestono della loro specifica responsabilità. Un professore che per anni ha rovinato la mente dei suoi allievi con dottrine false, menzognere, ideologiche è responsabile dinanzi a Dio di tutto il male futuro che un suo allievo, a causa delle sue teorie, compirà ai danni dell’intera umanità.
Allora Pilato fece prendere Gesù e lo fece flagellare. E i soldati, intrecciata una corona di spine, gliela posero sul capo e gli misero addosso un mantello di porpora. Poi gli si avvicinavano e dicevano: «Salve, re dei Giudei!». E gli davano schiaffi.  Pilato uscì fuori di nuovo e disse loro: «Ecco, io ve lo conduco fuori, perché sappiate che non trovo in lui colpa alcuna». Allora Gesù uscì, portando la corona di spine e il mantello di porpora. E Pilato disse loro: «Ecco l’uomo!». Come lo videro, i capi dei sacerdoti e le guardie gridarono: «Crocifiggilo! Crocifiggilo!». Disse loro Pilato: «Prendetelo voi e crocifiggetelo; io in lui non trovo colpa». Gli risposero i Giudei: «Noi abbiamo una Legge e secondo la Legge deve morire, perché si è fatto Figlio di Dio».
All’udire queste parole, Pilato ebbe ancor più paura. Entrò di nuovo nel pretorio e disse a Gesù: «Di dove sei tu?». Ma Gesù non gli diede risposta. Gli disse allora Pilato: «Non mi parli? Non sai che ho il potere di metterti in libertà e il potere di metterti in croce?». Gli rispose Gesù: «Tu non avresti alcun potere su di me, se ciò non ti fosse stato dato dall’alto. Per questo chi mi ha consegnato a te ha un peccato più grande».
Da quel momento Pilato cercava di metterlo in libertà. Ma i Giudei gridarono: «Se liberi costui, non sei amico di Cesare! Chiunque si fa re si mette contro Cesare». Udite queste parole, Pilato fece condurre fuori Gesù e sedette in tribunale, nel luogo chiamato Litòstroto, in ebraico Gabbatà. Era la Parasceve della Pasqua, verso mezzogiorno. Pilato disse ai Giudei: «Ecco il vostro re!». Ma quelli gridarono: «Via! Via! Crocifiggilo!». Disse loro Pilato: «Metterò in croce il vostro re?». Risposero i capi dei sacerdoti: «Non abbiamo altro re che Cesare». Allora lo consegnò loro perché fosse crocifisso (Gv 19,1-16). 
Un presbitero, costituito da Dio sua bocca, suo cuore, sua luce, sua verità, sua Parola, suo maestro per insegnare la sua volontà, non può parlare secondo il suo cuore o secondo il cuore del mondo. Se facesse questo, oltre che essere traditore di Dio, sarebbe anche ingannatore degli uomini. Con la sua falsità potrebbe trarre in inganno un’intera generazione, senza più rimedio. Lui è responsabile di ogni parola non di Dio uscita dalla sua bocca. La sua è una responsabilità di salvezza eterna. Per ogni anima che si danna dovrà rendere conto a Dio. 
Purtroppo della responsabilità di ognuno dinanzi al mondo intero nessuno più parla. Un candidato al Parlamento chiede un voto. Deve dire chiaramente quali sono le sue idee e quali i principi su cui fonderà domani la sua azione. Chi vota e chi è stato votato sono responsabili entrambi in eterno dinanzi al Signore di ogni legge che è contro la verità eterna scritta da Dio nell’essere più profondo dell’uomo. Ma neanche di questa responsabilità più se parla. Ognuno pensa che la sua azione finisca nel momento in cui finisce. L’azione ha conseguenze eterne.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, liberateci da ogni stoltezza e insipienza.

1. Il fine della misericordia è la giustizia, ma anche la giustizia fruttifica grande misericordia. Giustizia e misericordia sono inseparabili.
1. La misericordia produce la giustizia. La giustizia fruttifica misericordia. Sono insieme albero e frutto, seme e albero.
1. Così parla il Libro del Siracide: Quanto è grande la misericordia del Signore, il suo perdono per quanti si convertono a lui! (Sir 17, 24).
1. Cosa è la giustizia? È la vera relazione dell’uomo con se stesso, con gli altri uomini, con gli animali, con l’intera creazione, con Dio.
1. Chi detta la vera relazione con ogni essere esistente è solo Dio, il Signore. Cosa è allora la giustizia? Vivere nella Parola del Signore.
1. È la Parola del Signore la sola ed unica regola della nostra giustizia. Questo è il fine. Ogni altra cosa è via, strumento, mezzo.
1. Man mano che il Signore ci rivela in pienezza la verità della giustizia, l’uomo è chiamato ad adeguarsi. Altrimenti non c’è vera giustizia.
1. La giustizia che nasce dai Comandamenti e quella che scaturisce dal Discorso della Montagna non sono la stessa cosa. Vi è l‘abisso.
1. Poiché per ogni uomo il Signore possiede una sua particolare volontà, è evidente che la giustizia cambia da persona a persona.
1. La giustizia si riveste di “personalizzazione assai complessa”. Ogni uomo è obbligato a conoscere la giustizia scritta per lui da Dio.
1. Ministeri, carismi, professioni, attitudini, doni ricevuti divengono parte essenziale, integrante della “personalizzazione della giustizia”.
1. La giustizia non riguarda solo il non privare l’altro di ciò che è suo con l’oppressione, la non restituzione, la rapina, il furto o altro.
1. Giustizia perfetta è dare all’altro ciò di cui ha bisogno. Lo si deve dare in misura di ciò che si possiede. Altrimenti non si è giusti.
1. Non è facoltativo aiutare il prossimo. È obbligo di giustizia. Amare il prossimo come se stessi non è obbliga di carità, ma di giustizia.
1. La giustizia violata ci esclude dal regno di Dio, oggi e in eterno. Questa distinzione va fatta. L’elemosina non è opera di misericordia.
1. L’elemosina è purissima opera di giustizia perché comando di Dio. Ogni comando entra a pieno titolo nella giustizia, perché ordine divino.
1. Se tutto è giustizia, perché comando del Signore, cosa è allora la misericordia? La misericordia è privazione di sé che arricchisce l'altro.
1. Il Padre si priva del Figlio suo. Lo dona per la nostra salvezza. Il Figlio si priva della sua vita. La dona per la nostra redenzione.
1. L’uomo accoglie il dono del Padre e di Cristo nello Spirito Santo, offre al Padre, in Cristo, per lo Spirito la vita per la conversione.
1. Misericordia è il dono della vita. Le altre cose si devono per giustizia. Chi vuole essere misericordioso deve farsi in Cristo dono totale.
1. Vergine Madre, ti sei offerta tutta in Cristo per la nostra salvezza. Aiutaci a fare della nostra vita un dono a Cristo per la Redenzione.
1. Senza il nostro dono, Cristo Gesù non potrà offrirsi al Padre e molta redenzione non si compie. Manca la nostra misericordia.
1. La misericordia del Padre, di Cristo, del Cristiano, nello Spirito, devono divenire oggi e sempre una sola misericordia per la salvezza.
1. Madre Santa, aiuta i tuoi figli perché comprendano che non c’è misericordia senza giustizia, La giustizia è a fondamento della misericordia.
1. Adempiendo ogni giustizia, Madre di Dio, i tuoi figli possono divenire misericordiosi come Dio e Cristo sono misericordiosi nello Spirito.

1. Dio, Creatore e Signore dell’uomo, ha stabilito che la vita vera è solo nella sua Parola. Se l’uomo vuole vivere, deve abitare nella Parola.
1. Finché l’uomo è nella Parola, vive. Esce da essa, esce dalla vita. Si inabissa in percorsi di morte che possono giungere alla morte eterna.
1. Con la conversione ritorna nella Parola del suo Signore, ritorna nella vita. Dio sempre si ridona tutto, sempre a chi ritorna nella Parola.
1. L’uomo così non agisce. Per lui il peccatore non va perdonato. Per lui si deve applicare una stretta giustizia. A volte si vuole vendetta.
1. Il Signore ha posto come condizione perché Lui ci perdoni, il nostro perdono a coloro che ci hanno offeso. Siamo perdonati, se perdoniamo.
1. L’uomo non accoglie chi è perdonato da Dio ed è giusto, vuole essere accolto da Dio mentre è peccatore. Dio mai si presterà a questo gioco.
1. È questo un gioco diabolico, infernale. Non può chi è nel peccato essere visto da Dio come giusto, mentre lui vede il giusto come peccatore.
1. Questo pensiero malvagio, stolto, insipiente, vera crudeltà spirituale era a fondamento della teologia di scribi e farisei al tempo di Gesù.
1. Gesù fu crocifisso perché apriva la porta della misericordia e perdono ai peccatori pentiti, dichiarando peccatore chi si riteneva giusto.
1. Sempre la purezza della religione viene inquinata dal pensiero malvagio degli uomini. Oggi siamo esattamente all’opposto.
1. Oggi si dichiarano giusti tutti i peccatori, non perché si convertono, sono convertiti, si convertiranno, ma perché si è abolito il peccato.
1. Non essendoci più il peccato, non c’è più distinzione tra giusti e ingiusti. Siamo tutti figli di Dio abbracciati dalla sua misericordia.
1. È la negazione di tutta la rivelazione. La Parola di Dio, dalla prima pagina della Genesi fino all’ultima dell’Apocalisse, è distinzione.
1. Non essendo più la Parola di Dio unico punto di riferimento per i cristiani, si è condannati tutti a non avere alcuna comunione di pensiero.
1. Non si hanno punti fermi neanche per un semplice dialogo, una discussione, un confronto tra verità. Senza Parola di Dio qual è la verità?
1. Senza Parola di Dio, unico pensiero del Credente, perdono di significato i sacramenti e la Chiesa. Salta ogni mediazione di grazia e verità.
1. Senza Parola di Dio, come unico e solo annuncio da offrire ai non credenti in Cristo, su quale fondamento svolgiamo la nostra missione?
1. Abolita la Parola, dichiarando il solo riferimento ad essa fondamentalismo, si precipita in una verbofobia, dalla quale non c’è guarigione.
1. Senza la Parola che dona la verità della misericordia, di Dio, di Cristo, della Chiesa, dei sacramenti, dello stesso uomo, tutto è chimera.
1. Senza la Parola non si può costruire la speranza. La parola dell’uomo mai potrà essere fondamento di speranza. L’uomo è nulla senza Parola.
1. Vergine Maria, tu è da ben quaranta anni che ci implori per questo. Il mondo ha dimenticato la Parola di Gesù e tu vuoi che gli sia donata.
1. Nella Parola è la vita, perché essa è il fondamento di ogni verità nell’universo. Senza Parola tutto si consuma in una mostruosa falsità.
1. Madre della Redenzione, fa’ che i tuoi figli prendano la Parola, la trasformino in loro vita, perché diventi alito di salvezza per il mondo.
1. Madre di Dio, non permettere che il mondo muoia per mancanza del principio della vera vita. Dacci la forza per ascoltare il tuo desiderio
[bookmark: _Toc452536859]11 Aprile 
Ogni alterazione della Parola di Gesù fa sì che ognuno si lasci sconfiggere dal male, cadendo nella sua trappola.
[bookmark: _Toc452536860]Ambedue furono gettati vivi nello stagno di fuoco
Quando si dice che il Signore ha l’ultima parola sul male o che il nostro Dio vince sempre su di esso, dobbiamo parlare sempre con corretta verità teologica. Questa verità teologica è una sola: il Crocifisso. È il Crocifisso la vittoria sul male. Lui ha vinto il mondo perché non si è lasciato conquistare mai dalla sua falsità, menzogna, ipocrisia, invidia, gelosia, inganno. Lui è rimasto nella più pura obbedienza al Padre suo. Ma per rimanere nella volontà del Padre ha dovuto prendere su di sé tutto il male del mondo. La sua Croce è la vittoria su di Lui del male universale, cosmico. Qual è allora l’ultima parola del Signore sul male?
La Parola conduce Cristo sulla croce per non aver voluto essere dalla parola del mondo. La Parola dona la vita a Cristo, ma nel sepolcro, nella morte. Il mondo toglie la vita al corpo. Il Padre risuscita il corpo trafitto e lo dona a Cristo tutto spirituale, incorruttibile, immortale, glorioso, trasformato in purissima luce. Per la Parola di Dio tutto il male del mondo si posa sulle nostre spalle e noi lo viviamo nella più pura santità. Al male non rispondiamo con il male, ma con il più grande bene. È la prima vittoria del Signore sul male. La seconda grande vittoria è nell’accoglienza della nostra anima nel suo cielo e nella risurrezione gloriosa dell’ultimo giorno.
Dopo questo, udii come una voce potente di folla immensa nel cielo che diceva: «Alleluia! Salvezza, gloria e potenza sono del nostro Dio, perché veri e giusti sono i suoi giudizi. Egli ha condannato la grande prostituta che corrompeva la terra con la sua prostituzione, vendicando su di lei il sangue dei suoi servi!». E per la seconda volta dissero: «Alleluia! Il suo fumo sale nei secoli dei secoli!». Allora i ventiquattro anziani e i quattro esseri viventi si prostrarono e adorarono Dio, seduto sul trono, dicendo: «Amen, alleluia». Dal trono venne una voce che diceva: «Lodate il nostro Dio, voi tutti, suoi servi, voi che lo temete, piccoli e grandi!».
Udii poi come una voce di una folla immensa, simile a fragore di grandi acque e a rombo di tuoni possenti, che gridavano: «Alleluia! Ha preso possesso del suo regno il Signore, il nostro Dio, l’Onnipotente. Rallegriamoci ed esultiamo, rendiamo a lui gloria, perché sono giunte le nozze dell’Agnello; la sua sposa è pronta: le fu data una veste di lino puro e splendente». La veste di lino sono le opere giuste dei santi. Allora l’angelo mi disse: «Scrivi: Beati gli invitati al banchetto di nozze dell’Agnello!». Poi aggiunse: «Queste parole di Dio sono vere». Allora mi prostrai ai suoi piedi per adorarlo, ma egli mi disse: «Guàrdati bene dal farlo! Io sono servo con te e i tuoi fratelli, che custodiscono la testimonianza di Gesù. È Dio che devi adorare. Infatti la testimonianza di Gesù è lo Spirito di profezia».
Poi vidi il cielo aperto, ed ecco un cavallo bianco; colui che lo cavalcava si chiamava Fedele e Veritiero: egli giudica e combatte con giustizia. I suoi occhi sono come una fiamma di fuoco, ha sul suo capo molti diademi; porta scritto un nome che nessuno conosce all’infuori di lui. È avvolto in un mantello intriso di sangue e il suo nome è: il Verbo di Dio. Gli eserciti del cielo lo seguono su cavalli bianchi, vestiti di lino bianco e puro. Dalla bocca gli esce una spada affilata, per colpire con essa le nazioni. Egli le governerà con scettro di ferro e pigerà nel tino il vino dell’ira furiosa di Dio, l’Onnipotente. Sul mantello e sul femore porta scritto un nome: Re dei re e Signore dei signori. 
Vidi poi un angelo, in piedi di fronte al sole, nell’alto del cielo, e gridava a gran voce a tutti gli uccelli che volano: «Venite, radunatevi al grande banchetto di Dio. Mangiate le carni dei re, le carni dei comandanti, le carni degli eroi, le carni dei cavalli e dei cavalieri e le carni di tutti gli uomini, liberi e schiavi, piccoli e grandi». Vidi allora la bestia e i re della terra con i loro eserciti, radunati per muovere guerra contro colui che era seduto sul cavallo e contro il suo esercito. Ma la bestia fu catturata e con essa il falso profeta, che alla sua presenza aveva operato i prodigi con i quali aveva sedotto quanti avevano ricevuto il marchio della bestia e ne avevano adorato la statua. Ambedue furono gettati vivi nello stagno di fuoco, ardente di zolfo. Gli altri furono uccisi dalla spada che usciva dalla bocca del cavaliere; e tutti gli uccelli si saziarono delle loro carni. (Ap 19,1-21). 
L’altra grande vittoria di Dio sul male è nel gettare vivi nello stagno di fuoco, ardente di zolfo, tutti coloro che sono stati operatori di iniquità e non si son convertiti alla sua Parola, non hanno voluto credere nel Vangelo. Oggi è questa vittoria del Signore che viene negata. Questa negazione fa sì che ognuno si lasci sconfiggere dal male, cadendo nella sua trappola, pesandosi già salvato per l’eternità. Questo pensiero è vero stravolgimento della Croce di Cristo Gesù. La vittoria sul male è la Croce ed è la risurrezione. Con la Croce, sulla Croce si è per non aver voluto commettere il male. Dopo la Croce, il Signore risponde con il dono della sua gloria eterna. Ogni confusione e falsità introdotta nella verità, diviene confusione e falsità che si introduce nella vita. Sono falsità e confusioni che aprono le porte dell’inferno e chiudono quelle del Paradiso. Oggi il cristiano vive immerso in questo mare di falsità e di confusione.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vittoriosi su ogni male.

1. Tutti i mali del mondo sono frutto dell’idolatria. Oggi l’uomo ha costituito il suo pensiero suo unico dio e signore. Idolatria invisibile!
1. È l’idolatria senza templi, senza chiese, senza strutture. Pervade ogni mente e ogni cuore, eliminando da essi ogni verità di trascendenza.
1. È l’idolatria che deride e fa satira pungente su ciò che non conosce o ignora, disprezza il mistero, ridicolizza la sorgente della santità.
1. Getta fango sul Dio Trinità, sull’Eucaristia, sulla Madre di Dio, sulla Chiesa, in nome del dio assoluto e senza padroni che è la libertà.
1. La libertà è solo quella che è a servizio della verità. Una libertà asservita alla falsità mai potrà dirsi liberta. È schiavitù di Satana.
1. Solo quanti sono schiavi si Satana si fanno paladini della falsità proclamandola libertà di pensiero, di penna, di matita, di espressione.
1. La vera libertà è purissimo servizio alla verità. Solo uno è il vero servo della libertà. È quel Crocifisso che oggi l’uomo tanto odia.
1. Quanti non cercano la verità, non la difendono, non la desiderano attestano di adorare gli idoli dei loro pensieri e del loro cuore.
1. Poiché ogni uomo possiede la sua mente, ogni uomo è idolatra a modo suo, secondo il suo cuore e i suoi pensieri. È l’idolatria universale.
1. Dinanzi ad un mondo idolatra dei suoi pensieri, Gesù inizia la sua predicazione, invitando alla conversione e alla fede nel Vangelo.
1. Si esce dai propri pensieri, si abbandona la propria idolatria, si assumono i pensieri di Cristo facendoli divenire nostri pensieri.
1. È la sola via per uscire dall’idolatria, altrimenti il pensiero dell’uomo tutto trasforma in idolatria, anche le cose più sante e vere.
1. Anche la misericordia, vissuta senza la Parola di Cristo, rischia di trasformarsi in potente idolo, in universale falsità e inganno.
1. È la Parola di Cristo Gesù la sola verità che ci libera da ogni idolatria, anche da quella più sofistica, inodore, incolore, insapore.
1. Senza la verità della Parola, anche la teologia potrebbe divenire idolatria. Senza verità è una teologia che non dona alcuna vita.
1. Vergine Maria, tu ti sei consegnata interamente alla Parola di Dio. Insegna ad ogni uomo questa via sublime di libertà e di verità.
1. Se tu non ci aiuterai, Madre, non vieni presto in nostro aiuto, l’idolatria della mente e dei pensieri ci divorerà senza rimedio.
1. Divenire idolatri dei propri pensieri è così facile e tutti possiamo cadere in questo peccato. Non permettere che accada, Madre nostra.

1. La santificazione è opera mirabile di Dio. Attraverso il dono della sua Parola Lui vuole portare la creazione nella sua verità di origine.
1. Qual è la prima verità della creazione? Quella di essere tutta, interamente, sempre dal suo Dio, dal suo Signore, Creatore, Redentore.
1. Questa è la verità nella quale anche l’uomo è chiamato ad entrare. Senza questa verità, le altre sono senza alcun valore, alcun significato.
1. Ma anche Dio possiede una sua particolare verità. L’uomo è vero uomo se entra nella verità di Dio e vive in essa ogni suo atto storico.
1. I santi questo hanno fatto, questo fanno: costruiscono ogni giorno la loro vita nella verità del Padre, del Figlio, dello Spirito Santo.
1. Nella verità della Beata Trinità portano il tempo, le cose, gli uomini, gli animali, tutta la creazione da essi è portata nella verità.
1. I santi portano nella verità di Dio il loro corpo, la loro anima, il loro spirito, i loro pensieri, la loro volontà, ogni loro sentimento.
1. Dobbiamo constatare che, essendo stati esclusi Padre, Figlio e Spirito Santo dal processo della verità, tutto sta divenendo falsità.
1. La falsità ha raggiunto il suo limite, ieri ritenuto invalicabile con la teoria del gender, frutto della più grande idolatria di ogni tempo.
1. Anche la religione sta rischiando moltissimo. Escluso il Crocifisso come verità essenziale dell’uomo, non vi è altro punto di riferimento.
1. Pensiamo alla verità della terra. Dio ha deciso che per sei giorni produca e il settimo si riposi. Anche per l’uomo vale questa verità.
1. Ma l’uomo tranquillamente la disattende. Dio invece impone alla terra il rispetto di essa e smette di produrre. L’uomo lavora vanamente.
1. Per ogni verità disattesa, l’uomo si immerge in una falsità dalla quale diviene assai difficile poter venire fuori. L’uomo muore di falsità.
1. Cos’è la misericordia in questa prospettiva? La grazia che Dio dona ad ogni uomo di tornare per vivere nella sua verità di redenzione.
1. Come usa l’uomo la misericordia? Come grazia che gli permetta di rimanere nella sua falsità. La misericordia diviene fine a se stessa.
1. Nella nostra religione tutto è via, mezzo, strumento, anche l’Eucaristia e ogni sacramento, per tornare a vivere nella verità di Cristo.
1. Se la Chiesa non dona all’uomo tutta la verità contenuta nella Parola e non mostra come la verità va vissuta, il suo lavoro è vano.
1. I ministri della Chiesa sono ministri della grazia e verità. Si annunzia la Parola, si dona la grazia, per vivere di Parola nella Parola.
1. Vergine Maria, Donna consegnata tutta alla Parola, tu mai hai conosciuto la falsità, neanche di un solo pensiero fuori del pensiero di Dio.
1. Madre, aiuta noi tuoi figli smarriti e confusi nei dedali dell’infinita falsità che niente più risparmia, perché ci consegniamo alla Parola.
1. È la Parola, Madre di Dio, la sola via perché ogni uomo diventi vero uomo immergendosi di verità in verità fino alla perfezione.
[bookmark: _Toc452536861]12 Aprile 
Carità è dare tutta la nostra vita al Padre celeste, perché se ne serva Lui per salvare e redimere i suoi figli.
[bookmark: _Toc452536862]Con le vesti strette ai fianchi e le lampade accese
Se dovessi definire con una sola parola il cristiano dei nostri giorni, direi che è un “frantumatore”. A questa parola se ne dovrebbe aggiungere una seconda: “Seminatore di sabbia o di farina”. È un “frantumatore” perché ha ridotto in briciole ogni Mistero: della Santissima Trinità, di Cristo Gesù, della Chiesa, della grazia, della verità, dei sacramenti, della Parola, della teologia, della morale, della comunione, dell’unità, dell’antropologia. Niente è rimasto intatto. Tutto è stato sottoposto a questa pesante macina della frantumazione e tutto è venuto fuori ridotto in sabbia o in farina. Il frutto del suo lavoro poi lo semina nei cuori pensando illusoriamente di poter produrre un qualche frutto. Ma seminando farina o sabbia non si potrà mai raccogliere un solo frutto. È il deserto spirituale. È la carestia nella salvezza.
Anche le virtù sono state frantumate. Quando si parla di una virtù necessariamente si deve parlare delle altre. Il settenario delle virtù è uno, come uno è lo Spirito Santo al quale esso è legato. Anche i doni dello Spirito sono sette, ma uno è lo Spirito che le rende operanti nel cuore, nella mente, nell’anima, nello stesso corpo. Oggi si parla solo di misericordia. Ma senza unire la misericordia alla fede e alla speranza e senza inserire queste tre virtù teologali nella quattro virtù cardinali, che sono la forma essenziale nella quale le virtù teologali possono vivere, i frutti sono oltremodo scarsi. Al di là di un vago sentimento, tutto alla fine diviene vano. Certo, possiamo anche essere soddisfatti per aver seminato molta sabbia o molta farina, ma da questa semina mai si potrà raccogliere un solo frutto. Si rimane sempre affamati, perché né il Cielo e né la terra nutriranno mai l’uomo. Nulla si semina e nulla si raccoglie.
La fede ci dice che si deve costruire la vita della Parola del Signore. Se la fede non viene posta a fondamento della speranza che ci annunzia che ogni futuro è dono di Dio e non delle nostre mani, quale carità possiamo noi vivere? Nessuna. Senza fede muore la vera speranza e anche la vera carità muore. Rimangono quei palliativi inutili di carità che mai possono dirsi vera carità, carità alla maniera di Cristo Gesù che sulla croce diede il suo corpo per il perdono dei nostri peccati, il suo sangue per essere lavati da ogni macchia, la sua carne come cibo verso la vita eterna, il suo Santo Spirito come rigeneratore e rinnovatore perenne della nostra vita. Un mistero frantumano mai potrà darci la vera carità, ma neanche la vera fede e la vera speranza.
Non temere, piccolo gregge, perché al Padre vostro è piaciuto dare a voi il Regno. Vendete ciò che possedete e datelo in elemosina; fatevi borse che non invecchiano, un tesoro sicuro nei cieli, dove ladro non arriva e tarlo non consuma. Perché, dov’è il vostro tesoro, là sarà anche il vostro cuore. Siate pronti, con le vesti strette ai fianchi e le lampade accese; siate simili a quelli che aspettano il loro padrone quando torna dalle nozze, in modo che, quando arriva e bussa, gli aprano subito. Beati quei servi che il padrone al suo ritorno troverà ancora svegli; in verità io vi dico, si stringerà le vesti ai fianchi, li farà mettere a tavola e passerà a servirli. E se, giungendo nel mezzo della notte o prima dell’alba, li troverà così, beati loro! Cercate di capire questo: se il padrone di casa sapesse a quale ora viene il ladro, non si lascerebbe scassinare la casa. Anche voi tenetevi pronti perché, nell’ora che non immaginate, viene il Figlio dell’uomo».
Allora Pietro disse: «Signore, questa parabola la dici per noi o anche per tutti?». Il Signore rispose: «Chi è dunque l’amministratore fidato e prudente, che il padrone metterà a capo della sua servitù per dare la razione di cibo a tempo debito? Beato quel servo che il padrone, arrivando, troverà ad agire così. Davvero io vi dico che lo metterà a capo di tutti i suoi averi. Ma se quel servo dicesse in cuor suo: “Il mio padrone tarda a venire” e cominciasse a percuotere i servi e le serve, a mangiare, a bere e a ubriacarsi, il padrone di quel servo arriverà un giorno in cui non se l’aspetta e a un’ora che non sa, lo punirà severamente e gli infliggerà la sorte che meritano gli infedeli. Il servo che, conoscendo la volontà del padrone, non avrà disposto o agito secondo la sua volontà, riceverà molte percosse; quello invece che, non conoscendola, avrà fatto cose meritevoli di percosse, ne riceverà poche. A chiunque fu dato molto, molto sarà chiesto; a chi fu affidato molto, sarà richiesto molto di più (Lc 12,32-48). 
È la Parola di Gesù che mi dice come vivere quotidianamente la carità. La carità altro non è che purissima vita secondo la Parola. Noi tutti siamo indaffarati nel fare cose, rimanendo noi però senza fede, senza speranza, senza carità, essendo privi di fortezza, giustizia, temperanza, prudenza. Non possiamo seminare sabbia di carità e pretendere poi dei frutti di vita eterna dalla nostra semina. La carità, quella vera, non è fare qualcosa per gli uomini. È invece dare tutta la nostra vita al Padre celeste, perché se ne serva Lui per salvare e redimere i suoi figli. Ma dare la vita al Padre si può a condizione che si possiede una fede viva e una speranza contro ogni speranza. Urge allora smettere di essere frantumatori del mistero e ritornare ad essere unificatori di esso. Solo un mistero santamente riunificato nello Spirito Santo produce veri frutti.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri seminatori di Cristo nei cuori.

1. Chi lavora nella vigna del Signore deve avere un solo principio di azione: lui è nella vigna per coprirla con tutto il suo amore, sempre.
1. L’amore da dare alla vigna del Signore mai potrà essere attinto nel suo cuore, ma nel cuore di Gesù, che lo attinge dal cuore del Padre.
1. Anche se la vigna dovesse per mille anni non produrre, chi lavora in essa ogni giorno deve ritornare e riversare su di essa il suo amore.
1. Che forse il Signore non scende ogni giorno a riversare tutto il suo amore nella sua vigna? Con quali risultati? Con quali frutti?
1. Che forse il Signore non ha dato a noi il suo Figlio Unigenito dalla croce per la nostra conversione? Con quali risultati? Con quali frutti?
1. Non abbiamo noi, società evoluta nell’immoralità e idolatria, deciso che il Crocifisso non debba incidere nelle nostre quotidiane faccende?
1. Ma cosa fa il Signore? Ogni giorno rinnova il dono del suo Crocifisso. Ogni giorno chiede al Crocifisso di continuare ad offrirsi per noi.
1. Se il Padre ogni giorno riversa sull’umanità il suo Crocifisso, il suo vero Amore eterno, possiamo noi agire in modo diverso e desistere?
1. Come il Padre, in Cristo, anche noi, perché suo vero Corpo, dobbiamo noi scendere nella vigna e lavorarla con tutto il nostro amore.
1. È questa la misericordia che il Signore chiede a tutti i suoi operai. Senza questa misericordia non si può scendere nella vigna.
1. Cosa possiamo offrire alla vigna se il cuore non è colmo di misericordia per essa? Andiamo e per grande amore ci consumiamo per essa.
1. Che la vigna fruttifichi o non fruttifichi non deve interessarci. Noi solo dobbiamo coprire la vigna di tutta la misericordia di Cristo.
1. Cristo lavorò nella vigna lasciandosi crocifiggere dalla vigna. Fino alla fine, anche da morto, riversò su di essa tutto il suo amore.
1. La vigna è ribelle, testarda, ostinata, disobbediente, idolatra, immorale, determinata al male, immersa nei vizi, avvolta dalle tenebre.
1. In questa vigna, non in un’altra, l’operaio scende e riversa su di essa tutta la divina misericordia con la quale lui è stato ricoperto.
1. Vergine Maria, tu che sul Golgota hai offerto al Padre te stessa per amore della sua vigna, donaci tutto il tuo amore e la tua misericordia.
1. Pieni e colmi di te, Madre Santa, di tutto il tuo amore mai ci stancheremo di servire la vigna che il Signore ci affida perché sia curata.
1. Non permettere mai, Madre di Dio, che ci stanchiamo, ci abbattiamo, veniamo meno, ci sentiamo delusi, abbandoniamo il lavoro.
1. Se abbandoniamo, Madre di Misericordia, è segno che l’amore di Dio non governa più il nostro cuore e la carità di Cristo non ci spinge.

1. Le persone dalla più pura verità su Dio fanno paura all’uomo di oggi, amante della sottile diplomazia dell’uso della parola senza verità.
1. Cristo Gesù, l’uomo che non dice solo la più pura verità di Dio, ma che è lui stesso, divina ed umana verità dell’uomo, fa paura al mondo.
1. Anche ai cristiani Gesù fa paura. È la differenza nell’infinito cosmo delle religioni. Senza la sua verità, tutte le religioni sono uguali.
1. Si può dialogare con ogni religione a condizione che Cristo sia nascosto in qualche remoto tabernacolo o in qualche scaffale di biblioteca.
1. All’interno dello stesso cristianesimo chi fa Paura è Paolo, fortissimamente ancorato a Cristo e al mistero della sua verità crocifissa.
1. Tra i cristiani chi vorrebbe radiarlo dal canone della Scrittura, chi addirittura bestemmia contro di Lui, definendolo uno squilibrato.
1. Tutto questo perché Paolo mai permetterà che si faccia del cristianesimo una religione liquida, gassosa, che possa assumere ogni forma.
1. In un mondo di totale liquidità, nel quale ognuno assume la forma del momento, a secondo della convenienze, non c’è spazio per Paolo.
1. Non c’è spazio per Cristo Gesù, non c’è spazio per Paolo, non c’è spazio per nessuno dalla verità non liquida, non gassosa, non adattabile.
1. La liquidità nella religione conduce alla liquidità in ogni ambito della vita dell’uomo. Un pensiero liquido è creatore di morale liquida.
1. La morale oggi non è il frutto della liquidità nelle religioni? Le religione la più liquida è quella cristiana, privata della verità eterna.
1. Ridotta da molti a pensiero fluttuante, ondivago, inconsistente, ha generato una immoralità così generalizzata senza possibilità di ritorno.
1. È in questa fluidità del pensiero cristiano che trovano la forza per imporsi tutte le falsità anche più mostruose del pensiero del mondo.
1. Solo chi ha la forza di lasciarsi definire squilibrato, schizofrenico, mentecatto, può appropriarsi della verità di Cristo e di Paolo.
1. Dalla verità di Dio nasce la moralità dei Comandamenti. Dalla verità di Gesù è venuta in terra la moralità delle Beatitudini o del Vangelo.
1. Il Padre ha dato i Comandamenti ma non ha creato l’uomo nuovo. Cristo ha dato le beatitudini creando l’uomo nuovo nello Spirito Santo.
1. Il pensiero liquido è il frutto dell’uomo vecchio. Mai potrà creare vera moralità e di conseguenza mai creerà vera socialità sulla terra.
1. All’uomo la gravissima scelta: essere dalla verità per creare altissima moralità o dal pensiero liquido e abbandonare l’uomo all’immoralità.
1. San Paolo non è un intransigente autoritario psicopatico. Lui sa a chi ha creduto. Conosce Cristo, vive in Cristo e Cristo vive in lui.
1. Vergine Maria, Donna consegnata al Dio vivo e vero nel corpo, nello spirito, nell’anima, aiuta i tuoi figli a non vergognarsi di Cristo.
1. Paolo non si vergogna del Vangelo. È la sua vita, il suo cuore, il suo sentire, il suo volere, il suo sangue, la sua carne, la sua anima.
1. Madre Santa, fa’ che anche per noi il Vangelo sia la nostra vita. È la Parola di Gesù il solo fondamento per la creazione dell’uomo nuovo.
1. Oggi, Madre di Dio, è impossibile pensare con il Vangelo dal Vangelo. Il mondo è vangelofobo, sente allergia, imbarazzo, vergogna per esso.
1. È segno, Vergine Madre che il nostro amore per Gesù è nullo. Nella nostra religione liquida non c’è spazio per la Verità Eterna Incarnata.
[bookmark: _Toc452536863]13 Aprile 
Salvatore dell’uomo è Cristo e il suo corpo che è la Chiesa se la Chiesa è con Cristo una sola obbedienza al Padre.
[bookmark: _Toc452536864]Il vino nuovo bisogna versarlo in otri nuovi
Nessun uomo può creare l’uomo nuovo. Né tanto meno qualcuno potrà pensare che la scrittura di una legge possa fare nuova l’umanità. Questa è pura follia intellettuale, filosofica, teologica, morale, politica, psicologica. Chi ha creato l’uomo è anche il solo che può rinnovarlo. Chi lo ha chiamato alla vita è il solo che può riportarlo in vita. Questa unica e sola persona è Cristo Signore. Per Lui il Padre ha creato l’uomo e per Lui lo redime ogni giorno. Cristo Gesù oggi e sempre vuole redimere il mondo per mezzo della sua Chiesa. Non illudetevi, voi uomini che ogni giorno scrivete leggi per la salvezza dell’uomo. Queste vostre leggi non redimono voi, non redimono i vostri governati. Anzi vi immergono ed immergono nella più alta falsità, fonte di immoralità indicibile, incontrollabile, ingovernabile. Voi potere governare una legge, ma non l’umanità per la quale scrivete la legge. L’umanità non è vostra e neanche voi appartenete a voi stessi. Salvatore dell’uomo è Cristo e il suo corpo che è la Chiesa, se la Chiesa diviene con Cristo una sola obbedienza al Padre celeste. Altrimenti neanch’essa salverà mai un solo uomo.
I farisei scrivono ogni giorno norme sempre nuove per l’uomo. Ma queste norme non lo salvano, non l’avvicinano a Dio, anzi lo allontanano, facendogli perdere anche la speranza. Nessun uomo senza Dio potrà mai avvicinare un uomo a Dio ed è questa la vera salvezza. Cristo Gesù invece passa per una strada, vede un uomo seduto al banco delle imposte, lo chiama, ne fa un suo discepolo, cambia il modo di vedere dell’intera umanità. Un solo gesto, una sola parola, un solo invito: “Vieni con me, seguimi!”. Gesù non gli fece una lezione di teologia e neanche di alta, sublime morale. Gli rivolse la parola. Nient’altro. Nella parola gli mostrò un altro mondo. Anzi glielo fece vedere. Esiste un altro mondo. Ci sono persone che appartengono ad un altro mondo: al mondo del vero Dio, della vera compassione, vera misericordia, vero perdono, vera pietà, vera umanità. Quando un uomo della terra si incontra con un uomo che è dell’altro mondo, perché appartiene al vero Dio, tutto cambia. In un istante avviene lo stravolgimento del cuore. Infatti Levi lascia tutto e segue Gesù. Lascia il suo mondo, entra nel nuovo.
Se Gesù è l’uomo dell’altro mondo per un peccatore, è l’uomo dell’altro mondo per tutti i peccatori. Infatti tutti i peccatori della città in Levi si sentono anche loro chiamati e accorrono e si mettono a tavola con Gesù nella casa di Levi. È lo scandalo. L’altro mondo, il mono del mondo insorge. Vede crollare tutto il suo mondo. Ma Gesù non si preoccupa più di tanto. Risponde loro che il medico non studia la scienza medica per mettersi a servizio dei sani. I sani non hanno bisogno della sua conoscenza, arte, perizia. Chi invece ne ha di bisogno sono i malati. Così anche Lui, vero medico dei cuori e delle anime, non è venuto per chiamare i giusti, ma i peccatori. La sua professione è verso i peccatori. Farisei e scribi possono pure continuare a curare i santi. Lui persevererà sino alla fine nel curare i peccatori. Se loro curassero i peccatori sarebbe un disastro. Mancano di scienza e di esperienza. Ma anche se Gesù si mettesse a curare i santi, sarebbe un disastro cosmico. Il suo tempo deve essere tutto per i peccatori. Lui non ha tempo per i giusti, anche perché di giusti sulla terra non ce ne sono.
Dopo questo egli uscì e vide un pubblicano di nome Levi, seduto al banco delle imposte, e gli disse: «Seguimi!». Ed egli, lasciando tutto, si alzò e lo seguì. Poi Levi gli preparò un grande banchetto nella sua casa. C’era una folla numerosa di pubblicani e di altra gente, che erano con loro a tavola. I farisei e i loro scribi mormoravano e dicevano ai suoi discepoli: «Come mai mangiate e bevete insieme ai pubblicani e ai peccatori?». Gesù rispose loro: «Non sono i sani che hanno bisogno del medico, ma i malati; io non sono venuto a chiamare i giusti, ma i peccatori perché si convertano».
Allora gli dissero: «I discepoli di Giovanni digiunano spesso e fanno preghiere, così pure i discepoli dei farisei; i tuoi invece mangiano e bevono!». Gesù rispose loro: «Potete forse far digiunare gli invitati a nozze quando lo sposo è con loro? Ma verranno giorni quando lo sposo sarà loro tolto: allora in quei giorni digiuneranno».  Diceva loro anche una parabola: «Nessuno strappa un pezzo da un vestito nuovo per metterlo su un vestito vecchio; altrimenti il nuovo lo strappa e al vecchio non si adatta il pezzo preso dal nuovo. E nessuno versa vino nuovo in otri vecchi; altrimenti il vino nuovo spaccherà gli otri, si spanderà e gli otri andranno perduti. Il vino nuovo bisogna versarlo in otri nuovi. Nessuno poi che beve il vino vecchio desidera il nuovo, perché dice: “Il vecchio è gradevole!”» (Lc 5,27-39). 
Una volta che un uomo esce da un mondo, bisogna che sia lasciato libero per vivere secondo la verità e la novità del nuovo mondo nel quale è entrato. Non può portare con sé le antiche tradizioni, usi, costumi, religione, lo stesso Dio di ieri. Se il Dio di ieri non lo ha salvato a che gli serve portarselo dietro? Lo deve necessariamente abbandonare. Questo vale anche per la teologia, la morale, ogni altra struttura religiosa. La novità deve essere piena. Il vino nuovo va posto in otri nuovi. L’uomo fatto nuovo da Gesù deve entrare tutto nel suo mondo nuovo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci nuovi in Gesù Signore.

1. La Scrittura Santa è composta di 73 libri, 1.325 capitoli, 31.102 versetti - 23.145 Antico Testamento 7.957 Nuovo Testamento - 777.178 parole.
1. Gesù dice che se ad essa si toglie un solo apice, non è più Parola di Dio, non è più Scrittura Santa. È stata manomessa, alterata dall’uomo.
1. Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno compimento. In verità vi dico:
1. Finché non siano passati il cielo e la terra, non passerà un solo iota o un solo trattino della Legge, senza che tutto sia avvenuto.
1. Chi trasgredirà uno solo di questi minimi precetti e insegnerà agli altri a fare altrettanto, sarà considerato minimo nel regno dei cieli.
1. Chi invece li osserverà e li insegnerà, sarà considerato grande nel regno dei cieli.
1. Io vi dico infatti: se la vostra giustizia non supererà quella degli scribi e dei farisei, non entrerete nel regno dei cieli (Mt 5,17-20).
1. La Scrittura Santa è un complesse ben armonizzato e divinamente strutturato di libri, capitoli, versetti, parole.
1. Ogni libro dona luce agli altri libri, ogni capitolo agli altri capitoli, ogni versetto agli altri versetti e ogni parola alle altre parole.
1. Quando una sola verità viene negata della Scrittura, tutta la Scrittura diviene falsità. Tutto ciò che nasce da essa diviene falsità.
1. Dio diviene falsità, Cristo e lo Spirito Santo divengono falsità, la Madre di Gesù diviene falsità, la Chiesa diviene falsità.
1. Tutto ciò che è Chiesa ed servizio della Chiesa diviene falsità. Papa, Vescovi, Presbiteri, Diaconi divengono falsità. Nulla rimane verità.
1. Anche i sacramenti divengono falsità. Gli stessi cristiani si trasformano in falsità. Abolendo una sola verità il danno è incalcolabile.
1. Quando si dice che l’inferno è vuoto e si aggiunge che Dio non condanna per l’eternità, vi è una evidente alterazione della Scrittura.
1. Chi insegna che il peccato è questione soggettiva e non oggettiva, anche in questo caso compie una evidente alterazione della Scrittura.
1. Chi professa e insegna la teoria del Dio unico, uguale per ogni religione, esclude Cristo e opera una evidente alterazione della Scrittura.
1. La sana ragione chiede o che si dichiari nulla la Scrittura e tutto si fondi sul pensiero fluido dell'uomo sempre mutevole e cangiante.
1. O che si dichiarino false tutte le altre verità. È vera stoltezza scientifica, non di fede abolire una verità e conservare intatte le altre.
1. La grazia è ordinata alla verità. Se la verità non è il fine da raggiungere di un uomo, a che serve la grazia? È una inutile consolazione.
1. La Chiesa è nel mondo per distruggere le opere del diavolo. Se il paradiso è dato a tutti, a che serve distruggere le opere del diavolo?
1. Il diavolo lavora per riempire l’inferno di anime. Se l’inferno è vuoto, il diavolo ha smesso di lavorare. La Chiesa è inutile. Non serve.
1. Ogni verità della Scrittura che viene negata, rende tutte le altre nulle. Ogni verità trasformata trasforma tutte le altre, le vanifica.
1. Un papa, un vescovo, un presbitero, un diacono, un cristiano sono ordinati a Cristo, alla sua verità, al suo Vangelo, alla sua Parola.
1. Se Cristo, la sua verità, il suo Vangelo, la sua Parola non servono più, a che servono papa, vescovo, presbitero, diacono, cristiano?
1. La Scrittura Santa, il Vangelo di Gesù sono stati consegnati alla Chiesa e allo Spirito Santo. Lo Spirito è della Chiesa ed è dalla Chiesa.
1. Ognuno nella Chiesa deve ascoltare la Chiesa e lo Spirito Santo. Non è Chiesa chi non ascolta la Chiesa e lo Spirito Santo nella Chiesa.
1. Madre di Gesù, lo hai detto. Tu hai visto bene. Ieri avevano dimenticato la Parola di Gesù. Oggi l’abbiamo cancellata del tutto.
1. Vieni in nostro soccorso, Madre Santa. Aiutaci a mettere la Parola di Gesù nel nostro cuore e dare ad essa vita nello Spirito Santo.
1. Senza la Parola di Gesù, Madre di Dio, manchiamo di ogni vera luce. Siamo consumati dalle tenebre e neanche ce ne accorgiamo.
1. Solo il mondo ci può ritenere illuminati, Madre purissima. Ma noi lo sappiamo. Il mondo è nelle tenebre e approva ciò che è tenebra.

1. Un tempo nella Chiesa si parlava di scisma e di eresia. Lo scisma era la separazione di una Chiesa dalla comunione con Pietro, con il Papa.
1. Non si era più cum Petro e sub Petro. Si diveniva Chiesa acefala. Questa scelta privava della certezza di professare sempre il vero Cristo.
1. Con l’eresia si sceglieva una verità e si negavano le altre. Si usciva dalla pienezza della verità di Cristo, madre della libertà vera.
1. Oggi questi due mali che sempre hanno afflitto la Chiesa sanno bene camuffarsi, mimetizzarsi, rendersi invisibili, esistere senza apparire.
1. Molti cristiani possono dirsi acefali, senza riferimento a Pietro perché privi della comunione con i presbiteri in comunione con il Vescovo.
1. Ognuno oggi propaganda il suo personale Cristo o il Cristo personalizzato a seconda dei propri gusti, desideri, fantasie, immaginazioni.
1. Dal Cristo personale e personalizzato ben presto si passa anche al Dio personale e personalizzato, un Dio a proprio gusto e fantasia.
1. Quando questo avviene, anche la Chiesa necessariamente dovrà essere personalizzata e con la Chiesa la verità, la morale, lo stesso Vangelo.
1. Tutto questo non però in modo eclatante, sbattendo le porte, ribellandosi, creando contrasti o spaccature, ma come cancro silenziosissimo.
1. Quando Cristo, Dio, la Chiesa vengono personalizzati, vi è qualcosa che possa restare integra? Cosa potrà rimanere senza personalizzazione?
1. Ecco allora che si giunge anche alla personalizzazione dei Sacramenti, Eucaristia, Matrimonio, Presbiterato, Penitenza sono in sofferenza.
1. Del Battesimo non se ne parli. Da molti è dichiarato inutile. Della cresima dicasi la stessa cosa: semplice lasciapassare per il matrimonio.
1. Tutto ormai è divenuto soggettivo. Anche il peccato è soggettivo. Se Dio è soggettivo e anche Cristo, vi potrà essere qualcosa di oggettivo?
1. Venendo meno l’oggettività del male e del bene, ognuno può personalizzarsi l’uno e l’altro, a proprio gusto, a propria immaginazione.
1. Ci troviamo dinanzi ad una svolta epocale: si deve cedere a questa dilagante soggettivizzazione oppure rimanere ancorati all’oggettività?
1. Gesù dinanzi all’oggettività dell’Eucaristia, vedendo che i Giudei se ne andavano, chiese ai discepoli se anche loro volessero andarsene.
1. Gesù era disposto a perdere ogni discepolo, a iniziare daccapo, ma non rinunziare all’oggettività dell’Eucaristia. I Dodici rimasero.
1. La Chiesa si troverà nella storia sempre dinanzi a questa difficile scelta: difendere l’oggettività che dona salvezza, oppure abbandonarla.
1. Se abbandona l’oggettività di Cristo, di Dio, del Vangelo, potrà anche avere molti discepoli, nessuno però entrare nella salvezza di Cristo.
1. Salva l’oggettività della Croce, della vittoria sul male, della professione della vera fede, della vera vita morale, della Parola osservata.
1. Solo lo Spirito Santo potrà guidare i pastori della Chiesa perché conducano i discepoli di Gesù dalla soggettivizzazione all’oggettività.
1. Semplificazioni, banalizzazioni, superficialità, visione umane di certo non servono alla Chiesa in quest’ora cruciale della sua vita.
1. Le necessita tutta la potenza dello Spirito, della sua divina sapienza e forza perché si aiuti l’uomo in questo difficile, vitale passaggio.
1. Vergine Maria, Madre reale, concreta, vera del Figlio Eterno del Padre. Soffia su di noi lo Spirito Santo come hai fatto con Elisabetta.
1. Solo lo Spirito di Dio, Madre Santa, potrà salvarci da questa deriva verso la totale soggettivizzazione della nostra purissima fede.
1. Tu ci aiuterai, Madre e noi sorretti dallo Spirito Santo aiuteremo ogni nostro fratello a trovare l’oggettività di Cristo e della Parola.
[bookmark: _Toc452536865]14 Aprile 
Misericordia è farci noi dono a Dio, perché Lui ci faccia dono agli uomini secondo il bene che Lui vuole fare loro.
[bookmark: _Toc452536866]E perché non giudicate voi stessi ciò che è giusto?
Ciò che è giusto per noi non viene dalla Legge, dalle Beatitudini, dal Vangelo. Potremmo conoscere tutta la Scrittura a memoria, ma non per questo sapremmo di certo ciò che è giusto. Ciò che è giusto per noi è la perfetta obbedienza allo Spirito Santo che attimo per attimo ci mette in comunione con la più pura e attuale volontà di Dio su di noi. Senza la perenne comunione con lo Spirito Santo, senza l’ascolto della sua mozione, senza la sua guida ininterrotta, ciò che è giusto sempre ci sfuggirà. Cammineremo in un giusto umano, ma non divino. E poi alla fine passeremo dal giusto umano all’ingiustizia e dall’ingiustizia ad ogni iniquità e nefandezza. Se non siamo nello Spirito del Signore mai possiamo camminare secondo lo Spirito. Se non camminiamo secondo lo Spirito siamo fuori della vera giustizia del Padre. Se si è fuori della giustizia del Padre, non si producono frutti di vita eterna né per noi, né per gli altri.
La giustizia di Cristo Signore non è quella di osservare i Comandamenti e neanche le Beatitudini secondo principi che nascono dal suo cuore. Se Lui vuole essere giusto secondo il Padre suo, per il Padre suo, dovrà lasciarsi prendere per mano dallo Spirito Santo, a Lui consegnare mente e cuore, perché lo guidi nella più pura, pronta, immediata obbedienza ad ogni desiderio del Padre. Il desiderio del Padre per Gesù Signore è la richiesta dell’offerta della sua vita, del suo sacrificio presentato a Lui sul Golgota, dall’altare della croce. Questo il Padre chiede. Questo Gesù dovrà offrirgli. È questa la sua giustizia ed è anche questo il fine che Dio ha scritto per la sua vita. Cristo Gesù fa interamente suo il desiderio del Padre e cammina speditamente verso la croce. Sa che deve essere battezzato, immerso nel suo sangue, e Lui questo vuole. Anzi vorrebbe che il desiderio del Padre fosse già realizzato per Lui.
Ogni uomo deve sempre chiedersi: ma qual è il fine che Dio ha scritto nella mia vita? Come vuole che io la viva? Qual è il suo desiderio su di me? Cosa ha pensato per me prima della mia stessa creazione? Sono domande che ognuno deve porre al suo spirito e al suo cuore. Non solo deve porre queste domande alla sua anima, ma deve trasformare questa richiesta di scienza e di conoscenza della volontà di Dio sulla propria vita in una preghiera accorata perché il Signore mandi il suo Santo Spirito, ci prenda per mano, ci conduca sui sentieri della più pura e perfetta conoscenza della volontà del Padre su di noi. La preghiera non solo dovrà essere richiesta di scienza e di conoscenza, ma anche di forza perché quanto conosciuto possiamo anche accoglierlo, facendolo diventare nostra perfetta giustizia. La giustizia è nella conoscenza e nella sua realizzazione e questo avviene per opera dello Spirito Santo.
Sono venuto a gettare fuoco sulla terra, e quanto vorrei che fosse già acceso! Ho un battesimo nel quale sarò battezzato, e come sono angosciato finché non sia compiuto! Pensate che io sia venuto a portare pace sulla terra? No, io vi dico, ma divisione. D’ora innanzi, se in una famiglia vi sono cinque persone, saranno divisi tre contro due e due contro tre; si divideranno padre contro figlio e figlio contro padre, madre contro figlia e figlia contro madre, suocera contro nuora e nuora contro suocera». Diceva ancora alle folle: «Quando vedete una nuvola salire da ponente, subito dite: “Arriva la pioggia”, e così accade. E quando soffia lo scirocco, dite: “Farà caldo”, e così accade. Ipocriti! Sapete valutare l’aspetto della terra e del cielo; come mai questo tempo non sapete valutarlo? E perché non giudicate voi stessi ciò che è giusto? Quando vai con il tuo avversario davanti al magistrato, lungo la strada cerca di trovare un accordo con lui, per evitare che ti trascini davanti al giudice e il giudice ti consegni all’esattore dei debiti e costui ti getti in prigione. Io ti dico: non uscirai di là finché non avrai pagato fino all’ultimo spicciolo» (Lc 12,49-59). 
Gesù ancora però non chiede ai suoi ascoltatori questa altissima scienza e conoscenza della perfetta giustizia nella quale ognuno è obbligato a camminare. Chiede invece quella rudimentale, iniziale, fondamentale giustizia del discernimento e della distinzione tra un tempo e un altro tempo, tra un uomo e un altro uomo, tra un evento e un altro evento. C’è un bene primario che tutti possiamo conoscere e siamo obbligati a conoscerlo. Così anche c’è un male primario ed è giusto che noi lo evitiamo. Ma se non siamo capaci neanche di conoscere bene e mali primari, non avremo mai alcuna speranza di conoscere il bene soprannaturale che dona il vero orientamento a tutta la nostra vita. Se non distinguiamo ciò che è un bene immediato per la nostra persona, perché ci lasciamo trascinare da falsità e illusioni, diviene impossibile aprirsi alla conoscenza della divina attuale volontà sulla nostra persona. 
La misericordia, quella vera, è il perfetto compimento della volontà del Padre. La misericordia non è farci noi dono agli uomini, ma farci noi dono a Dio, perché Lui ci faccia dono agli uomini secondo il bene che Lui vuole fare agli uomini. Nulla l’uomo può fare di veramente giusto verso l’uomo se omette di farsi dono a Dio, in Cristo, nella perenne mozione dello Spirito Santo. È la via di Cristo Signore, deve essere la via di ogni suo discepolo. Il corpo è uno, non sono due.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vero dono al Padre celeste.

1. La Vergine Maria si manifesta: Sono la Madre della Redenzione. Dice semplicemente: Il mondo ha dimenticato la Parola di mio Figlio Gesù.
1. Chiede senza nulla imporre e a nulla obbligare: Vuoi ricordarla, annunziarla? Tu puoi credere. Puoi non credere. Puoi accettare o rifiutare.
1. Puoi accettare solo se credi. Se non credi e accetti, svolgerai male la missione, perché non hai creduto in ciò che lei ti ha manifestato.
1. Proviamo a ragionarci su. Se credi in ciò che la Madre di Dio ti ha detto, devi prendere la Parola del Figlio suo e farla divenire tua vita.
1. La Parola di Gesù deve essere per te anima, spirito, pensiero, mente, cuore, occhi, mani, piedi. Tu e la Parola dovete essere una cosa sola.
1. Finché sarete due cose, tu e la Parola, sarete anche due cose tu e Cristo. Quando si è due cose, due realtà, non si può ricordare la Parola.
1. Si ricorda la Parola che diviene nostro cuore, nostra vita, nostra anima, nostro corpo, nostra volontà, nostro desiderio, nostra fantasia.
1. Ragioniamo ancora. La Madre di Gesù non ha detto il mondo ha dimenticato la Parola di questo o di quell’altro illustre teologo o filosofo.
1. Tutte le altre parole che non vengano ricordate a Lei non interessano. Lei ha un solo interesse: che la Parola di suo Figlio venga ricordata.
1. Allora si deve prendere in mano la Parola e chiedere allo Spirito Santo che ci faccia da Maestro, insegnandocela pura dal cuore del Padre.
1. Come Lui l’ha insegnata al Figlio dell’Altissimo, perché Lui la ricordasse all’uomo che l’aveva dimenticata, così deve operare con noi.
1. Non solo è questione di fede, ma anche di amore verso la Madre di Gesù che ci chiede di svolgere con somma cura questa delicata missione.
1. È come se la Vergine Maria chiedesse di ripartire dal cuore del Padre, attingendo quotidianamente la Parola per opera dello Spirito Santo.
1. Se si attinge la Parola nel cuore del Padre per opera dello Spirito, tutto cambia, tutto è differente. È una Parola senza alterazioni umane.
1. È una Parola nella quale risplende la purissima volontà del Padre in ordine alla conoscenza di Cristo Gesù e del suo mistero di Redenzione.
1. È una Parola che dona la luce vera su ogni azione della vita dell’uomo. Tempo ed eternità vengono illuminati così come Dio li vede.
1. È una Parola che ci permette di uscire da ogni confusione, alterazione, elusione cui gli uomini sono abituati per loro personale scelta.
1. È una Parola che ci aiuta a superare ogni liquidità in cui è caduta la nostra religione e che abolisce ogni contrasto tra verità e falsità.
1. È una Parola che realmente ci conduce dal cuore del Padre al cuore di Cristo per opera dello Spirito Santo per dare luce vera ad ogni uomo.
1. Poiché ognuno può credere o non credere in questa richiesta della Madre di Dio, ognuno può rispondere o non rispondere. Con quali frutti?
1. Chi non crede continuerà con i suoi metodi e le sue vie. Il mondo continuerà a sprofondarsi nella sua idolatria e immoralità dilagante.
1. Chi crede, può credere in modo pieno, o aggiustando la richiesta della Madre di Gesù, secondo i pensieri del suo cuore. Con quali frutti?
1. Chi aggiusta secondo i pensieri del suo cuore la richiesta della Madre di Gesù, dovrà anche assumersi la responsabilità del suo fallimento.
1. Conosco una persona che ha creduto, ha obbedito, ha camminato con lo Spirito Santo, ha seminato, ha raccolto molti frutti.
1. Questa persona va imitata, non nei suoi carismi e doni che sono personali, ma nella sua fede, nel suo amore, nella comunione con lo Spirito.
1. Vergine Maria, io so che la tua parola è vera. Dona a quanti hanno creduto nella tua richiesta di farla divenire stile ed essenza di vita.
1. Tu li aiuterai, Madre, ed essi in piena comunione di Spirito Santo, ricorderanno e annunzieranno la Parola di Gesù per la salvezza di cuori.

1. Per ogni uomo viene l’ora in cui il Signore gli chiede di fare la scelta di passare dalla sua parte lasciando tutto per camminare con Lui.
1. È una richiesta di abbandonare ogni vanità e seguire Lui unica e sola fonte di verità, di vita eterna, di luce vera, di carità autentica.
1. La vanità può essere di qualsiasi natura: teologica, ascetica, mistica, filosofica, scientifica, culturale, psicologica, sociologica.
1. È vanità tutto ciò che non produce salvezza eterna. Un grande teologo può sciupare tutta l’intera vita inseguendo pensieri effimeri.
1. Ogni altra professione può essere consumata nella vanità. Gesù Signore ci rivela che tutta la vita può essere sciupata vanamente.
1. [bookmark: VER_26]Quid enim prodest homini si mundum universum lucretur, animae vero suae detrimentum patiatur aut quam dabit homo commutationem pro anima sua [Infatti quale vantaggio avrà un uomo se guadagnerà il mondo intero, ma perderà la propria vita? O che cosa un uomo potrà dare in cambio della propria vita?], (Mt 16,26).
1. Questo severo ammonimento di Gesù vale la pena che venga preso in seria considerazione. Ne va della nostra vita eterna. Ci si può perdere.
1. A che gioia allora inseguire il vento della vanità? A che giova lavorare vivendo nell’errore e nella falsità ogni piccolo e grande talento?
1. A che pro inseguire il consenso degli uomini o il loro plauso quando Dio domani ci priverà della sua gloria e del suo onore per l’eternità?
1. A che giova quella ricerca spasmodica di farsi un nome effimero, caduco sulla terra, tralasciando di scriverlo nel cielo per sempre?
1. Gesù viene, ti offre il suo onore, la sua gloria, un nome eterno, la sua gioia, la sua vita. Tu però devi essere tutto dalla sua parte.
1. Se vuoi, puoi anche giocarti l’anima ad un tavolo di conferenze, da una cattedra, insegnando pensieri umani che non sono i pensieri di Gesù.
1. Oppure giocartela, se vuoi, scrivendo libri le cui falsità sono così subdole e nascoste da riuscire a passare anche come verità sublimi.
1. Per piacere al mondo puoi fare ogni cosa, anche consumare la tua esistenza nella diffusione dei tuoi teoremi teologici o di altro genere.
1. Ma questo non serve alla tua eternità. All’anima una cosa sola serve: accogliere l’invito che Gesù ti ha fatto: vivere con i suoi pensieri.
1. Il problema della tua anima è solo tuo. Gli altri ti tenteranno, ti offriranno anche la testa di Giovanni il Battista su un vassoio.
1. Resta il problema dell’anima. Solo salvando la tua potrai aiutare qualche altre perché si salvi. È follia sciupare la vita senza salvarsi.
1. È vera follia vive un ministero nella Chiesa per la vanità, la stoltezza inseguendo inutilmente il vento della gloria effimera e passeggera.
1. Gesù viene, ti chiama, ti fa l’offerta, ti lascia libero, ti dice: se vuoi. Se accogli, devi essere suo e Lui sarà tuo per l’eternità.
1. Se non vuoi, potrai continuare quel vagabondare scientifico che porta da una inutilità all’altra. Solo Lui è la salvezza, solo Lui la vita.
1. Vergine Maria, quando l’Angelo è passato da te e ti ha chiesto di essere tutta, in eterno, solo del tuo Dio, il tuo sì è stato immediato.
1. Aiuta ogni uomo, Madre Santa, perché anche il suo sì il giorno in cui il Signore passa, sia immediato e pieno come il tuo. È la salvezza.
1. Soprattutto, Madre del Signore, libera tutti i tuoi figli dal consumare vanamente i loro giorni inseguendo chimere di onori effimeri.
1. Oggi, Vergine Sapiente, il mondo ha bisogno di persone che senza alcuna vergogna si consacrino al dono della verità di Cristo Gesù. Aiutaci.
[bookmark: _Toc452536867]15 Aprile 
È nella misura in cui il discepolo si dona a Cristo che può donare Cristo e nella stessa modalità darà lo Spirito.
[bookmark: _Toc452536868]E da quell’ora il discepolo l’accolse con sé
Gesù non è solo colui che si dona al Padre ma è anche colui che si dona tutto all’uomo. È verità: più ci si dona a Dio e più ci si dona all’uomo. Meno ci si dona a Dio e meno ci si darà gli uomini. Poiché Cristo Gesù si è consegnato tutto al Padre, può darsi tutto all’uomo senza risparmiarsi in nulla. In verità nella misura in cui Cristo si dona al Padre Lui può darci il Padre ed è anche nella misura in cui Lui si dona allo Spirito Santo, si consegna a Lui, che Lui può donarci lo Spirito. Se il dono a Dio è parziale, anche il dono agli uomini è parziale. Questo principio vale per ogni suo discepolo. È nella misura in cui il discepolo si dona a Cristo che può donare Cristo ed è secondo la grandezza della sua consegna allo Spirito Santo che Lui potrà dare lo Spirito Santo. Quando non ci si dona a Cristo, Cristo da noi mai potrà essere donato. Quando non ci si abbandona allo Spirito del Signore, lo Spirito del Signore mai potrà essere dato per noi.
Dalla croce il dono di Cristo è pieno. Nulla vi manca. Il Padre ha dato a Lui una Madre. Il Figlio è dalla vita della Madre non per pochi giorni, ma per sempre. Gesù sta per salire al cielo. La nuova creatura che nascerà dal suo costato per opera dello Spirito Santo avrà anch’essa bisogno di una Madre. Gesù cosa fa? Le dona la Madre sua. Costituisce Maria come vera Madre della Chiesa. Da Maria la Chiesa dovrà sempre attingere la sua vita. L’Apostolo Giovanni ci dice questa verità con una semplicissima frase: “E da quell’ora il discepolo l’accolse con sé”. La Chiesa ora ha la sua Madre, la sua vera Madre. Con questa sua vera Madre sempre dovrà camminare per conservarsi in vita. Il giorno in cui essa si distaccherà dalla Madre, non vi sarà più vita per essa. Entrerà in un processo di morte. Si smarrirà nei pensieri del mondo. Si lascerà condurre da Satana perché le manca il seno perenne della sua vita. 
Allora lo consegnò loro perché fosse crocifisso. Essi presero Gesù ed egli, portando la croce, si avviò verso il luogo detto del Cranio, in ebraico Gòlgota, dove lo crocifissero e con lui altri due, uno da una parte e uno dall’altra, e Gesù in mezzo. Pilato compose anche l’iscrizione e la fece porre sulla croce; vi era scritto: «Gesù il Nazareno, il re dei Giudei». Molti Giudei lessero questa iscrizione, perché il luogo dove Gesù fu crocifisso era vicino alla città; era scritta in ebraico, in latino e in greco. I capi dei sacerdoti dei Giudei dissero allora a Pilato: «Non scrivere: “Il re dei Giudei”, ma: “Costui ha detto: Io sono il re dei Giudei”». Rispose Pilato: «Quel che ho scritto, ho scritto». I soldati poi, quando ebbero crocifisso Gesù, presero le sue vesti, ne fecero quattro parti – una per ciascun soldato – e la tunica. Ma quella tunica era senza cuciture, tessuta tutta d’un pezzo da cima a fondo. Perciò dissero tra loro: «Non stracciamola, ma tiriamo a sorte a chi tocca». Così si compiva la Scrittura, che dice: Si sono divisi tra loro le mie vesti e sulla mia tunica hanno gettato la sorte. E i soldati fecero così.
Stavano presso la croce di Gesù sua madre, la sorella di sua madre, Maria madre di Clèopa e Maria di Màgdala. Gesù allora, vedendo la madre e accanto a lei il discepolo che egli amava, disse alla madre: «Donna, ecco tuo figlio!». Poi disse al discepolo: «Ecco tua madre!». E da quell’ora il discepolo l’accolse con sé. Dopo questo, Gesù, sapendo che ormai tutto era compiuto, affinché si compisse la Scrittura, disse: «Ho sete». Vi era lì un vaso pieno di aceto; posero perciò una spugna, imbevuta di aceto, in cima a una canna e gliela accostarono alla bocca. Dopo aver preso l’aceto, Gesù disse: «È compiuto!». E, chinato il capo, consegnò lo spirito (Gv 19,16-30). 
Sul Golgota, dalla croce, Gesù costituisce la nuova famiglia per ogni uomo: il Padre Celeste, unico e solo vero Padre, Maria, unica e sola vera Madre, il discepolo di Gesù. La famiglia è fatta di un Padre – Dio –, di una Madre – Maria –, di molti figli – I discepoli di Gesù –. Se il discepolo è senza il Padre o senza la Madre non è più vera famiglia di Dio. È fuori dell’ordine stabilito da Cristo Gesù. È uno senza vita, perché la vita Dio la dona sempre attraverso la Madre. Il Padre procura la grazia. È la Madre che la dona ai suoi figli perché si nutrano di essa per tutti i giorni della loro vita. È la Madre che deve donarci Cristo Gesù, purissima grazia del Padre. È la Madre che ci deve nutrire della comunione dello Spirito Santo, perché è Lei nella nuova famiglia di Dio l’elemento che crea la vera comunione dello Spirito di Dio nei cuori. Quando Maria viene estromessa dalla nostra vita, è il vero disastro spirituale. È la morte del cuore.
La storia conferma questa verità. Quanti non hanno la Vergine Maria nella loro vita, mancano del Padre, dello Spirito Santo, di Cristo Gesù. Non sono vera famiglia di Dio. Sono famiglia separata dagli uomini, perché sono famiglia separata dalla Madre e di conseguenza anche dal Padre. Ma chi è separato dalla Madre e del Padre, anche da Cristo e dallo Spirito Santo è separato. Vive in una condizione di soffocamento del suo spirito. Si cade all’istante nella sterilità in ordine alla verità, alla conoscenza di Dio, alla carità, alla compassione, al fine stesso della nostra vita. Urge correre ai ripari. Ci si deve affrettare a cercare Colei che ci manca perché ritorni ad essere il cuore del nostro cuore e la luce dei nostri occhi, la verità del nostro spirito.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vera famiglia di Dio.

1. Il Signore Dio chiede, anzi esige, che sempre si distingua ciò che è sua Parola, sua verità da ciò che non è sua parola, sua verità.
1. Ciò che il Signore ha detto, dice, dirà deve essere sempre distinto da ogni altra cosa che ha detto, dice, dire l’uomo di ogni tempo.
1. Questa volontà del Signore obbliga tutti, anche i ministri della Parola, anche i teologi, anche gli interpreti, gli esegeti, gli ermeneuti.
1. La Parola del Signore è prima del ministro di essa e dopo di lui. È prima di ogni altro ministro e dopo ogni altro ministro.
1. Essa è prima di ogni teologo e dopo ogni teologo. Il teologo passa, la sua teologia tramonta, le sue interpretazioni sono caduche.
1. La Parola del Signore rimane in eterno. Essa è perennemente viva. È come se uscisse in questo istante dal cuore di Dio. Essa è immortale.
1. Tutti i ministri di essa non esauriscono il mistero in essa contenuto. Tutti i teologi non estraggono la verità in essa nascosta, sigillata.
1. Tutti gli esegeti possono anche consumare i loro occhi nello scrutarla, la Parola di Dio li precede tutti e tutti lascia sempre indietro.
1. Essa brilla di novità eterna. È come se ognuno oggi la leggesse, oggi l’ascoltasse per la prima volta, oggi entrasse in contatto con essa.
1. Tutta l’opera dell’uomo in ordine alla Parola ha un solo fine: aiutare i fratelli ad avere una comprensione piena di essa.
1. La salvezza è nella Parola, dalla Parola, per essa. Si annunzia la Parola. Si aiuta l’uomo a comprendere la Parola. Questa è la teologia.
1. Un teologo che non dona significato vero alla Parola, che non aiuta la Parola a parlare oggi ai cuori, è un narratore di favole.
1. Potrà anche narrare quanti altri hanno scritto e detto della Parola, ma Lui non è voce della Parola oggi, dinanzi ai suoi fratelli.
1. È questo il ministero del teologo: farsi voce attuale della Parola perché possa rivolgere ad ogni cuore parole di salvezza e di redenzione.
1. Il teologo è l’armonizzatore di tutte le Parole della Scrittura e di tutte le verità racchiuse in esse. Lui è vero Maestro d’orchestra.
1. Il Maestro d’orchestra ha dinanzi a sé molteplici strumenti e infiniti suoni e modalità e tempi di essi. Lui sa come armonizzarli tutti.
1. Così è il teologo. È il Maestro che sa dare armonia ad ogni suono di verità che nasce dall’ascolto della Parola del suo Dio e Signore.
1. Un teologo senza la Parola del Signore è un Maestro d’orchestra senza alcuno strumento e senza alcun suono. Scrive note ma senza suono.
1. Quando un teologo perde la verità del suo ministero, sorgono tempi bui per la comunità dei credenti. Ogni strumento suona per se stesso.
1. Il ministero del teologo serve ad ogni voce nella Chiesa e nel mondo. È Lui che deve illuminare di verità divina ogni verità umana.
1. La verità umana non illuminata dalla verità divina può trasformarsi in strumento di morte per ogni uomo. È quanto avviene nella società.
1. Vergine Maria, anche tu hai avuto bisogno del teologo che ti spiegasse la Parola. Aiuta il teologo a pensarsi Angelo Gabriele per ogni uomo.
1. Tu, Madre, pur essendo purissima, immacolata, senza peccato, piena di Spirito Santo, non ti sei interpretata la Parola. Hai chiesto aiuto.
1. Fa’, Madre Santa, che mai manchi questo aiuto a quanti cercano la verità di Dio nella sua Parola, per la loro salvezza eterna.
1. Un’altra grazia, ti chiedo, Madre di Dio. Fa’ che nessun teologo si vergogni di farsi armonizzatore e maestro della Parola del Figlio tuo.

1. Ogni ministero: piccolo grande, semplice, complesso, religioso, politico, economico, finanziario, scientifico, va esercitato con giustizia.
1. La giustizia perché sia vera deve essere triplice: verso Dio, verso se stessi, verso gli altri senza alcuna distinzione o differenza.
1. Chi disprezza Dio e le cose sante mai potrà esercitare un ministero con giustizia. Gli manca la prima delle giustizie, quella fondamentale.
1. Chi vilipende la Chiesa, la sua Eucaristia, la Madre di Gesù, lo stesso Dio nel suo mistero eterno di unità e trinità, mai sarà uomo giusto.
1. Mai potrà essere uomo giusto, mai potrà amministrare la giustizia secondo giustizia. Amministrerà non la giustizia, ma la sua giustizia.
1. È questo il male dell’uomo contemporaneo. Non avendo alcuna giustizia verso Dio, amministra una sua giustizia, ma non la vera giustizia.
1. Solo la vera giustizia salva l’uomo. L’amministrazione di personali giustizie che sono vere ingiustizie mai porteranno salvezza sulla terra.
1. Chi vuole amministrare la vera giustizia, la sola che salva l’uomo, deve necessariamente vivere la sua vera giustizia nei confronti di Dio.
1. Finché ci si pone fuori di questa fondamentale, primaria, necessaria giustizia, nessuno potrà farsi paladino di giustizia. Non è lui giusto.
1. Come fa un ingiusto verso Dio pensare di essere giusto verso gli uomini, se gli manca la norma sulla quale si fonda ogni giustizia vera?
1. Davide canta una verità sublime sul governo secondo giustizia: “Chi governa gli uomini con giustizia, chi governa con timore di Dio…
1. È come luce di un mattino quando sorge il sole, mattino senza nubi, che fa scintillare dopo la pioggia i germogli della terra” (2Sam 23,3-4).
1. Chi non governa con giustizia se stesso, mai potrà governare con giustizia gli altri, mai potrà governare la giustizia di Dio. È ingiusto.
1. La giustizia verso se stessi è indispensabile per governare gli altri con giustizia. Quando un uomo è giusto con se stesso? Quali le regole?
1. Un uomo è giusto verso se stesso quando si libera da ogni vizio ed entra nel possesso vero delle virtù. Non di una, ma di tutte le virtù.
1. Più uno si libera dai vizi, più inizia ad acquisire le virtù e più potrà pensare di governare gli altri secondo vera giustizia, vera luce.
1. Una persona concupiscente, avida di denaro, superba, arrogante, prepotente, schiava delle sue ideologie, mai potrà governare con giustizia.
1. Gli manca l’umiltà, la ricerca della verità, la libertà dalle cose, la disponibilità ad accogliere la verità da qualsiasi parte giunga.
1. Come fa uno Stato che sciupa e dilapida il denaro pubblico governare secondo giustizia. Mai lo potrà. Gli mancano delle virtù essenziali.
1. Gli manca proprio la virtù fondamentale della giustizia che esige un uso sempre perfetto della cosa che non è nostra, perché degli altri.
1. Uno che confonde i suoi desideri con il diritto all’appagamento mai potrà esercitare la giustizia. Non discerne giustizia da ingiustizia.
1. La giustizia verso gli altri obbliga a dare a ciascuno ciò che è degli altri. Agli altri dobbiamo competenza, scienza, professionalità.
1. Chi manca di queste qualità non può esercitare alcuna giustizia. È incompetente, ignorante, non professionale. È fuori luogo, fuori posto.
1. I peccati contro la giustizia sono infiniti: nei pensieri, nei desideri, nelle decisioni, nelle valutazioni e programmazioni, in ogni campo.
1. Vergine Maria, Specchio di ogni virtù, aiuta noi cristiani perché osserviamo ogni giustizia con Dio, con noi stessi, con i nostri fratelli.
1. Convinci noi, Madre del Signore, che nei vizi non si può mai essere giusti. Il vizio è corruzione di ogni giustizia, ogni verità.
1. Liberaci, Madre di Dio, da tutte quelle ingiustizie subdole e nascoste, silenziose e invadenti, che rendono disumana la convivenza.
1. Cristo Gesù, Madre Santa, fu crocifisso in nome della giustizia dell’uomo proclamata giustizia di Dio. A tanto possiamo noi giungere.
1. Non permettere che questo possa accadere con noi, Vergine Benedetta. Aiutaci ad essere anche noi come te: veri specchi di virtù.
[bookmark: _Toc452536869]16 Aprile 
Nell’eternità, il Signore aprirà il libro della vita e ci giudicherà secondo i nostri frutti: di vita o di morte.
[bookmark: _Toc452536870]Fu aperto anche un altro libro, quello della vita
La nostra vita terrena è come un albero, chiamato a produrre un frutto di eternità beata. Se non produce questo frutto, ne produrrà un altro, ma questo sarà un frutto di infamia e di ignominia eterna. Questa verità è già annunziata sia nel Libro di Daniele che del profeta Malachia. 
Ora, in quel tempo, sorgerà Michele, il gran principe, che vigila sui figli del tuo popolo. Sarà un tempo di angoscia, come non c’era stata mai dal sorgere delle nazioni fino a quel tempo; in quel tempo sarà salvato il tuo popolo, chiunque si troverà scritto nel libro. Molti di quelli che dormono nella regione della polvere si risveglieranno: gli uni alla vita eterna e gli altri alla vergogna e per l’infamia eterna. I saggi risplenderanno come lo splendore del firmamento; coloro che avranno indotto molti alla giustizia risplenderanno come le stelle per sempre. Ora tu, Daniele, chiudi queste parole e sigilla questo libro, fino al tempo della fine: allora molti lo scorreranno e la loro conoscenza sarà accresciuta» (Dn 12,1-4).  Duri sono i vostri discorsi contro di me – dice il Signore – e voi andate dicendo: «Che cosa abbiamo detto contro di te?». Avete affermato: «È inutile servire Dio: che vantaggio abbiamo ricevuto dall’aver osservato i suoi comandamenti o dall’aver camminato in lutto davanti al Signore degli eserciti? Dobbiamo invece proclamare beati i superbi che, pur facendo il male, si moltiplicano e, pur provocando Dio, restano impuniti». Allora parlarono tra loro i timorati di Dio. Il Signore porse l’orecchio e li ascoltò: un libro di memorie fu scritto davanti a lui per coloro che lo temono e che onorano il suo nome. Essi diverranno – dice il Signore degli eserciti – la mia proprietà particolare nel giorno che io preparo. Avrò cura di loro come il padre ha cura del figlio che lo serve. Voi allora di nuovo vedrete la differenza fra il giusto e il malvagio, fra chi serve Dio e chi non lo serve (Mal 3,13-18). 
Il mondo oggi è nella grade confusione, dedito interamente al male, perché i discepoli di Gesù hanno cancellato dalla verità anche la solo possibilità per l’uomo di produrre questo frutto di morte eterna. Tutti dicono che la sorte finale è una sola: il Paradiso, la beatitudine eterna. 
E vidi un angelo che scendeva dal cielo con in mano la chiave dell’Abisso e una grande catena. Afferrò il drago, il serpente antico, che è diavolo e il Satana, e lo incatenò per mille anni; lo gettò nell’Abisso, lo rinchiuse e pose il sigillo sopra di lui, perché non seducesse più le nazioni, fino al compimento dei mille anni, dopo i quali deve essere lasciato libero per un po’ di tempo. Poi vidi alcuni troni - a quelli che vi sedettero fu dato il potere di giudicare - e le anime dei decapitati a causa della testimonianza di Gesù e della parola di Dio, e quanti non avevano adorato la bestia e la sua statua e non avevano ricevuto il marchio sulla fronte e sulla mano. Essi ripresero vita e regnarono con Cristo per mille anni; gli altri morti invece non tornarono in vita fino al compimento dei mille anni. Questa è la prima risurrezione. Beati e santi quelli che prendono parte alla prima risurrezione. Su di loro non ha potere la seconda morte, ma saranno sacerdoti di Dio e del Cristo, e regneranno con lui per mille anni.
Quando i mille anni saranno compiuti, Satana verrà liberato dal suo carcere e uscirà per sedurre le nazioni che stanno ai quattro angoli della terra, Gog e Magòg, e radunarle per la guerra: il loro numero è come la sabbia del mare. Salirono fino alla superficie della terra e assediarono l’accampamento dei santi e la città amata. Ma un fuoco scese dal cielo e li divorò. E il diavolo, che li aveva sedotti, fu gettato nello stagno di fuoco e zolfo, dove sono anche la bestia e il falso profeta: saranno tormentati giorno e notte per i secoli dei secoli.
E vidi un grande trono bianco e Colui che vi sedeva. Scomparvero dalla sua presenza la terra e il cielo senza lasciare traccia di sé. E vidi i morti, grandi e piccoli, in piedi davanti al trono. E i libri furono aperti. Fu aperto anche un altro libro, quello della vita. I morti vennero giudicati secondo le loro opere, in base a ciò che era scritto in quei libri. Il mare restituì i morti che esso custodiva, la Morte e gli inferi resero i morti da loro custoditi e ciascuno venne giudicato secondo le sue opere. Poi la Morte e gli inferi furono gettati nello stagno di fuoco. Questa è la seconda morte, lo stagno di fuoco. E chi non risultò scritto nel libro della vita fu gettato nello stagno di fuoco (Ap 20,1-15). 
Tutta la Scrittura, dalla prima pagina della Genesi fino all’Apocalisse contiene invece come verità essenziale il duplice frutto che ogni uomo può produrre: di vita o di morte. Il frutto di vita è nella obbedienza a Dio, quello di morte è fuori della Parola del nostro Dio. Se quanti producono frutti di morte, non si convertono, non si pentono, non rientrano nella Parola di Dio, per produrre frutti di vita, il loro frutto di morte si trasformerà in morte eterna. Quando entreremo nell’eternità, il Signore aprirà il libro della nostra vita e ci giudicherà secondo i nostri frutti: di vita o di morte. Poiché oggi il giusto giudizio di Dio è stato abolito come sana dottrina della Chiesa anche da molti suoi figli illustri che fanno scuola di pensiero teologico, la disonestà, l’immoralità sta ricoprendo la terra. Ognuno si pensa giusto e già nella gloria del cielo, illudendosi e illudendo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la verità della sana dottrina.

1. Dio non ha dato ad alcuno né mandato, né compito, né ministero, né responsabilità di inventare o scoprire ciò che è bene e ciò che è male.
1. Dio fin dal primo momento della vita sulla terra, prima ancora della creazione della donna, rivelò all’uomo la via del bene e del male.
1. Dio gli manifestò la via della vita e quella del morte, lasciando all’uomo la volontà di decisione sul suo futuro di vita oppure di morte.
1. Da quell’istante sempre il Signore ha manifestato all’uomo bene e male, il giusto e l’ingiusto, la via della vita e la via della morte.
1. L’ordine morale, anche nei piccoli dettagli, sempre è stato il Signore a stabilirlo. All’uomo è chiesta la fede, l’adesione, l’accoglienza.
1. Quando l’uomo non accoglie l’ordine morale del suo Dio entra in un disordine cosmico che abbraccia non solo il tempo ma anche l’eternità.
1. Nessun disordine cosmico, che è politico, religioso, sociale, economico, familiare, potrà essere risanato se non si risana l’ordine morale.
1. È questa la stoltezza dell’uomo: vorrebbe un ordine sociale, politico, familiare o di altro genere rimanendo però nel disordine morale.
1. Il disordine cosmico è frutto del disordine morale. Se non si taglia l’albero del disordine morale sempre vi regnerà il disordine cosmico.
1. La società spende milioni e milioni per riparare i danni del disordine cosmico, ma si oppone risolutamente perché la causa venga rimossa.
1. Ripara vanamente le catastrofi operare dal disordine morale, perché non vuole che si intervenga in nessun modo sull’albero che le produce.
1. Si sa che certi vizi riducono al lastrico intere nazioni, ma guai a intervenire sulle cause, che sono il ristabilimento dell’ordine morale.
1. Si vuole una società nel disordine e per di più disordine non riparabile, piuttosto che confessare umilmente che l’ordine morale è violato.
1. Vengono coltivati gli alberi dell’immoralità e della morte e poi si consuma ogni energia per risuscitare inutilmente quanti sono morti.
1. Vergine Maria, Vergine Sapiente, dona a questo mondo disordinato e ribelle, una goccia della tua sapienza e della tua umiltà perché creda.
1. Aiuta, Madre, l’uomo perché si lasci illuminare dalla Luce di Gesù. Saprà così che ogni disordine cosmico è frutto del disordine morale.
1. Saprà anche, Madre Purissima, che se vuole eliminare ogni disordine nel suo seno, dovrà ristabilire l’ordine morale e in esso vivere.
1. L’ordine morale, Madre Celeste, non lo stabilisce l’uomo. Lo ha stabilito il Padre celeste dall'eternità ed è valido per ogni uomo.

1. Il vero fine della religione è dare o ridare all’uomo la sua verità, quella che ha perso e che sempre perde quando si consegna alla falsità.
1. Spesso è l’uomo che fa la religione, costruendosela a misura della sua falsità e di ogni iniquità che inquina il suo cuore e la sua mente.
1. È vera solo quella religione che ridona all’uomo tutta la sua verità, perché capace di liberarlo da ogni immoralità e nefandezza.
1. La religione di Cristo Gesù è la sola vera, perché essa è la sola che dona all’uomo tutto lo splendore della sua antica verità perduta.
1. In più gli dona tutta la carità di Dio, perché possa amare ogni uomo come lo ha amato Cristo Gesù dalla sua Croce, vero supplizio per amore.
1. Ma neanche la religione di Cristo Gesù rimane immune dal pericolo che ogni cristiano possa aggiustarsela secondo il suo cuore non santo.
1. Nasce allora la religione dell’ipocrisia. L’apparenza è stupenda, meravigliosa. In essa è assente l’uomo vero capace di amare come Cristo.
1. Ad ogni cristiano incombe l’obbligo di non tradire Cristo, mostrando la religione di Cristo, ma non mostrando Cristo nella propria vita.
1. Quando questo avviene non si tradisce solo Cristo, si tradisce l’umanità intera, perché la si delude nella sua attesa, nella sua speranza.
1. Quando questo tradimento lo opera un ministro di Cristo, compie un vero omicidio spirituale. Uccide lo spirito, l’anima di chi cerca Cristo.
1. Non vi è peccato più grande di questo: presentarsi con il nome di Cristo Signore per ingannare l’uomo e attrarlo nell’orrenda immoralità.
1. È anche gravissimo inganno presentarsi nel nome di Cristo, svolgere il suo ministero, e avallare la mentalità di questo mondo senza Dio.
1. Così come è tradimento di Cristo, predicare la falsità in nome della Parola di Cristo, perché la si elude, la si trasforma, la si cambia.
1. Se la religione di Cristo fosse presentata dai discepoli di Cristo secondo la verità e la carità di Cristo, il mondo respirerebbe di cielo.
1. Invece si presenta la religione di Cristo secondo la falsità di Satana, ma il mondo pensa che sia quella falsa la religione di Cristo.
1. È questo il più grave tradimento cristiano fatto a Cristo e all’umanità, la quale ha diritto di conoscere il vero Cristo per essere salvata.
1. Questo tradimento è più che una bomba atomica perché uccide ogni spirito e provoca radiazioni così potenti che durano per secoli e secoli.
1. Neanche ci si può presentare in nome di Cristo e parlare in nome proprio. Ogni nostra parola deve essere Parola di Cristo, suo Vangelo.
1. Vergine Maria, Madre fatta tutta santa da Dio, aiutaci a lasciarci fare nuovi dalla religione di Gesù per mostrare al mondo la sua bellezza.
1. Il mondo, Madre nostra, ha bisogno di vedere la verità e la carità di Cristo, non solo la carità ma anche la verità, per credere in Lui.
1. Vienici in soccorso, Madre Santa. Fatti nostro cuore, nostre labbra, nostre mani e nostri piedi per portare Cristo e mostrarlo ad ogni uomo.
[bookmark: _Toc452536871]17 Aprile 
Cristo è la verità di Dio e dell’uomo, dell’eternità e del tempo, della vita e della morte, della terra e del cielo.
[bookmark: _Toc452536872]Non ne sono stati purificati dieci? E gli altri nove dove sono?
Il Vangelo mai si dimentica del vero fine della vita di Cristo Gesù. Lui è in cammino verso Gerusalemme. La sua non è una gita turistica, una passeggiata di piacere. Lui cammina verso la città santa, con ferma decisione, perché è in essa che dovrà rendere gloria al Padre suo, offrendogli in dono la sua vita dalla croce. Lui sa cosa deve fare. Vuole farlo. Ha preso la ferma decisione di farlo. La volontà del Padre è la sua vita. Se dovessimo dire chi è Cristo Gesù, questa sarebbe la sua più vera essenza: “La volontà del Padre fatta da Lui storia, vita, amore, Croce, redenzione, salvezza, giustificazione, grazia”. Senza Cristo mai si potrebbe conoscere il Padre. Mai si potrebbe conoscere la verità del nostro Dio, mai si potrebbe conoscere la verità dell’uomo. È Cristo infatti la verità di Dio e dell’uomo, dell’eternità e del tempo, della vita e della morte, della terra e del cielo. Di ogni realtà esistente Cristo è la verità.
Non solamente Cristo è la verità, ma anche è in Cristo che si diviene verità, per vivere di verità, per avere accesso alla conoscenza della verità eterna ed anche umana. Chi si pone fuori di Cristo, taglia i ponti di ogni conoscenza. Delle cose potrà anche conoscere la struttura delle sue molecole o dei suoi atomi, ma non conosce la verità di esse. Neanche dell’uomo potrà mai conoscere la verità, perché la verità dell’uomo è Cristo ed è in Cristo che si conosce la verità, perché è in Lui che si diviene verità. La verità non si conosce per studio, ma perché ci si trasforma in verità. Dio non si conosce per apprendimento, ma perché diveniamo suoi veri figli di adozione e partecipi della sua divina natura e così dicasi dello Spirito Santo, del quale diveniamo tempio vivente nel quale Lui vi abita con tutta la potenza della sua santità e della comunione. Senza questo divenire verità, la verità mai si potrà conoscere. 
Se non diveniamo verità, mai potremo conoscere il vero fine della nostra vita, perché esso è uno solo: divenire in Cristo Gesù, per opera dello Spirito Santo, verità di Dio sulla nostra terra, in mezzo ai noi nostri. Poiché la verità di Dio è il suo amore eterno, noi diveniamo sua verità, conosciamo Dio, solo divenendo amore in Cristo, per Cristo, con Cristo, come Cristo è divenuto amore perfettissimo del Padre nella sua natura umana. La perfezione assoluta di quest’amore viene raggiunta sulla croce. È sul Golgota che Gesù si consuma, si annienta, si inabissa nel mistero dell’amore di Dio e si trasforma anche nella sua natura umana in amore divino, amore senza cambiamento, senza imperfezione, senza alcuna lacuna. Come il Padre, Gesù anche nella sua natura umana, è divenuto amore divinizzato che mai più potrà modificare la struttura del suo essere, della sua vita. Ora Lui esiste solo per amare. La sua essenza umana è amore. 
Lungo il cammino verso Gerusalemme, Gesù attraversava la Samaria e la Galilea. Entrando in un villaggio, gli vennero incontro dieci lebbrosi, che si fermarono a distanza e dissero ad alta voce: «Gesù, maestro, abbi pietà di noi!». Appena li vide, Gesù disse loro: «Andate a presentarvi ai sacerdoti». E mentre essi andavano, furono purificati. Uno di loro, vedendosi guarito, tornò indietro lodando Dio a gran voce, e si prostrò davanti a Gesù, ai suoi piedi, per ringraziarlo. Era un Samaritano. Ma Gesù osservò: «Non ne sono stati purificati dieci? E gli altri nove dove sono? Non si è trovato nessuno che tornasse indietro a rendere gloria a Dio, all’infuori di questo straniero?». E gli disse: «Àlzati e va’; la tua fede ti ha salvato!» (Lc 17,11-19). 
Lungo il cammino verso il completamente del suo amore o del raggiungimento della perfezione assoluta nell’amore, vengono incontro a Gesù dieci lebbrosi. Gli chiedono la grazia della guarigione. Lui li manda dai sacerdoti, i soli abilitati a quei tempi, a dichiarare guarito un malato di lebbra e ad ammetterlo nuovamente nella comunità. Essi credono nella guarigione e si avviano per recarsi dai sacerdoti. Lungo il viaggio vengono sanati. Tutti continuano per la loro strada. Devono recarsi dai sacerdoti. Uno torna indietro perché sente il dovere di ringraziare prima il suo benefattore. Solo in seguito si sarebbe recato dai sacerdoti. L’inserimento nella comunità può aspettare. Un giorno prima o un giorno dopo non cambia la sostanza delle cose. Invece ringraziare dopo il proprio benefattore, questo sì che cambia l’essenza e la sostanza nelle relazioni. Anche perché è obbligo di Cristo ringraziare a sua volta il Padre. 
Chi torna è uno straniero, un Samaritano. Gesù loda il suo gesto. Non loda il gesto degli altri nove che non sono tornati. Qual è l’insegnamento che scaturire dalle parole del Maestro? C’è un bene che va fatto prima e un bene che va fatto dopo. Prima viene il bene verso Dio, poi il bene verso l’uomo. Prima vano curati gli interessi di Dio, poi vengono curati gli interessi degli uomini. È puro egoismo curare prima gli interessi degli uomini e poi, se resta tempo, si curano gli interessi di Dio. Prima si deve pensare a ringraziare Dio per mezzo di Cristo Signore. Una volta ringraziato Dio per il grande dono che ci ha fatto, possiamo procedere al completamento delle nostre cose. Prima va curata la gloria di Dio. Tutto il resto può attendere, deve attendere. A Dio si deve dare sempre il primo posto. Questa è la saggezza che Gesù chiede.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci cultori della gloria del Signore.

1. Oggi nella Chiesa di Dio si celebra la festa del Buon Pastore. È la festa di Cristo Gesù, il Pastore Bello che dona la vita per le pecore.
1. Oggi è anche, per volontà di Papa Paolo VI, giornata universale di preghiera perché il Signore mandi operai nella sua molta, vasta messe.
1. Non è la Chiesa che ha bisogno di Pastori secondo il cuore di Dio e di Cristo Gesù, nello Spirito Santo. La messe ha bisogno di operai.
1. La messe è il mondo. Sono i sette miliardi di uomini che hanno bisogno della luce di Cristo, del suo Pane e della sua Acqua, per nutrirsi.
1. Oggi si parla molto di anoressia. Vi è una anoressia fisica. Ne esiste una spirituale, dell’anima. È l’anoressia di chi non conosce Cristo.
1. È questa anoressia che porta l’anima alla morte spirituale, perché abbandonata a se stessa, viene consumata dai vizi e dal peccato.
1. Il Sacerdote è colui che deve nutrire l’anima di Dio, di Cristo Gesù, di Spirito Santo, Parola, Eucaristia, Amore, Luce, Verità, Giustizia.
1. Senza Sacerdote questo cibo divino rimane racchiuso nei cieli e nessun altro lo può attingere per darlo in nutrimento alle anime.
1. Il Sacerdote è la scala attraverso la quale tutto il cielo discende sulla terra e tutta la terra sale al cielo fino al trono dell’Altissimo.
1. Il Sacerdote è il ponte che permette a Dio di raggiunge in Cristo per lo Spirito ogni cuore e ad ogni cuore di raggiungere il vero Dio.
1. Il Sacerdote è Cristo nella sua pienezza di grazia e verità che dal Padre nello Spirito Santo è dato al mondo come vera via di redenzione.
1. Senza il Sacerdote del vero Dio, la terra rimane senza Luce, priva della verità che la rende libera, carente di ogni grazia di risurrezione.
1. Senza il Sacerdote l’umanità si costruisce disumana, antiumana, nemica di se stessa, anzi distruttrice di ogni bene che dimora nel suo seno.
1. Il Sacerdote è lui stesso inserito nel mistero eterno del Dio Trinità, del Dio Incarnato, per illuminare con il mistero di Dio ogni uomo.
1. Quando il Sacerdote smarrisce la sua verità per stoltezza, insipienza, mille altre vanità, diviene essere disprezzato e calpestato dal mondo.
1. Per il suo ministero non solo l’uomo riceve verità, ma anche Dio, Cristo Gesù, lo Spirito Santo ricevono la loro eterna, perfetta verità.
1. Il Sacerdote è il servo della purissima verità dell’uomo e di Dio. Non può servire l’uomo della sua verità se non serve Dio della sua.
1. Se per qualsiasi motivo il Sacerdote non serve Dio della sua verità, gliela toglie, gliela diminuisce, diviene cattivo servo degli uomini.
1. Oggi il rischio è altissimo. Il sacerdote è fortemente tentato perché serva l’uomo e non serva il Signore. Servirà pessimamente gli uomini.
1. O il Sacerdote serve Dio annunziandolo agli uomini nella sua più pura verità, o farà del suo ministero un servizio scadente gli uomini.
1. Il Sacerdote è il vero servo della verità di Dio. È Lui che deve far risplendere sulla terra la verità purissima del solo ed unico vero Dio.
1. Vergine Maria, tu che ti sei proclamata la serva del Signore, per servire la sua carità, il suo amore, la sua misericordia, soccorrici.
1. Nei momenti di confusione, Madre Santa, quando il Sacerdote non è più servo di Dio perché dedito al falso servizio degli uomini, intervieni.
1. Aiuta i tuoi figli Sacerdoti, Madre di Dio, perché comprendano che loro potranno servire gli uomini solo servendo il loro Dio e Signore.
1. Senza il tuo costante e materno aiuto, Madre Vera, molti si smarriranno. Metteranno al primo posto l’uomo, dimenticheranno il loro Dio.
1. Il Sacerdote è il servo chiamato ad illuminare cielo e terra della gloria del suo Dio. Lui deve far brillare la gloria di Dio sull’umanità.

1. La morale cristiana mai potrà essere lasciata alla libera soggettività dell’uno o dell’altro ministro della Parola, teologo, specialista.
1. Si parla oggi di “caso per caso”, ma il “caso per caso” deve essere la Chiesa a indicarlo con perfetta oggettività, circostanziandolo.
1. Chi conosce la Scrittura Santa sa che il Signore ha esaminato i comportamenti “caso per caso”, classificandoli nei dettagli o particolari.
1. Niente nella Scrittura è lasciato alla soggettività di chi è preposto ad insegnare, giudicare, discernere, ammaestrare, condurre, formare.
1. La morale è infinitamente oltre il singolo soggetto. La casistica è vera morale se stabilita, definita dalla Chiesa con decisioni oggettive.
1. È da aggiungere che mai la soggettività potrà andare oltre le norme canoniche che sono patrimonio approvato, valore universale della Chiesa.
1. Nel momento in cui si abolisce la norma oggettiva, il caso oggettivo e si dovesse passare alla soggettività, sarebbe la deriva della morale.
1. Assisteremmo non solo naufragio della morale, in più entreremmo in un disastroso delirante soggettivismo fratricida da vero incubo.
1. Il più lassista accuserebbe di rigidità il più fedele alla volontà di Dio e il più fedele potrebbe scagliarsi contro il meno fedele.
1. Di questo soggettivismo abuserebbero i fedeli laici sempre alla ricerca di ministri pronti non solo fa fare sconti, ma anche a svendere.
1. È questo il motivo per cui la Chiesa mai ha lasciato al singolo l’interpretazione della norma morale e neanche al moralista più avveduto.
1. È stata sempre la Chiesa ad approvare ogni norma e a darle la garanzia dell’oggettività. Il soggettivismo non appartiene alla Chiesa.
1. Vergine Maria, vieni in nostro soccorso. Insegna ad ogni tuo figlio che sulla Legge del Signore gli uomini non hanno alcun potere.
1. Spetta a quanti hanno il potere delle chiavi indicare norme oggettive alle quali ogni ministro dovrà attenersi, pena la morte della morale.
[bookmark: _Toc452536873]18 Aprile 
Se l'uomo si inabissa in Dio, per Cristo, nello Spirito, diventerà natura di amore. Saprà amare come Dio sa amare.
[bookmark: _Toc452536874]Bisognava far festa e rallegrarsi
Il Vangelo sovente ci pone dinanzi ad una necessità di natura, sostanza, essenza, verità eterna. Anzi il Vangelo stesso è questa necessità di natura, sostanza, essenza, verità eterna. Questa necessità ha un solo nome: divina carità, eterna misericordia, amore infinito, compassione illimitata. È evidente che solo conoscendo Dio si potrà conoscere questa necessità di natura. Se Dio non è conosciuto, le nostre necessità saranno tutte superficiali, momentanee, senza alcuna incidenza nella trasformazione della nostra vita. Invece la necessità di natura trasforma e dona verità a tutta la nostra vita, perché la verità dell’uomo non è nell’uomo, ma in Dio.
Chi è il nostro Dio? È l’Amore eterno. Se è l’Amore Eterno non può non amare sempre. Dio è come il sole. Esso non può non illuminare, riscaldare, risplendere, dare vita. Così è Dio. Egli non può non amare, non perdonare, non accogliere, non riversare sull’uomo la sua misericordia, la sua pietà, la sua compassione, tutto il suo amore e la sua benignità. È per natura, non per volontà. Dio non vuole amare. Deve amare. La sua natura è amore e mai potrà volere non amare. L’uomo può volere non amare perché la sua natura non è amore. È ad immagine dell’amore con l’obbligo di attingere l’amore sempre nel suo Dio. 
Si avvicinavano a lui tutti i pubblicani e i peccatori per ascoltarlo. I farisei e gli scribi mormoravano dicendo: «Costui accoglie i peccatori e mangia con loro». Ed egli disse loro questa parabola: «Un uomo aveva due figli. Il più giovane dei due disse al padre: “Padre, dammi la parte di patrimonio che mi spetta”. Ed egli divise tra loro le sue sostanze. Pochi giorni dopo, il figlio più giovane, raccolte tutte le sue cose, partì per un paese lontano e là sperperò il suo patrimonio vivendo in modo dissoluto. Quando ebbe speso tutto, sopraggiunse in quel paese una grande carestia ed egli cominciò a trovarsi nel bisogno. Allora andò a mettersi al servizio di uno degli abitanti di quella regione, che lo mandò nei suoi campi a pascolare i porci. Avrebbe voluto saziarsi con le carrube di cui si nutrivano i porci; ma nessuno gli dava nulla. Allora ritornò in sé e disse: “Quanti salariati di mio padre hanno pane in abbondanza e io qui muoio di fame! Mi alzerò, andrò da mio padre e gli dirò: Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere chiamato tuo figlio. Trattami come uno dei tuoi salariati”. Si alzò e tornò da suo padre.
Quando era ancora lontano, suo padre lo vide, ebbe compassione, gli corse incontro, gli si gettò al collo e lo baciò. Il figlio gli disse: “Padre, ho peccato verso il Cielo e davanti a te; non sono più degno di essere chiamato tuo figlio”. Ma il padre disse ai servi: “Presto, portate qui il vestito più bello e fateglielo indossare, mettetegli l’anello al dito e i sandali ai piedi. Prendete il vitello grasso, ammazzatelo, mangiamo e facciamo festa, perché questo mio figlio era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato”. E cominciarono a far festa.
Il figlio maggiore si trovava nei campi. Al ritorno, quando fu vicino a casa, udì la musica e le danze; chiamò uno dei servi e gli domandò che cosa fosse tutto questo. Quello gli rispose: “Tuo fratello è qui e tuo padre ha fatto ammazzare il vitello grasso, perché lo ha riavuto sano e salvo”. Egli si indignò, e non voleva entrare. Suo padre allora uscì a supplicarlo. Ma egli rispose a suo padre: “Ecco, io ti servo da tanti anni e non ho mai disobbedito a un tuo comando, e tu non mi hai mai dato un capretto per far festa con i miei amici. Ma ora che è tornato questo tuo figlio, il quale ha divorato le tue sostanze con le prostitute, per lui hai ammazzato il vitello grasso”. Gli rispose il padre: “Figlio, tu sei sempre con me e tutto ciò che è mio è tuo; ma bisognava far festa e rallegrarsi, perché questo tuo fratello era morto ed è tornato in vita, era perduto ed è stato ritrovato”».
È questa la differenza sostanziale tra Dio e l’uomo. L’uomo può volere amare e non amare. Più si immerge nelle creature e più non amerà, neanche potrà amare. Più si inabissa in Dio e più vorrà amare, più amerà. La sua natura può divenire amore perfetto oppure non amore infernale. Se si inabissa in Dio, per Cristo, nello Spirito Santo, a poco a poco diventerà natura purissima di amore. Saprà amare solamente, come Dio sa amare solamente, perché la sua natura è amore. Se invece si immerge nelle creature diverrà natura di non amore, perché le creature non sono natura di amore. Ad ogni uomo la scelta: se vuole essere amore o non amore.
Gesù è dallo Spirito Santo perennemente tenuto immerso nell’amore del Padre. Lui mai potrà non amare. Anche sulla Croce è purissimo amore. Sa come il Padre ama e lo rivela in ogni istante della sua vita. Farisei e scribi, che sono immersi nel cuore di Satana, sanno invece cosa è il non amore e per il non amore lavorano. Ecco perché tra Cristo Gesù ed essi vi è un abisso eterno che non consente alcun punto di contatto. Sono situati in due mondi diversi. Cristo è nel cuore del Padre. Essi sono nel cuore di Satana. Non ci potrà essere comprensione, comunione di pensiero, partecipazione della verità. Cristo è nella luce. Essi sono nelle tenebre.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci in Cristo natura di amore.

1. Il mondo sta rovinosamente scivolando in un baratro senza fondo, da cui diverrà impossibile potere venire fuori, vedere nuovamente la luce.
1. Il baratro ha un solo nome: assenza di ogni oggettività. Non c’è il reale fuori di noi chiamati a comprendere e a governare con sapienza.
1. Un tempo come realtà oggettività c’erano i Comandamenti, il Vangelo, la Parola di Dio, ma soprattutto c’era la fede e la sana dottrina.
1. C’era la realtà oggettiva che era la Chiesa nella sua gerarchia con il potere delle chiavi che sempre distingue soggettività e oggettività.
1. Era questa oggettività che faceva gridare ad Agostino: “Roma locuta, causa finita”. “Roma ha parlato, non c’è più nulla da discutere”.
1. Poi circa cinquecento anni or sono si abolì la sana dottrina, si abolì la Chiesa, la sua veneranza Tradizione, il suo Magistero, le Chiavi.
1. Furono stabiliti i tre grandi principi della soggettività: Sola fides, sola gratia, sola Scriptura. È l’autonomia nella relazione con Dio.
1. Anche se il mondo cattolico reagì riaffermando, sostenendo, definendo l’oggettività necessaria in ogni relazione con Dio, il vaso era rotto.
1. A poco a poco anche il mondo cattolico fu conquistato da questi tre principi di pura soggettività. Ma seppe andare ben oltre, molto oltre.
1. Quel mondo aveva distrutto l’oggettività della Chiesa, delle Chiavi, della sana dottrina, del deposito della fede, ogni altro rifermento.
1. Il nostro mondo ha pensato bene di distruggere anche quel poco di oggettività che rimaneva: la fede, la grazia, la Scrittura. Nulla resta.
1. Ha distrutto la fede: non si stabilisce più la relazione con il Signore su principi oggettivi, verità oggettive. Basta un vago sentimento.
1. Ha distrutto la grazia: essa non è più potente forza di rinnovamento e di risanamento del vecchio uomo. È solo utile cerimonia livellatrice.
1. Ha distrutto la Scrittura: non è più indiscusso, generale, universale principio di confronto sulla volontà di Dio. Dio è oltre la Scrittura.
1. Cosa rimane al nostro mondo? Solo desideri soggettivi, personali, incapaci di entrare in comunione e in dialogo con altri desideri.
1. Essendo il desiderio personale l’assoluto per ogni uomo, il Dio di ogni uomo, modellabile a gusto, ogni dialogo è relazione tra impossibili.
1. Tutto dipende dalla vera religione. Essa deve ricollocare se stessa e le sue strutture come principio oggettivo essenziale di relazione.
1. Finché in essa tutto sarà soggettivo: Dio soggettivo, Cristo soggettivo, lo Spirito soggettivo, il Vangelo soggettivo, mai ci sarà salvezza.
1. Se la Chiesa avrà il coraggio e la forza di liberarsi dal soggettivismo che la sta distruggendo, essa potrà essere via di vera salvezza.
1. Finché ogni suo figlio avrà il suo pensiero come unico principio soggettivo di riferimento e di relazione, è la catastrofe per l’umanità.
1. Vergine Maria, Donna consacrata all’oggettività della tua divina maternità liberaci da tanta stoltezza e insipienza. Rimettici nella verità.

1. Se l’uomo facesse attenzione alla storia, saprebbe che il peccato sempre presenta il suo conto salato, molto salato, è salato di inferno.
1. Il peccato cambia gli occhi, da occhi di Dio li fa divenire del diavolo. Il diavolo diede i suoi occhi ad Eva, il suo sguardo fu stravolto.
1. Eva diede i suoi occhi diabolici e infernali ad Adamo. Qual fu il risultato? Adamo vide Eva come una estranea, non gli apparteneva più.
1. Eva non è più osso dalle sue ossa e carne dalla sua carne. È la donna che Dio gli ha posto accanto. Non è più vita dalla sua vita.
1. Quando si hanno gli occhi del diavolo si pensa anche con il suo cuore. Satana il veleno lo presenta come un vero elisir di lunga vita.
1. Dopo che è stato bevuto, apprendiamo a nostre spese che è un veleno di morte. I mali di questo mondo sono un suo frutto attraverso l’uomo.
1. Dove c’è un male, c’è sempre un peccato, molti peccati. Dove c’è un peccato, c’è l’uomo che vive con gli occhi di Satana, con il suo cuore.
1. È questa la salvezza di Cristo: dare di nuovo agli uomini gli occhi del Padre e il cuore dello Spirito Santo, perché si faccia solo il bene.
1. È questa la grande forza dell’azione missionaria della Chiesa: Dare Cristo che ci dona il Padre, che a sua volta ci dona lo Spirito Santo.
1. Se la Chiesa nella sua missione non dona Cristo, il Padre non è dato e neanche lo Spirito Santo. L’uomo rimane con occhi e cuore di Satana.
1. I mali di questo mondo non solo non verranno mai diminuiti, essi aumenteranno a dismisura. Il peccato li moltiplica e li incrementa.
1. I mali di questo mondo non solo non verranno mai diminuiti, essi aumenteranno a dismisura. Il peccato li moltiplica e li incrementa.
1. Con gli occhi del Padre e il cuore dello Spirito Santo il male viene reciso alla radice. Non invade più la storia. Diviene inesistente.
1. Sempre con gli occhi del Padre e il cuore dello Spirito, si vede anche il frutto del male e con ogni impegno si lavora per essere lenito.
1. I frutti del male si possono lenire, mai abolire. A volte i frutti del male rimangono nella storia per secoli e millenni. Mai spariscono.
1. Gesù è colui che toglie il peccato del mondo. Vuole che ogni suo discepolo lo tolga dal mondo. Come? Vivendo di obbedienza alla sua Parola.
1. Gesù chiede anche che si leniscano i mali che ogni peccato produce. I mali prodotti e fruttificati si possono solo lenire, non abolire.
1. Oggi nessuno vuole più Cristo. Pochi lo danno, lo predicano, lo annunziano. Questo significa che in realtà non si vuole vincere il peccato.
1. Si vuole il peccato, non il male che esso produce. Questo è impossibile. Si dice che Mitridate per non essere avvelenato, beveva il veleno.
1. A noi questa via non è stata indicata da Dio. Chi non vuole il male, non deve volere il peccato. Se vuole il peccato vuole anche il male.
1. Vergine Maria, Madre Immacolata, Purissima, tu che non ha conosciuto neanche l’ombra del peccato, aiuta noi perché neanche lo conosciamo.
1. Senza il tuo aiuto, Madre di Dio, saremo consolatori inutili dei nostri fratelli, perché aggiungeremo peccato a peccato e male a male.
1. Se un solo cristiano, Madre Santa, decidesse di vivere puro come te, il mondo sarebbe liberato da grandi mali, grandi disastri e tragedie. 
1. Madre della grazia divina, concedi ad ogni tuo figlio che da oggi decida di smettere con il peccato. È la sola via per dare pace al mondo.
1. Ama l’uomo chi vive senza peccato. Chi vive nella peccato, Vergine Castissima, sempre inquinerà il mondo di molti mali, anche invisibili.
[bookmark: _Toc452536875]19 Aprile 
Il vero Dio è Parola eterna viva e accompagna tutta la vita dell’uomo dall’inizio fino all’avvento dei nuovi cieli.
[bookmark: _Toc452536876]Va’ e d’ora in poi non peccare più
Il Dio di Abramo non è un fossile. Non si è imbalsamato nella storia di Abramo. È il Dio anche di Isacco, Giacobbe, Giuseppe, Mosè, Giosuè, i Giudici, Samuele, Davide, Isaia, Geremia, Ezechiele, Daniele, Malachia, Cristo Gesù, Pietro, Paolo, Giacomo, Giovanni, Agostino, Tommaso, una miriade di santi e di santi, ognuno dei quali ha dato al nostro Dio una vita sempre nuova. Il Dio fossile, imbalsamato in Mosè è il Dio dei farisei, degli scribi, dei sommi sacerdoti del tempo di Gesù. Il loro è un Dio morto, non vivo. Il Dio di un tempo e di una storia, mai il Dio del tempo e della storia. È un Dio bloccato ad una Parola. È un Dio senza più Parole. Mentre il vero Dio è Parola eterna che sa accompagnare tutta la vita dell’uomo dall’inizio fino all’avvento dei nuovi cieli e della nuova terra. Il nostro Dio è santità e verità sempre nuove.
Nella Parola del Signore si deve distinguere la Legge che è eterna e la pena che è sempre storica. Nei primi tempi, quando il popolo uscì dall’Egitto, alcune trasgressioni venivano punite con la morte. Era una pena per quei tempi. Nel corso successivo dei secoli, il Signore modificò le pene dovute alle trasgressioni. Concesse ai suoi figli la possibilità di pentirsi, convertirsi, iniziare un percorso nuovo. Dal Dio che infligge la morte ai trasgressori si rivela come il Dio che apre i cuori alla speranza. Con il Dio della speranza c’è possibilità di iniziare sempre da capo. Questa verità inizia con Mosè. Il popolo ha peccato. Merita la distruzione. Il Signore perdona il suo peccato. Si può riprendere il cammino. Davide pecca. Il Signore perdona il suo peccato. Lui non muore. La pena diviene sofferenza indicibile. La pena cambia, non viene abolita.
Chi legge il Vangelo, scopre che vi è una novità assoluta rispetto a tutto l’Antico Testamento. Gesù annunzia la Legge, ma non dona alcuna sanzione, alcuna pena per i trasgressori. La pena è l’amara conseguenza del peccato che va vissuta sulla terra. La pena è poi quella eterna. È il fuoco eterno nel quale precipiteranno quanti hanno adorato il male: “Fuori i cani, i maghi, gli immorali, gli omicidi, gli idolatri e chiunque ama e pratica la menzogna!” (Ap 22,15). Come pena Gesù dona alla sua Chiesa il potere di trattare come pagani e pubblicani, quanti non si lasciano correggere per rientrare nella verità. Costoro vengono considerati non appartenenti alla comunità. Un tempo era la scomunica. Essa non è per sempre, ma in vista della conversione e del ritorno nella grazia e nella verità di Cristo Signore: “Se il tuo fratello commetterà una colpa contro di te, va’ e ammoniscilo fra te e lui solo; se ti ascolterà, avrai guadagnato il tuo fratello; se non ascolterà, prendi ancora con te una o due persone, perché ogni cosa sia risolta sulla parola di due o tre testimoni. Se poi non ascolterà costoro, dillo alla comunità; e se non ascolterà neanche la comunità, sia per te come il pagano e il pubblicano” (Mt 18,15-17).  L’espulsione dalla comunità in vista del pentimento è l’unica pena evangelica.
Gesù si avviò verso il monte degli Ulivi. Ma al mattino si recò di nuovo nel tempio e tutto il popolo andava da lui. Ed egli sedette e si mise a insegnare loro. Allora gli scribi e i farisei gli condussero una donna sorpresa in adulterio, la posero in mezzo e gli dissero: «Maestro, questa donna è stata sorpresa in flagrante adulterio. Ora Mosè, nella Legge, ci ha comandato di lapidare donne come questa. Tu che ne dici?». Dicevano questo per metterlo alla prova e per avere motivo di accusarlo. Ma Gesù si chinò e si mise a scrivere col dito per terra. Tuttavia, poiché insistevano nell’interrogarlo, si alzò e disse loro: «Chi di voi è senza peccato, getti per primo la pietra contro di lei». E, chinatosi di nuovo, scriveva per terra. Quelli, udito ciò, se ne andarono uno per uno, cominciando dai più anziani. Lo lasciarono solo, e la donna era là in mezzo. Allora Gesù si alzò e le disse: «Donna, dove sono? Nessuno ti ha condannata?». Ed ella rispose: «Nessuno, Signore». E Gesù disse: «Neanch’io ti condanno; va’ e d’ora in poi non peccare più» (Gv 8,1-11). 
Gesù non può applicare la pena comminata da Dio ai tempi di Mosè. Questa pena è stata da Lui stesso abrogata. Ne sono testimoni tutti i profeti. In Ezechiele la via della conversione è offerta a tutti. Di ogni peccato ci si può pentire. Da ogni peccato si può tornare indietro. Questa stessa verità annunzia Gesù Signore. Tutti i peccati contro il Figlio dell’uomo sono perdonati. Non perdonabile è solo il peccato contro lo Spirito Santo. Neanche però può assolvere la donna. I Giudei, ciechi, insensibili, stolti applicatori della legge di Mosè lo avrebbero lapidato. Chi può liberarlo da questa situazione è solo lo Spirito Santo e la sua eterna e divina sapienza. Lo Spirito viene, dona la soluzione: “Chi di voi è senza peccato, scagli per primo la pietra contro la donna”. Tutti spariscono. Rimangono Gesù e la donna, la peccatrice e chi potrebbe scagliare la pietra. Ma Gesù non è venuto per scagliare pietre, ma per aprire le porte del cuore del Padre ad ogni uomo. La donna non viene condannata. È invece invitata a non peccare più. Nessuno può abusare della misericordia del Padre. Il perdono è dato perché non si pecchi più, non invece perché si continui a peccare. Il proposito di non peccare più deve essere forte nel cuore assieme al pentimento e alla preghiera. Il peccato disprezza il Signore. Questa è la sua verità.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci la verità del perdono.

1. Gesù non è un oggetto da comprare al supermercato né, come oggi succede, può essere ritirato attraverso le nuove vie e modalità di Internet.
1. Gesù si dona al cuore attraverso un altro cuore. Entra nell’anima attraverso un’altra anima. Gesù si dona se è dato da chi già vive di Lui.
1. Quanto è detto di Lui nell’eternità: “Dio da Dio, luce da luce, generato, non creato, della stessa sostanza del Padre”, vale anche in terra.
1. Gesù passa da cuore a cuore, è dato come luce da luce, come se fosse generato in un altro cuore da chi già lo ha fatto divenire sua vita.
1. Evangelizzare è generare Cristo nei cuori. Se Cristo non è generato da chi lo ha fatto sua vita, l’evangelizzazione è infruttuosa, sterile.
1. Gesù si è lasciata la libertà di generarsi Lui direttamente nei cuori. Questa libertà nessuno gliela potrà mai togliere. È sua in eterno.
1. Il primo generato direttamente da Gesù, dopo la sua gloriosa risurrezione, è Saulo di Tarso, sulla via di Damasco. Cristo si imprime in lui.
1. È giusto che ci chiediamo: ma perché Cristo si è impresso direttamente in Saulo? La via ordinaria non era sufficiente, non bastava?
1. Saulo serve a Cristo per dare un impulso di novità eterna alla sua Chiesa e per questo è generato da Lui e da Lui consegnato alla Chiesa.
1. La storia ci attesta che sempre quando Gesù ha voluto dare alla Chiesa impulsi di eterna e divina novità si è generato in altri cuori.
1. Come Saulo di Tarso sono questi cuori che danno nuovo slancio al Vangelo, perché lo ricolmano della pienezza di vita che è in Cristo Gesù.
1. Se Gesù non si generasse in questi cuori, il Vangelo soffrirebbe di grande povertà spirituale, ascetica, mistica, mancherebbe di ogni forza.
1. Senza questa pienezza di Cristo conferita perennemente al Vangelo da Gesù con diretta generazione nei cuori, avremmo un Vangelo asfittico.
1. Senza la diretta generazione, il Vangelo mancherebbe del suo germe di vita eterna che è Gesù Signore nella sua pienezza di verità e novità.
1. La generazione nei cuori è per dare vitalità alla Chiesa. Senza questa generazione anche la Chiesa come il suo Vangelo diviene asfittica.
1. Quando il Vangelo non genera più Gesù nei cuori, Lui viene per amore della Chiesa, si genera in un cuore per essere generato in molti cuori.
1. Queste persone, nelle quali Cristo si è generato, sono mandate a generarlo in altri cuori. Anche i cuori possono cercare questa persone.
1. Queste persone vivono con un solo scopo la loro vita: generare Cristo in altri cuori. Non hanno altre finalità, altri scopi, altre missioni.
1. È la generazione di Cristo nei cuori che fa la differenza tra il vero “veggente” e il falso. Il falso “veggente” non genera Cristo.
1. Il vero non solo lo genera. Vuole essere cercato solo perché Gesù venga generato nel suo cuore. Si ribella quando lo cercano per altre cose.
1. Il vero “veggente” è simile ad un mercante di perle preziose. Mai esaudirà la richiesta di chi cerca da lui spazzatura della terra.
1. Risponderà sempre: Sono stato mandato per generare Cristo nel tuo cuore. Se non vuoi Cristo, non ho nulla da darti. Questa è la sua onestà.
1. Vergine Maria, il vero veggente è in tutto simile a te. Hai visto l’Angelo di Dio, Cristo si è generato in Te. Tu lo hai dato al mondo.
1. Madre di Dio, aiuta la Chiesa di Gesù perché sappia sempre distinguere i veri “veggenti” dai falsi. È necessario per la sua vita.
1. Distruggere la persona che genera Cristo nei cuori, Madre di Dio, è stoltezza e insipienza. Ma sempre molta insipienza regna in molti cuori.

1. Sempre, quando si abbandona il Signore, ogni dono di Dio, compreso il nostro corpo, anziché darlo al bene, lo si dona al male, per il male.
1. Oggi sono moltissimi i miliardi che si spendono per il male e ogni nefandezza. Moltissimi altri sono spesi per sanare i frutti del peccato.
1. Cosa fa l’uomo nel peccato? Consacra ciò che è di Dio ad esclusivo uso di ciò che produce morte o disastri del corpo e dello spirito.
1. Questo mai succede se l’uomo abbandona il suo peccato, ritorna al suo vero Dio, diventa giusto. Nella giustizia userà ogni cosa con verità.
1. Nel peccato è come se l’uomo fosse un dipendente, un impiegato a servizio della morte, del male, della malattia, della sofferenza.
1. Dal peccato nessuno potrà mai togliere un solo uomo. Né uomini e né Dèi: noti o ignoti, famosi o sconosciuti, universali o particolari.
1. Dal peccato uno solo può sradicarci: Gesù, il Crocifisso che è il Vivente, l’Agnello Immolato tornato in vita per darci la sua vittoria.
1. Chi non vuole Cristo o lo rifiuta o nasconde o si vergogna di Lui o pensa altro o propone il Dio unico, lascerà sempre l’uomo nel peccato.
1. Cristo Gesù è costituito dal Padre il solo che toglie oggi e sempre il peccato dal cuore di ogni uomo, fino alla consumazione dei secoli.
1. Se Cristo non è dato, non è annunziato, non viene accolto, non si diviene con Lui una sola vita, un solo corpo, il peccato governa i cuori.
1. Con il peccato nel cuore i beni di Dio sono usati per il male e mai per il bene. Lo impone la legge del peccato che ci fa servi della morte.
1. Dio non ama che i suoi beni vengano usati per il male, le ingiustizie, per creare morte, devastazioni. Lui ama che servano solo per la vita.
1. Quando i beni si usano per il male, essi vengono profanati, dissacrati, violentati nella loro verità, stuprati nella loro purezza e santità.
1. L’uso dei beni secondo verità è diritto di sacralità che nessuno potrà abrogare. La sacralità di ogni bene esige un uso ordinato alla vita.
1. La creazione è opera sacra di Dio. È il suo tempio naturale nel quale manifesta la sua onnipotenza creatrice. Mai si deve rendere profana.
1. Profanare la creazione è peccato orrendo. Essa si ribella ogni volta la si priva della sua sacralità e grida al Signore perché intervenga.
1. Chi ama la creazione, deve amare se stesso secondo la verità della sua creazione. La verità gli viene data da Cristo Gesù e da nessun altro.
1. Nella falsità del proprio cuore, della propria mente, del proprio corpo non si ama dalla verità di Dio. Ma chi fa vero l’uomo è solo Gesù.
1. L’uomo vero, l’uomo cristico, mai mettere la sua scienza, la sua arte, la sua tecnologia, le sue scoperte a servizio del male, della morte.
1. Mette queste cose a servizio della morte, del male, dell’odio, del terrore chi non è nella verità di Cristo perché vive senza la sua grazia.
1. Gesù è venuto per guarire l’uomo, rigenerarlo, ricolmarlo di Spirito Santo. Chi vive mosso dallo Spirito mai renderà profana la creazione.
1. Se l’uomo non viene riportato nella santità di Cristo e non vive in Lui, con Lui, per Lui, mai potrà rendere sacra la creazione di Dio.
1. Chi vive nella profanità e nella desacralizzazione operata dal peccato in lui, mai potrà trattare secondo la sua verità la creazione di Dio.
1. Vergine Maria, Madre colma di santità, illumina la Chiesa di tuo Figlio Gesù, perché “crei” veri cristiani, veri uomini di grande santità.
1. I cristiani nella verità sempre serviranno la creazione, Madre di Dio mettendo a sua disposizione la verità di Cristo che è nel loro cuore.
1. Fa’ che comprendiamo, Madre Celeste, che la santità cristiana è la vera scienza e la vera arte e tecnica per dare sacralità alla creazione.
1. Nella santità di Gesù, Vergine Sapiente, il nostro corpo è portato nella sacralità di Dio e da essa tutto viene aiutato a divenire sacro.
1. Liberaci, Madre Vera, da ogni stoltezza che pensa di risolvere gli effetti del male continuando a coltivare il peccato nel nostro cuore.
1. Ogni disastro è l’uomo di peccato che lo genera, lo genera, lo partorisce. Chi toglie il peccato dal cuore, Madre Santa, è solo Gesù.
[bookmark: _Toc452536877]20 Aprile 
È compito del missionario di Cristo seminare la Parola e sfamare i cuori della grazia e della verità del Signore.
[bookmark: _Toc452536878]Il regno di Dio non viene in modo da attirare l’attenzione
Chi vuole lavorare nel regno di Dio, per il regno di Dio, deve avere nel cuore due certezze o verità. Prima verità per il nostro spirito: Il lavoro è svolto da due persone, l’operaio umano o il missionario di Cristo Gesù e l’operaio divino, il Missionario del Padre e del Figlio. Seconda verità: è compito del missionario di Cristo seminare la Parola, condurre alle sorgenti della grazia, dissetare e sfamare i cuori della grazia e della verità di Gesù Signore. È invece missione dello Spirito Santo far sì che quanto il seminatore sparge nei cuori produca frutti di vita eterna. Questa regola viene così rivelata da San Paolo nella Prima Lettera ai Corinzi: “Io ho piantato, Apollo ha irrigato, ma era Dio che faceva crescere. Sicché, né chi pianta né chi irriga vale qualcosa, ma solo Dio, che fa crescere. Chi pianta e chi irriga sono una medesima cosa: ciascuno riceverà la propria ricompensa secondo il proprio lavoro. Siamo infatti collaboratori di Dio, e voi siete campo di Dio, edificio di Dio (1Cor 3,6-9). Questo significa che la crescita non segue i tempi degli uomini, ma quelli dello Spirito. I cuori non li governiamo noi. 
A questa regola di Paolo si deve aggiungere quella dataci da Cristo Gesù: “Intanto i discepoli lo pregavano: «Rabbì, mangia». Ma egli rispose loro: «Io ho da mangiare un cibo che voi non conoscete». E i discepoli si domandavano l’un l’altro: «Qualcuno gli ha forse portato da mangiare?». Gesù disse loro: «Il mio cibo è fare la volontà di colui che mi ha mandato e compiere la sua opera. Voi non dite forse: “Ancora quattro mesi e poi viene la mietitura”? Ecco, io vi dico: alzate i vostri occhi e guardate i campi che già biondeggiano per la mietitura. Chi miete riceve il salario e raccoglie frutto per la vita eterna, perché chi semina gioisca insieme a chi miete. In questo infatti si dimostra vero il proverbio: uno semina e l’altro miete. Io vi ho mandati a mietere ciò per cui non avete faticato; altri hanno faticato e voi siete subentrati nella loro fatica» (Gv 4,31-38). Ne manca ancora un terza, quella che viene a noi dal Vangelo secondo Marco: “Diceva: «Così è il regno di Dio: come un uomo che getta il seme sul terreno; dorma o vegli, di notte o di giorno, il seme germoglia e cresce. Come, egli stesso non lo sa. Il terreno produce spontaneamente prima lo stelo, poi la spiga, poi il chicco pieno nella spiga; e quando il frutto è maturo, subito egli manda la falce, perché è arrivata la mietitura». Diceva: «A che cosa possiamo paragonare il regno di Dio o con quale parabola possiamo descriverlo? È come un granello di senape che, quando viene seminato sul terreno, è il più piccolo di tutti i semi che sono sul terreno; ma, quando viene seminato, cresce e diventa più grande di tutte le piante dell’orto e fa rami così grandi che gli uccelli del cielo possono fare il nido alla sua ombra»” (Mc 4,26-32). Il regno possiede una vita tutta sua, ignota agli operai umani. 
I farisei gli domandarono: «Quando verrà il regno di Dio?». Egli rispose loro: «Il regno di Dio non viene in modo da attirare l’attenzione, e nessuno dirà: “Eccolo qui”, oppure: “Eccolo là”. Perché, ecco, il regno di Dio è in mezzo a voi!». Disse poi ai discepoli: «Verranno giorni in cui desidererete vedere anche uno solo dei giorni del Figlio dell’uomo, ma non lo vedrete. Vi diranno: “Eccolo là”, oppure: “Eccolo qui”; non andateci, non seguiteli. Perché come la folgore, guizzando, brilla da un capo all’altro del cielo, così sarà il Figlio dell’uomo nel suo giorno. Ma prima è necessario che egli soffra molto e venga rifiutato da questa generazione. Come avvenne nei giorni di Noè, così sarà nei giorni del Figlio dell’uomo: mangiavano, bevevano, prendevano moglie, prendevano marito, fino al giorno in cui Noè entrò nell’arca e venne il diluvio e li fece morire tutti. Come avvenne anche nei giorni di Lot: mangiavano, bevevano, compravano, vendevano, piantavano, costruivano; ma, nel giorno in cui Lot uscì da Sòdoma, piovve fuoco e zolfo dal cielo e li fece morire tutti. Così accadrà nel giorno in cui il Figlio dell’uomo si manifesterà. In quel giorno, chi si troverà sulla terrazza e avrà lasciato le sue cose in casa, non scenda a prenderle; così, chi si troverà nel campo, non torni indietro. Ricordatevi della moglie di Lot. Chi cercherà di salvare la propria vita, la perderà; ma chi la perderà, la manterrà viva. Io vi dico: in quella notte, due si troveranno nello stesso letto: l’uno verrà portato via e l’altro lasciato; due donne staranno a macinare nello stesso luogo: l’una verrà portata via e l’altra lasciata». Allora gli chiesero: «Dove, Signore?». Ed egli disse loro: «Dove sarà il cadavere, lì si raduneranno insieme anche gli avvoltoi» (Lc 17,20-37). .
Dov’è il regno di Dio? Esso è in mezzo a noi. È in ogni cuore che compie la volontà di Dio. È in ogni mente che pensa secondo Dio. È in ogni desiderio che cerca il pensiero di Dio perché ad esso si vuole conformare. Quale dovrà essere la missione dell’operaio umano? Essere sempre collaboratore con lo Spirito del Signore nel dono della verità e della grazia di Cristo Gesù. Altro non gli è chiesto. Non lo deve pensare. Né deve guardare i frutti visibili del suo lavoro. I frutti spesso possono essere ingannevoli. Noi vediamo le apparenze. Non vediamo i cuori. Altra domanda: Quando Gesù verrà, è possibile saperlo anzi tempo? Neanche questo potrà essere mai conosciuto. Quando Gesù verrà per il giudizio, quando viene, è già venuto. Nessuno potrà dire verrà in questo tempo o in quell’altro. Anche questo giorno è nascosto nel cuore di Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri operai del regno di Dio.

1. La giustizia di Dio non deve essere solo giustizia di Dio agli occhi di Dio, deve essere giustizia di Dio anche agli occhi degli uomini.
1. L’uomo sempre deve giustificare Dio; deve proclamare, confessare che il Signore è giusto, eternamente giusto. La giustizia è la sua essenza.
1. Oggi siamo nel completo disastro. Non solo non giustifichiamo Dio nella sua giustizia, neghiamo che in Dio vi sia una qualche giustizia.
1. Se qualcosa avviene di male nella vita, subito accusiamo il Signore di ingiustizia. Diciamo anche che in Dio non vi è alcuna giustizia.
1. Da un lato lo accusiamo di ingiustizia. Dall’altro diciamo che è solo misericordia. Dio è misericordia perché si viva secondo giustizia.
1. Il mondo della retta fede che dovrebbe aiutare il mondo della fede malata ha abolito ogni giustizia in Dio in nome della sua misericordia.
1. Il mondo della fede malata accusa di Dio di ingiustizia per ogni cosa che succede nella storia. Lo accusa di non essere sempre solo carità.
1. Così il mondo della fede non vera e lacunosa accusa il mondo della fede vera di aver annunziato un falso Dio da essi non confessabile.
1. Voi dite che Dio è misericordia, purissima carità. Noi questa misericordia non la vediamo. Lo attesta il male che si riversa su di noi.
1. Se Dio è solo carità il male non dovrebbe esistere. Dio sempre dovrebbe provvedere ad allontanare dal mondo ogni sofferenza e dolore.
1. Così Dio è distrutto sia dalle persone che si professano dalla vera fede e sia da coloro che si professano con i fatti dalla fede non vera.
1. La giustizia di Dio è la sua eterna verità dalla quale è la verità dell’uomo. La misericordia di Dio è eterno servizio alla sua verità.
1. Dio mai potrà agire contro la sua verità. Verità di Dio è anche l’uomo creato e consegnato alla sua volontà di amare Dio o di non amarlo.
1. Se l’uomo decide di non amare Dio, perché ha scelto di essere dalla disobbedienza che conduce alla morte, Dio non lo potrà obbligare.
1. Agirebbe contro la sua verità. Mette però in campo tutto la sua misericordia perché l’uomo si decida e torni nella casa della sua verità.
1. Se il fine della misericordia è la verità, risulta evidente che servirsi della misericordia non per la verità, è grave abuso di essa.
1. Anche l’Eucaristia è data perché l’uomo ritorni nella purissima verità del Padre e dalla verità del Padre si faccia carità per la verità.
1. È compito di ogni uomo di verità rendere verità al suo Dio e Signore, confessando e proclamando la sua giustizia verso ogni uomo.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, aiutaci a vivere di purissima verità perché possiamo divenire misericordia per ogni altro.
1. Solo dalla verità di Cristo, Madre Celeste, si può essere misericordia per il mondo. Dalla nostra falsità si dichiara Dio ingiusto.
1. Lo si dichiara ingiusto, Madre Santa, perché Lui fa la distinzione tra chi è nella verità e chi è nella falsità. La differenza è giustizia.

1. La prima misericordia è verso se stessi. Essa è grazia di salvezza e di redenzione. Si accoglie la misericordia accogliendo la redenzione.
1. Chi non accoglie la misericordia di Dio, chi non entra nella sua salvezza e redenzione, rimane nella vecchia natura, nel vecchio uomo.
1. Da vecchia natura, da vecchio uomo anche se si riesce a vivere di misericordia, si vivrà sempre una misericordia che non dona salvezza.
1. Come fa chi non è salvato a dare vera salvezza? Chi non ha accolto la misericordia di Dio non potrà mai introdurre qualcuno in essa.
1. La misericordia non è fare qualcosa per la terra. È portare l’uomo nel cuore del Padre, nella sua verità eterna, nella pienezza dell’amore.
1. Dal peccato e peccando non si può essere mai persone dalla vera misericordia. Ogni peccato è danno gravissimo contro Dio e contro l’umanità.
1. In più una verità che mai va dimenticata ci rivela che è il peccato che grida contro il peccatore. È il peccato che aggredisce il peccatore.
1. Il peccatore è ucciso dal suo peccato. Può dirsi uomo di misericordia chi si lascia uccidere dal peccato, perché rifiuta la grazia di Dio?
1. Altra verità da prendere sul serio ci rivela che quando si cade nel peccato e in esso si dimora, si perde la verità di Dio e dell’uomo.
1. Persa la verità di Dio e dell’uomo, neanche più si conosce né la verità della misericordia di Dio e neanche della misericordia verso l’uomo.
1. Necessariamente ci si immergerà in una misericordia di compassione momentanea, effimera, superficiale inefficace a dare la vera salvezza.
1. Più aumenta il peccato e più il cuore si fa di pietra. Si diviene come il ricco cattivo della Parabola narrata dal Vangelo secondo Luca.
1. Forse che oggi dal nostro peccato conosciamo una sola verità di Dio rimasta in piedi? Non sono state quasi tutte cancellate, distrutte?
1. Un tempo vi era il peccato. Papa Pio XII gridava che si era persa ai suoi tempi la coscienza del peccato. Si peccava con troppa leggerezza.
1. San Giovanni Paolo II scrisse una Enciclica per ricordare al mondo cattolico l’oggettività della trasgressione, del male, della violazione.
1. A distanza di anni dalla perdita della coscienza del peccato e della cancellazione dell’oggettività, si è passati alla piena soggettività.
1. Altra cosa nefasta sempre che nel peccato si commette è la perdita della coscienza della verità e dell’oggettività di essa.
1. Ormai tutto è divenuto soggettivo: peccato, verità, legge, grazia, misericordia, bene, male. È misericordia ciò che l’uomo vuole che lo sia.
1. Ma è anche male ciò che l’uomo stabilisce che sia male. Nessuno se ne sta accorgendo. Anche la legge civile è sganciata da ogni oggettività.
1. Ormai è la legge dell’uomo che stabilisce bene e male, contro ogni oggettività non solo di rivelazione, ma anche di natura e di creazione.
1. La legge dell’uomo ha stabilito che il cane è in tutto simile all’uomo. Domani stabilirà che con il cane ci si potrà formare una famiglia.
1. La grazia e i sacramenti sono stati aggrediti dalla soggettività. Scrittura e Magistero non sono rimasti per nulla immuni dall’aggressione.
1. Vergine Maria, aiutaci i tuoi figli a ritornare nella grazia di Dio, frutto della sua grande misericordia, meritata da Gesù sulla croce.
1. Se ritorneremo nella grazia vedremo secondo Dio peccato, verità, giustizia, misericordia, uomo, natura, ogni essere animato e inanimato.
1. Non tardare, Madre santa. Vieni presto in nostro aiuto. Riportarci nella grazia del tuo Figlio Gesù per la tua grande misericordia di Madre.
[bookmark: _Toc452536879]21 Aprile 
Gesù è fedeltà e giustizia eterna. Misericordia e giustizia, carità e fedeltà sono una cosa sola, indivisibili.
[bookmark: _Toc452536880]Chi sarà vincitore erediterà questi beni
Un po’ di verità non guasta. La menzogna, la falsità, l’inganno sempre guastano il mondo, la società, i popoli, la politica, la finanza, l’economia, la stessa religione, la filosofia. La verità invece non guasta mai. Essa è luce divina che discende nel buio dei nostri cuori e delle nostre coscienze e vi porta quel chiarore eterno, necessario per guidare i nostri passi sulla via verso la beatitudine eterna, la sola che mai tramonta e che mai passerà. 
Gesù è venuto ed ha fatto un’offerta all’uomo: Vuoi la vita eterna? Vuoi la beatitudine che mai tramonta? Vuol gustare l’infinita gioia nel mio regno? Vuoi essere con me, nel mio cielo, per l’eternità? Se vuoi trovare te stesso per sempre, deve vivere secondo la mia Parola. Io ti parlo e tu ascolti. Io cammino avanti e tu dietro. Io ti dico cosa fare e tu lo fai. Tu mi segui su questa terra e per l’eternità sarai sempre con me. Quella di Gesù è un’offerta. Oggi si direbbe: un “pacchetto”. Lo vuoi, lo prendi. Non lo vuoi, lo lasci. 
Una cosa disdicevole che sempre è avvenuta ed oggi avviene in modo ancora più disdicevole, è barare con il Signore. Si accetta l’offerta, il “pacchetto”, ma solo per quel che riguarda la vita eterna, il Paradiso, la beatitudine nel suo regno. Non si vuole l’ascolto della sua voce, il camminare dietro di Lui, la vita secondo la sua Parola. Si vuole il beneficio eterno, non si vuole l’impegno sui questa terra di seguire le sue orme, di pensare con i suoi pensieri, di agire secondo il suo comandamento. In nome di chi bariamo? In nome della misericordia di Dio. Trascuriamo di ascoltare la voce di Gesù, ma diciamo che la sua misericordia ci accoglierà ugualmente nel suo cielo eterno. Questa è falsità che riempie l’inferno e svuota il Paradiso. 
E vidi un cielo nuovo e una terra nuova: il cielo e la terra di prima infatti erano scomparsi e il mare non c’era più. E vidi anche la città santa, la Gerusalemme nuova, scendere dal cielo, da Dio, pronta come una sposa adorna per il suo sposo. Udii allora una voce potente, che veniva dal trono e diceva: «Ecco la tenda di Dio con gli uomini! Egli abiterà con loro ed essi saranno suoi popoli ed egli sarà il Dio con loro, il loro Dio. E asciugherà ogni lacrima dai loro occhi e non vi sarà più la morte né lutto né lamento né affanno, perché le cose di prima sono passate».
E Colui che sedeva sul trono disse: «Ecco, io faccio nuove tutte le cose». E soggiunse: «Scrivi, perché queste parole sono certe e vere». E mi disse: «Ecco, sono compiute! Io sono l’Alfa e l’Omèga, il Principio e la Fine. A colui che ha sete io darò gratuitamente da bere alla fonte dell’acqua della vita. Chi sarà vincitore erediterà questi beni; io sarò suo Dio ed egli sarà mio figlio. Ma per i vili e gli increduli, gli abietti e gli omicidi, gli immorali, i maghi, gli idolatri e per tutti i mentitori è riservato lo stagno ardente di fuoco e di zolfo. Questa è la seconda morte».
Poi venne uno dei sette angeli, che hanno le sette coppe piene degli ultimi sette flagelli, e mi parlò: «Vieni, ti mostrerò la promessa sposa, la sposa dell’Agnello». L’angelo mi trasportò in spirito su di un monte grande e alto, e mi mostrò la città santa, Gerusalemme, che scende dal cielo, da Dio, risplendente della gloria di Dio. Il suo splendore è simile a quello di una gemma preziosissima, come pietra di diaspro cristallino. È cinta da grandi e alte mura con dodici porte: sopra queste porte stanno dodici angeli e nomi scritti, i nomi delle dodici tribù dei figli d’Israele. A oriente tre porte, a settentrione tre porte, a mezzogiorno tre porte e a occidente tre porte. Le mura della città poggiano su dodici basamenti, sopra i quali sono i dodici nomi dei dodici apostoli dell’Agnello (Ap 21,1-14). 
Tutta la Scrittura, sia dell’Antico che del Nuovo Testamento, sono una sola offerta, un solo “pacchetto”. Ascolti il Signore? Cammini per le sue vie? Segui i suoi comandamenti? Avrai la sua benedizione, i suoi doni, la vita. Non segui il Signore? Andrai per sentieri di morte, che condurranno alla morte eterna. Anche Gesù ripete la stessa offerta del Padre. Lui cambia i contenuti del “pacchetto”. Lui non solo ti dona la verità, vi aggiunge la grazia perché tu possa vivere la verità che è nella sua Parola, ti rigenera a nuova vita, ti offre anche lo Spirito Santo, perché ti guidi a tutta la verità. Ti dona sua Madre perché sostenga il tuo cammino. L’offerta per la terra è straordinariamente grande. Non cambia però l’obbligo di vivere secondo il suo Vangelo, di seguire il suo esempio, di rinnegare te stesso. 
Gesù potrebbe lasciare ogni uomo nella sua morte. Ma Lui è il misericordioso, il pietoso, l’Amore Eterno, la Compassione divina. Per carità viene, muore per te, espia i tuoi peccati, ti lava con il suo sangue, ti nutre con la sua carne, ti disseta con il suo Santo Spirito. Ti fa la sua offerta di vita eterna. Barare è peccato, è morte, è perdizione. Lui è fedele alla sua offerta, perché è anche giusto di giustizia eterna. Misericordia e giustizia, carità e fedeltà sono una cosa sola, inseparabili, indivisibili, come una cosa sola è il “pacchetto”. Lo vuoi, avrai i benefici in esso contenuti. Non lo vuoi, sappi che rinunzi ai benefici promessi. Sarai nella morte.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di vera fede nella verità di Gesù.

1. Un pittore mai potrà comporre un capolavoro con un solo colore. Neanche un compositore potrà dare vita ad una sinfonia con una sola nota.
1. Un capolavoro pittorico è un miracolo di colori l’uno sull’altro, l’uno accanto all’altro. Una sinfonia è un miracolo di note e di suoni.
1. Dio ha composto due insuperabili capolavori: il suo creato, nel quale ogni essere aggiunge bellezza agli altri essi. Bellezza infinita!
1. L’altro capolavoro è la sua Parola. Essa si compone di molteplici parole, verità, segni. Il tutto è nelle parti e le parti sono nel tutto.
1. A noi la Madre di Gesù non ha chiesto di dire parole, verità, concetti, espressioni, principi. Non è la nostra missione. Non ci appartiene.
1. A noi ha chiesto di ricordare e annunziare la Parola. Quella Parola che è il miracolo dei miracoli, la sinfonia delle sinfonie del Signore.
1. La giustizia non è la Parola. La misericordia non è la Parola. Il Giudizio non è la Parola. Il Padre non è la Parola. Gesù non è la Parola.
1. Lo Spirito non è la Parola. La grazia non è la Parola. La Chiesa non è la Parola. I sacramenti non sono la Parola. Così ogni altra cosa.
1. La Parola è giustizia, misericordia, giudizio, Padre, Figlio, Spirito, grazia, Chiesa, sacramenti, ministri, popolo, paradiso, inferno.
1. La Parola è fede, speranza, carità, prudenza, giustizia, fortezza, temperanza, battesimo, cresima, eucaristia, penitenza, matrimonio.
1. La Parola è ordine sacro, unzione degli inferni, obbedienza, ascolto, sottomissione, conformazione a Gesù, espiazione vicaria, conversione.
1. Ci è chiesto di comporre in noi la sinfonia della Parola in ogni sua tonalità e movimento e come sinfonia della Parola presentarci al mondo.
1. Se non ci conformiamo a Cristo, mediante lo Spirito Santo, mai possiamo essere misericordia di Dio in questo mondo. Non siamo misericordia.
1. In Cristo diveniamo misericordia secondo la verità dello Spirito Santo, il Padre può fare di noi gli strumenti della sua misericordia.
1. Possiamo essere misericordiosi come il Padre celeste solo in Cristo, non fuori di Cristo, per opera dello Spirito Santo, non senza di Lui.
1. Ma chi mi deve fare Cristo, per essere misericordia di Cristo nelle mani del Padre, è la Chiesa. Nella Chiesa sono i suoi ministri.
1. La Parola è divina sinfonia di infinite verità, modalità, strumenti, figure, opere. Privarla di un solo elemento, la si fa non sinfonia.
1. Questa è la stupenda, meravigliosa, divina bellezza e missione del Movimento Apostolico: essere sinfonia della Parola nel mondo.
1. Mostrare, agire, operare donando vita ad ogni elemento della Parola, ognuno secondo il suo particolare carisma e ministero.
1. La Parola è Chiesa. Il Movimento non può non essere Chiesa. La Parola è verità. Il Movimento non può non essere verità.
1. La Parola è obbedienza. Il Movimento non può non essere obbedienza. La Parola è dono della vita a Dio. Esso non può essere che dono a Dio.
1. La sinfonia esige, chiede, domanda, vuole che neanche uno iota della Parola venga dichiarato inutile. Tutta la Parola è sinfonia.
1. Vergine Maria, Tu ci hai chiesto di dare completezza, pienezza, alla Parola di Dio e al Dio della Parola contro ogni parzialità e riduzione.
1. Vieni in nostro aiuto, Madre. Tu che sei stata la più bella sinfonia di Dio e della sua Parola, aiutaci ad essere come te, oggi e sempre.
1. Tu che hai fatto dell’Ispiratrice-Fondatrice del Movimento Apostolico, la tua sinfonia vivente della Parola, dacci la forza di imitarla.
1. Fare della nostra vita la sinfonia vivente della Parola di tuo Figlio Gesù è il miracolo più grande che tu vuoi compiere oggi i noi.
1. Fa’, Madre Santa, che nessuno si sottragga a questa tua volontà. Aiuta tutti perché ognuno sia questo perenne miracolo nelle tue mani.

1. Ogni pensiero va sempre governato con somma cura. Possiamo ingannare gli uomini, mai il Signore che è dentro i pensieri prima dei pensieri.
1. Mai il pensiero cattivo, malvagio, crudele, spietato, stolto, la sete di vendetta devono entrare nel cuore. Il cuore deve essere libero.
1. Il male da noi desiderato, elaborato, operato, compiuto, sempre ritorna su di noi. È legge eterna. Viene in forme da noi mai immaginate.
1. I mali di pensiero e di opera sono mali di fede. Non appena si risolveranno i mali di religione e di fede, subito, all’istante si risorgerà.
1. È verità eterna. Mai si potranno risolvere i mali materiali, fisici, se non si risolvono i mali spirituali che sono di religione e di fede.
1. Il vero Dio viene in mezzo a noi proprio per questo: per guarire i mali fisici e materiali guarendo i mali di fede e di religione.
1. La Chiesa esiste per aiutare l’uomo a guarire da tutti i suoi mali di fede e religione. Guarendo da questi mali si guarisce da ogni altro.
1. Se non si guarisce da questi mali, si potrà guarire dagli altri? Pensarlo è solo stoltezza e insipienza. La storia attesta questa verità.
1. Gesù attesta che tutti i mali vengono dal cuore. Se non si mette nel cuore la vera fede e la vera religione, sempre esso partorirà impurità.
1. Gesù non è venuto a togliere i frutti del peccato, ma il peccato che produce i frutti di ogni male. L’opera di Cristo è opera del cristiano.
1. Dovremmo tutti seriamente riflettere su questo principio di fede. Non si possono eliminare gli effetti se non ci si libera della causa.
1. La causa dei mali del mondo è una sola: il vizio di fede e di religione. Li genera chi professa una falsa religione e vive una falsa fede.
1. Quando il mare solleva le onde, nessuno ne ostacolerà la forza. Quando il peccato genera i suoi frutti, nessuno ne fermerà la potente onda.
1. Come non si possono ostacolare le onde del mare, così non si possono fermare le onde storiche del peccato. Esse vengono e travolgono.
1. Solo il Signore potrà impedire che le onde del peccato si sollevino e inondino la terra. Lui può impedirlo togliendo il peccato dal cuore.
1. Il Signore ferma le onde del peccato, purificando nei cuori fede e religione. Chi non purifica fede e religione, sempre creerà onde di male.
1. Una fede, una religione senza verità è una fede senza fede e una religione senza religione. È un parto della mente. Un frutto del pensiero.
1. La verità oggettiva, trascendente, soprannaturale, universale per terra e cielo, tempo ed eterna è essenza della fede e della religione.
1. Quando questa verità è tolta alla fede e alla religione, esse non sono più ne fede e né religione. Anche la fede vera diviene non fede.
1. La verità sta alla religione e alla fede come il cuore sta alla persona umana. Senza cuore la persona muore. Senza verità muore la fede.
1. La verità della fede e della religione non è un principio eterno. È Dio stesso. Unica verità della fede vera è Cristo Crocifisso e Risorto.
1. È senza il cuore quella fede, quella religione senza Cristo Crocifisso e Risorto. È una religione senza crocifissione e senza risurrezione.
1. Vergine Maria, Madre dal corpo, anima e spirito perennemente immerse nella verità di Cristo Crocifisso e Risorto, rendi vera la nostra fede.
1. Senza il tuo aiuto, Madre, anche la nostra fede corre il rischio di divenire vana, perché si vuole togliere da essa Cristo Morto e Risorto.
1. Madre di Dio, non permettere che Cristo Crocifisso e Risorto sia tolto dalla nostra fede. Le onde del peccato sommergerebbero il mondo.
1. È Cristo, Madre Celeste, il solo che toglie il peccato. Nessun altro. È Cristiano in Cristo chi con Cristo toglie il peccato dal suo corpo.
[bookmark: _Toc452536881]22 Aprile 
Senza il dono dello Spirito nessuno potrà mai dare la vera Parola. Si danno parole umane che non toccano il cuore.
[bookmark: _Toc452536882]E subito ne uscì sangue e acqua
Gesù è il Nuovo Tempio di Dio. È quel Nuovo Tempio dal lato destro del quale, secondo la visione di Ezechiele, esce acqua abbondantissima che dona vita ovunque essa giunge. Anzi dona vita straordinaria. Di solito gli alberi producono una sola volta durante l’anno. Abbeverati da quest’acqua, maturano i loro frutti ogni mese. Dove giunge quest’acqua tutto vive.
Mi condusse poi all’ingresso del tempio e vidi che sotto la soglia del tempio usciva acqua verso oriente, poiché la facciata del tempio era verso oriente. Quell’acqua scendeva sotto il lato destro del tempio, dalla parte meridionale dell’altare. Mi condusse fuori dalla porta settentrionale e mi fece girare all’esterno, fino alla porta esterna rivolta a oriente, e vidi che l’acqua scaturiva dal lato destro. Quell’uomo avanzò verso oriente e con una cordicella in mano misurò mille cubiti, poi mi fece attraversare quell’acqua: mi giungeva alla caviglia. Misurò altri mille cubiti, poi mi fece attraversare quell’acqua: mi giungeva al ginocchio. Misurò altri mille cubiti, poi mi fece attraversare l’acqua: mi giungeva ai fianchi. Ne misurò altri mille: era un torrente che non potevo attraversare, perché le acque erano cresciute; erano acque navigabili, un torrente che non si poteva passare a guado. Allora egli mi disse: «Hai visto, figlio dell’uomo?». Poi mi fece ritornare sulla sponda del torrente; voltandomi, vidi che sulla sponda del torrente vi era una grandissima quantità di alberi da una parte e dall’altra. Mi disse: «Queste acque scorrono verso la regione orientale, scendono nell’Araba ed entrano nel mare: sfociate nel mare, ne risanano le acque. Ogni essere vivente che si muove dovunque arriva il torrente, vivrà: il pesce vi sarà abbondantissimo, perché dove giungono quelle acque, risanano, e là dove giungerà il torrente tutto rivivrà. Sulle sue rive vi saranno pescatori: da Engàddi a En-Eglàim vi sarà una distesa di reti. I pesci, secondo le loro specie, saranno abbondanti come i pesci del Mare Grande. Però le sue paludi e le sue lagune non saranno risanate: saranno abbandonate al sale. Lungo il torrente, su una riva e sull’altra, crescerà ogni sorta di alberi da frutto, le cui foglie non appassiranno: i loro frutti non cesseranno e ogni mese matureranno, perché le loro acque sgorgano dal santuario. I loro frutti serviranno come cibo e le foglie come medicina (Ez7,1-12). 
L’acqua che sgorga dal costato trafitto di Gesù Signore è lo Spirito Santo. Chi si disseta di Lui, vive. Dove Lui non giunge, perché l’uomo non permette che Egli vi giunga, c’è morte, deserto spirituale. A tutti coloro che pensano che il deserto possa rivivere solo perché fanno leggi e scrivono trattati anche di grande spessore psicologico, filosofico, antropologico, teologico fa gridata la verità di Cristo. È il suo Santo Spirito che rinnova il mondo, perché è Lui il solo che rinnova i cuori. Dove lo Spirito non vive, l’uomo è nella morte. Oggi l’uomo è nella morte e produce frutti di morte, perché ha tagliato ogni contatto con l’acqua viva della vita.
Era il giorno della Parasceve e i Giudei, perché i corpi non rimanessero sulla croce durante il sabato – era infatti un giorno solenne quel sabato –, chiesero a Pilato che fossero spezzate loro le gambe e fossero portati via. Vennero dunque i soldati e spezzarono le gambe all’uno e all’altro che erano stati crocifissi insieme con lui. Venuti però da Gesù, vedendo che era già morto, non gli spezzarono le gambe, ma uno dei soldati con una lancia gli colpì il fianco, e subito ne uscì sangue e acqua. Chi ha visto ne dà testimonianza e la sua testimonianza è vera; egli sa che dice il vero, perché anche voi crediate. Questo infatti avvenne perché si compisse la Scrittura: Non gli sarà spezzato alcun osso. E un altro passo della Scrittura dice ancora: Volgeranno lo sguardo a colui che hanno trafitto.
Dopo questi fatti Giuseppe di Arimatea, che era discepolo di Gesù, ma di nascosto, per timore dei Giudei, chiese a Pilato di prendere il corpo di Gesù. Pilato lo concesse. Allora egli andò e prese il corpo di Gesù. Vi andò anche Nicodèmo – quello che in precedenza era andato da lui di notte – e portò circa trenta chili di una mistura di mirra e di àloe. Essi presero allora il corpo di Gesù e lo avvolsero con teli, insieme ad aromi, come usano fare i Giudei per preparare la sepoltura. Ora, nel luogo dove era stato crocifisso, vi era un giardino e nel giardino un sepolcro nuovo, nel quale nessuno era stato ancora posto. Là dunque, poiché era il giorno della Parasceve dei Giudei e dato che il sepolcro era vicino, posero Gesù (Gv 19,31-42). 
La Chiesa è questa potenza di Spirito Santo. O essa fa scaturire dal suo cuore lo Spirito Santo, o ogni sua parola, anche nobile e santa, sarà inutile. L’acqua che rinnova il mondo non è il Vangelo, non è la verità, non è la Scrittura, ma lo Spirito Santo. Solo Lui. Lo Spirito deve essere dono perenne che dal cuore della Chiesa si riversa sull’umanità. Dare solo la Parola, il Vangelo, la verità, si perde solo tempo. Senza il dono dello Spirito nessuno potrà mai dare la vera Parola, la vera verità, il vero Vangelo. Si danno parole umane che non toccano il cuore. Donando lo Spirito Santo tutto si dona. Ma lo Spirito deve sgorgare dal nostro cuore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci datori di Spirito Santo sempre.

1. La Vergine Maria per l’umanità è più che le rotaie per un treno. Solo sulle rotaie il treno è treno e compie la sua missione velocemente.
1. Solo se portato dal cuore dalla Vergine Maria il cristiano è cristiano è compie con grande verità e amore la sua missione di cristiano.
1. Un cristiano che non è portato dal cuore della Madre celeste, è simile ad un treno in disuso, abbandonato a se stesso, rottame inutile.
1. Anche il cristiano è rottame inutile, in disuso, incapace di ogni cosa se si pone fuori di questo binario perfetto che è la Madre di Dio.
1. La Madre di Dio non è un accessorio nella vita del cristiano, così come non è un accessorio il binario per il treno. Dona vita al Cristiano.
1. Vergine Maria, tu sei stata costituita binario perfetto per portare ogni anima nel cuore di Cristo. Mettici nel tuo cuore, portaci da Gesù.

1. Madre di Dio, senza il tuo cuore che fa da crogiuolo perché Gesù ci fonda per farci in Lui creature nuove, siamo ferraglia arrugginita.
1. Noi mettiamo la nostra ferraglia nel tuo cuore, Gesù la fonde, ne trae una creatura che ama il padre come Lui lo ama nello Spirito Santo.
1. Questa fusione deve essere ininterrotta, altrimenti Cristo Gesù, mai potrà farci nuove creature. Senza di Te rimaniamo ferraglia per sempre.
1. Tu sei, Madre Santa, necessaria al noi, più del nostro stesso cuore e della nostra stessa vita. È in Te che Gesù ci trasforma in sua vita.
1. Madre Purissima, abbi pietà della nostra ferraglia arrugginita, prendici con forza, mettici nel tuo cuore, chiedi a Gesù che ci fonda.
1. Senza la tua potente opera, Madre Nostra, Cristo nulla potrà fare per noi. Gli manca il cuore nel quale operare la nostra perenne fusione.
1. Neanche lo Spirito Santo può fare qualcosa per noi. Tu sei il mistico seno, Madre di Dio, nel quale Lui ci fa figli di adozione del Padre.
[bookmark: _Toc452536883]23 Aprile 
Si prende un morto, gli si legge il Vangelo, sempre morto rimane. Solo risuscitando diverrà albero dai molti frutti.
[bookmark: _Toc452536884]Taglialo dunque! Perché deve sfruttare il terreno?
Cristo è la carità del Padre. La prima carità che il Padre ci offre in Cristo, per Cristo, con Cristo, è la verità sulla quale camminare al fine di raggiungere la luce eterna. Senza questa prima carità, tutte le altre sono effimere. Esempio: a che serve rivestire un uomo di abiti di lusso, nutrirlo con gustose pietanze, dargli un’abitazione sfarzosa, se poi farà la fine del ricco cattivo, andando a finire nell’inferno? A che serve donare ad un uomo tutto sulla terra, per la terra se poi quest’uomo perde il cielo? Gesù lo dice con somma libertà: “A che serve ad un uomo se guadagna il mondo intero e poi perde la sua anima? Le cose di questo mondo non valgono una sola anima”. Prima va data la carità spirituale, la verità della salvezza e donando la verità della salvezza dell’anima, si fa anche la carità della salvezza del corpo.
Gesù vede un popolo confuso in ordine alla conoscenza della verità. Con amore, grande misericordia, infinita compassione, divina pietà, spiega loro che gli eventi della vita non attestano né che noi siamo nella verità e né che viviamo nell’ingiustizia. La torre può cadere. Chi muore non è colpevole e chi vive non è giusto. La giustizia e la colpevolezza la dice la Parola del Signore. Vivi la Parola del Signore? Sei giusto. Non la vivi? Sei colpevole. Alla Parola, alla verità, alla giustizia ci si deve sempre convertire. Mai si è pienamente convertiti ad essa. Se si vive una parola, non si vivono le altre. Se si osserva un comandamento, gli altri vengono trascurati. Tutta la Parola, tutta la Legge, tutti i Comandamenti vanno osservati. Allora si è convertiti e si è giusti. Altrimenti si è nell’ingiustizia, nel peccato, non si è convertiti.
Ma la conversione non serve per motivi umani, della terra. Serve per motivi soprannaturali, eterni. Serve per entrare domani nel regno eterno di Dio. Serve per godere nel Cielo l’eternità beata del Padre nostro. Serve per avere la salvezza nel paradiso. Senza conversione non si entra nel regno della vita. Oggi è questa verità che è stata cancellata dalla nostra fede, distruggendo e rendendo vana non solo la fede, ma tutte le strutture di essa: la Chiesa, i Sacramenti, la Preghiera, i ministeri, i carismi, lo stesso Vangelo. Se sono già salvo e nel Cielo, a che serve vivere il Vangelo, ascoltare la Chiesa, annunziare la verità, insegnare la sana dottrina? Ma esiste ancora la sana dottrina, dal momento che tutto è stato spazzato via da questo tornado distruttore della verità eterna? La Chiesa è obbligata ad amare dalla verità.
In quello stesso tempo si presentarono alcuni a riferirgli il fatto di quei Galilei, il cui sangue Pilato aveva fatto scorrere insieme a quello dei loro sacrifici. Prendendo la parola, Gesù disse loro: «Credete che quei Galilei fossero più peccatori di tutti i Galilei, per aver subìto tale sorte? No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo. O quelle diciotto persone, sulle quali crollò la torre di Sìloe e le uccise, credete che fossero più colpevoli di tutti gli abitanti di Gerusalemme? No, io vi dico, ma se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo».
Diceva anche questa parabola: «Un tale aveva piantato un albero di fichi nella sua vigna e venne a cercarvi frutti, ma non ne trovò. Allora disse al vignaiolo: “Ecco, sono tre anni che vengo a cercare frutti su quest’albero, ma non ne trovo. Taglialo dunque! Perché deve sfruttare il terreno?”. Ma quello gli rispose: “Padrone, lascialo ancora quest’anno, finché gli avrò zappato attorno e avrò messo il concime. Vedremo se porterà frutti per l’avvenire; se no, lo taglierai”» (Lc 13,1-9). 
Seconda, grande squisita carità. Dove aver insegnato i principi della verità che salva, si deve aiutare l’uomo a produrre frutti di verità, giustizia, amore, misericordia, pazienza, pietà, compassione, elemosina. Come si aiuta un uomo infruttuoso perché possa portare frutti? Riversando su di esso tutta la potenza dello Spirito Santo che è in noi. La carità non è solo comunione nello Spirito di Dio, ma è anche partecipazione, dono dello Spirito di Dio ai nostri fratelli. È questa l’acqua ed il concime che necessitano all’albero perché produca frutti. Se il cristiano non produce Spirito Santo, la sua carità è inefficace, inutile. È come se uno prendesse un morto, lo vestisse, lo nutrisse, gli leggesse la Scrittura, gli insegnasse la sana dottrina, gli curasse l’aspetto. Ma è un morto. È un albero secco. Mai potrà produrre un solo frutto.
Invece si invoca lo Spirito Santo su di lui, lo si vivifica, lo si risuscita alla vita di Cristo, lo si nutre di Vangelo, lo si ricolma di ogni grazia, quest’uomo produrrà di certo frutti buoni. Ma lo Spirito di Dio non si dona una volta solo in vita. Ogni giorno lo Spirito deve essere versato, donato, offerto. Lo Spirito va respirato come si respira l’aria. Un istante in cui non facciamo respirare il nostro Spirito Santo ai fratelli e questi ritornano nella loro morte spirituale. Oggi si pensa invece che sia sufficiente per vivificare l’uomo dargli qualche principio non negoziabile. Un morto non è in grado di sapere ciò che è negoziabile e ciò che è assoluto. È un morto. Per lui sono la stessa cosa. Invece gli si dona lo Spirito Santo, lo si risuscita a vita nuova, gli può essere donato tutto il Vangelo. Dono dello Spirito Santo e del Vangelo sono la carità perfetta del cristiano.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci datori di Spirito Santo e Vangelo.

1. Ogni relazione sfasata tra cristiani attesta che vi è una relazione sfasata, non corretta, difficile, non vera con la Madre nostra celeste.
1. Quando la Vergine Maria è nel cuore, il cuore ascolta ogni sua Parola, esegue ogni suo comando, desidera e ama ciò che Ella desidera e ama.
1. Cosa chiede la Vergine Maria ai suoi figli? Che si amino, si accolgano, si servano come Cristo Gesù, ama, accoglie, serve ciascuno di loro.
1. La Vergine Maria vede il bene che ogni suo figlio deve all’altro suo figlio e lo suggerisce al cuore. Chi ama Lei, ascolta il suggerimento.
1. Chi non la ama, non ascolta e cammina con le sue verità, le sue morali, le sue teologie, le sue psicologie, le sue filosofie e antropologie.
1. Chi ama la Vergine Maria come sua vera Madre, è capace di rinnegarsi, annientarsi, annullarsi nei suoi pensieri per amare come lei comanda.
1. Chi non la ama, penserà sempre al suo bene e crederà che i suoi pensieri siano l’unica e sola modalità per costruire amore attorno a sé.
1. Chi non la ama, farà dei suoi pensieri un unico e solo principio di azione. Ignora che essi valgono quanto la spazzatura. Essi non salvano.
1. Quasi tutti viviamo una relazione sfasata con la Madre celeste. A Lei ci rivolgiamo per chiedere secondo le nostre materiali necessità.
1. Qualche volta, ma raramente a Lei ci rivolgiamo per le esigenze del nostro spirito e della nostra anima, per la nostra salvezza eterna.
1. La vera devozione verso la Madre di Gesù inizia quando ci rechiamo da Lei e Le diciamo: “Parla, Madre, ti voglio ascoltare in ogni parola”.
1. Quando le diciamo: “Madre, manifestami qual è il tuo desiderio sulla mia vita. Voglio obbedirti. Voglio consacrare a te i miei giorni”.
1. Quando si chiede a Lei che ci manifesti la sua volontà, i suoi desideri, si instaura con Lei la vera relazione di pietà e di amore filiale.
1. Il primo desiderio della Madre Celeste è che tutti i suoi figli si amino come Cristo Gesù ha amato e ama loro. Un amore che dona tutto.
1. Per amare con un amore pieno, totale, Gesù si rinnegò, si annientò, si spogliò di tutto se stesso, si fece obbediente a Dio in ogni cosa.
1. Lo stesso amore di Gesù chiede ad ogni suo figlio la Madre celeste. Beato quel cristiano che sa ascoltare il suo grido, il suo desiderio.
1. Sarà sulla terra, nella Chiesa, nella società, nel mondo, in ogni luogo, persona che dona l’amore di Cristo attraverso il cuore di Maria.
1. Ama la Vergine Maria chi ogni giorno chiede a Lei che gli dia il suo cuore perché possa amare i fratelli come Lei ama ogni suo figlio.
1. Vergine Madre, dona a tutti i tuoi figli il tuo cuore. Sapremo amare come tu ami, obbedendo a Gesù come Lui obbediva al Padre nello Spirito.

1. Oggi l’uomo pensa la religione cattolica come un grande supermercato. Pensa che anche per essa sia giunto il momento di fare grandi saldi.
1. Questo è anche il pensiero di molti “impiegati” del supermercato. Credono di attrarre più “clienti” con i saldi nella fede e nella morale.
1. Cristo Gesù non fece “saldi” a sé stesso, né cercò “clienti”. Disse invece che Lui avrebbe attratto a sé il mondo dalla Croce, dal Golgota.
1. “Concedere saldi” farà del corpo di Cristo un non Corpo di Cristo. La Chiesa deve aiutare a che ogni uomo diventi vero Corpo di Cristo.
1. Vergine Madre ai piedi della Croce, insegna agli “impiegati” e ai “clienti” della tua Chiesa che il loro modello è uno solo: il Crocifisso.
[bookmark: _Toc452536885]24 Aprile 
Cristo Gesù questo ha fatto: ha dato la vita per noi. Questo chiede ad ogni uomo: che doni la vita per i fratelli.
[bookmark: _Toc452536886]Su quello che avrebbero potuto fare a Gesù
Il peccato ha un suo “ordine religioso, sociale, civile, filosofico, teologico, morale, antropologico, scientifico, diplomatico”. Il peccato può regnare nel peccato, ma sempre il peccato più grande fagocita il peccato più piccolo. Le tenebre possono governare le tenebre, sempre le tenebre più fitte ingloberanno le tenebre più tenue. Il male può imperare sul male, sempre rispettando la sola legge del peccato: è del più forte dominare sul più debole. 
Nel peccato, nelle tenebre, nel male, non può entrare la luce, la verità, la giustizia, la Parola del Signore. Se quel mondo accogliesse la Parola, si scioglierebbe come neve al sole. Poiché esso è dura pietra e tale vuole rimanere, in esso non c’è posto per tutto ciò che viene da Dio. Il posto è solo per ciò che viene dal diavolo, dall’inferno, dall’idolatria, dall’immoralità, dalla superstizione, dall’ingiustizia, da ogni disordine morale e spirituale. 
Gesù viene, porta la sua luce eterna in questo ordine di peccato. Vuole illuminare le coscienze sul vero bene e sul vero male secondo il Padre suo. È evidente che l’ordine del peccato rischia di sgretolarsi, andare in frantumi. Qual è la decisione dei responsabili di quell’ordine? Uccidere Gesù, toglierlo di mezzo. Quell’ordine sa come fare apparire giustizia ogni ingiustizia e come mostrare il male nella veste di un bene più grande e per questo si mette a studiare.
Quel mondo di peccato e di ordine di peccato si riunisce, si consulta, ascolta le varie soluzioni, vaglia le molteplici proposte. Una cosa è certa: la decisione è presa. Gesù deve morire. Deve lasciare questo mondo. Per lui non c’è posto. Quel mondo non tollera la sua presenza. Ora si tratta di scegliere la via migliore di tutte, quella che farà apparire la morte di Cristo come un peccato commesso non contro quest’ordine, ma contro il Dio che quest’ordine governa. 
Un sabato Gesù passava fra campi di grano e i suoi discepoli coglievano e mangiavano le spighe, sfregandole con le mani. Alcuni farisei dissero: «Perché fate in giorno di sabato quello che non è lecito?». Gesù rispose loro: «Non avete letto quello che fece Davide, quando lui e i suoi compagni ebbero fame? Come entrò nella casa di Dio, prese i pani dell’offerta, ne mangiò e ne diede ai suoi compagni, sebbene non sia lecito mangiarli se non ai soli sacerdoti?». E diceva loro: «Il Figlio dell’uomo è signore del sabato».
Un altro sabato egli entrò nella sinagoga e si mise a insegnare. C’era là un uomo che aveva la mano destra paralizzata. Gli scribi e i farisei lo osservavano per vedere se lo guariva in giorno di sabato, per trovare di che accusarlo. Ma Gesù conosceva i loro pensieri e disse all’uomo che aveva la mano paralizzata: «Àlzati e mettiti qui in mezzo!». Si alzò e si mise in mezzo. Poi Gesù disse loro: «Domando a voi: in giorno di sabato, è lecito fare del bene o fare del male, salvare una vita o sopprimerla?». E guardandoli tutti intorno, disse all’uomo: «Tendi la tua mano!». Egli lo fece e la sua mano fu guarita. Ma essi, fuori di sé dalla collera, si misero a discutere tra loro su quello che avrebbero potuto fare a Gesù (Lc 6,1-11). 
Su Gesù veglia il Padre celeste, lo Spirito Santo e tutto l’esercito celeste. Lui non lascerà questo mondo come vogliono loro, lo lascerà come e quando vorrà il Padre suo. Con divina sapienza di Spirito Santo Gesù attira la folla dalla sua parte, aiutandola a riflettere, a pensare secondo verità. In fondo la folla, anche se oppressa da quest’ordine di peccato, cerca sempre il bene, a suo modo, ma lo cerca, lo desidera, lo brama, lo vuole.
Gesù aiuta la folla perché si schieri dalla sua parte. Quell’ordine di peccato teme la folla. Sa che non può mettersi apertamente contro di essa e così Gesù potrà ancora continuare a squarciare con la sua potente luce quel mondo di tenebre e di oscurità infernale. La legge rituale cede il posto dinanzi alla legge della misericordia, della pietà, della compassione verso ogni uomo. Ad un uomo affamato si offrono anche le tovaglie dell’altare se necessario.
Ad una persona che non può usare la mano, perché paralizzata, sempre si può dare la guarigione. Amare, servire per amore, accudire per carità non è lavoro proibito. Questo lavoro di amore è gradito al Signore. Anzi per questo il giorno di riposo è stato creato da Dio: perché tutti i suoi figli scoprissero l’altro lavoro: quello della carità, dell’amore, della misericordia, della gratuita del servizio, della vera fratellanza, della gioia, della festa.
Purtroppo l’ordine di peccato non conosce l’amore, la carità, la giustizia, la verità. Conosce solo il suo egoismo, la sua superbia, la sua stoltezza, la falsità e l’ignoranza con la quale governa il mondo. Ma per questo Gesù è stato mandato dal Padre: per insegnarci la sola legge che non si conosce nel regno del peccato: quella del purissimo amore e della grande misericordia che giunge fino a dare la vita in riscatto per la salvezza del mondo intero. Cristo Gesù questo ha fatto: ha dato la vita per noi. Questo chiede ad ogni uomo: che doni la vita per i fratelli.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci la legge del vero amore.

1. Il cuore che ama la Vergine Maria mai si smarrisce perché la Vergine Maria lo prende e lo custodisce nel suo cuore consacrato tutto a Dio.
1. Quanti si sono persi nel loro ministero, consacrazione, dono fatto a Dio, sono caduti perché sono usciti dal cuore della Madre Celeste.
1. È questa l’astuzia di Satana, la sua arma segreta: separarci dal nostro unico baluardo di salvezza che è la Madre di Gesù e Madre nostra.
1. Il cuore di Maria è per lui più che bunker antiatomico. Lui sa che in quel cuore mai potrà entrare. Per lui è sigillato per l’eternità.
1. Non potendo entrare lui in esso, a poco a poco attira fuori il discepolo di Gesù. Lo attira in molti modi. Le tentazioni sono infinite.
1. Chi non vuole cadere nel fuoco di Satana che distrugge la vita, sempre deve verificare la sua collocazione nel cuore della Madre di Dio.
1. È facile sapere se si è nel suo cuore. Se passa anche una sola ora senza pensare a Lei, è segno che già siamo fuori. Il pericolo è grave.
1. Siamo già puntati da Satana e pronti per essere da lui stretti tra le sue spire. Se poi passa un giorno senza pensare, allora c’è da temere.
1. Per chi vive con la Madre celeste un rapporto solo formale è segno che ormai è stato conquistato dal principe delle tenebre.
1. Quando il principe delle tenebre ci conquista, può condurci in ogni luogo. Manchiamo della nostra protezione, custodia, difesa celeste.
1. Chi vuole non lavorare invano nella vigna del Signore deve insegnare ad ogni cuore come si ama secondo verità la Madre di Gesù.
1. Questo amore non si può insegnare dai libri, ma dal proprio cuore. Lo può insegnare solo chi ama la Madre sua celeste con cuore indiviso.
1. Vergine Maria, metti ogni tuo figlio nel tuo cuore. In esso custodiscilo e non permettere che mai esca da esso. Altrimenti è la fine.
1. Tu conosci le insidie del nemico dell’uomo. Aiuta i tuoi figli perché non cadano nelle sue seduzioni. Quando se ne accorgono è troppo tardi.
1. Molti, Madre Santa, vorrebbero tornare nel tuo cuore, ma non hanno la forza di rompere le spire del serpente infernale.
1. Scendi tu, Madre ricca di amore, spezza quelle spire, libera le anime dei tuoi figli e rimettile tutte nel tuo cuore, luogo sicuro di pace.

1. Ogni dono di Dio è via attraverso la quale si è sempre tentati. Lucifero nel Paradiso fu tentato dalla sua luce, bellissima, quasi divina.
1. Ogni persona riceve da Dio un particolare dono, ma ogni dono ricevuto è via attraverso il quale lui sarà tentato perché si allontani da Dio.
1. Dono è la povertà e la ricchezza. Si è tentati da povertà e ricchezza. È la scienza e l’intelligenza. Si è tentata dall’una e dall’altra.
1. Dono sono tutti i carismi e tutti i talenti che l’uomo riceve. Per ogni talento e ogni carisma vi è una particolare, speciale tentazione.
1. Dono è anche il corpo, lo spirito, l’anima dell’uomo. Corpo, anima e spirito sono potenti vie di tentazione. La tentazione segue ogni dono.
1. Anche la natura e i suoi molti doni sono via di tentazione. Sole, mare, ogni elemento della creazione è via di forte, tenace tentazione.
1. Oggi l’uomo è tentato dalla sua scienza, dalle sue tecnologie, dal suo progresso. È così fortemente tentato da abbandonare il suo Signore.
1. Benessere e malessere sono vie perché l’uomo cada in modo irreparabile nella tentazione. Anche il dono della grazia può divenire tentazione.
1. La grazia di Dio è tentazione quando ci si crede salvati solo perché ci accostiamo alla santa Eucaristia o celebriamo il culto del Signore.
1. Anche la Parola può essere via di grande tentazione, quando la prendiamo, la leggiamo, l’amministriamo senza la luce dello Spirito Santo.
1. Non parliamo di ogni ministero ricevuto. Di esso se ne può fare una via per il paradiso o verso l’inferno, di salvezza o di perdizione.
1. Anche l’apostolato, la missione è via di tentazione. Gesù dice che scribi e farisei fanno dei loro proseliti dei figli della perdizione.
1. Non si cade in tentazione solo se ogni dono ricevuto sempre viene vissuto nella più pura e santa volontà del nostro Dio e Signore.
1. Chi deve insegnarci come si conserva ogni dono nella volontà di Dio è lo Spirito Santo. Anche Cristo Gesù fu guidato dallo Spirito di Dio.
1. Anche la religione può essere via di tentazione e di conseguenza via di perdizione. Non è tentazione quando è via per amare nella verità.
1. Anche occhi, tatto, gusto, olfatto, udito possono essere vie di tentazione. Basta uno sguardo fuori luogo e si è nel baratro della morte.
1. Quando si cade nella tentazione e in essa si rimane, tutto è trasformato in via di tentazione e perdizione per noi. Non siamo più con Dio.
1. Vergine Maria, Tu mai sei caduta in una tentazione. Hai vissuto le altissime grazie che il Signore ti ha concesso nella più grande umiltà.
1. Madre Santa, vieni in nostro soccorso. Fa’ che anche noi non cadiamo mai in tentazione e per questo rivestici della tua altissima umiltà.
1. Madre di Dio, osserva, vedi: oggi tutto è divenuto tentazione per l’uomo. Libera i tuoi figli dal peccato. Attirali a te con la tua santità.
1. Anche le cose più nobili, più sante, eccelse, divine, sono divenute via di grande tentazione. Madre Nostra, non permettere che ciò accada.
[bookmark: _Toc452536887]25 Aprile 
Dio ha scritto per noi un progetto di vita e vuole che sia realizzato, secondo il suo cuore, non secondo il nostro.
[bookmark: _Toc452536888]Gettati i loro mantelli sul puledro, vi fecero salire Gesù
Gesù è l’uomo dalla scienza perfetta. Lui conosce la sua missione, quella che il Padre gli ha affidato, e le modalità secondo le quali dovrà portarla a compimento. Non solo conosce secondo la lettera tutte le profezie in ordine alla sua vita di Messia del Signore, le conosce secondo la luce attuale che riflette su di esse lo Spirito Santo, il solo interprete della Parola, la sola luce divina che dona verità alla lettera della Scrittura. Gesù non cammina guidato dai suoi pensieri, anche se nobili e santi. Lui, come ogni altro uomo, è obbligato a rinnegare se stesso, prendere i pensieri del Padre e realizzarli tutti secondo la più pura comprensione che istante per istante dona ad essi lo Spirito di Dio. Gesù Signore cammina nella luce dello Spirito, da essa è avvolto, guidato, sorretto, confortato, spronato, attratto.
Senza lo Spirito di Dio, nessun uomo potrà mai conoscere i pensieri del Padre, secondo i quali è chiamato a camminare. Anche se conosciamo la Scrittura, la teologia, l’ascesi, la mistica, la morale e ogni altra scienza sacra e profana, senza lo Spirito manchiamo della conoscenza di ciò che il Signore vuole personalmente da noi. Di certo da noi non vuole soltanto l’osservanza dei Comandamenti o della Parola del Vangelo. Lui ha scritto per noi un progetto di vita e vuole che sia realizzato, secondo il suo cuore e non secondo il nostro. Ora, chi può rivelarci le esigenze del cuore del Padre? Solo il suo Santo Spirito. Non vi sono al mondo maestri capaci di svolgere questa missione. Il Padre l’ha affidata solo allo Spirito Santo. Questo affidamento è per sempre. È per ogni uomo. È anche per Gesù, il suo Figlio Eterno, fattosi uomo.
Noi uomini invece camminiamo con i nostri pensieri, le nostre teologie, le nostre filosofie, la nostra scienza, i nostri progetti, ma soprattutto camminiamo a gusto. Ognuno fa ciò che gli pare giusto sul momento. È il fallimento del progetto di salvezza del Padre, se non decidiamo di camminare anche noi come Gesù, avvolti dalla luce dello Spirito Santo e da Lui guidati in ogni nostro più piccolo gesto. Nulla deve venire da noi. Tutto invece deve essere da Lui ispirato, suggerito, mosso. Lo Spirito ci chiede di lasciare tutto ciò che siamo e conosciamo, vuole da noi ogni rinnegamento, anche quello della nostra scienza teologica e spirituale, se vogliamo consegnarci a Lui e da Lui condotti nella perfetta conoscenza della volontà del Padre e nella sua più pura realizzazione, che è il fine della nostra vita. Con Lui si deve andare sempre oltre. 
Dette queste cose, Gesù camminava davanti a tutti salendo verso Gerusalemme. Quando fu vicino a Bètfage e a Betània, presso il monte detto degli Ulivi, inviò due discepoli dicendo: «Andate nel villaggio di fronte; entrando, troverete un puledro legato, sul quale non è mai salito nessuno. Slegatelo e conducetelo qui. E se qualcuno vi domanda: “Perché lo slegate?”, risponderete così: “Il Signore ne ha bisogno”». Gli inviati andarono e trovarono come aveva loro detto. Mentre slegavano il puledro, i proprietari dissero loro: «Perché slegate il puledro?». Essi risposero: «Il Signore ne ha bisogno». Lo condussero allora da Gesù; e gettati i loro mantelli sul puledro, vi fecero salire Gesù. Mentre egli avanzava, stendevano i loro mantelli sulla strada. 
Era ormai vicino alla discesa del monte degli Ulivi, quando tutta la folla dei discepoli, pieni di gioia, cominciò a lodare Dio a gran voce per tutti i prodigi che avevano veduto, dicendo: «Benedetto colui che viene, il re, nel nome del Signore. Pace in cielo e gloria nel più alto dei cieli!». Alcuni farisei tra la folla gli dissero: «Maestro, rimprovera i tuoi discepoli». Ma egli rispose: «Io vi dico che, se questi taceranno, grideranno le pietre» (Lc 19,28-40). 
Il mondo ha una sua teologia sul Messia del Signore, delle attese particolari, dei desideri che vengono dalla carne e non dallo Spirito di Dio. Attende che Lui si metta a capo del suo popolo e lo guidi alla conquista della sua libertà politica, così come un tempo ha fatto Mosè, Davide, i Fratelli Maccabei o altri personaggi illustri che sono la storia di Israele. Nessuno sa che Gesù è venuto per andare oltre Mosè, oltre Davide, oltre ogni altro grande personaggio del passato. Lui è venuto per essere oltre tutti i profeti, tutti i giusti, tutti i pensatori sia nella religione dei Padri che in ogni altra religione. Gesù è infinitamente oltre ogni storia sia del passato, come del presente ed anche del futuro. Gesù è l’unico, il solo, l’irripetibile, l’incomparabile, l’inimmaginabile. Nessuno mai è stato come Lui, nessuno potrà esserlo né oggi né mai.
Lui entra rivestito di grande umiltà in Gerusalemme, cavalcando un asinello, per insegnare ad ogni uomo che la via per la costruzione della vera umanità non è la guerra, la sommossa, la rivolta, la sopraffazione, le uccisioni, le stragi, le opposizioni e contrapposizione tra gli uomini. La via dell’edificazione della vera umanità è una sola: farsi veri strumenti di pace, nella concretezza quotidiana, portando in questo mondo solo i pensieri di Dio, mai lasciandosi inquinare dai pensieri degli uomini. Ora tutti sanno che Gesù non è Messia secondo le attese degli uomini, ma secondo il cuore del Padre. Questa sapienza deve appartenere anche al suo corpo che è la Chiesa. Tutti devono vedere, attraverso le modalità storiche vissute dalla Chiesa che la sua vita è sempre dai pensieri di Dio, mai dagli uomini.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci sempre da Dio e dal suo Spirito. 

1. Ogni re può essere per il suo popolo vita e morte, progresso e regresso, ricchezza e povertà, luce e tenebra, sorgente di bene e di male.
1. È sorgente di vita, progresso, ricchezza, luce, bene se cerca la giustizia che viene da Dio, se si allontana dalle ingiustizie degli uomini.
1. Se il re agisce fuori della grazia di Dio, della sua volontà, della sua Parola, diviene sorgente di male per la nazione, l’intero popolo.
1. La sua è responsabilità di vita e di morte. Questa verità è per ogni re della terra. Essi sono amministratori della giustizia secondo Dio.
1. Tutti devono sapere che nella giustizia sono benedizione, nell’ingiustizia diventano maledizione. Nella giustizia sono un fiume di vita.
1. Nell’ingiustizia sono fiume di sventura, desolazione. Per la loro amministrazione fanno della loro terra un giardino, nella giustizia.
1. Nell’ingiustizia invece del giardino fanno un deserto. Lavorano contro la vita e non per la vita, per la miseria e non per il benessere.
1. La responsabilità di un re giunge fino a rendere impura con la sua ingiusta amministrazione tutta la terra da lui governata.
1. Non solo la rende impura, ma anche immonda. È immonda e impura quella terra dove si uccide per legge e per legge si impoveriscono i poveri.
1. Dovrebbero riflettere tutti coloro che sono rivestiti di una qualche autorità. Anche loro possono rende la terra impura e immonda.
1. È giusto che ognuno sappia con la sua ingiustizia è come se aprisse sul mondo le cataratte del male. Se si aprono poi non si chiudono più.
1. Adamo ha aperto le cataratte del male. Esso non finirà, durerà in eterno. Avrà come suo frutto la dannazione di molti suoi figli.
1. Molti suoi figli saranno eternamente nel male perché si sono lasciati contagiare dal male e al male hanno dedicato tutta la loro vita.
1. Non importa come un uomo sia giunto a fare il re, una volta che è re, lui deve amministrare la giustizia secondo Dio, non la sua.
1. Il re mai potrà essere servo di ideologie, filosofie, teologie, morali varie. Mai potrà essere servo degli uomini. Lui è servo di Dio.
1. È servo di Dio per amministrare la giustizia secondo Dio. Per ogni ingiustizia da lui amministrata, conduce il popolo in rovina, in malora.
1. Il re a Dio dovrà rendere conto oggi e per l’eternità di ogni atto d’ingiustizia, piccolo o grande. Per la sua ingiustizia il popolo soffre.
1. Vergine Maria, aiuta gli uomini a comprendere che ogni autorità e responsabilità va vissuta come servi del Signore per il bene di tutti.
1. Madre Santa, libera il mondo da questa stoltezza infinita che vuole che ogni uomo si senta padrone delle cose e degli uomini e della terra.
1. Niente è nostro. Madre di Dio, fa’ che gli uomini si convincano che dovranno rendere conto anche di un granello di sabbia utilizzato male.
1. Ogni dono di Dio, e tutto è dono di Dio, deve essere usato secondo la volontà di Dio. Questa verità metti nel cuore di tutti, Madre Celeste.

[bookmark: _Toc452536889]26 Aprile 
Fede è adesione alla Parola di Gesù, compresa nella più pura luce dello Spirito Santo, realizzata nella sua mozione.
[bookmark: _Toc452536890]Ma il Figlio dell’uomo, quando verrà, troverà la fede sulla terra?
La domanda che Gesù pone: “Ma il Figlio dell’uomo, quando verrà, troverà la fede sulla terra?”, è giusto che ogni discepolo la faccia sua e dia ognuno una risposta secondo la verità che è nel suo cuore. Diciamo subito che la fede non è in Dio. Non si ha fede perché si proclama l’esistenza di Dio. Sempre sulla terra vi sarà qualcuno che griderà l’esistenza di un qualche Dio. Sempre vi sarà qualcuno che professerà una qualche religione. Dio e la religione sono struttura dell’essere di ogni uomo, così come struttura dell’essere umano sono corpo, anima, spirito. Neanche fede è credere nell’esistenza di Gesù Signore o nella professione di qualche mistero che è essenza e sostanza della sua persona di Verbo Incarnato. Fede è adesione piena alla Parola di Gesù, compresa nella più pura luce dello Spirito Santo, realizzata e attuata secondo la sua mozione, la sua guida, la sua perenne interpretazione, esegesi, ermeneutica.
Se la fede è perfetta adesione alla Parola di Gesù, insegnata secondo la verità dello Spirito e vissuta seguendo la sua mozione, ognuno già può rispondere alla domanda di Gesù Signore. Potrà già dire: “Per me la fede avrà un futuro, perché io personalmente vivo di fede e personalmente non solo sto seminando nei cuori la Parola, ma anche mi sto impegnando per essere perfetto modello di come si ascolta e si vive secondo lo Spirito”. Ma anche può dire: “Per me la domanda di Cristo si è già compiuta. Se venisse oggi, troverebbe che per me la fede è già morta. Nulla faccio per vivere secondo la sua Parola, insegnata a me dallo Spirito Santo. Nulla faccio perché la Parola venga seminata in altro cuori. Per me la Parola è morta. Io sono morto alla Parola e per me la Parola non avrà alcuna possibilità di vita”. Se la Parola non diviene vita in noi, essa muore. Se muore in noi, mai potrà essere data ad altri.
Per cui è giusto che si risponde alla domanda di Gesù, modificandola per adattarla ognuno personalmente alla sua vita: “Se Cristo venisse in questo momento, troverebbe per me la fede sulla terra?”. A questa domanda si può solo rispondere, se si è onesti di cuore di mente. Se si è disonesti, se confondiamo fede con credenze di vario genere o con le molteplici religioni che stanno conquistando il mondo, allora la nostra risposta potrà essere anche affermativa, ma di certo falsa. Chi non vive di Parola, per la Parola, nella Parola, mai potrà dare la Parola ad altri. La sua fede è morta. Mai Gesù la potrà trovare sulla terra. Ma se per lui la fede non cammina nella storia, la sua missione di cristiano à fallita. Il cristiano o esiste per essere un seminatore della Parola, o è fallito nella sua missione, nel suo essere, nel suo operare. Un cristiano che non vive per dare la Parola, è morto. Se è morto, tutto con lui muore, anche la fede.
Diceva loro una parabola sulla necessità di pregare sempre, senza stancarsi mai: «In una città viveva un giudice, che non temeva Dio né aveva riguardo per alcuno. In quella città c’era anche una vedova, che andava da lui e gli diceva: “Fammi giustizia contro il mio avversario”. Per un po’ di tempo egli non volle; ma poi disse tra sé: “Anche se non temo Dio e non ho riguardo per alcuno, dato che questa vedova mi dà tanto fastidio, le farò giustizia perché non venga continuamente a importunarmi”». E il Signore soggiunse: «Ascoltate ciò che dice il giudice disonesto. E Dio non farà forse giustizia ai suoi eletti, che gridano giorno e notte verso di lui? Li farà forse aspettare a lungo? Io vi dico che farà loro giustizia prontamente. Ma il Figlio dell’uomo, quando verrà, troverà la fede sulla terra?» (Lc 18,1-8). 
Chi vuole che Gesù trovi la fede, chi desidera che essa non muoia – e per fede intendiamo una cosa sola: la vita della Parola di Dio e di Cristo nella verità attuale dello Spirito in noi e per noi negli altri – deve necessariamente divenire uomo secondo la Parola, vivendo tutta la Parola, annunziando e ricordando tutta la Parola. Senza questa adesione perfetta alla Parola, non vi sarà nessuna possibilità che essa possa essere donata ad altri. Non si dona la Parola? La fede non nasce. Non nascendo, non vi è futuro per essa. Non rigenerandosi in altri cuori, per nostra grave colpa, la fede è morta. Mai Gesù la potrà trovare. Questa verità ci fa dire che oggi per molti cristiani la fede è morta. È morta nel loro cuore. Non hanno alcun contatto con la Parola di Gesù. Non sono annunciatori, trasmettitori della Parola che genera la fede e cambia la storia. La fede nasce dalla fede. Chi non ha fede, mai potrà generare la fede nella Parola di Gesù.
Non è necessario che Gesù attenda la fine del mondo per constare che non c’è fede. Lui già lo ha constatato. Lo ha anche detto e rivelato per mezzo della Madre sua: “Il mondo ha dimenticato la Parola di mio Figlio Gesù”. Tradotto significa: “Il mondo non crede più nel mio Figlio Gesù. Ha perso la fede in Lui. Non crede più nella sua Parola come la sola ed unica Parola di vita eterna. Sta rovinosamente scivolando verso la proclamazione di un Dio unico”. Il Cielo ci ha avvisato, ci ha messo in guardia, ci ha chiesto di rimediare con un annunzio e un ricordo massiccio della Parola di Cristo Signore. Quando si è senza Parola di Gesù, si è anche senza fede in Lui. Se Lui venisse oggi, quante persone troverebbe che credono nella sua Parola? Urge che la Parola venga seminata nei cuori. È questa la missione del cristiano.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, donateci la forza di ricordare la Parola.

1. Molti libri di Storia si fermano sulle apparenze. Spesso sono anche apparenze deformate, trasformate, viste con occhi non sereni, non veri.
1. Spesso questi libri sono il risultato di occhi volutamente menzogneri e bugiardi, incapaci di vedere bene e male, giusto e ingiusto.
1. A volte si legge con mente di oggi ciò che è il frutto della mente di ieri. Mancano i veri profeti che dicono cosa Dio scrive nella storia.
1. Sono i veri profeti che ci dicono perché quelle cose sono avvenute. I veri profeti vedono con gli occhi di Dio e dicono secondo verità.
1. La Scrittura Santa è questo potente Libro nella quale sempre si dice perché le cose sono avvenute o avverranno. Essa è tutta una profezia.
1. Non solo è profezia in ordine alle cose future. Ma è anche in ordine alle cose passate. È la Parola del Signore che dice la verità di ieri.
1. Senza la profezia di Dio, l’uomo è un cieco. Dice il passato ma non sa la sua verità. Vive il presente ma ne ignora sostanza e realtà.
1. Dice il futuro ma senza sapere dove è incamminato, diretto. Senza la profezia si vive nell’ignoranza perfetta dell’eternità e del tempo.
1. Senza la profezia di Dio nessuna conoscenza è vera. Ogni scienza è falsa, ogni conoscenza erronea, ogni pensiero è ignoranza delle cose.
1. Nulla è più necessario all’uomo dei veri profeti del Dio vivente. Sono essi gli occhi dell’uomo. Essi gli mostrano donde viene e dove va.
1. È triste quell’umanità che non solo non vuole i veri profeti, ma anche li annienta, li distrugge, calunniandoli ed anche uccidendoli.
1. Senza i veri profeti neanche la Chiesa conosce il suo presente. Le manca la voce possente dello Spirito Santo che la guida nell’oggi.
1. Una Chiesa senza veri profeti è una chiesa senza occhi. Cammina alla cieca. Non vede. Le manca la luce. È priva di saggezza attuale.
1. Vergine Maria, Regina dei Profeti, manda sempre profeti veri nella Chiesa e nel mondo. Dona sempre questa luce divina dal Cielo.
1. Non ti stancare mai di suscitare veri profeti. Senza di essi, anche la tua verità sarà avvolta dalle tenebre e la tua luce si affievolirà.
1. Madre Santa, quando la tua luce si affievolisce, anche la luce di Cristo, di Dio Padre, dello Spirito si affievolisce e si cade dalla fede.
1. Quando la Chiesa non sarà più illuminata dalla tua purissima luce, Madre del Signore, per l’umanità si spalancano le porte delle tenebre.
1. La Chiesa senza la tua luce smarrisce la sua luce. Più potente è la tua luce, Madre di Dio, è più splendente sarà la luce della Chiesa.
1. La tua luce deve aiutarci, Vergine Madre, a vedere tutto lo splendore della Luce del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo.
1. I veri profeti ci fanno vedere la tua luce. Con la tua luce, Madre Nostra, anche la storia di ogni uomo si illumina. Ognuno vede se stesso.
1. Madre Santa, aiuta ogni tuo figlio perché mai si addormenti tra le braccia della morte eterna. Sarebbe un grande dolore per il tuo cuore.
1. Tu Madre Buona, veglia su ogni tuo figlio perché mai percorra strade di perdizione, malvagità, crudeltà, stoltezza, ma solo vie di vita.
1. Madre Nostra, fa che siamo pronti quando verrà la nostra ora per venire nel tuo cielo a cantare in eterno le tue lodi e con te benedire Dio.
[bookmark: _Toc452536891]27 Aprile 
Se vi è un solo futuro eterno, così molti illuminati asseriscono, che valore possiede la Parola di Cristo Gesù?
[bookmark: _Toc452536892]Solo quelli che sono scritti nel libro della vita dell’Agnello
Due sono i futuri eterni per ogni uomo: lo stagno di fuoco o la luce eterna che è Dio stesso e l’immersione dell’uomo in Lui, cioè nel nostro Dio, nel quale è la vera vita e la pace eterna. È evidente che chi precipita nello stagno di fuoco brucerà per l’eternità e chi invece viene accolto in Dio, con Lui gioierà per sempre. Tra i due futuri eterni nessun punto di contatto. O nel fuoco e nello zolfo per sempre. O in Dio, nella sua luce, nella sua gioia per sempre. Lo stato eterno non si modifica. Non si altera. Non cambia più. Con la morte si esce dalla “mutabilità” e dalla “riversibilità”, si entra nella definitività eterna. Si è per sempre, ciò che si è al momento della morte: con Dio o con Satana, salvati o dannati, giusti o ingiusti, santi o immersi nel peccato. Questa verità va annunziata, per amore, per misericordia, per pietà di ogni uomo. Ognuno deve sapere come sarà il suo futuro, in modo che possa prepararselo con cura, attenzione, impegno. 
Oggi purtroppo l’uomo non ama più l’uomo, perché l’uomo non si ama. Tutti stanno gridando, anche teologi e maestri che passano per illuminati, di certo non dallo Spirito Santo, ma dal loro pensiero cieco, dalla loro stolta filosofia e da una ingannevole teologia, che non vi sono due futuri per l’uomo, ma uno solo: quello con Dio per sempre nella sua gioia imperitura ed eterna. Se così fosse, se questo pensiero fosse vera luce, la prima conseguenza sarebbe tragica. Dovremmo sconfessare tutta la Scrittura e tutta l’agiografia cristiana, fondata sul sangue dei martiri, su coloro cioè che hanno versato il loro sangue, hanno rinunciato alla vita sulla terra, si sono lasciati squartare, trucidare, lapidare, mangiare dalle formiche, torturare con le peggiori sevizie che la terra conosce, solo per non finire nello stagno di fuoco. Ogni affermazione ha delle conseguenze. Le conseguenze di questa menzogna sono di vero disastro nella fede.
La seconda conseguenza impone l’eclissi della Chiesa. A che serve una Chiesa, i suoi sacramenti, la sua morale, il suo annunzio, la sua missione, la sua stessa struttura, tutto ciò che fa, le sue opere di carità, i suoi insegnamenti? A nulla, al niente assoluto. A che serve la stessa fede in Cristo? A nulla. Al niente assoluto. Alla fine della vita, ogni uomo, giusto, ingiusto, peccatore, innocente, ladro, disonesto, malvagio, crudele, spietato, dittatore, guerrafondaio, uccisore, massacratore, stragista, terrorista, disonesto, corrotto, corruttore, stupratore, malfattore ad ogni livello, tutti alla fine saranno accolti nel Cielo di Dio, nel suo Paradiso. Abbiamo dichiarato l’inferno vuoto. Poiché nessun uomo ritorna nel nulla, essendo la sua anima immortale, di conseguenza, dovrà essere accolto nel seno del Padre. Ogni nostra affermazione ha delle conseguenze. Le conseguenze vanno valutate, ponderate, pesate. 
Colui che mi parlava aveva come misura una canna d’oro per misurare la città, le sue porte e le sue mura. La città è a forma di quadrato: la sua lunghezza è uguale alla larghezza. L’angelo misurò la città con la canna: sono dodicimila stadi; la lunghezza, la larghezza e l’altezza sono uguali. Ne misurò anche le mura: sono alte centoquarantaquattro braccia, secondo la misura in uso tra gli uomini adoperata dall’angelo. Le mura sono costruite con diaspro e la città è di oro puro, simile a terso cristallo. I basamenti delle mura della città sono adorni di ogni specie di pietre preziose. Il primo basamento è di diaspro, il secondo di zaffìro, il terzo di calcedònio, il quarto di smeraldo, il quinto di sardònice, il sesto di cornalina, il settimo di crisòlito, l’ottavo di berillo, il nono di topazio, il decimo di crisopazio, l’undicesimo di giacinto, il dodicesimo di ametista. E le dodici porte sono dodici perle; ciascuna porta era formata da una sola perla. E la piazza della città è di oro puro, come cristallo trasparente.
In essa non vidi alcun tempio: il Signore Dio, l’Onnipotente, e l’Agnello sono il suo tempio. La città non ha bisogno della luce del sole, né della luce della luna: la gloria di Dio la illumina e la sua lampada è l’Agnello. Le nazioni cammineranno alla sua luce, e i re della terra a lei porteranno il loro splendore. Le sue porte non si chiuderanno mai durante il giorno, perché non vi sarà più notte. E porteranno a lei la gloria e l’onore delle nazioni. Non entrerà in essa nulla d’impuro, né chi commette orrori o falsità, ma solo quelli che sono scritti nel libro della vita dell’Agnello (Ap 21,15-27). 
Gesù, tramite il suo Apostolo Giovanni, ci dice oggi che andranno con Lui nella Gerusalemme del Cielo, nel seno del Padre, nella sua luce e nella sua vita, solo coloro che sono scritti nel libro della vita dell’Agnello. Chi sono costoro che abiteranno con Lui in eterno? Sono tutti coloro che hanno creduto nella sua Parola e per vivere secondo la Parola nella quale hanno creduto, si sono lasciati spogliare del loro corpo, della loro vita. Tutto hanno dato di se stessi, per non tradire Cristo, per vivere secondo la sua volontà, per obbedire ad ogni suo comando di amore. Se vi è un solo futuro eterno, così come gli illuminati teologi e maestri oggi asseriscono, che valore possiede questa Parola di Cristo Gesù? Nessuno. Che valore ha la Scrittura intera? Nessuno. Che valore hanno i sacramenti? Nessuno? Che valore ha annunziare il Vangelo? Nessuno. Che valore ha credere? Nessuno. Che valore ha vivere una vita sacrificata, virtuosa, protesa solo al bene? Nessuno. Alla fine tutti saranno salvati, tutti saranno nel seno di Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la vera saggezza della fede.

1. Dio Padre ha dato a noi il Figlio suo, nostra salvezza e redenzione, concepito per opera dello Spirito Santo nel seno della Vergine Maria.
1. Gesù ha dato al suo discepolo, dalla Croce, lo Spirito Santo e la Madre sua. Gli ha dato Coloro che sempre dovranno generarlo nel so cuore.
1. Il discepolo sempre dovrà avere nel suo cuore la Vergine Maria e lo Spirito Santo, altrimenti mai potrà dare Cristo ad un altro cuore.
1. Non lo potrà mai dare a nessun uomo, perché gli mancano le due Persone che dovranno generarlo: la Vergine Maria e lo Spirito Santo.
1. La Vergine Maria è Santissima, lo Spirito Santo è la sorgente eterna della santità, della luce, della verità, dell’amore, della giustizia.
1. Chi vuole che la Madre di Dio e lo Spirito Santo dimorino nel suo cuore, nella sua mente, nella sua anima, deve purificarli, mondali.
1. Essi vanno purificati da ogni vizio, liberati da ogni peccato, mondati da ogni trasgressione e disobbedienza alla Parola di Gesù Signore.
1. Se mente, cuore, anima, corpo del discepolo non sono purificati, mondati, lavati, la Vergine Maria e lo Spirito Santo non abitano in essi.
1. Se non abitano in lui, mai Cristo da essi sarà generato e se non è generato, mai lo potrà donare. Cristo si dona se è generato, se nasce.
1. Ogni missionario di Gesù è obbligato alla santità. Se non vuole santificarsi per se stesso, lo deve come obbligo di giustizia al mondo.
1. Senza la sua personale santificazione, sarà sempre privo della Madre di Dio e dello Spirito Santo. La sua missione è un vuoto assoluto.
1. Spesso vediamo la vanità della nostra missione e attribuiamo la responsabilità agli altri. Non è degli altri la responsabilità, ma nostra.
1. È nostra perché vissuta con grande stoltezza e insipienza. Neanche crediamo che la missione è nel dono di Cristo Signore ad ogni cuore.
1. Ma come possiamo dare Cristo ai cuori, se Lui non è dato a noi dalla Madre di Gesù e dallo Spirito Santo, che non possono abitare in noi?
1. Il non dono di Cristo ai cuori è rivelatore di un grande vuoto spirituale in noi: sono assenti da essi la Madre di Dio e lo Spirito Santo.
1. Ma lo Spirito Santo e la Vergine Maria sono assenti perché assente è in noi la pienezza della grazia e della verità di Gesù Signore.
1. Vi è abbondanza di vizi, trasgressione, peccati, disobbedienza alla Legge, ai Comandamenti. Non si vive nella Parola secondo la Parola.
1. Chi vuole essere vero missionario di Gesù deve togliere dal cuore ciò che è mondo e mettere in esso la Madre di Dio e lo Spirito Santo.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione porta nei nostri cuori il tuo Santo Spirito perché li purifichi da ogni macchia di vizio e di peccato.
1. Lo Spirito Santo, Madre Nostra, ci libererà da ogni male, e Cristo potrà essere dato al nostro cuore perché noi lo diamo agli altri cuori.
1. Madre Santa, quando vedi che il mondo sta per togliere dal nostro cuore Te e lo Spirito Santo, interviene con forza e con celeste energia.
1. Non permettere mai, Madre Purissima che il mondo conquisti il nostro cuore. Diverremmo all’istante inutili e vani missionari di Cristo Gesù.
1. Tu veglierai su di noi, Madre Santa, e noi cammineremo di luce in luce. Il mondo vedrà la luce e da essa sarà attratto a Cristo Signore.

1. Il Mese di Maggio è dedicato alla Vergine Maria, alla nostra Madre Celeste, a Colei che è tutta dal suo Dio e Signore. Mai fu da se stessa.
1. Questa è la verità della Madre di Dio e Madre nostra. Perennemente dal suo Dio, per il suo Dio, nel suo Dio, mai da se stessa per se stessa.
1. Il Mese di Maggio dovrà aiutarci a vedere tutta la stupenda bellezza della verità della Vergine Maria, per contemplarla in ogni suo aspetto.
1. Questo Mese speciale dovrà anche condurci al perfetto innamoramento e sposalizio di questa bellezza unica, ineguagliabile, irripetibile.
1. Solo se ci innamoreremo della bellezza della Madre di Dio ed essa sarà la nostra sposa, allora sì che anche noi possiamo divenirne parte.
1. Divenire parte della bellezza della Madre di Dio è il sommo della perfezione umana cui giorno per giorno deve tendere il discepolo di Gesù.
1. Se manca di questa tensione nel suo cuore e nel suo spirito, mai potrà raggiungere l’amore, la luce, la verità, la Croce di Gesù Signore.
1. Dalla bellezza di Maria alla bellezza di Gesù, dalla luce di Maria alla luce di Gesù, dallo splendore di Maria allo splendore del Salvatore.
1. Il Santo Rosario è strumento, mezzo, via per divenire bellezza della bellezza della Madre di Dio. Non è il fine. Mai dovrà esserlo.
1. Ogni altra pratica religiosa, nuova o antica, del luogo o anche importata, mai dovrà essere da noi trasformata in fine. È via, mezzo.
1. La stupenda preghiera del Rosario deve essere per tutti momento in cui ogni devoto della Madre di Dio offre a Lei il proprio cuore.
1. Glielo offre come la Madre di Dio ha offerto il suo al Padre, perché per mezzo di esso la sua divina volontà di compisse sulla terra.
1. Diamo il cuore alla Madre Celeste, Lei lo rende simile al suo. Santificato dal suo amore, lo offre al Padre. Il Padre compie la sua volontà.
1. È manifesto che se offriamo in dono il cuore alla Madre di Dio, non possiamo più concederlo ai nostri pensieri e soprattutto ai nostri vizi.
1. Celebrare il Mese di Maggio diviene così una scelta impegnativa. È scegliere di appartenere sempre alla Madre Celeste. Non essere da noi.
1. Se celebriamo il Mese di Maggio per essere da noi, è una celebrazione sterile, senza frutto. Non siamo da Dio, perché non siamo da Lei.
1. È sterile questa celebrazione, perché rimaniamo fuori della bellezza della Madre Nostra. Siamo fuori della sua verità, della sua luce.
1. La Vergine Maria ci è stata donata per mostrare al nostro spirito come si deve essere sempre da Dio. Altrimenti la sua presenza è vana.
1. Con questo desiderio nel cuore – divenire come Lei, sempre da Dio, da Cristo, dallo Spirito Santo – possiamo celebrare con frutto il suo Mese.
1. Vergine Maria, Donna sempre da Dio, per Lui, in Lui, con Lui, aiutaci a non vivere vanamente e inutilmente questo mese a te dedicato.
1. Madre Santa, prendi i nostri pensieri e il nostro cuore, modellali sui tuoi pensieri e sul tuo cuore. Saremo da Dio come tu sei da Lui.
1. Madre di Gesù, non lasciarci mai soli, neanche per un istante. Senza di te siamo perduti. Molti lupi rapaci vogliono divorare i tuoi figli.
1. Madre Purissima, custodisci ogni tuo figlio nel tuo cuore. Da esso sarà sempre possibile amare Il Padre Celeste come tu lo ami e lo servi.
1. Fa’, Madre Bellissima, che questo Mese di Maggio sia per tutti noi l’inizio di un vero cammino di amore secondo la Verità del Figlio Tuo.
1. È in questo Mese a te dedicato che ti sei manifesta come Madre della Redenzione. Aiutaci a non rendere vana la tua volontà di salvezza.

1. Vergine Madre, in questa notte volgi il tuo sguardo su ogni cuore affranto perché vuoto di Cristo Gesù. Fa' che tutti si innamorino di Lui.
1. Un cuore vuoto di Cristo, Madre Santa, è senza vita. Boccheggia, si agita, ma non respira. Fa' che tutti si immergano in Lui per l'eternità.
1. Madre di Gesù, molte sono le tristezze che affliggono i cuori. Tu sai di cosa ciascun cuore ha bisogno. Provvedi con il tuo grande cuore.
[bookmark: _Toc452536893]28 Aprile 
A che serve conoscere tutta la Scrittura e non avere Cristo? Possedere teologia e dottrina e non avere Cristo?
[bookmark: _Toc452536894]I discepoli perciò se ne tornarono di nuovo a casa
Maria di Magdala cerca Cristo Gesù. Il suo corpo deve ricevere gli ultimi preparativi in vista della sua sepoltura. Bisogna completare l’opera lasciata a metà il giorno della morte, a causa del sabato, che vietava ogni lavoro. Si reca di buon mattino al sepolcro. Esso è vuoto. Il corpo di Gesù non si trova in esso. In più anche la pietra è stata tolta. Corre dai discepoli perché venga aiutata nella sua ricerca. Pietro e Giovanni corrono. Raggiungono il sepolcro. Scrutano ogni cosa. Giovanni giunge anche a credere che il Signore è risorto. Se ne tornano a casa, lasciando Maria di Magdala nella sua solitudine di fede e di amore. Lei era corsa da loro per avere un qualche aiuto, ma invano. Ai due discepoli basta quanto hanno visto. A Maria questo però non basta. Lei ha bisogno di altro per nutrire il suo cuore. Continua a cercare.
Maria di Magdala ci rivela così una grande verità. Ciò che nella fede basta per uno non sempre è sufficiente per un altro. Ogni cuore ha la misura della sua fede e del suo amore. Ogni cuore va aiutato a cercare secondo la sua misura. Invece Giovanni e Pietro, poiché ancora non sufficientemente formati sia nella fede che nell’amore, pensano che la misura sia unica. Ciò che è stato sufficiente a loro per credere – un sepolcro vuoto bene ordinato – deve bastare anche per Maria. Loro sono giunti alla fede nella risurrezione, anche Maria vi può giungere. Loro se ne possono andare. Il loro compito è finito. Invece non è finito per nulla. Un compito finisce quando l’altro giunge alla pace del suo cuore, perché la misura della sua ricerca si è colmata. Ma possono Pietro e Giovanni essere di aiuto a Maria se ancora sono privi dello Spirito Santo?
I due discepoli pensano con pensieri umani, non sono stati ancora illuminati, confortati, ricolmati di Spirito Santo. Camminano con i loro pensieri. Ma anche i pensieri più nobili e più santi di fede, senza lo Spirito del Signore, sono pensieri vani, inutili, in ordine alla fede da fondare negli altri cuori. Si parte della proprie verità, esigenze, mai dalle verità e dalle esigenze del cuore dell’altro che è sempre storico e sempre diverso dal nostro. La capacità di essere di aiuto per ogni cuore viene solo dallo Spirito di Dio. Più ci si immerge nello Spirito Santo e più Lui sarà nostra intelligenza, sapienza, fortezza, scienza, occhi, cuore, desiderio, volontà, perspicacia, lungimiranza. Sarà Lui che ci fa rispondere ad ogni cuore secondo le sue speciali, particolari, attuali esigenze. Senza lo Spirito di Dio, ogni cuore è uguale all’altro cuore.
Il primo giorno della settimana, Maria di Màgdala si recò al sepolcro di mattino, quando era ancora buio, e vide che la pietra era stata tolta dal sepolcro. Corse allora e andò da Simon Pietro e dall’altro discepolo, quello che Gesù amava, e disse loro: «Hanno portato via il Signore dal sepolcro e non sappiamo dove l’hanno posto!». Pietro allora uscì insieme all’altro discepolo e si recarono al sepolcro. Correvano insieme tutti e due, ma l’altro discepolo corse più veloce di Pietro e giunse per primo al sepolcro. Si chinò, vide i teli posati là, ma non entrò. Giunse intanto anche Simon Pietro, che lo seguiva, ed entrò nel sepolcro e osservò i teli posati là, e il sudario – che era stato sul suo capo – non posato là con i teli, ma avvolto in un luogo a parte. Allora entrò anche l’altro discepolo, che era giunto per primo al sepolcro, e vide e credette. Infatti non avevano ancora compreso la Scrittura, che cioè egli doveva risorgere dai morti. I discepoli perciò se ne tornarono di nuovo a casa (Gv 20,1-10). 
È lo Spirito Santo che ci dona quella sapienza viva che ci aiuta in ogni situazione e condizione. Spesso noi, poiché siamo senza lo Spirito, agiamo con scienza morta, sapienza morta, dottrina morta, teologia morta, morale morta, Vangelo morto, fede morta. È quella fede, verità, morale trasformata in norma universale, valida per ogni cuore. Ci dimentichiamo che ogni cuore è malato con speciale malattia, ma anche che cerca Dio con speciale, particolare desiderio. Il desiderio di Maria non è quello di Giovanni, quello di Pietro. Ai due discepoli un sepolcro vuoto basta. Per Maria, un sepolcro vuoto è un sepolcro vuoto. Nulla di più. Lei cerca Cristo, non la fede in Lui. Cerca Lui, non la sua Parola. Cerca Lui, non la sua risurrezione. Cerca Lui, non la comprensione delle Scritture. Che se ne fa di queste cose, senza aver trovato Lui?
Noi spesso cerchiamo invece la Parola, le Scritture, il Vangelo, la verità, la giustizia, la sana moralità, la teologia, la vera dottrina, il diritto, la norma, la regola, lo statuto, le disposizioni, l’ordine. Ma non cerchiamo Cristo. Non diamo Cristo. Il cuore resta vuoto. Manca quella relazione personale di amore che fa la relazione vera tra Cristo e noi. Maria non cerca la fede in Cristo, cerca Cristo. Questa la sostanziale differenza tra gli Apostoli e lei. Lei non avrà pace, non si fermerà finché non avrà trovato Cristo. Ogni altra cosa ha valore se troverà Lui, se non troverà Lui niente per il suo cuore ha valore. Manca il soggetto che dona valore ad ogni cosa. A che serve conoscere tutta la Scrittura e non avere Cristo? A che giova possedere tutta la teologia, la scienza, la dottrina e non avere Cristo? A che serve imporre tutte le norme di questo mondo e non avere Cristo? Diventano norme odiose. Con Cristo tutto si ama, perché si ama Lui. Maria in tal mondo è vero modello di autentica ricerca. Chi cerca Cristo, ha trovato tutto.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri cercatori di Cristo Gesù.

1. Vergine Maria, in questo Mese a te dedicato, ti chiedo una grande grazia. Molti cuori vorrebbero amarti. Ma si vergognano del mondo.
1. Non hanno il coraggio di abbandonarsi a te. Sono deboli, fragili, pieni di rispetto umano. Manca loro la fortezza dello Spirito Santo.
1. Ma essi sanno che senza di te la loro vita è vuota, inconsistente, senza vera speranza, manca di un futuro di vera vita. È solo apparenza.
1. Altri cuori, pur sentendo il bisogno di abbracciare te, ostentano superbia, arroganza, sicurezza, sfrontatezza. Essi mancano del tuo amore.
1. Tu vieni e con la tua materna dolcezza attira tutti questi cuori a te. Liberali dalle paure, mondali dalle false sicurezze, dona vera vita.
1. Ti conosci tutti i meandri del cuore dell’uomo e sai come entrare in esso con la tua materna sapienza, prudenza, grande accortezza.
1. Dona la grazia a quanti già ti amano di sapere anche loro entrare in questi cuori per attrarli al tuo amore di Madre solerte e attenta.
1. Non si può amare l’uomo lasciando vittima e preda del suo cuore. L’uomo si ama portandolo nel tuo cuore, nel quale attinge pace e gioia.
1. Aiutaci, o Madre, perché nessuno si illuda di amare l’uomo senza condurlo a te. È amore vano, inutile. Lascia l’altro nel suo vuoto cosmico.
1. Tu ci colmerai della tua sapienza e della tua intelligenza e noi lavoreremo per attrarre ogni cuore a te, che sei la Madre di ogni vita.
1. Fuori del tuo cuore, Madre Santa, si sta male. L’uomo è senza casa. È esposto alle intemperie del mondo. È in balia di ogni uragano.
1. Solo il tuo cuore il Padre Celeste, Madre, ha stabilito come casa di pace e di sicurezza per tutti i suoi figli. Di essa si ha bisogno.
1. Dona a quanti ti amano il to cuore, Madre di Dio. Essi lo potranno donare ad ogni altro uomo come loro proprio cuore ed è la vita.
1. Questi cuori vorrebbero amarti. Ma sono come Saulo di Tarso: recalcitrano contro il pungolo. Il mondo li condiziona, l’uomo li allontana.
1. Tu, Madre del Signore accecali con la tua potente luce. Essi si consegneranno a te e potranno così gustare la bellezza della grazia di Gesù.

1. Ad ogni uomo per svolgere bene ogni suo ministero è necessaria una potente visione di fede. La fede deve illuminare tutta la nostra vita.
1. Nella fede deve crescere ogni giorno e per questo deve chiedere allo Spirito Santo che sia sua sapienza, intelligenza, conoscenza, fortezza.
1. Altra potente verità vuole che il Signore assegni ad ogni uomo un’ora particolare e anche le modalità secondo le quali l’ora va vissuta.
1. Ora e modalità vanno vissute sempre nella più pura volontà di Dio. Il Signore ci pone in quest’ora per realizzare un suo progetto di vita.
1. Per ogni istante di quest’ora, per ogni decisione presa non secondo la divina volontà, l’uomo sarà domani chiamato da Dio in giudizio.
1. Al Signore ognuno dovrà rendere conto di tutto ciò che è stato vissuto, operato, deciso, stabilito, ordinato non secondo la sua volontà.
1. È questa la tremenda responsabilità che grava sulle spalle di ogni persona posta da Dio a vivere un’ora della sua storia, in ogni campo.
1. Ogni uomo in ogni posto, in qualsiasi campo: religione, scienza, governo, politica, arte, tecnica, sport, spettacolo, deve rendere conto.
1. Vi è un principio di morale fondamentale che dovrà essere cardine guida per ogni uomo, al fine di stabilire responsabilità e grado.
1. Il principio così recita: ogni uomo è responsabile dinanzi a Dio e agli uomini del singolo atto e di ogni conseguenza generata dall’atto.
1. Posto in essere un atto, una decisione, una legge, un ordinamento, non si è responsabile solo di questo atto, ma anche di ogni conseguenza.
1. Una persona decide di essere senza Dio, questa sua decisione non lo scusa, ma lo rende responsabile di tutta l’immoralità da essa generata.
1. Conoscere la verità di Dio, aderire alla divina volontà è obbligo primario di ogni uomo. Chi non vi aderisce per decisione, è responsabile.
1. Così come è responsabile dinanzi a Dio per l’eternità chiunque in qualsiasi modo dovesse impedire ad un solo uomo di cercare il vero Dio.
1. Un Maestro, un ministro della Parola, un teologo cambia un principio di morale, dichiara l’immoralità moralità, il male bene, il falso vero.
1. Costui non è solo responsabile della falsità introdotta nella Legge del Signore, ma di ogni atto immorale generato dal suo insegnamento.
1. Per chi vota una legge iniqua, immorale, ingiusta la responsabilità non finisce nel momento in cui vota. È responsabile di ogni conseguenza.
1. Una persona perde l’uso della sua mente per alcool, droga o altre sostanze, è responsabile di tutti gli atti susseguenti, nessuno escluso.
1. Ognuno è obbligato è estirpare il male alla radice. Chi pianta la radice è responsabile di tutti i frutti che vengono mangiati nel mondo.
1. Una verità morale non più insegnata dice che si è obbligati alla riparazione di ogni male prodotto, causato anche con falso insegnamento.
1. Il perdono del Signore non solo obbliga alla riparazione, è condizione indispensabile. La misericordia sempre necessita della giustizia.
1. La misericordia richiede la giustizia ed è finalizzata a che si compia ogni giustizia. Dio perdona a chi perdona, a chi si pente e ripara.
1. Non ha riparato chi sa che una sua parola sta rovinando il mondo e nulla fa per attestare il suo errore, la sua falsità, la sua calunnia.
1. Vergine Maria, ormai le coscienze si sono oscurate. Mancano di ogni vero principio di sana moralità. Aiutaci a dare loro purezza si verità.
1. Se tu non viene in nostro soccorso, Madre Nostra, nulla sarà più male. Tutto sarà dichiarato bene e si continuerà ad offendere il Signore.
1. Senza il tuo intervento, Madre, anche le verità più sante del vero Cielo scompariranno. L’uomo sarà condannato a inseguire solo menzogne.

1. Vergine Maria, per ogni uomo che cammina nella notte dell’errore, della confusione, del vizio, del male, sii tu per tutti potentissima luce.
1. L’umanità, oggi confusa e smarrita perché lontana da Cristo Gesù, dalla sua Parola, ha urgente bisogno di te. Solo tu la potrai risollevare.
1. Vieni, Madre Santa, metti in comunione di luce tutti i cuori che credono in te, ricolmali della tua luce per illuminare ogni loro fratello.
1. Se Tu, Madre della Redenzione, non crei questa comunione di luce, ognuno andrà per la sua strada e il mondo mai vedrà il suo vero Salvatore.
1. Cristo Gesù, Madre Dolcissima, ti chiede che tu ti rivolga a Lui come alle nozze di Cana. Lui ti concederà ogni grazia e noi saremo salvi.
[bookmark: _Toc452536895]29 Aprile 
Se Dio ha creato un albero perché produca un frutto, non si può chiedere a quest’albero che ne produca un altro.
[bookmark: _Toc452536896]La folla intera esultava per tutte le meraviglie da lui compiute
Per vivere tutta la misericordia che il Padre celeste ha assegnato ad ogni suo figlio, occorre tutta la saggezza, la sapienza, la scienza viva dello Spirito Santo. Ecco come la Scrittura Antica annunzia e presenta questa sapienza viva: “In lei c’è uno spirito intelligente, santo, unico, molteplice, sottile, agile, penetrante, senza macchia, schietto, inoffensivo, amante del bene, pronto, libero, benefico, amico dell’uomo, stabile, sicuro, tranquillo, che può tutto e tutto controlla, che penetra attraverso tutti gli spiriti intelligenti, puri, anche i più sottili. La sapienza è più veloce di qualsiasi movimento, per la sua purezza si diffonde e penetra in ogni cosa. È effluvio della potenza di Dio, emanazione genuina della gloria dell’Onnipotente; per questo nulla di contaminato penetra in essa. È riflesso della luce perenne, uno specchio senza macchia dell’attività di Dio e immagine della sua bontà. Sebbene unica, può tutto; pur rimanendo in se stessa, tutto rinnova e attraverso i secoli, passando nelle anime sante, prepara amici di Dio e profeti. Dio infatti non ama se non chi vive con la sapienza. Ella in realtà è più radiosa del sole e supera ogni costellazione, paragonata alla luce risulta più luminosa; a questa, infatti, succede la notte, ma la malvagità non prevale sulla sapienza” (Sap 7,22-30). 
Cristo Gesù, pieno di Spirito Santo, agisce con questa sapienza agile. Sa in ogni momento quale opera compiere con la più grande prudenza che gli suggerisce lo Spirito del Signore che è in Lui. Senza lo Spirito di Dio, la nostra misericordia sarà sempre secondo la carne, mai secondo le esigenze del Padre celeste, mai secondo il suo comando di amore. Sarà una misericordia che né redime e né salva. Sarà una misericordia che manca della sua verità, finalità, luce, santità. Solo una misericordia santa attrae i cuori a Dio, li conduce a Lui. Li fa credere e sperare nel suo amore. La vera misericordia può essere solo opera di Dio in noi per mezzo del suo Santo Spirito. La vera misericordia non è un moto che nasce dal nostro cuore. Deve essere purissima obbedienza alla volontà di Dio ed è obbedienza se avviene nel rispetto del ministero, della missione, dei carismi con i quali il Signore ci ha arricchiti. In Dio mai potrà esserci contraddizione tra missione, ministero, carisma, misericordia, carità, amore, opera di santità. Se Dio ha creato un albero perché produca un frutto, non può chiedere a quest’albero che ne produca un altro. Così se ha creato il Presbitero perché produca il frutto del dono della grazia e della verità, non può chiedergli che produca altri frutti. Altri frutti sono per altri.
Stava insegnando in una sinagoga in giorno di sabato. C’era là una donna che uno spirito teneva inferma da diciotto anni; era curva e non riusciva in alcun modo a stare diritta. Gesù la vide, la chiamò a sé e le disse: «Donna, sei liberata dalla tua malattia». Impose le mani su di lei e subito quella si raddrizzò e glorificava Dio. Ma il capo della sinagoga, sdegnato perché Gesù aveva operato quella guarigione di sabato, prese la parola e disse alla folla: «Ci sono sei giorni in cui si deve lavorare; in quelli dunque venite a farvi guarire e non in giorno di sabato». Il Signore gli replicò: «Ipocriti, non è forse vero che, di sabato, ciascuno di voi slega il suo bue o l’asino dalla mangiatoia, per condurlo ad abbeverarsi? E questa figlia di Abramo, che Satana ha tenuto prigioniera per ben diciotto anni, non doveva essere liberata da questo legame nel giorno di sabato?». Quando egli diceva queste cose, tutti i suoi avversari si vergognavano, mentre la folla intera esultava per tutte le meraviglie da lui compiute (Lc 13,10-17). 
Questa verità ci rivela che la misericordia di Dio non si esaurisce in una sola opera, ma è la comunione di molti ministeri, molti carismi, molte missioni. Vi è comunione se vi è rispetto del carisma, del ministero, della missione non degli altri, ma nostra. La vera misericordia inizia quando ognuno chiede il rispetto di ciò che Dio fatto di Lui, il rispetto del ministero e del carisma che il Signore gli ha affidato. Farsi rispettare è l’inizio della misericordia. Non farsi rispettare è assenza di vera misericordia. Un presbitero può anche occuparsi del corpo dei suoi fratelli. La sua è però misericordia vana. È vana la sua misericordia, perché sottrae il tempo alla misericordia vera, a quella verso lo spirito e l’anima, i cuoi benefici saranno anche sul corpo. Per una misericordia falsa trascura la misericordia vera. Così dicasi del laico, o del non presbitero che volesse consegnarsi alla cura delle anime e dello spirito, senza aver ricevuto il mandato da Dio. Vivrebbe una misericordia falsa, trascurando quella vera che lo vuole occupato nelle cose del corpo. Per le cose dello spirito, può dargli qualche saggio consiglio, ma poi dovrà mandarlo dal presbitero, incaricato a dargli la misericordia vera: la luce della Parola e l’immersione piena nella grazia e nella verità di Gesù Signore. Gesù apparentemente sta guarendo un corpo. Invece lui sta guarendo tutti i cuori, tutti i pensieri, tutte le volontà, che si privano della vera misericordia per una cattiva, anzi pessima interpretazione della legge del Padre suo. Il miracolo è solo modalità usata da Gesù per insegnare al suo popolo che l’amore verso l’uomo supera quello riservato ad un animale. Gli uomini di ogni tempo invece creano leggi di misericordia per gli animali mentre le aboliscono per i loro fratelli. È stoltezza di amore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la saggezza viva dell’amore.

1. L’uomo pensa di essere signore della terra, delle acque, dell’intero universo. Si sente indisturbato. Può disturbare e turbare ogni cosa.
1. È questo il grande male dell’uomo: vedere se stesso da se stesso. Vedendosi da se stesso, si vede sempre dalla falsità, mai dalla verità.
1. Se l’uomo vuole vedersi secondo verità, sempre dovrà vedersi da Dio. Subito vedrebbe che lui non è signore neanche del suo respiro.
1. Il respiro il Signore glielo ha dato in prestito, senza alcuna condizione, contratto in quanto a durata d’uso. Sempre Dio lo potrà ritirare.
1. Ecco cosa fa Dio nella storia. Viene per aiutare ogni uomo a vedersi da Lui, in Lui. Si vedrà sempre secondo verità e mai dalla sua falsità.
1. Se l’uomo si vedrà da se stesso e non dal suo Autore, Creatore, Dio, Signore, Giudice, Redentore, Salvatore, rimarrà sempre nella falsità.
1. Altro grande errore è vedersi da un Dio da lui pensato, immaginato, creato, fabbricato, scritto. Il Dio dell’uomo non è un frutto dell’uomo.
1. Vedendosi da se stesso, l’uomo si vede invincibile, immortale. Si illude. Basta un invisibile virus per condurre l’umanità nella morte.
1. È questa la contraddizione che distrugge ogni uomo: si vede invincibile perché si vede da se stesso, mentre egli è sempre vincibile.
1. Non vi sono momenti in cui non possa essere vincibile, anche nel momento in sui raggiunge il suo più grande splendore, la più alta gloria.
1. Il Signore viene, pronuncia il suo giudizio, emette la sua sentenza e il futuro dell’uomo è tutto dalla decisione giusta del suo Dio.
1. Il Signore non solo giudica, non solo pronuncia la sentenza. Egli la realizza anche. In Dio sentenza e sua realizzazione sono una cosa sola.
1. Se il Signore non realizzasse la sentenza la sua parola sarebbe vana, insignificante. Sarebbe come la parola di ogni altro uomo sulla terra.
1. Qual è oggi la distruzione del nostro Dio? Non lo si è distrutto nella sua essenza eterna, nelle sue verità dogmatiche, nella sua divinità.
1. Lo si è distrutto nella sua Parola. Tutte le sue parole sono dichiarate non realizzabili. Lui ha parlato, ma è come se mai avesse parlato.
1. Si è inventata una scienza di interpretazione diabolica della sua rivelazione. Quanto lui ha detto e dice è solo un modalità antica di dire.
1. Questa scienza di interpretazione diabolica ha privato di valore ogni parola di Dio, di Cristo. Senza Parola, non vi è più verità di Dio.
1. Non esiste più giusto giudizio, né realizzazione della sentenza né nella storia e neanche nell’eternità. Siamo con un Dio senza Parola.
1. Il Dio senza Parola è la più nefasta, abominevole invenzione fatta dagli adoratori di Dio. È la nefanda idolatria madre di ogni idolatria.
1. L’idolatria moderna è la peggiore di tutte le idolatrie. Apparentemente si adora il vero Dio, ma senza alcuna vera Parola di Lui. Nessuna!
1. Anche la parola “misericordia” è falsificata, perché l’uomo la priva di ogni altra parola. È misericordia inventata dalla stessa idolatria.
1. Vergine Maria, per te la Parola di Dio è Dio stesso, la sua volontà, il suo cuore, la mente, il desiderio, la sua divina ed eterna essenza.
1. Tu, Madre della Redenzione, ci chiedi di annunziare, ricordare, vivere, testimoniare non una parola, ma la Parola di tuo Figlio Gesù.
1. Tu vuoi, Madre del Salvatore, che tutto Cristo Gesù, ogni sua volontà, desiderio, sia accolto nel nostro cuore è trasformato in nostra vita.
1. Facci, Madre di Dio, essere sempre da Lui, dal suo cuore, dalla sua volontà, mai da noi. Saremmo idolatri, negatori della sua salvezza.

1. [bookmark: VER_2]Multifariam et multis modis olim Deus loquens patribus in prophetis. Novissime diebus istis locutus est nobis in Filio… [Dio, che molte volte e in diversi modi nei tempi antichi aveva parlato ai padri per mezzo dei profeti, ultimamente, in questi giorni, ha parlato a noi per mezzo del Figlio, …]
1. [bookmark: VER_3]Quem constituit heredem universorum per quem fecit et saecula. Qui qui cum sit splendor gloriae et figura substantiae eius…[che ha stabilito erede di tutte le cose e mediante il quale ha fatto anche il mondo. Egli è irradiazione della sua gloria e impronta della sua sostanza, e tutto sostiene con la sua parola potente…]
1. Portansque omnia verbo virtutis suae purgationem peccatorum faciens sedit ad dexteram Maiestatis in excelsis [Dopo aver compiuto la purificazione dei peccati, sedette alla destra della maestà nell'alto dei cieli,] (Eb 1,1-3).
1. È questo il maestoso incipit della Lettera agli Ebrei. Il Dio che ha parlato ai Padre per mezzo dei profeti ora parla per mezzo del Figlio.
1. Il solo Dio vivo e vero, il Dio che è Padre per generazione eterna del suo Figlio Unigenito, ha parlato, parla, parlerà sempre agli uomini.
1. Niente esisteva. Lui ha parlato, ha detto dieci Parole ed è venuto fuori dalla sua Parola onnipotente l’intero universo e anche l’uomo.
1. Parlò ad Adamo e gli manifestò il bene e il male. Parlò a Caino e gli ordinò di vincere la sua bramosia, anche se accovacciata alla porta.
1. Parlò a Noè e fu il diluvio universale. Parlò ad Abramo e fu la promessa della sua benedizione per tutte le Genti. Dio parla creando.
1. La Storia della Salvezza è una ininterrotta Parola di Dio. Anche dopo l’ascensione di Gesù al Cielo sempre la Parola di Dio risuona tra noi.
1. La missione del cristiano è una sola: amare così tanto Gesù, amando il Padre e lo Spirito Santo, da divenire tra gli uomini Parola di Dio.
1. Senza l’amore la missione è impossibile. Il cristiano dirà parola sue, anche se legge e commenta la Scrittura, ma non dirà la Parola di Dio.
1. Dio vuole parlare al cuore di ogni uomo. Il cristiano deve in ogni momento essere nelle condizioni di ascoltare il Signore e dire al cuore.
1. Se il Padre nello Spirito Santo non parla al suo cuore per mezzo del Figlio, il cristiano sempre dirà parole sue, mai dirà la Parola di Dio.
1. La Parola di Dio codificata nella Scrittura, compresa nella Tradizione e nel Magistero, ci manifesta come Dio ha parla e cosa ha detto.
1. Ci manifesta cosa ha detto e fatto per la salvezza. Ogni cristiano, secondo il suo carisma e ministero, deve farsi Parola di quella Parola.
1. Quella Parola per Lui deve divenire oggi Parola di Dio. Avviene solo se il Padre, nello Spirito, per Cristo oggi la dice al cristiano.
1. Scrittura, Tradizione, Magistero divengono Parola di Dio al cuore se regna una comunione purissima di vita tra Cristo e Cristiano in Dio.
1. Poiché la missione cristiana è quella di dire la Parola di Dio ad ogni cuore, è suo obbligo crescere nella comunione con Cristo, in Dio.
1. Vergine Maria, la tua comunione con la Beata Trinità è stata purissima e perfettissima dal primo istante del tuo concepimento.
1. Mai, Madre, hai infranto la tua altissima santità. Aiuta i tuoi figli perché crescano in santità e così saranno oggi e sempre Parola di Dio.
1. La scienza teologica dice le verità di Dio. Urge che vengano tutte trasformate in Parola di Dio. Questo ministero è dello Spirito Santo.
1. Madre Santa, non permettere che i tuoi figli dicano parole vane, anche di altissima verità teologica. Essi devono dire solo la Parola di Dio.
[bookmark: _Toc452536897]30 Aprile 
L’uomo nuovo non si dice, si fa, è creato da Dio, in Cristo, per lo Spirito, nella mediazione storica della Chiesa.
[bookmark: _Toc452536898]Chiamò a sé i suoi discepoli e ne scelse dodici
L’uomo nuovo non si dice, si fa, perché l’uomo nuovo può essere solo creato da Dio, in Cristo, per opera dello Spirito Santo, nella mediazione storica della Chiesa. Il Padre celeste nell’Antico Testamento ha dato i Comandamenti come Legge dell’uomo, riservandosi di fare l’uomo nuovo, capace di osservali. Anche Gesù all’inizio del suo ministero ha dato la Nuova Legge, il Discorso della Montagna, riservandosi però di fare l’uomo nuovo, ma prima mostrando a tutti come si vive da uomini nuovi. Lui è l’uomo nuovo, che vive da uomo nuovo, che mostra come si vive da uomo nuovo, venuto per creare l’uomo nuovo dalla croce, versando per quest’opera lo Spirito Santo e donando il suo corpo e il suo sangue come vero nutrimento dell’uomo nuovo.
Oggi Gesù, nello Spirito Santo chiama a sé i suoi discepoli. Ne sceglie dodici. Perché li sceglie? Perché stiano con Lui e vedano come si fa l’uomo nuovo, ma prima ancora perché vedano come vive l’uomo nuovo e cosa Lui fa per creare l’uomo nuovo: si immola sulla croce e dal suo cuore fa sgorgare lo Spirito Santo e la grazia. Lo Spirito Santo e la grazia vengono effusi sui discepoli, vengono fatti a loro volta uomini nuovi perché vadano per il mondo, vivano da uomini nuovi, immolino la loro vita, versino lo Spirito Santo e la grazia e creino uomini nuovi in Cristo, per mezzo del suo Santo Spirito. È questa l’opera perenne del discepolo. Il discepolo non dice l’uomo nuovo, lo fa e poi lo dice. Lo dice, facendolo. Lo fa, dicendolo.
Un Papa deve mostrare ad ogni Vescovo come si vive da uomo nuovo e come si fa l’uomo nuovo, in Cristo per mezzo dello Spirito Santo. Un Vescovo deve mostrare ai suoi presbiteri come si vive da uomo nuovo e come si fanno gli uomini nuovi, lasciandosi immolare sull’altare dell’obbedienza a Dio, facendo del suo corpo un sacrificio gradito al Signore. Un presbitero deve mostrare ad ogni anima a lui affidata come si vive da vero uomo, facendo tutti gli uomini nuovi sempre per mezzo dello Spirito Santo che è il frutto della sua perfetta conformazione a Gesù Signore. Questa legge e norma vale anche per ogni padre di famiglia, ogni madre, ogni altro discepolo di Gesù cui sono stati affidati uomini e donne da curare.
L’esemplarità perfetta, che è vita in noi dell’uomo nuovo creato da Dio, per opera dello Spirito Santo, nella mediazione di grazia e di verità, del discepolo del Signore, è obbligo per chi vuole fare uomini nuovi, che vivano in novità di vita. Se un discepolo del Signore vive da uomo vecchio, immerso nelle cose del mondo, attratto dalle cose della terra, conquistato dal vizio e dalla trasgressione, con il cuore intento alle cose di quaggiù, non solo mai potrà dire cosa è un uomo nuovo, mai lo potrà formare. Dalla sua vecchia natura mai potrà sgorgare lo Spirito Santo e senza lo Spirito che sgorga dalla sua nuova natura, nessun uomo nuovo da lui sarà mai fatto. Vecchio è lui e vecchi lascerà tutti coloro che entreranno in qualche modo in contatto con lui.
In quei giorni egli se ne andò sul monte a pregare e passò tutta la notte pregando Dio. Quando fu giorno, chiamò a sé i suoi discepoli e ne scelse dodici, ai quali diede anche il nome di apostoli: Simone, al quale diede anche il nome di Pietro; Andrea, suo fratello; Giacomo, Giovanni, Filippo, Bartolomeo, Matteo, Tommaso; Giacomo, figlio di Alfeo; Simone, detto Zelota; Giuda, figlio di Giacomo; e Giuda Iscariota, che divenne il traditore.
Disceso con loro, si fermò in un luogo pianeggiante. C’era gran folla di suoi discepoli e gran moltitudine di gente da tutta la Giudea, da Gerusalemme e dal litorale di Tiro e di Sidone, che erano venuti per ascoltarlo ed essere guariti dalle loro malattie; anche quelli che erano tormentati da spiriti impuri venivano guariti. Tutta la folla cercava di toccarlo, perché da lui usciva una forza che guariva tutti (Lc 6,12-19). 
Per ogni discepolo di Cristo Gesù è obbligo mostrare l’uomo nuovo creato da Cristo Gesù nella sua carne. Senza questa ostensione, la Parola è vuota, attesta la sua inefficacia. Come si fa a credere nella Parola del Vangelo che ogni giorno chiede novità di vita, se colui che la predica, la dice, la insegna, si manifesta come uomo vecchio, nella sua vecchia umanità, sopraffatto dal vizio e dalla stoltezza di una vita senza Cristo e fuori dello Spirito Santo? Gesù si proclama esempio da imitare: “Imitate me che sono mite e umile di cuore. Troverete pace per le vostre anime”. “Vi ho dato l’esempio, perché come ho fatto io facciate anche voi. Da questo vi conosceranno miei discepoli. Crederanno in me”. Ogni discepolo di Gesù deve potersi presentare come esempio da imitare. Lo esige la fede da lui professata in Gesù Signore.
Anche dal corpo del discepolo, come dal corpo di Cristo, deve uscire una forza che redime, salva, converte, rinnova, fa l’uomo nuovo. Tutto questo mai potrà avvenire se il discepolo non diviene con Cristo un solo corpo, una sola vita, una sola anima, un solo spirito, un solo cuore. Perciò si sta con Cristo, per imparare da Lui come si diviene come Lui, come si diviene Lui, suo vero corpo. Senza questa conformazione, non si è uomini nuovi, né si possono creare. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci una cosa sola con Cristo Signore.

1. La prima verità dell’uomo è il suo essere mortale, la sua brevità di vita sulla terra. Il suo respiro è in prestito senza alcuna garanzia.
1. Il superbo si considera non uomo. Si innalza fin sulle nubi. Più s’innalza e più la caduta sarà rovinosa. Satana s’innalzò fino a dirsi Dio.
1. La sua caduta è stata rovinosissima. Precipitò nel più profondo degli abissi infernali. Dalla somma luce si sprofondò nella somma tenebra.
1. L’uomo che si fa Dio, subirà nelle tenebre, negli inferi, una ignominia eterna. Si fa Dio, mancando però delle qualità divine, eterne.
1. Tutti possono dirsi ciò che non sono, mancheranno sempre delle qualità necessarie per essere. Le qualità non si dicono, si acquisiscono.
1. Tutti possono dirsi sapienti, intelligenti, forti, capaci. Dirsi non è essere. L’essere è dato da Dio, nessuno si dona il suo essere.
1. Se questa verità fosse nel cuore di ogni uomo, regnerebbe in terra vera umanità. Proclamandosi ognuno ciò che non è, la disumanità cresce.
1. È questa la sorgente di ogni disumanità: dirsi ciò che non si è, proclamarsi ma senza le virtù necessarie. È un dirsi senza l’essere.
1. Chi vuole dirsi Dio o altro, deve possedere l’essere necessario che dona verità al dirsi. Dirsi ed essere devono divenire una cosa sola.
1. È la potente tentazione dell’uomo: pensarsi Dio, senza avere le qualità divine: l’immortalità, l’eternità, l’onnipotenza, l’onniscienza.
1. Un uomo senza le qualità di ciò che si pensa è un falso uomo, perché è un falso Dio. Finché sarà un falso Dio, sarà sempre un falso uomo.
1. La superbia ti fa credere ciò che non sei. Facendoti credere ciò che non sei ti fa anche non essere ciò che sei chiamato ad essere.
1. L’uomo è chiamato ad essere vero uomo sempre. Credendosi e pensandosi Dio, non è vero uomo e neanche sarà mai vero Dio. Mai lo potrà essere.
1. Un falso Dio mai potrà essere un vero uomo. Mai un vero uomo potrà essere un vero Dio. L’uomo è uomo, non è Dio. Dio è Dio non è uomo.
1. Solo in Cristo Gesù, per incarnazione, il vero Dio si fa vero uomo. Ma non è l’uomo che si fa vero Dio. È il vero Dio che si fa vero uomo.
1. Ma l’uomo si dice scienziato senza scienza, abile senza abilità, maestro senza verità, capace senza capacità, dotto senza dottrina.
1. Si dice esperto senza alcuna perizia e esperienza, medico senza medicina, ingegnere senza matematica, politico senza città da governare.
1. Per superbia tutti sono tutto, in ogni campo, tutti cambiano materia, disciplina, scienza, con la stessa velocità del cambiamento del vento.
1. L’essere però rimane sempre lo stesso ed è la catastrofe. Può un politico per decisione diventare un medico e un medico un politico?
1. Per superbia si può, manca però l’essere del medico e l’essere del politico, così come spesso manca l’essere del manager e del governatore.
1. Un professore bravo nell'amministrare i numeri a scuola può essere un pessimo, un nefasto amministratore dei numeri nel campo reale.
1. Quando la superbia si impossessa dei cuori la disumanità cresce a dismisura. Se si vuole divenire umani, urge la virtù dell’umiltà.
1. Nell’umiltà dirsi ed essere sono una cosa sola. Tra dirsi e la sostanza del proprio essere non vi è alcuna discrepanza, divergenza, abisso.
1. Vergine Maria, tu sei eccelsa nella tua umiltà. Tu sai ciò che Dio ha fatto per te. Dona ad ogni tuo figlio la tua stessa umiltà.
1. Non permettere, Madre del Signore, che i tuoi figli si lascino governare dalla superbia. Sarebbero all’istante costruttori di disumanità.

1. È una macabra “liturgia” quella vissuta nell’inferno. È come se i dannati bramassero altri dannati per lenire in qualche modo la loro pena.
1. È come se i dannati chiedessero al Signore di accelerare i tempi per chi è già pronto per entrare nel loro regno. È un desiderio macabro.
1. Ma che forse Satana, il principe di tutti i dannati, non si affatica giorno e notte perché il mondo intero condivida la sua stessa sorte?
1. Non lavora lui per accelerare in tutti i modi la morte dei viventi perché vuole quasi lenire la sua pena vedendo che molti altri lo seguono?
1. È come se i dannati stessero tutti in ansia, attendendo che quanti appartengono loro vengano presto a giacere insieme con essi.
1. Appartengono ad essi tutti coloro che si consegnano al male, si fanno dèi si se stessi e degli altri, generando il terrore sulla terra.
1. Di questa eterna verità oggi tutto è stato nascosto sotto la cenere. Quanti dovrebbero metterla in luce fanno a gara per nasconderla.
1. Sapere che i dannati sono in fibrillazione e che attendono quanti appartengono a loro, dovrebbe farci pensare, riflettere, cambiare vita.
1. Anche per noi celebrano la loro macabra “liturgia infernale” di attesa che quanti sono già dannati per loro scelta, scendano in quel luogo.
1. Vi sono peccati satanici che escludono dalla tenda del Signore e fanno precipitare nella fossa del fuoco eterno, senza più speranza.
1. La stoltezza è madre di ogni iniquità, abominio, crudeltà, miseria spirituale e materiale. Anche di ogni schiavitù è madre la stoltezza.
1. Quella dei dannati è una consolazione diabolica. È la consolazione del diavolo che cerca altri con i quali condividere la sua stessa pena.
1. È questa anche la consolazione del malvagio e dell’empio. Solo empi e malvagi possono godere della perdizione dei fratelli.
1. L’uomo giusto e santo ha un solo desiderio: che tutti invece siamo avvolti dall’amore di Dio nella sua tenda per l’eternità.
1. L’abisso infernale vuole, desidera, brama accogliere tutti coloro che gli appartengono senza alcuna dilazione di tempo. Sono suoi. Li vuole.
1. Se dipendesse da esso, se li prenderebbe tutti in un istante. Dio non permette questo, perché ama le sue creature e vuole che si salvino.
1. È questa la differenza tra Dio e Satana. Dio lavora per la salvezza delle sue creature. Satana per la loro rovina eterna.
1. Chi ama Dio, lavora alacremente perché nessuno si perda. Chi non ama Dio, perché appartiene a Satana, lavora perché tutti si perdano.
1. L’omissione nel ministero, nella vera profezia, la trasformazione della vera profezia in falsa profezia, è dare mano a Satana per l’inferno.
1. Ma oggi tutto questo mondo è collocato sotto la cenere e nascosto con accuratezza. Ormai si vive di una sola falsità: tutti sono già salvi.
1. È questo il più grande trionfo di Satana: aver convinto tutti i figli della luce che lui non esiste e neanche la perdizione eterna.
1. Trionfo più grande non esiste. Mai esisterà astuzia più grande e più deleteria. Satana sta convincendo tutti che vi è solo il Paradiso.
1. Vergine Maria, sai che l’inferno è stracolmo e per questo chiedi ai tuoi figli che si facciamo veri profeti della Parola di tuo Figlio Gesù.
1. Inizia il Mese di Maggio dedicato al tuo nome, fa’ che tutti noi lavoriamo così tanto da portare ogni anima nel tuo Paradiso.
1. Tu starai al nostro fianco, ci guiderai nella missione, Madre Santa, e noi daremo ai cuori la più pura e vera Parola di tuo Figlio Gesù.





[bookmark: _Toc452536899]Maggio 2016

[bookmark: _Toc452536900]1 Maggio 
Senza la Madre si è figli senza il Figlio. Un solo Figlio, una sola Madre, figli nel Figlio, figli della Madre.
[bookmark: _Toc443940541][bookmark: _Toc413597016][bookmark: _Toc386359434][bookmark: _Toc385498356][bookmark: _Toc452536901]MESE DI MAGGIO
[bookmark: _Toc443940542][bookmark: _Toc452536902][bookmark: _Toc443940543]DEDICATO ALLA MADRE DI DIO 
[bookmark: _Toc452536903]LA VERGINE MARIA, MADRE DI MISERICORDIA
[bookmark: _Toc443940544][bookmark: _Toc452536904]CATANZARO – APRILE 2016

[bookmark: _Toc443940549][bookmark: _Toc452536905]PRESENTAZIONE
Da quando l’Angelo si presentò nella Casa di Nazaret, anzi da quando il Signore scese nel Giardino dell’Eden, annunziando l’inimicizia futura tra il serpente e la donna, tutto è stato detto sulla Madre del Signore. Perché allora non limitarsi a riferire ciò che gli altri hanno già cantato con molto garbo e grande sapienza? Si può ancora pensare di trovare qualcosa da evidenziare sulla Vergine Madre? Forse qualcosa è stata tralasciata, non capita, non compresa?
Lungi dal cuore e dalla mente un tale pensiero. Sarebbe peccato di orgoglio, perché frutto di misera, meschina arroganza spirituale. Invece sono convinto che è dovere di ogni figlio guardare la Madre con i propri occhi, amarla con il proprio cuore, dipingerla con i propri colori, pensarla con i propri pensieri, immaginarla con la propria mente. La Madre è là, davanti a te, tu la guardi, la contempli, l’ammiri, la riguardi, la ricontempli, l’ammiri senza mai stancarti.
Il Libro del Siracide ci rivela che la contemplazione, o studio, la meditazione delle profezie e delle opere del Signore deve essere fatto senza alcuna distrazione. Lui osservava che chi maneggia il pungolo e segue l’aratro, non può svolgere quest’opera che richiede dedizione totale, assenza di altre occupazioni, una mente che non si dedichi ad altro se non allo studio delle cose di Dio. Secondo le sue parole mai si finisce di contemplare Dio e le sue opere. 
Differente è il caso di chi si applica a meditare la legge dell’Altissimo. Egli ricerca la sapienza di tutti gli antichi e si dedica allo studio delle profezie. Conserva i detti degli uomini famosi e penetra le sottigliezze delle parabole, ricerca il senso recondito dei proverbi e si occupa degli enigmi delle parabole. Svolge il suo compito fra i grandi, lo si vede tra i capi, viaggia in terre di popoli stranieri, sperimentando il bene e il male in mezzo agli uomini. Gli sta a cuore alzarsi di buon mattino per il Signore, che lo ha creato; davanti all’Altissimo fa la sua supplica, apre la sua bocca alla preghiera e implora per i suoi peccati. Se il Signore, che è grande, vorrà, egli sarà ricolmato di spirito d’intelligenza: come pioggia effonderà le parole della sua sapienza e nella preghiera renderà lode al Signore. Saprà orientare il suo consiglio e la sua scienza e riflettere sui segreti di Dio. Manifesterà la dottrina del suo insegnamento, si vanterà della legge dell’alleanza del Signore. Molti loderanno la sua intelligenza, egli non sarà mai dimenticato; non scomparirà il suo ricordo, il suo nome vivrà di generazione in generazione. I popoli parleranno della sua sapienza, l’assemblea proclamerà la sua lode. Se vivrà a lungo, lascerà un nome più famoso di mille altri e quando morrà, avrà già fatto abbastanza per sé.
Dopo aver riflettuto, parlerò ancora, sono pieno come la luna nel plenilunio. Ascoltatemi, figli santi, e crescete come una rosa che germoglia presso un torrente. Come incenso spargete buon profumo, fate sbocciare fiori come il giglio, alzate la voce e cantate insieme, benedite il Signore per tutte le sue opere. Magnificate il suo nome e proclamate la sua lode, con i canti delle labbra e con le cetre, e nella vostra acclamazione dite così:
Quanto sono belle tutte le opere del Signore! Ogni suo ordine si compirà a suo tempo! Non bisogna dire: «Che cos’è questo? Perché quello?». Tutto infatti sarà esaminato a suo tempo. Alla sua parola l’acqua si arresta come una massa, a un detto della sua bocca si aprono i serbatoi delle acque. A un suo comando si realizza quanto egli vuole, e nessuno potrà sminuire la sua opera di salvezza. Le opere di ogni uomo sono davanti a lui, non è possibile nascondersi ai suoi occhi; egli guarda da un’eternità all’altra, nulla è straordinario davanti a lui. Non bisogna dire: «Che cos’è questo? Perché quello?». Tutto infatti è stato creato con uno scopo preciso.
La sua benedizione si diffonde come un fiume e come un diluvio inebria la terra. Così i popoli erediteranno la sua ira, come trasformò le acque in deserto salato. Le sue vie sono diritte per i santi, ma per gli empi sono piene d’inciampi. Per i buoni i beni furono creati sin da principio, allo stesso modo i mali per i peccatori. Le cose di prima necessità per la vita dell’uomo sono: acqua, fuoco, ferro, sale, farina di frumento, latte, miele, succo di uva, olio e vestito. Tutte queste cose sono un bene per i buoni, allo stesso modo si volgono in male per i peccatori.
Ci sono venti creati per castigare e nella loro furia rafforzano i loro flagelli; quando verrà la fine, scateneranno violenza e placheranno lo sdegno del loro creatore. Fuoco, grandine, fame e morte sono tutte cose create per il castigo. Denti delle fiere, scorpioni, vipere e spade vendicatrici sono per la rovina degli empi. Si rallegrano quando lui li comanda, stanno pronti sulla terra secondo il bisogno e al momento opportuno non trasgrediscono la sua parola.
Di questo ero convinto fin dal principio, vi ho riflettuto e l’ho messo per iscritto: «Le opere del Signore sono tutte buone; egli provvederà a ogni necessità a suo tempo». Non bisogna dire: «Questo è peggiore di quello». Tutto infatti al tempo giusto sarà riconosciuto buono. E ora cantate inni con tutto il cuore e con la bocca, e benedite il nome del Signore (Sir 38,34-39-35). 
Se per le opere di Dio, le sue profezie, le sue parole mai si deve smettere la contemplazione, possiamo noi, figli di una così eccelsa e grande Madre, fermarci alle contemplazioni di ieri, ai pensieri di ieri, a quanto altri figli hanno pensato e scritto di Lei? Non siamo noi suoi figli? Un figlio non deve sempre trovare nella bellezza della Madre la sua pace? Il suo cuore non fermarsi nel cuore di Lei e trovare in esso la sorgente della sua speranza? 
È diritto di ogni figlio dire chi è la Madre sua. Se non lo facesse, sarebbe un figlio senza cuore. Un figlio snaturato. Un cristiano che non conosce la Madre sua, addirittura che la disprezza, che la rinnega, che la bestemmia, che vuole privarla della sua altissima dignità che le ha dato il Padre celeste, facendola Madre del Figlio Eterno e Madre di ogni altro uomo che lui prende come figlio di adozione, è senz’atro un figlio ingrato, senza cuore, senza amore.
È un figlio senza alcuna riconoscenza. È un figlio senza Madre. È un orfano spirituale. Se è senza la Madre, è un figlio non figlio, un figlio che è privo di ogni vera ancora di speranza, ma anche di ogni vero rifugio di pace. È anche un figlio senza il Figlio, perché chi è nel Figlio, necessariamente avrà anche la Madre. Un solo Figlio, una sola Madre, figli nel Figlio, figli anche della Madre. Questa è la regola divina, eterna, del Cielo.
Se leggiamo quanto è avvenuto alla croce, Cristo Gesù dona due comandamenti: uno lo dona al figlio: “Figlio, ecco tua madre!”. L’altro lo dona alla madre: “Donna, ecco tuo figlio!”. Se è obbligo di obbedienza per Maria prendere ogni discepolo di Gesù come suo vero figlio, figlio come è Figlio Gesù Signore, è anche obbligo di ogni discepolo prendere Maria come sua vera Madre, Madre come è per Gesù. È obbligo di obbedienza. 
Essendo questo comandamento il testamento d’amore di Cristo per la Madre e per il discepolo, si è ingrati verso Cristo, disobbedienti al suo patto d’amore, non obbedire, non prendere Maria come nostra vera Madre e dare a Lei il posto che le spetta nella nostra vita. Tutti quei cristiani che hanno escluso Maria dal mistero della salvezza, sono fuori dello stesso mistero. Perché la Vergine Maria è l’ultimo dono di Cristo Gesù prima di morire.
Il primo dono di Gesù appena morto fu il dono dell’acqua e del sangue. Il primo dono è uscito dal suo soffio vitale che attinge la sua energia dal soffio vitale del Padre. Il secondo dono sgorga invece dal suo cuore trafitto, anch’esso collegato al cuore del Padre. Dal cuore del Padre vengono l’uno e l’altro dono: la Madre e lo Spirito Santo, un unico e solo mistero di salvezza. Cristo è in questo duplice dono. Un solo dono non è Cristo. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, illumina la mente e riscalda il cuore di ogni tuo figlio, perché ognuno secondo il proprio cuore e la sua mente possa cantare te, lode e meraviglia di Dio, che dona lode e meraviglia a tutto il suo universo. Tu ci aiuterai e noi ci dedicheremo a celebrare la tua gloria, quella gloria con la quale il Padre celeste ha voluto avvolgerti fin dal primo istante del tuo concepimento. 
Angeli e Santi del Padre, Maria è vostra Regina, perché Regina del Cielo e della terra, voi che la contemplate tutta vestita di sole, vestita di Dio che è il sole della vita, aiutate ogni discepolo di Gesù a stringere con una così grande ed eccelsa Madre un patto di vero amore. È da questo amore che si accede all’amore di Cristo Signore. Senza di Lei, vera Madre dell’amore, mai si giungerà a Cristo, e mai con Cristo si diventerà un solo corpo di amore.
Mons. Costantino Di Bruno
Catanzaro 1 Gennaio 2016
Solennità della Madre di Dio
[bookmark: _Toc443940550][bookmark: _Toc452536906]
01 Maggio
[bookmark: _Toc443940551][bookmark: _Toc428370802][bookmark: _Toc452536907]L’angelo Gabriele fu mandato da Dio
L’annunciazione inizia con una notizia che ci rivela che quanto avviene nella casa di Nazaret è per comando diretto da Dio: “Al sesto mese, l’angelo Gabriele fu mandato da Dio in una città della Galilea, chiamata Nàzaret”. Molte volte nella Scrittura Antica si parla di apparizione di Angeli con una missione particolare da compiere. Mai si dice espressamente che essi sono mandati direttamente da Dio. Sappiamo che sono mandati da Dio. Neanche per Zaccaria viene usata questa espressione, anche se poi l’Angelo dice chiaramente che è stato mandato da Dio. Iniziando con questa espressione: “Fu mandato da Dio”, si vuole togliere ogni dubbio. Tutto avviene per volontà diretta di Dio. Tutto muove dal Padre dei cieli. Tutto procede dal suo cuore.
Ma chi è l’Angelo Gabriele? Di esso è detto nel Libro di Daniele che è l’Angelo che viene per portare un messaggio, ma anche è l’Angelo che spiega e rende perfettamente comprensibile ogni mistero che è nella Parola del Signore. Dopo Daniele e dopo la visita a Zaccaria e l’Annunzio a Maria, nella piccola città di Nazaret, la Scrittura tace. Di Lui non si parla più. 
Mentre io, Daniele, consideravo la visione e cercavo di comprenderla, ecco davanti a me uno in piedi, dall’aspetto d’uomo; intesi la voce di un uomo, in mezzo all’Ulài, che gridava e diceva: «Gabriele, spiega a lui la visione». Egli venne dove io ero e quando giunse io ebbi paura e caddi con la faccia a terra. Egli mi disse: «Figlio dell’uomo, comprendi bene, questa visione riguarda il tempo della fine». Mentre egli parlava con me, caddi svenuto con la faccia a terra; ma egli mi toccò e mi fece alzare. Egli disse: «Ecco, io ti faccio conoscere ciò che avverrà al termine dell’ira, poiché al tempo fissato ci sarà la fine. Il montone con due corna, che tu hai visto, significa il re di Media e di Persia; il capro è il re di Iavan e il grande corno, che era in mezzo ai suoi occhi, è il primo re. Che quello sia stato spezzato e quattro ne siano sorti al posto di uno, significa che quattro regni sorgeranno dalla medesima nazione, ma non con la medesima potenza di lui. Alla fine del loro regno, quando l’empietà avrà raggiunto il colmo, sorgerà un re audace, esperto in enigmi. La sua potenza si rafforzerà, ma non per forza propria; causerà inaudite rovine, avrà successo nelle imprese, distruggerà i potenti e il popolo dei santi. Per la sua astuzia, la frode prospererà nelle sue mani, si insuperbirà in cuor suo e impunemente farà perire molti: insorgerà contro il principe dei prìncipi, ma verrà spezzato senza intervento di mano d’uomo. La visione di sere e mattine, che è stata spiegata, è vera. Ora tu tieni segreta la visione, perché riguarda cose che avverranno fra molti giorni». Io, Daniele, rimasi sfinito e mi sentii male per vari giorni: poi mi alzai e sbrigai gli affari del re: ma ero stupefatto della visione, perché non la potevo comprendere (Dn 8,15-27).
Mentre io stavo ancora parlando e pregavo e confessavo il mio peccato e quello del mio popolo Israele e presentavo la supplica al Signore, mio Dio, per il monte santo del mio Dio, mentre dunque parlavo e pregavo, Gabriele, che io avevo visto prima in visione, volò veloce verso di me: era l’ora dell’offerta della sera. Egli, giunto presso di me, mi rivolse la parola e mi disse: «Daniele, sono venuto per istruirti e farti comprendere. Fin dall’inizio delle tue suppliche è uscita una parola e io sono venuto per annunciartela, poiché tu sei un uomo prediletto. Ora sta’ attento alla parola e comprendi la visione: Settanta settimane sono fissate per il tuo popolo e per la tua santa città per mettere fine all’empietà, mettere i sigilli ai peccati, espiare l’iniquità, stabilire una giustizia eterna, suggellare visione e profezia e ungere il Santo dei Santi. Sappi e intendi bene: da quando uscì la parola sul ritorno e la ricostruzione di Gerusalemme fino a un principe consacrato, vi saranno sette settimane. Durante sessantadue settimane saranno restaurati, riedificati piazze e fossati, e ciò in tempi angosciosi. Dopo sessantadue settimane, un consacrato sarà soppresso senza colpa in lui. Il popolo di un principe che verrà distruggerà la città e il santuario; la sua fine sarà un’inondazione e guerra e desolazioni sono decretate fino all’ultimo. Egli stringerà una solida alleanza con molti per una settimana e, nello spazio di metà settimana, farà cessare il sacrificio e l’offerta; sull’ala del tempio porrà l’abominio devastante, finché un decreto di rovina non si riversi sul devastatore» (Dn 9,20-27).
Quanto avverrà nella Casa di Maria, è per diretto, espresso comando del Padre Celeste.
Angeli, Santi, aiutateci a contemplare il grande mistero della Vergine Maria, Madre di Dio.

1. La morale è la cosa più seria, più vera, più umana data da Dio all’uomo. Essa è la sola sorgente di ogni vera socialità, vera umanità.
1. La morale si fonda e si costruisce sulla giustizia. Questa non è data dal desiderio o volontà dell’uomo, ma dal Signore, dal Dio dell’uomo.
1. È immorale ogni azione dell’uomo che non rispetta la giustizia secondo Dio. È morale invece ogni azione che è fatta nella giustizia di Dio.
1. Legalità e moralità sono una cosa sola se vissuti nella giustizia secondo Dio. Nella giustizia secondo l’uomo esse non sono una cosa sola.
1. L’aborto è legale, ma immorale. Il divorzio è legale, ma immorale. L’eutanasia è legale, ma immorale. Sono contro la giustizia secondo Dio.
1. In molti paesi sono legali l’eutanasia, l’unione tra gli stessi sessi, l’utero in affitto, molte altre cose. Sono legali, ma immorali.
1. Tutta la vita dell’uomo deve essere posta sul binario della moralità, anche la legalità deve essere collocata sul binario della moralità.
1. La moralità la stabilisce il Creatore e il Signore dell’uomo. L’uomo non è Dio dell’uomo e di conseguenza mai potrà stabilire la moralità.
1. Per ogni legge immorale che stabilisce, è responsabile in eterno dinanzi a Dio. Si assume il peccato e l’ingiustizia commessi dall’altro.
1. Se l’altro vuole essere immorale è sua responsabilità eterna. Nessuno si deve assumere la responsabilità eterna dell’altrui immoralità.
1. Oggi è la giornata del lavoro. Anche sul lavoro è giusto che si dica ciò che è morale e immorale, cioè che è secondo Dio e ciò che non lo è.
1. Non si può definire ciò che è immorale e morale, se non si conosce la giustizia di Dio sul lavoro. La divina giustizia è una sola, anzi due.
1. Con il sudore del tuo volto mangerai il pane; finché tornerai alla terra, perché da essa sei stato tratto: polvere tu sei, in polvere tornerai!
1. Ricordati del giorno di sabato per santificarlo: sei giorni faticherai e farai ogni tuo lavoro…
1. Ma il settimo giorno è il sabato in onore del Signore, tuo Dio: tu non farai alcun lavoro, né tu, né tuo figlio, né tua figlia…
1. Né il tuo schiavo, né la tua schiava, né il tuo bestiame, né il forestiero che dimora presso di te (Cfr. Gen 3,19. Es 20,9-10).
1. Ognuno per giustizia è obbligato a procurarsi il pane con il sudore della sua fronte. È legge divina. È giustizia stabilita dal Creatore.
1. È giustizia divina che a nessuno venga impedito di potersi guadagnare il pane con il sudore di sua fronte. È un diritto di natura.
1. Un uomo può anche chiedere ad un altro uomo che lavori per lui. In questo caso vi dovrà essere perfetta giustizia tra il dare e l’avere.
1. È ingiusto chi non dona il pattuito e riceve. Ma anche è ingiusto chi riceve e non dona il pattuito. Dio è vindice di ogni ingiustizia.
1. Si possono ingannare gli uomini, di certo nessuno potrà ingannare il Signore, che chiamerà in giudizio per ogni ingiustizia commessa.
1. Vale per tutti la regola che Tobi suggerisce al figlio Tobia quando si tratta di dare la giusta paga al giovane che lo aveva accompagnato.
1. Padre, quanto potrò dargli come salario? Anche se gli lasciassi la metà dei beni che egli ha portati con me, io non ci perderei.
1. Egli mi ha condotto sano e salvo, mi ha guarito la moglie, è andato a prendere per me il denaro e infine ha guarito te!
1. Quanto posso ancora dargli come salario?". Tobi rispose: "E' giusto ch'egli riceva la metà di tutti i beni che ha riportati".
1. Fece dunque venire l'angelo e gli disse: "Prendi come tuo salario la metà di tutti i beni che tu hai portati e va’ in pace" (Tb 12,2-5).
1. È obbligo di carità che quanti sanno e possono creino posti di lavoro per chi non sa e non può. Ma questo è solo obbligo di carità.
1. È suprema regola di giustizia secondo Dio che prima di chiedere agli altri ciò che è dovuto a noi, si dia agli altri ciò che è dovuto loro.
1. Solo dalla perfetta giustizia si può chiedere giustizia. Dall’ingiustizia non si può chiedere alcuna giustizia. La giustizia obbliga tutti.
1. Vergine Maria aiuta tutti i tuoi figli. Fa' che vivano ogni giustizia trasformandola in carità, in amore, in perfetta, perenne obbedienza a Dio.

L’onore di essere la Madre del Re Eterno è riservato a Maria. Messia è solo uno e Madre del Messia è solo Lei.
[bookmark: _Toc443940552][bookmark: _Toc452536908]01 Maggio
[bookmark: _Toc443940553][bookmark: _Toc428370803][bookmark: _Toc452536909]Promessa sposa di un uomo della casa di Davide  
L’Angelo Gabriele è mandato a Nazaret, in una casa dove viveva una vergine. Questa vergine era promessa sposa di un uomo della casa di Davide, di nome Giuseppe. Viene anche indicato il nome di questa vergine: si chiama Maria: “A una vergine, promessa sposa di un uomo della casa di Davide, di nome Giuseppe. La vergine si chiamava Maria”. Le notizie che il Vangelo ci annunzia sono due: Maria è Vergine. Maria è promessa sposa. Maria è vergine, ma ben presto andrà a nozze. Si sposerà. Si formerà una famiglia tutta sua. Questa è la sua volontà.
La seconda notizia riguarda il promesso sposo di Maria. Il suo nome è Giuseppe. Viene però indicato, puntualizzato che quest’uomo è della casa di Davide, un diretto discendente di quel re al quale il Signore nella notte aveva rivelato che da Lui sarebbe nato il re dal Regno Eterno. Ora noi sappiamo dalle successive profezie che questo re ha un nome particolare: il Messia del Signore, Colui che verrà per dare al regno di Dio una dimensione totalmente nuova, aprendo le porte di esso ad ogni uomo, anche agli uomini delle isole lontane, remote, irraggiungibili.
Ora dunque dirai al mio servo Davide: Così dice il Signore degli eserciti: “Io ti ho preso dal pascolo, mentre seguivi il gregge, perché tu fossi capo del mio popolo Israele. Sono stato con te dovunque sei andato, ho distrutto tutti i tuoi nemici davanti a te e renderò il tuo nome grande come quello dei grandi che sono sulla terra. Fisserò un luogo per Israele, mio popolo, e ve lo pianterò perché vi abiti e non tremi più e i malfattori non lo opprimano come in passato e come dal giorno in cui avevo stabilito dei giudici sul mio popolo Israele. Ti darò riposo da tutti i tuoi nemici. Il Signore ti annuncia che farà a te una casa. Quando i tuoi giorni saranno compiuti e tu dormirai con i tuoi padri, io susciterò un tuo discendente dopo di te, uscito dalle tue viscere, e renderò stabile il suo regno. Egli edificherà una casa al mio nome e io renderò stabile il trono del suo regno per sempre. Io sarò per lui padre ed egli sarà per me figlio. Se farà il male, lo colpirò con verga d’uomo e con percosse di figli d’uomo, ma non ritirerò da lui il mio amore, come l’ho ritirato da Saul, che ho rimosso di fronte a te. La tua casa e il tuo regno saranno saldi per sempre davanti a te, il tuo trono sarà reso stabile per sempre”». Natan parlò a Davide secondo tutte queste parole e secondo tutta questa visione (2Sam 7,8-17). 
Un germoglio spunterà dal tronco di Iesse, un virgulto germoglierà dalle sue radici. Su di lui si poserà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e d’intelligenza, spirito di consiglio e di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del Signore. Si compiacerà del timore del Signore. Non giudicherà secondo le apparenze e non prenderà decisioni per sentito dire; ma giudicherà con giustizia i miseri e prenderà decisioni eque per gli umili della terra. Percuoterà il violento con la verga della sua bocca, con il soffio delle sue labbra ucciderà l’empio. La giustizia sarà fascia dei suoi lombi e la fedeltà cintura dei suoi fianchi. Il lupo dimorerà insieme con l’agnello; il leopardo si sdraierà accanto al capretto; il vitello e il leoncello pascoleranno insieme e un piccolo fanciullo li guiderà. La mucca e l’orsa pascoleranno insieme; i loro piccoli si sdraieranno insieme. Il leone si ciberà di paglia, come il bue. Il lattante si trastullerà sulla buca della vipera; il bambino metterà la mano nel covo del serpente velenoso. Non agiranno più iniquamente né saccheggeranno in tutto il mio santo monte, perché la conoscenza del Signore riempirà la terra come le acque ricoprono il mare (Is 11,1-9). 
Ecco il mio servo che io sostengo, il mio eletto di cui mi compiaccio. Ho posto il mio spirito su di lui; egli porterà il diritto alle nazioni. Non griderà né alzerà il tono, non farà udire in piazza la sua voce, non spezzerà una canna incrinata, non spegnerà uno stoppino dalla fiamma smorta; proclamerà il diritto con verità. Non verrà meno e non si abbatterà, finché non avrà stabilito il diritto sulla terra, e le isole attendono il suo insegnamento (Is 42,1-4). 
Sappiamo ora perché l’Angelo Gabriele è stato mandato: per dire a Maria che sarà la Madre del Messia del Signore. Da Lei dovrà nascere Colui che sarà il Re d’Israele, non solo d’Israele ma di tutto l’universo. Quest’onore di essere la Madre del Re Eterno è tutto riservato da Dio a Lei. Messia è solo uno e Madre del Messia è solo Lei. Ancora però non conosciamo noi la verità del Messia. Non ci è stata rivelata e di conseguenza non conosciamo neanche la verità di Maria. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la verità purissima del Messia.

1. Il vero profeta è più che sentinella posta in alto dal Signore. La sua missione esige che lui riferisca, dica, doni solo la Parola di Dio.
1. Lui deve essere libero da qualsiasi uomo. Deve essere libero da re e sudditi, sacerdoti e fedeli laici. Lui è solo e sempre del Signore.
1. Se non è solo del Signore, se è degli uomini, mai potrà essere vero profeta. Non dirà tutta la Parola del Signore a tutti. Diverrà di parte.
1. Questa libertà valeva per ieri, vale per oggi e sempre. Il vero profeta è del Signore secondo la sua volontà per dire la divina Parola.
1. Il vero profeta è Parola di salvezza, redenzione, conversione, pentimento. Il Signore lo manda perché inviti il peccatore a conversione.
1. Se il profeta svolge secondo non verità e imparzialità la sua missione, il peccatore morirà nel suo peccato. Responsabile è però il profeta.
1. Il peccatore è nel peccato, per la Parola del profeta, potrebbe tornare indietro, pentirsi, convertirsi, vivere secondo il Vangelo.
1. Sempre deve essere manifesto che quanto il profeta dice non è sua volontà, desiderio, ordine, ma desiderio, volontà, ordine del Signore.
1. Se il profeta non parla, non dice, non riferisce la Parola di Dio, diviene responsabile di ogni morte eterna per grave colpevole omissione.
1. Per leggerezza, per superficialità, per debolezza, per non contrastare, per rispetto umano, un intero popolo potrebbe rischiare di perdersi.
1. Grande la responsabilità del profeta! Per lui la vita trionfa, se vive bene la missione, per lui regna la morte se la vive superficialmente.
1. Il profeta è grazia di salvezza per il mondo intero. È responsabile della morte dell’uomo se non parla. È venuto meno nella sua missione.
1. Allo stesso modo sono responsabili di ogni morte spirituale coloro che hanno impedito o ostacolato con forza il profeta nella missione.
1. Per una parola del profeta si può salvare il mondo. Se lui non la dice è responsabile di ogni morte che il suo silenzio genera e produce.
1. Questa responsabilità è di ogni discepolo di Gesù. È in modo particolare di ogni ministro della Parola, teologo, professore e maestro.
1. Dalla loro parola dipende la vita del mondo, ma anche la morte. Ne uccide più la parola che non si dice, che quella che si proferisce.
1. Anche la parzialità nella parola manda in rovina il mondo. La Parola o la si dice tutta o non è Parola di Dio. Una verità non è la Parola.
1. È Parola di Dio tutta la Parola. Mai è Parola di Dio una sola parola di Dio, una sola verità di Dio. Tutta la Parola è la Parola di Dio.
1. Oggi si parla per separate parole di Dio, ma senza le altre parole, esse non sono la Parola di Dio. La misericordia è una Parola di Dio.
1. Dio stesso è una Parola di Dio, non è la Parola di Dio. La Parola di Dio è Padre e Figlio e Spirito Santo nella pienezza del loro mistero.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, aiuta tutti i tuoi figli perché comprendano che una parola di Dio non è la Parola di Dio.
1. Neanche tu, Madre Santa, sei la Parola di Dio separata dalle altre Parole. Tu sei la Parola di Dio in Cristo nello Spirito nella Chiesa.
1. Soprattutto Regina dei Profeti, fa’ che i tuoi figli si convincano che silenzio e parzialità sulla Parola di Dio porta il mondo alla rovina.
[bookmark: _Toc452536910]2 Maggio 
In Maria Dio si fonde nel suo amore e da questa fusione di amore, grazia, verità, crea la Madre del Figlio suo.
[bookmark: _Toc443940554][bookmark: _Toc452536911]02 Maggio
[bookmark: _Toc443940555][bookmark: _Toc428370804][bookmark: _Toc452536912]Rallégrati, piena di grazia 
Dalle prime parole dell’Angelo, cominciamo ad entrare nella verità di Maria. La Vergine Maria non è chiamata per nome. L’Angelo Gabriele, non le dice: “Rallègrati, Maria, tu sei piena di grazia”. Le dice invece: “Rallègrati, piena di grazia!”.  “Entrando da lei, disse: «Rallégrati, piena di grazia!”. È come se “Piena di grazia” fosse il suo vero nome. Maria è la Piena di grazia. Ma che significa per Maria essere piena di grazia? Qual è il significato di questo suo nome nuovo? 
Diciamo subito che in tutto l’Antico Testamento nessun uomo, nessuna donna, nessun’altra creatura sono detti pieni di grazia. Nel Nuovo Testamento nel Vangelo secondo Giovanni è Cristo Gesù il pieno di grazia e di verità. Negli Atti degli Apostoli pieno di grazia e di potenza è Stefano. Il Verbo Eterno del Padre è pieno di grazia perché Lui è la grazia eterna che si è fatta carne. Lui è il Dio che si è fatto uomo. Stefano è pieno di grazia perché battezzato nello Spirito Santo e dal momento del Battesimo. Ma vi è una differenza infinita tra le due pienezze: quella della Madre di Dio e quella di Stefano. Tra le due pienezze nessun confronto è possibile.
Chiamandola “piena di grazia”, è come se l’Angelo Gabriele non vedesse Maria, vedesse invece solo “grazia”, “abbondanza di grazia”, “pienezza di grazia”. È come se Maria fosse stata da Dio impastata di grazia. Per impastare Adamo la Scrittura narra che il Signore prese della polvere del suolo e la impostò. Poi spirò in essa l’alito della vita e l’uomo divenne essere vivente. Divenne un essere pieno di vita. Era divenuto partecipe della vita di Dio. Dio aveva fatto di sé una immagine creata. Aveva fatto l’uomo ad immagine della propria natura. Per Maria invece, Dio pur prendendo la carne dalla carne, prese questa carne vera, la trasformò in grazia, in quest’impasto versò tutto se stesso, rendendo Maria tutta partecipe della divina natura. È come se Dio avesse voluto creare una immagine perfettissima di sé. Infatti a Maria manca solo la divinità e l’eternità. Queste due essenze che sono di Dio a Lei non potevano essere date, perché Lei è opera di Dio, sua creatura. Ogni altra cosa le è stata donata. Tutto ciò che Dio ha potuto dare di sé a Maria, glielo ha dato. Nulla ha tenuto in sé, per sé.
Di certo, quando l’Angelo entrò nella casa di Nazaret e si trovò dinanzi alla Vergine Maria, i suoi occhi si abbagliarono più di quelli di Paolo quando vive la luce del Signore risorto sul suo cammino. Gabriele entrando in quella casa è come se fosse entrato nel Paradiso, nel cielo dal quale proveniva. Nel Cielo mai aveva visto, tranne che in Dio una luce così bella, radiosa, quasi divina. Nell’umiltà più umile la luce più radiosa, splendente, alta. Di certo sarà rimasto estasiato dinanzi a questa Donna che per grazia e bellezza spirituale supera tutti i cori degli Angeli. Dinanzi a questa Bellezza che dona bellezza a tutto l’universo. Dinanzi a questo splendore che arricchisce infinitamente tutto il creato di Dio, quello visibile e quello invisibile.
Lo dico sempre: se Dio volesse andare oltre non potrebbe. Se potesse andare oltre, mancherebbe di rispetto verso la Madre sua. Chi ha la possibilità di farsi la Madre – Dio ha avuto questa possibilità e l’ha fatta per il suo Figlio Unigenito – di certo non si risparmia in nulla. Mette tutta la sua scienza, sapienza, intelligenza, arte, perizia, esperienza. Dio è andato oltre ogni cosa. Perché ha messo in questa sua Madre tutto ciò che poteva comunicare di sé. Oso azzardare, ma solo un esempio: è come se Dio si fosse fuso in Maria. Dio si fonde nel suo amore e da questa fusione di amore, grazia, verità, crea la Madre del Figlio suo. O ci entusiasmiamo quando parliamo di Dio e di questa sua grande opera, oppure il nostro cuore è di ferro e la nostra mente di rame, mai comprenderemo nulla delle opere di Dio. Anche la Scrittura sarà per noi un libro sigillato. Possiamo anche studiarlo, ma se non conosciamo chi è la Madre di Dio, a che serve conoscere le altre cose? Se Dio ha onorato così grandemente la Madre del Figlio suo, da non avere nel cielo una sola grazia da poterle donare ancora, possiamo noi lesinare una misera lode oppure pensare che celebrando questa stupenda opera di Dio si toglie onore a Cristo, se Cristo è il suo frutto? Finché non comprenderemo chi è veramente la Madre di Dio, mai comprenderemo qualcosa di Dio, di Cristo, dello Spirito Santo. Mai entreremo nella verità della Scrittura e mai sapremo chi è il cristiano. Noi ci conosciamo dalla Madre. Sapendo cosa Dio ha fatto per Lei, sapremo anche cosa il Signore vuole fare per noi. Noi siamo da Dio per Maria. Dio vuole che anche noi siamo un suo frutto.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la libertà di cantare il nostro Dio. 

1. Ogni dono di Dio è dato all’uomo sotto condizione. La condizione è la vita del dono. Senza condizione il dono muore, rimane senza frutto.
1. Tutto Dio dona all’uomo sotto condizione. Anche la misericordia è data sotto condizione. Tutte le beatitudini sono date sotto condizioni.
1. Il pensiero malvagio di ieri, oggi, sempre, vuole il frutto senza l’albero, il pane senza sudore di fronte, la giustizia senza la verità.
1. Anche il Paradiso è dato sotto condizione. Vuoi la vita eterna? Osserva i Comandamenti. Non osservi i comandamenti, non vuoi la vita eterna.
1. Insegnare una religione senza condizione, è follia, stoltezza, insipienza. È tradimento della verità. Cancellazione di ogni giustizia.
1. Le condizioni vanno osservate in ogni campo, in ogni relazione. Tutto nel rapporto tra uomo e Dio e tra uomo e uomo è sotto condizione.
1. Si vuole una pastorale sana? Urge una dogmatica sana, una giustizia sana, una verità sana. Nella falsità dogmatica la pastorale è falsa.
1. Nessuno pensi di fare pastorale sana con una dogmatica falsa, una verità falsa, una sacramentaria falsa, una misericordia e giustizia false.
1. Anche una ecclesiologia falsa genera una pastorale falsa. Ma se la pastorale è falsa, anche l’antropologia che si edifica è falsa.
1. Tutte le grandi battaglie della Chiesa sono state di dogmatica. Tutte le eresie e gli scismi sono separazione dalla dogmatica della Chiesa.
1. Tutte le confusioni pastorali dei nostri giorni sono errori di dogmatica. La dogmatica non riguarda solo Dio, ma ogni persona nella Chiesa.
1. La dogmatica riguarda Papa, Vescovi, presbiteri, diaconi, battezzati e cresimati, ogni sposato, ogni peccatore. Nessuno è fuori di essa.
1. Chi non conosce la dogmatica che lo riguarda, mai potrà costruire se stesso nella verità. Mai aiuterà un solo uomo a entrare nella verità.
1. Ognuno è obbligato anche a conoscere la dogmatica che riguarda ogni altra persona, se vuole rispettare la verità di ogni altra persona.
1. La carità non manca di rispetto. Ma sempre si manca di rispetto, peccando contro la carità, se non si conosce la dogmatica del fratello.
1. Quando la Chiesa smetterà di combattere la grande battaglia della dogmatica è segno che si è trasformata in una sinagoga di satana.
1. Questo mai potrà accadere. Sempre lo Spirito del Signore interverrà con la sua sapienza eterna e rimetterà la verità nel cuore della Chiesa.
1. Vergine Maria, la tua dogmatica oggi è smarrita. Di te si hanno pensieri confusi. Quasi ci si vergogna di te, di affermare la tua verità.
1. Non ti meravigliare, Madre. Abbiamo smarrito la dogmatica del Padre, del Figlio, dello Spirito Santo, della Chiesa. La tua è di conseguenza.
1. Madre di Dio, aiutaci a mettere sul candelabro ogni verità del cielo e della terra. Così anche la tua verità risplenderà di luce divina.

Essendo la piena di grazia, la Vergine Maria è la Piena di Dio. Dio l’ha ricolmata e avvolta di sé dentro e fuori.
[bookmark: _Toc443940556][bookmark: _Toc452536913]02 Maggio
[bookmark: _Toc443940557][bookmark: _Toc428370805][bookmark: _Toc452536914]Il Signore è con te
Dopo aver chiamato Maria: “Piena di grazia”, l’Angelo aggiunge: “Il Signore è con te”. Nella Scrittura Santa, quando si dice che il Signore è, era, fu, sarà con una persona, vuol dire che è il Signore che attraverso di essa compie le sue opere. Ciò che la persona fa, attesta la presenza di Dio nella sua vita. Solo con Dio la persona può fare tutto ciò che storicamente sta operando.
Intanto Abimèlec da Gerar era andato da lui, insieme con Acuzzàt, suo consigliere, e Picol, capo del suo esercito. Isacco disse loro: «Perché siete venuti da me, mentre voi mi odiate e mi avete scacciato da voi?». Gli risposero: «Abbiamo visto che il Signore è con te e abbiamo detto: vi sia tra noi un giuramento, tra noi e te, e concludiamo un’alleanza con te: tu non ci farai alcun male, come noi non ti abbiamo toccato e non ti abbiamo fatto se non del bene e ti abbiamo lasciato andare in pace. Tu sei ora un uomo benedetto dal Signore» (Cfr. Gen 26,26-33). L’angelo del Signore gli apparve e gli disse: «Il Signore è con te, uomo forte e valoroso!» (Cfr. Gdc 6,11-24). Il re, quando si fu stabilito nella sua casa, e il Signore gli ebbe dato riposo da tutti i suoi nemici all’intorno, disse al profeta Natan: «Vedi, io abito in una casa di cedro, mentre l’arca di Dio sta sotto i teli di una tenda». Natan rispose al re: «Va’, fa’ quanto hai in cuor tuo, perché il Signore è con te» (2Sam 7,1-3).
 Il Signore fu con Giuseppe: a lui tutto riusciva bene e rimase nella casa dell'Egiziano, suo padrone (Gen 39, 2). Il Signore fu con Giosuè, la cui fama si sparse in tutto il paese (Gs 6, 27). Il suo padrone si accorse che il Signore era con lui e che quanto egli intraprendeva il Signore faceva riuscire nelle sue mani (Gen 39, 3). Quando il Signore suscitava loro dei giudici, il Signore era con il giudice e li liberava dalla mano dei loro nemici durante tutta la vita del giudice (Gdc 2, 18). Samuele acquistò autorità poiché il Signore era con lui, né lasciò andare a vuoto una sola delle sue parole (1Sam 3, 19). Rimani in questo paese e io sarò con te e ti benedirò, perché a te e alla tua discendenza io concederò tutti questi territori, e manterrò il giuramento che ho fatto ad Abramo tuo padre (Gen 26, 3). Il Signore disse a Giacobbe: "Torna al paese dei tuoi padri, nella tua patria e io sarò con te" (Gen 31, 3). Rispose: "Io sarò con te. Eccoti il segno che io ti ho mandato: quando tu avrai fatto uscire il popolo dall'Egitto, servirete Dio su questo monte" (Es 3, 12). 
Vi era tra i farisei un uomo di nome Nicodèmo, uno dei capi dei Giudei. Costui andò da Gesù, di notte, e gli disse: «Rabbì, sappiamo che sei venuto da Dio come maestro; nessuno infatti può compiere questi segni che tu compi, se Dio non è con lui» (Gv 3,1-2).  Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare tutto ciò che vi ho comandato. Ed ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,19-20). 
Nella Beata Trinità il Padre è con il Figlio e lo Spirito Santo nel Figlio e nello Spirito Santo, in una unità di natura e in una comunione perfettissima dell’Uno nell’Altro. Tutti sono nell’Uno e l’Uno è in Tutti. In Cristo Dio è con Lui, per Lui è Dio. La natura umana di Cristo sussiste nella Persona divina, la quale sussiste nella natura divina che è una e indivisibile, nella quale sussistono Padre, Figlio e Spirito Santo. Qui siamo in un mistero unico, non riscontrabile altrove. Unità, Trinità, Comunione, Unione Ipostatica sono misteri che appartengono solo a Dio.
Nell’uomo, prima della Vergine Maria, Dio era presente con la sua Parola, Luce, Amore, Giustizia, Provvidenza, Sapienza, Intelligenza, Guida, Sostegno, Aiuto, Misericordia, Pietà, Perdono, Fortezza, Illuminazione, Ispirazione, con il suo Santo Spirito. 
In Maria la presenza del Signore è totalmente diversa. Maria è tempio vivo di Dio. Padre, Figlio e Spirito Santo vivono in Lei con tutta la loro potenza di grazia e verità. Essendo la piena di grazia, Maria è la Piena di Dio. Dio l’ha ricolmata e avvolta di sé dentro e fuori. Maria è tutta di Dio. L’anima è piena di Dio, il corpo è pieno di Dio, lo spirito è pieno di Dio. Dio le ha partecipato tutto se stesso. Tutto ciò che è di Dio è anche per dono di Maria. Maria è con Dio in una maniera diversa da ogni altra creatura. Lo è per altissima partecipazione e dono di sé.
Angeli, Santi, aiutateci a comprendere il mistero della Vergine Maria Madre della Redenzione. 

1. Vergine Maria, in questo Mese a te dedicato fa’ che ogni tuo figlio impegnato a parlare bene di te, parli bene anche degli altri tuoi figli.
1. Non possono, Madre Santa i tuoi figli parlare bene di te, impegnarsi a trovare frasi stupende su di te e oltraggiare gli altri tuoi figli.
1. Chi si impegna a parlare bene di te, Madre Dolcissima, deve parlare bene di ogni altro tuo figlio. È dovere di giustizia verso di te.
1. Ti senti offesa, Madre Purissima, da quanti disprezzano i tuoi figli, parlano male di loro e poi vengono a cantare, a celebrare le tue lodi.
1. Tu preferisci, Madre di Dio, che uno taccia su di te, purché ami, rispetti, aiuti, sostenga ogni tuo figlio confortandolo nelle sofferenze.
1. Madre Nostra, concedici la grazia di avere sempre un cuore puro e una lingua casta, pudica, vera che non pronunci mai parole impure, vane.
[bookmark: _Toc452536915]3 Maggio 
La Vergine Maria potrà soddisfare le richieste del suo Dio? Potrà Lei essere adeguata? La sua umiltà è grande.
[bookmark: _Toc443940558][bookmark: _Toc452536916]03 Maggio
[bookmark: _Toc443940559][bookmark: _Toc428370806][bookmark: _Toc452536917]Ella fu molto turbata
L’Angelo entra nella casa di Nazaret, saluta la Vergine Maria con parole mai udite prima in tutto il corso della Storia Sacra: “Rallègrati, o piena di grazia, il Signore è con te”. La Vergine Maria, poiché piena di Spirito Santo, sa che la venuta dell’Angelo ha un significato chiaro. Lui è lì per chiedere qualcosa. Ma cosa può dare Lei, che è così piccola, umile, un nulla dinanzi alla maestosità del suo Dio e Signore? Cosa potrà mai fare per il suo Dio? Potrà mai Lei essere capace di servire il suo Creatore e Signore? È questo il motivo per cui subito il Vangelo dice: “A queste parole ella fu molto turbata e si domandava che senso avesse un saluto come questo”. Maria non è turbata perché ha visto l’Angelo. È turbata per le sue parole. Quando Dio parla, parla per chiedere. Dio vuole qualcosa da Lei. Ma potrà Lei soddisfare le richieste del suo Dio? Potrà mai una creatura essere adeguata? Lei sente la sua inadeguatezza. 
Anche Zaccaria si turba, ma il suo turbamento appartiene ad un altro ordine di cose. È il turbamento dell’uomo che si trova dinanzi al suo Signore. Questo turbamento esprime che Zaccaria veramente si è trovato dinanzi ad un evento soprannaturale. Lui si trova dinanzi ad una vera visita di Dio. L’Angelo era venuto a trovarlo per rivelargli qualcosa. 
Apparve a lui un angelo del Signore, ritto alla destra dell’altare dell’incenso. Quando lo vide, Zaccaria si turbò e fu preso da timore. Ma l’angelo gli disse: «Non temere, Zaccaria, la tua preghiera è stata esaudita e tua moglie Elisabetta ti darà un figlio, e tu lo chiamerai Giovanni. Avrai gioia ed esultanza, e molti si rallegreranno della sua nascita, perché egli sarà grande davanti al Signore; non berrà vino né bevande inebrianti, sarà colmato di Spirito Santo fin dal seno di sua madre e ricondurrà molti figli d’Israele al Signore loro Dio. Egli camminerà innanzi a lui con lo spirito e la potenza di Elia, per ricondurre i cuori dei padri verso i figli e i ribelli alla saggezza dei giusti e preparare al Signore un popolo ben disposto» (Lc 1,11-17). 
Nel Vangelo di Giovanni troviamo che Gesù si turba per ben due volte. Dinanzi al suo amico Lazzaro che è nel sepolcro e dinanzi a Giuda che è caduto nelle braccia del diavolo. 
Quando Maria giunse dove si trovava Gesù, appena lo vide si gettò ai suoi piedi dicendogli: «Signore, se tu fossi stato qui, mio fratello non sarebbe morto!». Gesù allora, quando la vide piangere, e piangere anche i Giudei che erano venuti con lei, si commosse profondamente e, molto turbato, domandò: «Dove lo avete posto?». Gli dissero: «Signore, vieni a vedere!». Gesù scoppiò in pianto. Dissero allora i Giudei: «Guarda come lo amava!». Ma alcuni di loro dissero: «Lui, che ha aperto gli occhi al cieco, non poteva anche far sì che costui non morisse?». Allora Gesù, ancora una volta commosso profondamente, si recò al sepolcro: era una grotta e contro di essa era posta una pietra (Gv 11,32-38). Dette queste cose, Gesù fu profondamente turbato e dichiarò: «In verità, in verità io vi dico: uno di voi mi tradirà». (Gv 13,21). 
Gesù si turba perché la sua luce è così potente, la sua verità come immediata, la sua intelligenza eccelsa, da quasi non riuscire a comprendere le cause sia della morte spirituale che di quella fisica. Sono due potenze quasi invincibili. In verità è difficile comprendere perché ogni giorno l’uomo avanza verso il suo suicidio spirituale che spesso è anche suicidio fisico. Dio è un bene così alto, divino, eterno, santo, vero albero di vita e l’uomo sceglie il suo male. Il mistero dell’iniquità turba Gesù Signore. Lo turba profondamente. Anche dinanzi all’amico Lazzaro sa che, risuscitandolo, avrebbe dato al mistero dell’iniquità nuovo alimento per la sua morte.
Nella Vergine Maria il turbamento è solo di umiltà. Lei è l’umiltà fatta persona. Non si reputa neanche degna di ricevere la visita di un messaggero celeste. E poi, quelle parole! Qual è il loro vero significato? Cosa vuol dire che Lei è piena di grazia, ma soprattutto perché Dio l’ha fatta piena di grazia? Sono domande che turbano. Perché il Signore l’ha arricchita in un modo così potentemente grande e divino? Vi è uno scopo particolare? Forse dovrà compiere qualche missione speciale? Ma cosa potrà fare Lei, umile, piccola donna di una città sperduta nella Galilea. Forse l’Angelo è entrato in una casa anziché in un’altra? L’avrà confusa con un’altra persona? Tanto grande è l’umiltà di questa piccola, piccola serva del Signore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci piccoli, piccoli dinanzi a Dio.

1. Volendo offrire una immagine alquanto ardita della missione altissima del ministero sacerdotale, la possiamo raffigurare ai chiodi di Gesù.
1. Vi è la croce pronta, vi è il corpo di Cristo pronto. Corpo di Gesù e croce non possono essere una cosa sola se non per mezzo dei chiodi.
1. Senza chiodi non c’è croce. Così è per il sacerdote. Vi è Dio e il popolo. Esso deve venire inchiodato sulla croce della volontà di Dio.
1. I sacerdoti sono i chiodi che permettono questa crocifissione. Senza i sacerdoti Dio e il popolo saranno sempre due cose separate, distinte.
1. Dio cammina per se stesso e il popolo segue le sue vie. Neanche il re, neanche il profeta sono chiodi. Chiodi sono sempre, solo i sacerdoti.
1. Re e profeta falliscono la loro missione, senza il Sacerdote che inchioda il popolo nella più pura, vera, santa volontà del suo Signore.
1. Anche il re va inchiodato dal sacerdote sul legno della volontà di Dio. Il profeta ricorda la Parola di Dio. Ma è il sacerdote che inchioda.
1. Se il sacerdote non inchioda in Dio il popolo, l’opera del re e del profeta è nulla. Non vi sono frutti né di giustizia e né di verità.
1. Per inchiodare il popolo a Dio il sacerdote deve essere chiodo forte, robusto, resistente, compatto, fuso lui stesso nella volontà di Dio.
1. Se lui è chiodo debole, fragile, arrugginito, di lega non buona, sempre il popolo si schioda dal suo Signore e camminerà per la sua strada.
1. Il popolo del Signore sempre si è schiodato dal suo Dio quando i sacerdoti sono stati chiodi fragili, inetti, inesistenti, senza forza.
1. Molto spesso sono essi stessi che schiodano il popolo dalla croce del loro Dio e Signore a causa del loro insegnamento ambiguo, nefasto.
1. È verità eterna: o il sacerdote inchioda il popolo sulla croce della Parola del Signore, oppure per il popolo non vi è né salvezza né vita.
1. La missione è sua e di nessun altro. Non è del teologo, non è del maestro, non è del professore, non è del profeta. Costoro danno la croce.
1. Chi deve inchiodare è il sacerdote. È lui il chiodo della vita. Senza di lui Dio e popolo sono entità separate, mai saranno una cosa sola.
1. Finché il sole splenderà di giorno e la luna di notte, solo il sacerdote è chiodo di unità. Senza di lui, non c’è vita vera sulla terra.
1. Il sacerdote inchioderà l’uomo all’uomo, solo inchiodando ogni uomo alla più pura, vera, santa, perfetta volontà del suo Signore.
1. Potrà fare questo se lui stesso, come Gesù, inchioda il popolo da inchiodato sulla croce della Parola, della profezia, della volontà di Dio.
1. Vergine Maria, inchiodata dallo Spirito Santo alla più perfetta volontà del Padre celeste. Fa’ che ogni sacerdote sia inchiodato come te.
1. Se il sacerdote si schioda dalla perfetta volontà di Dio, tutto il popolo a lui affidato, sempre rimarrà schiodato e mai entrerà nella vita.
1. Il ministero sacerdotale è essenza di vita nel popolo di Dio. È Lui il chiodo della salvezza e della redenzione. Senza sacerdote è il nulla.
1. Tu, Vergine Madre li inchioderai sulla croce del cuore di Cristo, ed essi saranno pronti per inchiodare ogni altro uomo al cuore di Cristo.
1. Senza chiodi non c’è croce. Senza sacerdoti non c’è popolo di Dio. Madre, fa’ che tutti s’inchiodino sulla croce della verità del sacerdote.

Dio ha messo se stesso in Maria perché Maria metta se stessa in Dio, per dare al Figlio di Dio carne e sangue.
[bookmark: _Toc443940560][bookmark: _Toc452536918]03 Maggio
[bookmark: _Toc443940561][bookmark: _Toc428370807][bookmark: _Toc452536919]Hai trovato grazia presso Dio 
Trovare grazia presso Dio si riveste di un’altissima verità. Dio trova qualcosa di Lui in noi e per questo ci manifesta la sua misericordia, il suo perdono, elargisce le grazie che gli chiediamo. L’Angelo rassicura la Vergine Maria: “L’angelo le disse: «Non temere, Maria, perché hai trovato grazia presso Dio”. Ma cosa ha visto di se stesso Dio nella Vergine Maria? Quale grazia e quale misericordia Dio vorrà operare attraverso di Lei, dal momento che è Dio che è venuto a visitarla? Lei non ha chiesto nessuna grazia. Non ha implorato alcuna misericordia. 
Mosè è nel deserto. Il suo popolo, lasciato da lui per qualche giorno sotto la guida di Aronne, cade nel peccato di Idolatria, la più grande nefandezza che esso potesse commettere. Ha rinnegato il suo Dio per un vitello fuso. Il Signore decide di sterminarlo. Vuole creare con Mosè un nuovo popolo. Mosè interviene con fermezza e si interpone come mediatore di grazia e di salvezza tra il Signore e il suo popolo. Chiede per il popolo il perdono.
Mosè disse al Signore: «Vedi, tu mi ordini: “Fa’ salire questo popolo”, ma non mi hai indicato chi manderai con me; eppure hai detto: “Ti ho conosciuto per nome, anzi hai trovato grazia ai miei occhi”. Ora, se davvero ho trovato grazia ai tuoi occhi, indicami la tua via, così che io ti conosca e trovi grazia ai tuoi occhi; considera che questa nazione è il tuo popolo». Rispose: «Il mio volto camminerà con voi e ti darò riposo». Riprese: «Se il tuo volto non camminerà con noi, non farci salire di qui. Come si saprà dunque che ho trovato grazia ai tuoi occhi, io e il tuo popolo, se non nel fatto che tu cammini con noi? Così saremo distinti, io e il tuo popolo, da tutti i popoli che sono sulla faccia della terra».
Disse il Signore a Mosè: «Anche quanto hai detto io farò, perché hai trovato grazia ai miei occhi e ti ho conosciuto per nome». Gli disse: «Mostrami la tua gloria!». Rispose: «Farò passare davanti a te tutta la mia bontà e proclamerò il mio nome, Signore, davanti a te. A chi vorrò far grazia farò grazia e di chi vorrò aver misericordia avrò misericordia». Soggiunse: «Ma tu non potrai vedere il mio volto, perché nessun uomo può vedermi e restare vivo». Aggiunse il Signore: «Ecco un luogo vicino a me. Tu starai sopra la rupe: quando passerà la mia gloria, io ti porrò nella cavità della rupe e ti coprirò con la mano, finché non sarò passato. Poi toglierò la mano e vedrai le mie spalle, ma il mio volto non si può vedere» (Es 33,12-23).
Allora il Signore scese nella nube, si fermò là presso di lui e proclamò il nome del Signore. Il Signore passò davanti a lui, proclamando: «Il Signore, il Signore, Dio misericordioso e pietoso, lento all’ira e ricco di amore e di fedeltà, che conserva il suo amore per mille generazioni, che perdona la colpa, la trasgressione e il peccato, ma non lascia senza punizione, che castiga la colpa dei padri nei figli e nei figli dei figli fino alla terza e alla quarta generazione». Mosè si curvò in fretta fino a terra e si prostrò. Disse: «Se ho trovato grazia ai tuoi occhi, Signore, che il Signore cammini in mezzo a noi. Sì, è un popolo di dura cervice, ma tu perdona la nostra colpa e il nostro peccato: fa’ di noi la tua eredità» (Es 34,5-9). 
Mosè dice al Signore: “Se in me c’è qualcosa di te, se per questo qualcosa tu mi ami, allora perdona il tuo popolo che è anche il mio”. Sappiamo che per questa preghiera, Dio ha perdonato. Non è Maria che si rivolge a Dio. È Dio che parla a Maria e le dice che lei ha trovato grazia ai suoi occhi. È Dio che manifesta tutto il suo amore per Lei. È Dio che le sta dicendo che Lui è come se vedesse tutto se stesso in Lei. Dio non vede qualcosa di sé in Maria, per cui si ama in Lei, amando Lei. Dio vede tutto se stesso. 
Maria è come un altro se stesso, ma creato, fatto da Lui. È questa perfetta identità creata che la rende idonea a far sì che Dio in Lei diventi, si faccia creatura. Dio ha messo tutto se stesso in Maria perché Maria possa mettere tutta se stessa in Dio, possa dare a Dio carne e sangue. Dio non può rendere Maria persona divina, perché Lei sempre apparterrà all’ordine della creazione. Maria invece farà divenire il Figlio di Dio vera carne e vero sangue, vero uomo, perché in Lei assumerà tutta la natura umana. Essendo la Vergine Maria natura “quasi divinizzata”, Lei darà carne e sangue al Figlio dell’Altissimo purissimi, santissimi, senza alcuna macchia. Saranno carne e sangue di altissima qualità. Su questa verità si apre l’abisso del mistero.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che Dio trovi se stesso in noi. 

1. Vergine Maria, il tuo mistero è così altamente eccelso da essere conosciuto pienamente in tutto il suo spessore solo dallo Spirito Santo.
1. Questa verità rivela perché tutti coloro che sono senza lo Spirito di Dio, dentro e fuori la Chiesa, non ti conoscono, non sanno chi tu sei.
1. Ma anche coloro che ti conoscono, lo possono, Madre Santa, solo in virtù della partecipazione di conoscenza che lo Spirito di Dio dona loro.
1. Chi vuole conoscere te, Madre, deve ogni giorno crescere nello Spirito Santo. Crescendo in Lui, Lui lo farà crescere nella conoscenza di te.
1. Chi non cresce nello Spirito del Signore mai potrà crescere nella tua conoscenza, Madre Vera. Mai potrà amarti secondo la tua verità.
1. Chi non conosce te, Madre Celeste, neanche Cristo Gesù conosce e nessun mistero di Dio e dell’uomo. In te ogni mistero mostra la sua luce.
1. Chi non ha te, neanche il vero Dio conosce. Tu sei la prima porta da attraversare per entrare nella conoscenza del vero Signore dell’uomo.
1. Chi non ha te nella sua piena verità, Madre di Gesù, neanche l’uomo conosce. Mai potrà conoscerlo. Gli manca la Madre della conoscenza.
1. Nel tuo cuore, Madre della Redenzione, Cristo Gesù ha posto se stesso e ogni altro uomo. Chi è in esso conosce in verità Gesù e i fratelli.
1. Chi non è nel tuo cuore, Madre della Sapienza, è come chi guarda il cielo di giorno con le cataratte e vorrebbe vedere qualche stella.
1. Il tuo cuore è stupenda tenda in cui Dio abita per incontrare l’uomo e parlare con lui. Chi non è in questa tenda mai potrà ascoltare Dio.
1. Madre, fa’ che ogni uomo si innamori di te. Chiedi tu allo Spirito che conceda a tutti questa grazia. Senza amare te ogni cuore è vuoto.
1. Vergine Madre, avendo perso te e il tuo amore, l’uomo oggi è governato dal non senso, dalla non verità, dalla non giustizia, dal non amore.
1. Tu vieni in suo soccorso, poni te in ogni cuore, Madre, e tutti ricominceremo ad amare secondo divina verità Dio, l’uomo, lo stesso creato.
1. Regina della famiglia, vieni e visita ogni casa e rinnova ogni amore stanco, deluso, offeso, tradito, rinnegato, privo di divina verità.
1. Madre del Bell’Amore, fa che ogni cuore trovi stabilità nel tuo grande amore e mai più sia altalena per amori umani sciocchi e devastanti.
1. Madre di Dio, se anche tu conosce te stessa nello Spirito Santo e nella sua divina ed eterna luce, possiamo noi senza lo Spirito conoscerci?
1. È questa la più grande, irrisolvibile crisi che oggi avvolge l’umanità: crisi di conoscenza di se stessa. Anche la Chiesa soffre di essa.
1. Siamo senza lo Spirito Santo, Madre Nostra, quale conoscenza possiamo avere? Non conosciamo la grazia, i ministeri, i carismi, i sacramenti.
1. Non conosciamo Cristo e il Padre. Non conosciamo la verità e la moralità. Non conosciamo più la nostra natura. La vogliamo indeterminata.
1. Senza lo Spirito Santo, Madre della Verità Eterna, tutto si vive in una grande guerra di confusione. Niente è più vero. Niente è più puro.
1. Madre, aiuta la tua Chiesa. Fa’ che in essa ognuno nello Spirito Santo trovi la sua verità. Dalla verità della Chiesa è la verità del mondo.
[bookmark: _Toc452536920]4 Maggio 
Tu, Maria, sei la porta attraverso la quale ogni Parola di Dio troverà compimento nel Figlio che darai al mondo.
[bookmark: _Toc443940562][bookmark: _Toc452536921]04 Maggio
[bookmark: _Toc443940563][bookmark: _Toc428370808][bookmark: _Toc452536922]Concepirai un figlio 
Ora l’Angelo annunzia a Maria lo scopo, il fine, il motivo per cui Lui è venuto a farle visita: “Ed ecco, concepirai un figlio, lo darai alla luce e lo chiamerai Gesù”. Dio a Maria le rivela che sarà madre. Lei concepirà un figlio, lo darà alla luce, lo chiamerà Gesù. Dio le annunzia che Lei dovrà essere madre di un Bambino che chiamerà Gesù, che significa: Dio è la salvezza, Dio salva. Appare già evidente nel nome che il Bambino di Maria è salvezza di Dio in mezzo al suo popolo. Anzi è più che la salvezza di Dio, è Dio stesso che viene per salvare il suo popolo.
L’Antico Testamento ci rivela che Abramo chiede un figlio a Dio, anche Isacco lo chiede. Anna va nel tempio e innalza al Signore la sua supplica per avere un figlio. Con Maria tutto è diverso. Non è Maria che chiede un figlio a Dio. È Dio che chiede un figlio a Maria. Avendo Dio bisogno di un figlio vero uomo, ha necessità di una donna che lo concepisca, lo partorisca, gli doni vera vita umana. È Dio che viene e rivela a Maria qual è la sua volontà. Lei deve dargli un figlio. Deve dargli un figlio per la salvezza del suo popolo. Deve dargli quel figlio di cui parla la profezia di Isaia. Quello che nascerà da Maria sarà un figlio veramente speciale.
In passato umiliò la terra di Zàbulon e la terra di Nèftali, ma in futuro renderà gloriosa la via del mare, oltre il Giordano, Galilea delle genti.  Il popolo che camminava nelle tenebre ha visto una grande luce; su coloro che abitavano in terra tenebrosa una luce rifulse. Hai moltiplicato la gioia, hai aumentato la letizia. Gioiscono davanti a te come si gioisce quando si miete e come si esulta quando si divide la preda. 
Perché tu hai spezzato il giogo che l’opprimeva, la sbarra sulle sue spalle, e il bastone del suo aguzzino, come nel giorno di Madian. Perché ogni calzatura di soldato che marciava rimbombando e ogni mantello intriso di sangue saranno bruciati, dati in pasto al fuoco.
Perché un bambino è nato per noi, ci è stato dato un figlio. Sulle sue spalle è il potere e il suo nome sarà: Consigliere mirabile, Dio potente, Padre per sempre, Principe della pace. Grande sarà il suo potere e la pace non avrà fine sul trono di Davide e sul suo regno, che egli viene a consolidare e rafforzare con il diritto e la giustizia, ora e per sempre. Questo farà lo zelo del Signore degli eserciti (Is 8,23-9,6). 
La promessa fatta da Dio al serpente, quella fatta ad Abramo, tutte le altre promesse manifestate e rivelate attraverso i profeti e i giusti dell’Antico Testamento, in quasi duemila anni di cammino del Signore con i figli di Abramo, oggi si compiono in questa richiesta che Dio fa alla Vergine di Nazaret. Tu, Maria, mi dovrai generare il Figlio della promessa, il Figlio nel quale ho posto benedizione di tutte le genti, il Figlio che è salvezza per il mio popolo Israele, il Figlio che sarà la pace delle nazioni, il Figlio che illuminerà il mondo con una luce nuova, luce divina, celeste, luce di verità e vera conoscenza della Parola del Signore.
Tu, Maria, sei stata scelta per essere vera porta attraverso la quale ogni mia Parola troverà compimento nel Figlio che tu genererai, partorirai, chiamerai Gesù. Questo è l’onore e la gloria che il Signore ti dona. Per questo Lui ti ha creato piena di grazia. Per questo Lui è con te, in te, per te. Per questo tu hai trovato grazia ai suoi occhi. In Te il Figlio dell’Altissimo dovrà farsi vero uomo. In te la Salvezza eterna dovrà farsi carne. Per te dovrà venire al mondo. Tutto ora è nella tua risposta, nella tua volontà, nella tua obbedienza, nel tuo saperti fare dono. Dio in te si è fatto dono di grazia perché tu per Lui ti faccia dono di grazia. Grazia per grazia, dono per dono.
Da un sì di Maria cielo e terra verranno sconvolti. Da un suo no, l’inferno e solo l’inferno potrà governare il mondo. Se Maria non accoglierà questa richiesta divina, tutto l’universo sarà condannato alla non vita, alla non benedizione, alla non salvezza. Cielo e terra sono in attesa della risposta che la Vergine Maria darà all’Angelo. Sapendo noi già chi è la Vergine Maria: la piena di grazia, sempre Lei si lascerà muovere e governare dalla grazia di Dio, per cui la sua risposta non può essere se non una consegna piena al Signore. Pur essendo Lei inadeguata come creatura, pur sentendosi nullità dinanzi a Dio, Lei sa che consegnandosi a Dio, Dio opererà ogni cosa secondo la sua volontà, la sua onnipotenza, la sua grazia.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a dare tutto di noi a Dio.

1. Vi è una verità che va annunziata: non può agire nella verità di Gesù Signore chi è sotto il governo e il regime del principe del mondo.
1. Ma neanche mai agirà secondo il governo e il regime del principe del mondo chi è nel regno di Dio e si lascia condurre dallo Spirito Santo.
1. Chi appartiene al mondo, pensa e agisce secondo il mondo. Chi appartiene a Cristo Signore penserà e agirà sempre secondo lo Spirito Santo.
1. Estirpare il male nella mozione e guida dello Spirito Santo ed estirparlo dal governo del principe del mondo sono due cose molto differenti.
1. Chi è mosso e guidato dallo Spirito Santo estirperà il male, ponendo ogni attenzione a proteggere la santità e la credibilità della Chiesa.
1. Chi è ispirato dallo Spirito Santo sa sempre fare la differenza tra “camera caritatis” e telecamera. La telecamera è del principe del mondo.
1. Quando l’estirpazione avviene alla luce della telecamera, è Satana che è invitato perché presenti al mondo la Chiesa come luogo di peccato.
1. Quando invece tutto avviene in “camera caritatis”, il male viene estirpato e Satana è tenuto fuori da ogni circuito di scandalo mediatico.
1. Lo scandalo mediatico è il sugo dove Satana intinge il suo boccone velenoso per uccidere la fede in molti cuori. Il disastro è immane.
1. L’uomo di Dio mai disgiunge il bene del singolo dal bene della Chiesa, che è il più grande. I due beni devono essere salvaguardi, difesi.
1. Il bene al singolo va fatto, mai però distruggendo il bene più grande. Se si distrugge la credibilità della Chiesa, è la rovina delle anime.
1. Nulla viene tolto alla fermezza, immediatezza, fortezza nell’estirpare il male. Ma neanche nulla viene tolto alla Chiesa e alla sua luce.
1. Chi non è nello Spirito Santo, si lascia trascinare dal pensiero di Satana e mentre estirpa il male, estirpa anche la Chiesa da molti cuori.
1. Satana oggi è riuscito a delegittimare la Chiesa nei suoi ministri, istituzioni e fede servendosi di apparenti innocenti telecamere.
1. Gesù, nel Cenacolo, per non esporre i suoi discepoli alla violenza, si servì della “camera amoris” per avvisare Giuda del suo peccato.
1. Vi ho dato l’esempio, perché come ho fatto io facciate anche voi. È peccato estirpare un peccato estirpando la Chiesa dai cuori di tutti.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, fa’ che ogni tuo figlio verso ogni tuo figlio si serva della “camera amoris”, mai della telecamera.
1. Convinci i cuori che la telecamera è spietato strumento del diavolo per la distruzione della Chiesa e delle sue istituzioni in molte menti.
1. Tu ci aiuterai, Madre, e noi ci lasceremo guidare dalla saggezza dello Spirito e non dai mezzi di Satana che mai potranno appartenerci.
1. Una verità eterna insegnaci, Madre di Dio. Il bene della Chiesa vale anche il nostro martirio, il nostro sacrificio, ogni nostra croce.
1. Donaci, Madre Celeste, la tua saggezza. Fa che sempre estirpiamo il male con prontezza e fermezza, ma senza danneggiare la fonte della vita.

Il Figlio di Maria sarà chiamato Figlio dell’Altissimo, perché Lui è sostanzialmente, eternamente Figlio di Dio.
[bookmark: _Toc443940564][bookmark: _Toc428370809][bookmark: _Toc452536923]04 Maggio
[bookmark: _Toc443940565][bookmark: _Toc452536924]Verrà chiamato Figlio dell’Altissimo
Il Figlio dell’Altissimo è il Messia del Signore. È quel Figlio annunziato dai Salmi. È anche quel Figlio che è avvolto di un mistero eterno. Il Figlio dell’Altissimo è anche quel Figlio annunziato da Dio a Davide. Le parole dell’Angelo conducono a questa duplice figliolanza: “Sarà grande e verrà chiamato Figlio dell’Altissimo; il Signore Dio gli darà il trono di Davide suo padre”. Da Maria dovrà nascere il Messia. La profezia rivela che è anche Figlio per generazione eterna.
[bookmark: _Toc452536925]Perché le genti sono in tumulto e i popoli cospirano invano? Insorgono i re della terra e i prìncipi congiurano insieme contro il Signore e il suo consacrato: «Spezziamo le loro catene, gettiamo via da noi il loro giogo!». Ride colui che sta nei cieli, il Signore si fa beffe di loro. Egli parla nella sua ira, li spaventa con la sua collera: «Io stesso ho stabilito il mio sovrano sul Sion, mia santa montagna». Voglio annunciare il decreto del Signore. Egli mi ha detto: «Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato. Chiedimi e ti darò in eredità le genti e in tuo dominio le terre più lontane. Le spezzerai con scettro di ferro, come vaso di argilla le frantumerai». E ora siate saggi, o sovrani; lasciatevi correggere, o giudici della terra; servite il Signore con timore e rallegratevi con tremore. Imparate la disciplina, perché non si adiri e voi perdiate la via: in un attimo divampa la sua ira. Beato chi in lui si rifugia (Sal 2,1-12). 
Oracolo del Signore al mio signore: «Siedi alla mia destra finché io ponga i tuoi nemici a sgabello dei tuoi piedi». Lo scettro del tuo potere stende il Signore da Sion: domina in mezzo ai tuoi nemici! A te il principato nel giorno della tua potenza tra santi splendori; dal seno dell’aurora, come rugiada, io ti ho generato. Il Signore ha giurato e non si pente: «Tu sei sacerdote per sempre 	al modo di Melchìsedek». Il Signore è alla tua destra! Egli abbatterà i re nel giorno della sua ira, sarà giudice fra le genti, ammucchierà cadaveri, abbatterà teste su vasta terra; lungo il cammino si disseta al torrente, perciò solleva alta la testa (Sal 110 (109) 1-7). 
Il Vangelo secondo Giovanni ci rivelerà chi è il Figlio dell’Altissimo: È il suo Verbo Eterno, il suo Unigenito, che è Dio da Dio, Dio rivolto sempre verso Dio. Questo Dio, questo Verbo, questo Unigenito consustanziale al Padre, diviene consustanziale all’uomo, per la Vergine Maria.
In principio era il Verbo, e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. Egli era, in principio, presso Dio: tutto è stato fatto per mezzo di lui e senza di lui nulla è stato fatto di ciò che esiste. In lui era la vita e la vita era la luce degli uomini; la luce splende nelle tenebre e le tenebre non l’hanno vinta. Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era Giovanni. Egli venne come testimone per dare testimonianza alla luce, perché tutti credessero per mezzo di lui. Non era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce. Veniva nel mondo la luce vera, quella che illumina ogni uomo. Era nel mondo e il mondo è stato fatto per mezzo di lui; eppure il mondo non lo ha riconosciuto. Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto. 
A quanti però lo hanno accolto ha dato potere di diventare figli di Dio: a quelli che credono nel suo nome, i quali, non da sangue né da volere di carne né da volere di uomo, ma da Dio sono stati generati. E il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi; e noi abbiamo contemplato la sua gloria, gloria come del Figlio unigenito che viene dal Padre, pieno di grazia e di verità. Giovanni gli dà testimonianza e proclama: «Era di lui che io dissi: Colui che viene dopo di me è avanti a me, perché era prima di me». Dalla sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto: grazia su grazia. Perché la Legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo. Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre, è lui che lo ha rivelato. (Gv 1,1-18).
Il Figlio che nascerà da Maria sarà chiamato Figlio dell’Altissimo, perché Lui è realmente, sostanzialmente, eternamente Figlio di Dio. Lui è Figlio dell’Altissimo prima che il mondo fosse creato. Lui è Dio, da Dio, per generazione, da sempre e per sempre. Gesù non è il Figlio dell’altissimo per creazione, elezione, chiamata, missione. Lui è il Figlio, è l’unico Figlio di Dio. Tutti gli altri figli sono per adozione. Maria darà vita nella carne al vero Figlio di Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la vera fede in Cristo Signore. 

1. Dio ha un solo desiderio: che si parli di Lui secondo verità. Non ama che si parli di Lui per approssimazione, parzialità, inadeguatezza.
1. L’approssimazione ci fa parlare di Lui con immagini sfocate, poco nitide, non chiare. Per questa via ognuno dice di Dio ciò che pensa.
1. La parzialità ci fa dire una cosa e non le altre, si dice la misericordia e non la giustizia, l’amore e non l’accoglienza dell’amore.
1. La parzialità ci presenta il Dio carità e non il Dio verità, il perdono e non il pentimento e la conversione, il Paradiso e non l’inferno.
1. L’inadeguatezza parla di Dio non secondo pienezza di verità, come se di tutto si facesse una macedonia. È un Dio frullato, niente è intatto.
1. L’inadeguatezza è in ogni essenza di Dio. Si parla del Padre e non del Figlio e dello Spirito Santo. Si parla del Figlio in modo contorto.
1. Si prende di Dio ciò che conviene ma non in modo pieno, perfetto, puro, santo. A volte si dicono di Lui cose addirittura false, menzognere.
1. La nostra fede è dilaniata da questo modo di parlare di Dio. È come se fosse squarciata da una bomba nucleare fatta esplodere in essa.
1. Brandelli di Dio non sono il vero Dio. O Dio si annunzia in tutto il suo mistero, oppure si parlerà di un falso Dio. Un brandello non è Dio.
1. Per parlare bene di Dio urgono due cose necessarie, essenziali: camminare nella verità e abitare nella carità, stare lontani da ogni male.
1. Anche il male veniale oscura nel cuore la perfetta conoscenza di Dio e di Lui si parla non pienamente bene. Si aggiustano le sue verità.
1. Parlare rettamente del nostro Dio è obbligo di ogni discepolo di Gesù. Ma non basta frequentare le università teologiche per parlare bene.
1. Si parla rettamente di Dio divenendo con Lui una cosa sola, un solo cuore e una sola vita. Lasciandoci trasformare in esseri spirituali.
1. Si può conoscere la Sacra Scrittura a memoria, non per questo si parlerà bene di Dio. È lo Spirito Santo in noi che rende vera la lettera.
1. Neanche la preghiera è sufficiente per parlare bene di Dio. Urge tenersi lontani da ogni vizio e imperfezione, che rendono torbido il cuore.
1. Oggi il vero Dio, il vero Cristo, il vero Spirito Santo, la vera Vergine Maria sono nascosti sotto una montagna di pula di pensieri umani.
1. Ogni cristiano si dipinge il suo Dio e crede che stia adorando quello vero, il Padre di nostro Signore Gesù Cristo. Nulla di più falso.
1. Il sommo della falsità sul nostro Dio è la cancellazione del suo mistero trinitario e di incarnazione del Figlio, per adorare un Dio unico.
1. Il Dio unico è il frutto più letale pensato dall’uomo. È questo un Dio creato dal cristiano, mai accolto da una qualsiasi altra religione.
1. Chi nega una sola essenza del nostro Dio, il solo Dio vivo e vero, uno e trino, non parla bene di Lui. Lo falsifica nella sua verità eterna.
1. Vergine Maria, tu che sai come si magnifica il Signore, metti nel nostro cuore lo Spirito Santo che ti ha costituita Regina del Profeti.
1. Con Lui vivo nel cuore, Madre Santa, puri nel corpo, nel cuore, nei pensieri, liberi dal male, di certo parleremo bene del nostro Dio.
1. Anche di Te, Madre di Dio, si deve parlare bene. Si parlerà bene se lo Spirito Santo prende possesso nel cuore e ci dona la sua voce.
1. Non negarci questa grazia, Madre Purissima. Vogliamo parlare del nostro Dio e di Te senza alcuna approssimazione, parzialità, inadeguatezza.
[bookmark: _Toc452536926]5 Maggio 
Nel regno universale di Gesù Signore si entra per conversione, non per nascita, non per eredità, non per privilegi.
[bookmark: _Toc443940566][bookmark: _Toc452536927]05 Maggio
[bookmark: _Toc443940567][bookmark: _Toc428370810][bookmark: _Toc452536928]Il suo regno non avrà fine 
Dio è re del cielo e della terra, delle cose visibili e invisibili. Al Figlio suo il Padre darà un duplice regno. Gli darà il regno di Davide, ma anche il suo regno: “E regnerà per sempre sulla casa di Giacobbe e il suo regno non avrà fine». Il Messia viene rivestito di una duplice missione: restaurare la capanna di Davide che è caduta, inglobandola nel più grande regno che è quello universale di Dio. Non è il regno di Dio che dovrà divenire regno di Davide. È invece il regno di Davide che dovrà divenire regno di Dio. È il particolare che dovrà essere inglobato dall’universale, non l’universale che dovrà essere divorato dal particolare. Sul regno di Davide le profezie dell’Antico Testamento sono esplicite, evidenti.
Giuda, ti loderanno i tuoi fratelli; la tua mano sarà sulla cervice dei tuoi nemici; davanti a te si prostreranno i figli di tuo padre. Un giovane leone è Giuda: dalla preda, figlio mio, sei tornato; si è sdraiato, si è accovacciato come un leone e come una leonessa; chi lo farà alzare? Non sarà tolto lo scettro da Giuda né il bastone del comando tra i suoi piedi, finché verrà colui al quale esso appartiene e a cui è dovuta l’obbedienza dei popoli. Egli lega alla vite il suo asinello e a una vite scelta il figlio della sua asina, lava nel vino la sua veste e nel sangue dell’uva il suo manto; scuri ha gli occhi più del vino e bianchi i denti più del latte (Gen 49,6-12). 
«Oracolo di Balaam, figlio di Beor, oracolo dell’uomo dall’occhio penetrante, oracolo di chi ode le parole di Dio e conosce la scienza dell’Altissimo, di chi vede la visione dell’Onnipotente, cade e gli è tolto il velo dagli occhi. Io lo vedo, ma non ora, io lo contemplo, ma non da vicino: una stella spunta da Giacobbe e uno scettro sorge da Israele, spacca le tempie di Moab e il cranio di tutti i figli di Set; Edom diverrà sua conquista e diverrà sua conquista Seir, suo nemico, mentre Israele compirà prodezze. Uno di Giacobbe dominerà e farà perire gli scampati dalla città» (Num 24,15-19). 
Ora dunque dirai al mio servo Davide: Così dice il Signore degli eserciti: “Io ti ho preso dal pascolo, mentre seguivi il gregge, perché tu fossi capo del mio popolo Israele. Sono stato con te dovunque sei andato, ho distrutto tutti i tuoi nemici davanti a te e renderò il tuo nome grande come quello dei grandi che sono sulla terra. Fisserò un luogo per Israele, mio popolo, e ve lo pianterò perché vi abiti e non tremi più e i malfattori non lo opprimano come in passato e come dal giorno in cui avevo stabilito dei giudici sul mio popolo Israele. Ti darò riposo da tutti i tuoi nemici. Il Signore ti annuncia che farà a te una casa. Quando i tuoi giorni saranno compiuti e tu dormirai con i tuoi padri, io susciterò un tuo discendente dopo di te, uscito dalle tue viscere, e renderò stabile il suo regno. Egli edificherà una casa al mio nome e io renderò stabile il trono del suo regno per sempre. Io sarò per lui padre ed egli sarà per me figlio. Se farà il male, lo colpirò con verga d’uomo e con percosse di figli d’uomo, ma non ritirerò da lui il mio amore, come l’ho ritirato da Saul, che ho rimosso di fronte a te. La tua casa e il tuo regno saranno saldi per sempre davanti a te, il tuo trono sarà reso stabile per sempre”». Natan parlò a Davide secondo tutte queste parole e secondo tutta questa visione (2Sam 7.8-17). 
Quello che Gesù dovrà rendere esplicito, evidente è la conversione sia del regno di Davide che di ogni altro regno esistente sulla terra al regno universale di Dio. Nel regno universale si entra per conversione, non per nascita, non per eredità, non per privilegi. Sul regno eterno di Dio ecco cosa annunzia la profezia di Daniele. In questo regno si entra per chiamata. 
Il re Nabucodònosor a tutti i popoli, nazioni e lingue, che abitano in tutta la terra: «Abbondi la vostra pace! Mi è parso opportuno rendervi noti i prodigi e le meraviglie che il Dio altissimo ha fatto per me. Quanto sono grandi i suoi prodigi e quanto potenti le sue meraviglie! Il suo regno è un regno eterno e il suo dominio di generazione in generazione» (Dn 3,98-100). 
Cristo Gesù viene. È Lui il Re ed è in Lui il regno eterno di Dio, è anche Lui il re eterno. Lui viene da Dio e da Davide. Davide ora deve divenire tutto da Lui. Davide gli ha dato vita secondo la carne. Lui deve dare a Davide vita secondo lo Spirito. Se Davide non si converte a Lui, rimarrà fuori dal regno di Dio, perché è in Lui che il regno si edifica e si costruisce. Questa verità va gridata ad ogni uomo: nessuno per natura è regno universale di Dio. Lo si è per grazia.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci la verità del regno di Dio. 

1. Perché vi sia vera e fruttuosa conversione è necessario che si riconosca il male secondo Dio, fatto in pensieri, parole, opere omissioni.
1. Perché la conversione sia perfetta, si deve anche chiedere perdono a Dio di tutto il male compiuto, nel proposito fermo di non peccare più.
1. Condizione per dare verità alla conversione è l’impegno reale, effettivo, operativo a riparare per quanto possibile ogni male da ogni fatto.
1. Il male da riparare non è solo contro furto, falsa testimonianza, calunnia. Non solo il settimo e l’ottavo comandamento vanno riparati.
1. Ogni comandamento va riparato, a iniziare dal primo al decimo. Non si può privare Dio della sua gloria e non ridare a Lui ciò che è suo.
1. Non si può distruggere una famiglia e sentirsi a posto con la coscienza perché ci siamo confessati. Urge la riparazione. È obbligo perenne.
1. Per riparare il male si deve centuplicare il bene. A volte il male non può essere riparato. Una vita non basta per riparare i mali compiuti.
1. Come si fa a riparare omicidi, aborti, distruzione di famiglie, una catastrofe causata per cattiveria, una guerra dagli infiniti morti?
1. È questa la grande misericordia di Dio. Il Figlio suo s’incarna e sulla Croce ripara tutto il male del mondo. Tanto grande è l’amore di Dio.
1. Senza riparazione non c’è vita eterna. Essa va fatta. L’uomo deve fare tutto ciò che è in sé. Il resto lo attinge ai meriti di Cristo Gesù.
1. I meriti di Cristo e dei Santi non si sostituiscono ai nostri meriti che necessariamente dovranno esserci. Suppliscono a ciò che manca.
1. L’indulgenza plenaria o parziale non è data in sostituzione ad ogni nostro obbligo di riparazione, ma come aiuto a ciò che ancora manca.
1. Commetto un peccato grave. Ho un milione di euro a disposizione. Prima dono il milione ai poveri in elemosina. Poi ricorro all’indulgenza.
1. L’indulgenza sempre deve supplire a ciò che manca ai nostri meriti, mai sostituirsi ad essa. L’indulgenza è perché mai possiamo riparare.
1. Già mentre ripariamo, stiamo peccando con parole vane, giudizi inopportuni, pensieri stolti. La giusta riparazione è oltre ogni possibilità.
1. Vergine Maria, Madre Santa, aiuta i tuoi figli perché comprendano che il peccato va riparato con giusta riparazione. È obbligo di giustizia.
1. Fa’ loro comprendere, Madre Santa, che un’intera vita non è sufficiente a riparare un solo peccato. Per questo si ricorre ai meriti di Gesù.
1. Che tutti sappiamo, Madre, che nessun Giubileo abolisce quest’obbligo eterno di giustizia. Esso supplisce a ciò che un uomo mai potrà dare.
1. Lo Spirito Santo lo ha detto: La carità copre una moltitudine di peccati. È la carità la casa nella quale il cristiano deve sempre abitare.
[bookmark: _Toc452536929]5 Maggio 
La Vergine Maria, donna saggia, intelligente, non decide da se stessa cosa fare. Si pone tutta nella divina volontà.
[bookmark: _Toc443940568][bookmark: _Toc452536930]05 Maggio
[bookmark: _Toc443940569][bookmark: _Toc428370811][bookmark: _Toc452536931]Come avverrà questo, poiché non conosco uomo? 
Noi sappiamo che Maria è piena di grazia e di Spirito Santo. Nello Spirito Santo, per grazia, Lei sa che le modalità sono essenziali per compiere la volontà di Dio. Se si sbagliano modalità, mai si potrà compiere ciò che Dio vuole. Potrà Lei sbagliare nelle modalità? Mai. Manderebbe in fallimento la missione che il Signore le sta chiedendo. Ecco allora che si comprende la richiesta di Maria: “Allora Maria disse all’angelo: «Come avverrà questo, poiché non conosco uomo?”. Tu mi chiedi di essere Madre, me lo chiedi oggi. Oggi devo essere madre. Dal momento che non conosco uomo, non posso oggi conoscere uomo, come avverrà questo? Cosa ha stabilito il Signore per me? Quali sono le modalità da Lui scelte?
Noi sappiamo che Abramo, lasciandosi interpretare la promessa da Sara, si fece il figlio dalla schiava. Sappiamo anche le sofferenze provocate da questa sua errata comprensione della promessa del Signore. Maria non potrà sbagliare. Lei dovrà essere tutta e sempre dalla volontà di Dio. Non può consigliarsi con altri. Altri mai potranno conoscere la volontà di Dio su di lei.
Dopo tali fatti, fu rivolta ad Abram, in visione, questa parola del Signore: «Non temere, Abram. Io sono il tuo scudo; la tua ricompensa sarà molto grande». Rispose Abram: «Signore Dio, che cosa mi darai? Io me ne vado senza figli e l’erede della mia casa è Elièzer di Damasco». Soggiunse Abram: «Ecco, a me non hai dato discendenza e un mio domestico sarà mio erede». Ed ecco, gli fu rivolta questa parola dal Signore: «Non sarà costui il tuo erede, ma uno nato da te sarà il tuo erede». Poi lo condusse fuori e gli disse: «Guarda in cielo e conta le stelle, se riesci a contarle»; e soggiunse: «Tale sarà la tua discendenza». Egli credette al Signore, che glielo accreditò come giustizia (Gen 15,1-5). 
Sarài, moglie di Abram, non gli aveva dato figli. Avendo però una schiava egiziana chiamata Agar, Sarài disse ad Abram: «Ecco, il Signore mi ha impedito di aver prole; unisciti alla mia schiava: forse da lei potrò avere figli». Abram ascoltò l’invito di Sarài. Così, al termine di dieci anni da quando Abram abitava nella terra di Canaan, Sarài, moglie di Abram, prese Agar l’Egiziana, sua schiava, e la diede in moglie ad Abram, suo marito. Egli si unì ad Agar, che restò incinta. Ma, quando essa si accorse di essere incinta, la sua padrona non contò più nulla per lei (Gen 16,1-4). 
Né si deve pensare ad un voto di verginità da parte di Maria. Sappiamo che Lei è già promessa sposa. È già quasi pronta per sposare Giuseppe. Sappiamo anche che per Legge divina ogni voto di una ragazza fatto prima del matrimonio poteva essere sciolto dallo sposo subito dopo il matrimonio. Necessariamente siamo chiamati a pensare che Maria voglia sapere come obbedire all’Angelo, senza mettere nulla di suo, neanche un pensiero di un attimo.
Il marito può ratificare e il marito può annullare qualunque voto e qualunque giuramento, per il quale ella sia impegnata a mortificarsi. Ma se il marito, con il passare dei giorni, non dice nulla in proposito, egli ratifica così tutti i voti di lei e tutti gli obblighi da lei assunti; li ratifica perché non ha detto nulla a questo proposito quando ne ha avuto conoscenza. Ma se li annulla qualche tempo dopo averne avuto conoscenza, porterà il peso della colpa della moglie”» (Cfr. Num 30,1-17). 
Io sono vergine. Tu mi chiedi di essere madre. Cosa dovrò fare? Quali vie dovrò percorrere? Secondo quali modalità agire? Quali sono le indicazioni del mio Signore? La volontà di Dio va fatta secondo la volontà di Dio. Mai si potrà fare la volontà di Dio secondo la volontà dell’uomo. Tutti i grandi mali della religione e della fede, del Vangelo e della verità, della rivelazione e della Parola hanno un solo nome: fare la volontà di Dio secondo la volontà e l’intelligenza dell’uomo. Maria oggi ci dona un insegnamento che dovrà rimanere norma eterna per tutta la Chiesa, per ogni suo figlio, per ogni altro uomo. Chi vuole fare la volontà di Dio sempre deve chiedere al Signore che gli manifesti anche le modalità per la sua realizzazione storica. La Vergine Maria è donna saggia, intelligente. Non decide da se stessa cosa fare. Si pone tutta nella divina volontà.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a vivere la Parola dalla Parola. 

1. Cristo Gesù non è uno psicologo, un filosofo, un antropologo, un romanziere, un opinionista, un frequentatore dei Talk Show, un parlatore.
1. Cristo Gesù oltre che verissimo profeta, è anche il Creatore oggi dell’uomo. È il Creatore di quell’uomo che tutti desiderano e vogliono.
1. Tutti reclamano un uomo diverso: mite, pacifico, arrendevole, laborioso, saggio, prudente, rispettoso, alieno dal male, giusto, santo.
1. Quest’uomo non lo fa lo psicologo, l’antropologo, il romanziere, l’opinionista, il parlatore, il frequentatore di Talk Show, il giornalista.
1. Si vuole un mondo senza pedofili, stupratori, assassini, delinquenti, rapinatori, violenti, ingannatori, approfittatori, corrotti, corruttori.
1. Gesù lo dice con parola di verità eterna: “Senza di me non potete fare nulla”. Rimarrete nella vostra corruzione, peccato, vizio, disonestà.
1. La Chiesa non è un’annunciatrice di morale ostile all’uomo. È la Creatrice dell’uomo nuovo, la formatrice e l’educatrice dell’uomo vero.
1. La Chiesa, in Cristo e nello Spirito Santo, crea l’uomo nuovo, lo nutre, fa vivere l’uomo nuovo con i suoi potenti mezzi di grazia e verità.
1. Ma la società non vuole Cristo, non vuole la Chiesa. Bene! Può anche decidere di non volere colei che crea la nuova umanità in Cristo.
1. Non deve però lamentarsi se i suoi uomini sono omicidi, femminicidi, assassini, violenti, rapinatori, ingiusti, assetati di soldi, disonesti.
1. Senza di me non potete fare nulla, dice Gesù, il solo vero Creatore dell’uomo nuovo. Il nulla è assoluto, non è parziale, non è relativo.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, aiuta ogni uomo perché si lasci fare nuovo da Cristo Gesù, il tuo Divin Figlio. È Lui il Creatore.
1. Madre Vera, aiuta la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, la sola che può creare l’uomo nuovo che creda fermamente in questa missione.
1. O l’uomo si lascerà fare nuovo da Cristo o Satana lo trascinerà negli abissi di un male infinito. Madre di Dio, fa’ che questo mai accada.
[bookmark: _Toc452536932]6 Maggio 
La Vergine Maria ha dato tutto di sé al Padre. Mai potrà essere di altra creatura. Lei è sempre e tutta di Dio.
[bookmark: _Toc443940570][bookmark: _Toc452536933]06 Maggio
[bookmark: _Toc443940571][bookmark: _Toc428370812][bookmark: _Toc452536934]Lo Spirito Santo scenderà su di te 
La risposta dell’Angelo è immediata. Lei, Maria, non dovrà fare nulla. Farà tutto in Lei lo Spirito Santo: “Le rispose l’angelo: «Lo Spirito Santo scenderà su di te e la potenza dell’Altissimo ti coprirà con la sua ombra”. Maria deve dare solo il suo seno verginale allo Spirito del Signore. Lei non dovrà conoscere alcun uomo, né ora né mai. Lei dovrà essere tutta e sempre dello Spirito del Signore. Sarà lo Spirito Santo che la renderà Madre. In Lei si compirà ciò che mai si è compiuto in una donna e mai si compirà. Lei sarà Madre e Vergine, sarà Vergine e Madre.
La verginità di Maria non è da classificare come verginità morale. È pura verginità teologale. Da Lei dovrà nascere il Figlio Eterno del Padre. Ora il Figlio “ha già il Padre”. Se non avesse il Padre non sarebbe vero Figlio. Invece Lui è vero Figlio e il Padre è vero Padre. Non può avere un altro padre, perché il padre è solo uno, non due. Nessuno potrà mai essere figlio di due padri. Il Padre celeste, e solo Lui, dovrà essere il Padre del suo Figlio che si fa carne nel seno della Vergine Maria e per questa altissima motivazione teologica Lei dovrà rimanere Vergine in eterno. Anche la Verginità successiva è di ordine teologico e non morale.
Avendo Lei dato il suo seno verginale allo Spirito Santo ed avendo lo Spirito del Signore operato la generazione del Verbo Eterno del Padre, questo seno non potrà appartenere più a nessun uomo. Lei ne ha fatto dono al Padre celeste. Esso è tutto e solo dello Spirito Santo. Nessun altro può avere diritto su di esso. Giuseppe, quando la prenderà in sposa, dovrà anche lui rispettare il diritto di Dio. Anche Lui dovrà essere vergine in eterno per un’altra ragione anch’essa teologale e non morale. Avendo chiesto a Lui il Signore di consacrare tutta intera la sua vita al Figlio suo unigenito, Giuseppe non la potrà mai dare ad altre creature e per tale ragione si dovrà astenere da ogni concepimento umano. La sua vita è stata data interamente a Dio e di Dio dovrà rimanere in eterno. Lui dovrà essere consacrato tutto alla Madre e al Bambino, da vergine, da persona tutta consacrata per il suo Dio.
Questa regola della verginità teologica, spirituale, e non puramente morale, dovrà essere applicata anche al sacerdote nella Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Nel sacerdozio, l’uomo dona tutto il suo corpo a Cristo. Lo dona perché Cristo si serva del suo cuore, della sua anima, del suo spirito, di ogni suo desiderio, per realizzare la salvezza del Padre. Se il corpo è dato interamente a Cristo, mai potrà essere dato ad altri affetti. È un dono totale, pieno, per sempre, senza ritorno indietro. Se si ritorna indietro, non si è di Cristo e Cristo non potrà agire attraverso noi. Il nostro cuore è diviso tra mille affetti, mille amori, e Lui nulla potrà fare. Lui vuole dei cuori, dei corpi, delle volontà, delle anime che siano interamente suoi.
Se Maria ha dato il suo seno, il suo cuore, la sua volontà al Padre celeste, mai potrà darli ad altri. Non gli appartengono. Maria è tutta di Dio. Per sempre. Anche Giuseppe è tutto di Dio. Per sempre. Maria e Giuseppe dovranno essere interamente e per sempre a servizio di Dio per il bene di Gesù. La loro è una vita tutta consacrata a Dio per il suo Figlio Unigenito. Dio chiede ai suoi adoratori una visione di fede altissima. Il matrimonio secondo la forma antica, delle origini, è stato voluto da Lui. È sua volontà. A Maria e a Giuseppe manifesta un’altra volontà nel vivere il Matrimonio: da vergini per il loro Dio, da vergini a servizio di Cristo, da vergini perché a loro è stato chiesto di essere di Dio anche con tutto il loro corpo.
Se il loro corpo è stato donato al Signore, non può essere donato ad altri. Ma questa modalità di vivere il matrimonio non viene da volontà umana, mai potrà venire. Essa viene solo da volontà divina. Così anche la verginità per il regno non viene da volontà umana, ma sempre da volontà divina. Per questo urge una visione altissima di fede. Dio è il Signore dell’uomo. Ad ogni uomo può chiede il corpo, l’anima, lo spirito, per la realizzazione della sua volontà. Ad alcuni chiede il corpo perché si sposino e diano figli alla Chiesa e al mondo. Ad altri chiede il corpo perché lo consacrino a Lui per la generazione del suo regno in molti cuori. Ma è sempre il Signore che deve indicare le modalità secondo le quali il nostro corpo a Lui dovrà essere dato. Oggi tutto è scardinato dalla volontà di Dio. La Chiesa è scardinata. Il sacerdozio è scardinato. I ministeri sono scardinati. La famiglia è scardinata. La vita intera è scardinata. La stessa natura la si vuole scardinare ad ogni costo. Nello scardinamento si vive in un caos infernale.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, incardinateci alle modalità secondo Dio.

Maria è la sola Donna al mondo cui è affidata una missione unica: divenire la Madre vera del Figlio vero di Dio.
[bookmark: _Toc443940572][bookmark: _Toc452536935]06 Maggio
[bookmark: _Toc443940573][bookmark: _Toc428370813][bookmark: _Toc452536936]Sarà santo e sarà chiamato Figlio di Dio 
Santo è il Signore Dio. Colui che nascerà da Maria sarà Dio e sarà chiamato Figlio di Dio. Queste le parole dell’Angelo: “Perciò colui che nascerà sarà santo e sarà chiamato Figlio di Dio”. Il Messia del Signore è il Santo di Dio, è il Dio Santo che viene a salvare il suo popolo. Non è però il Padre celeste, ma il suo Figlio Unigenito, da Lui generato nell’eternità. La santità del Padre è la santità del Figlio, la santità del Figlio è la santità del Padre. 
Guai, gente peccatrice, popolo carico di iniquità! Razza di scellerati, figli corrotti! Hanno abbandonato il Signore, hanno disprezzato il Santo di Israele, si sono voltati indietro (Is 1, 4).  Gridate giulivi ed esultate, abitanti di Sion, perché grande in mezzo a voi è il Santo di Israele" (Is 12, 6). Poiché vedendo il lavoro delle mie mani tra di loro, santificheranno il mio nome, santificheranno il Santo di Giacobbe e temeranno il Dio di Israele (Is 29, 23).  Scostatevi dalla retta via, uscite dal sentiero, toglieteci dalla vista il Santo di Israele" (Is 30, 11).  Pertanto dice il Santo di Israele: "Poiché voi rigettate questo avvertimento e confidate nella perversità e nella perfidia, ponendole a vostro sostegno (Is 30, 12).  Poiché dice il Signore Dio, il Santo di Israele: "Nella conversione e nella calma sta la vostra salvezza, nell'abbandono confidente sta la vostra forza". Ma voi non avete voluto (Is 30, 15).  Chi hai insultato e schernito? Contro chi hai alzato la voce e hai elevato, superbo, gli occhi tuoi? Contro il Santo di Israele! (Is 37, 23). 
"A chi potreste paragonarmi quasi che io gli sia pari?" dice il Santo (Is 40, 25). Non temere, vermiciattolo di Giacobbe, larva di Israele; io vengo in tuo aiuto - oracolo del Signore- tuo redentore è il Santo di Israele (Is 41, 14). Perché vedano e sappiano, considerino e comprendano a un tempo che questo ha fatto la mano del Signore, lo ha creato il Santo di Israele (Is 41, 20).  Poiché io sono il Signore tuo Dio, il Santo di Israele, il tuo salvatore. Io do l'Egitto come prezzo per il tuo riscatto, l'Etiopia e Seba al tuo posto (Is 43, 3).  Così dice il Signore vostro redentore, il Santo di Israele: "Per amor vostro l'ho mandato contro Babilonia e farò scendere tutte le loro spranghe, e quanto ai Caldei muterò i loro clamori in lutto (Is 43, 14).  
Dice il Signore, il Santo di Israele, che lo ha plasmato: "Volete interrogarmi sul futuro dei miei figli e darmi ordini sul lavoro delle mie mani? (Is 45, 11).  dice il nostro redentore che si chiama Signore degli eserciti, il Santo di Israele (Is 47, 4).  Dice il Signore tuo redentore, il Santo di Israele: "Io sono il Signore tuo Dio che ti insegno per il tuo bene, che ti guido per la strada su cui devi andare (Is 48, 17).  Poiché tuo sposo è il tuo creatore, Signore degli eserciti è il suo nome; tuo redentore è il Santo di Israele, è chiamato Dio di tutta la terra (Is 54, 5).  Sono navi che si radunano per me, le navi di Tarsis in prima fila, per portare i tuoi figli da lontano, con argento e oro, per il nome del Signore tuo Dio, per il Santo di Israele che ti onora (Is 60, 9).  
Nella Scrittura Antica, figlio di Dio è il popolo di Dio, figlio è anche il giusto. Si tratta però di una santità morale, o di azione. Gesù, il Santo che nascerà da Maria e che sarà chiamato Figlio di Dio, non è Figlio per adozione e neanche Figlio morale del Padre. Lui è il suo Figlio Unigenito. È la Santità generata dalla sua Santità da sempre, per sempre. È la Santità senza inizio nel tempo, perché le sue origini sono dall’eternità, nell’eternità. Maria è veramente Madre del Santo, Madre del Figlio di Dio, Madre dell’Unigenito del Padre, Madre del suo Verbo eterno.
Come il Figlio Unigenito è vero Figlio del Padre così è vero Figlio della Madre. Nell’Eternità il Padre genera la Persona del Figlio, ma non la sua natura, che è una ed unica, nella quale sussistono le tre divine persone: Padre e Figlio e Spirito Santo. Nasce nell’eternità il Figlio dell’Altissimo. Maria genera la natura umana del Figlio dell’Altissimo, da Lei però non nasce un corpo, nasce il Figlio dell’Altissimo che in Lei si è fatto carne. Nasce tutto il Figlio dell’Altissimo, l’Unigenito del padre fatto, divenuto carne. Per questo Lei è vera Madre di Dio, perché vera Madre del Figlio che in Lei si fa carne e da Lei nasce. Divenendo carne e sangue di Maria, in Maria, Gesù diviene carne e sangue dell’intera umanità. Potrà compiere l’espiazione dei peccati. Per Lui si potrà operare la redenzione dell’umanità. Maria è la sola Donna al mondo cui è stata affidata una missione così unica e così alta: divenire la Madre vera del Figlio vero di Dio. Questa grazia e questo privilegio è solo suo. Solo in Lei il Verbo divenne carne.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci la vera fede nel Figlio di Dio. 

1. Dalle tenebre il male è visto come bene. Quando per grazia di Dio si passa nella luce, allora il male è visto in tutta la sua gravità.
1. Dalla grazia, nella grazia si vede il male nel quale eravamo e se ne prova vergogna. Questo può avvenire solo per grazia dalla luce di Dio.
1. Il mondo è nelle tenebre. Dalle tenebre il male sempre viene dichiarato, proclamato, esaltato, legiferato come grande bene.
1. Quanti vivono nelle tenebre sono falsi profeti quando dicono il male bene. Ma sempre dalle tenebre il male è detto progresso e civiltà.
1. Oggi il mondo delle tenebre non ha dichiarato bene l’aborto, il divorzio, l’eutanasia, l’omosessualità, il matrimonio tra gli stessi sessi?
1. La dichiarazione di così orrendi misfatti come bene, rivela il baratro del buio, della stoltezza, dell’insipienza in cui ci si è inabissati.
1. Le tenebre sempre producono immoralità, empietà, corruzione, depravazione, distruzione della stessa natura, abomini, nefandezze, misfatti.
1. Possiamo misurare il grado di tenebra nel quale un uomo vive dalla visione che lui possiede del bene e del male. Dalle tenebre tutto è bene.
1. Più ci si inabissa nel buio e più si dichiarano bene efferati abomini. Più ci si innalza nella luce e più la coscienza diviene delicata.
1. Quando ci si sprofonda negli abissi più profondi è allora che Dio non si vede più. Di Lui non si vede luce, verità, giustizia, moralità.
1. Chi si profonda nelle tenebre non vede più neanche la luce del sole. È totalmente cieco. È come se fosse privo della luce dello spirito.
1. Chi invece si innalza nella luce di Dio, avverte il male anche se esso è piccolo quanto un granello di polvere invisibile e sempre lo evita.
1. Dagli abissi delle tenebre si può uscire solo per grazia dello Spirito di Dio. Solo Lui può cambiare il cuore di tenebra in cuore di luce.
1. Si mettesse l’anima in pace chi pensa che dicendo qualche principio non negoziabile, l’altro vede e aderisce. Gli abissi sono senza luce.
1. Il principio non negoziabile non è per chi è negli abissi. È per chi è nella luce. È lui che sempre deve dire: oltre non posso, mai potrò.
1. Oggi si parla al mondo delle tenebre come se fosse il mondo della luce. Dalle tenebre solo uno può tirarci fuori: lo Spirito di Cristo Gesù.
1. Lo Spirito di Cristo Gesù non ci tira fuori da se stesso. Lui agisce da se stesso, ha però bisogno della mediazione umana della salvezza.
1. Ci trae fuori per mezzo della mediazione profetica e sacramentale della Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Profetica e sacramentale!
1. La mediazione profetica mai potrà esistere senza la mediazione sacramentale, né la mediazione sacramentale senza quella profetica.
1. Oggi il fallimento della mediazione è nella prima: in quella profetica. Il cristiano ha sostituito la Parola di Dio con mille parole umane.
1. Chi usa parole umane perde il tempo, sciupa il suo ministero, diviene anche falso profeta. Fa credere il non credibile e non realizzabile.
1. La salvezza del mondo è possibile quando saranno vere le due parole: quella profetica e l’altra sacramentale. Una sola non genera salvezza.
1. Vergine Maria, aiuta i discepoli di Gesù perché creda nella loro duplice mediazione: profetica e sacramentale, dono di verità e di grazia.
1. Senza il dono della grazia, Madre Santa, il cuore rimane di pietra. Senza il dono della verità il cuore di carne vive nel buio e soffoca.
1. La vita nella verità, Madre di Dio, è il frutto della grazia. Attingere alla sorgente della grazia senza vita nella verità, è cosa vana.
[bookmark: _Toc452536937]7 Maggio 
In Maria si dovrà compiere un’opera oltre ogni miracolo. In Maria Il Figlio Eterno del Padre si farà uomo.
[bookmark: _Toc443940574][bookmark: _Toc452536938]07 Maggio
[bookmark: _Toc443940575][bookmark: _Toc428370814][bookmark: _Toc452536939]Nulla è impossibile a Dio 
In Maria si dovrà compiere un’opera mai realizzata prima. È un’opera oltre la stessa creazione di Dio, oltre tutte le sue leggi, oltre lo stesso uomo e la stessa donna, perché è oltre la natura umana. È oltre lo stesso miracolo ed anche oltre la stessa onnipotenza con la quale ha creato l’universo dal nulla. In Maria Dio stesso si farà uomo. L’Angelo aiuta la sapienza, l’intelligenza, la fede di Maria nel suo Dio e Signore, aggiungendovi un segno: “Ed ecco, Elisabetta, tua parente, nella sua vecchiaia ha concepito anch’essa un figlio e questo è il sesto mese per lei, che era detta sterile: nulla è impossibile a Dio». Essendo l’atto di fede sempre razionale e mai irrazionale, l’Angelo rassicura Maria che il suo sì è ben fondato. Esso poggia sull’onnipotenza del suo Signore cui nulla è impossibile. A Zaccaria invece l’Angelo non dona alcun segno perché a lui bastava il segno di Sara, la moglie di Abramo. Per questo lui resta muto. 
Avvenne che, mentre Zaccaria svolgeva le sue funzioni sacerdotali davanti al Signore durante il turno della sua classe, gli toccò in sorte, secondo l’usanza del servizio sacerdotale, di entrare nel tempio del Signore per fare l’offerta dell’incenso. Fuori, tutta l’assemblea del popolo stava pregando nell’ora dell’incenso. Apparve a lui un angelo del Signore, ritto alla destra dell’altare dell’incenso. Quando lo vide, Zaccaria si turbò e fu preso da timore. Ma l’angelo gli disse: «Non temere, Zaccaria, la tua preghiera è stata esaudita e tua moglie Elisabetta ti darà un figlio, e tu lo chiamerai Giovanni. Avrai gioia ed esultanza, e molti si rallegreranno della sua nascita, perché egli sarà grande davanti al Signore; non berrà vino né bevande inebrianti, sarà colmato di Spirito Santo fin dal seno di sua madre e ricondurrà molti figli d’Israele al Signore loro Dio. Egli camminerà innanzi a lui con lo spirito e la potenza di Elia, per ricondurre i cuori dei padri verso i figli e i ribelli alla saggezza dei giusti e preparare al Signore un popolo ben disposto». Zaccaria disse all’angelo: «Come potrò mai conoscere questo? Io sono vecchio e mia moglie è avanti negli anni». L’angelo gli rispose: «Io sono Gabriele, che sto dinanzi a Dio e sono stato mandato a parlarti e a portarti questo lieto annuncio. Ed ecco, tu sarai muto e non potrai parlare fino al giorno in cui queste cose avverranno, perché non hai creduto alle mie parole, che si compiranno a loro tempo» (Lc 1,8-20).
Per Elisabetta e Zaccaria non vi è alcuna differenza con Sara e Abramo. L’unica differenza è nella missione del figlio. Isacco ha una missione, Giovanni un’altra. La nascita è però uguale. Zaccaria avrebbe dovuto credere senza alcun segno, invece non crede e rimane muto. 
Poi gli dissero: «Dov’è Sara, tua moglie?». Rispose: «È là nella tenda». Riprese: «Tornerò da te fra un anno a questa data e allora Sara, tua moglie, avrà un figlio». Intanto Sara stava ad ascoltare all’ingresso della tenda, dietro di lui. Abramo e Sara erano vecchi, avanti negli anni; era cessato a Sara ciò che avviene regolarmente alle donne. Allora Sara rise dentro di sé e disse: «Avvizzita come sono, dovrei provare il piacere, mentre il mio signore è vecchio!». Ma il Signore disse ad Abramo: «Perché Sara ha riso dicendo: “Potrò davvero partorire, mentre sono vecchia”? C’è forse qualche cosa d’impossibile per il Signore? Al tempo fissato tornerò da te tra un anno e Sara avrà un figlio». Allora Sara negò: «Non ho riso!», perché aveva paura; ma egli disse: «Sì, hai proprio riso» (Gen 18,9-15).
Maria non è vecchia, non è sterile. A Lei è chiesto di concepire e dare alla luce un Bambino, rimanendo vergine in eterno. Lei deve concepire per opera dello Spirito Santo. Lei deve dare al mondo il Figlio di Dio, l’Unigenito del Padre. È un’opera che sorpassa infinitamente l’intero creato del Signore, sia quello visibile che quello invisibile. È un’opera unica. Si compirà una sola volta e solo in Lei. L’Angelo le dona come principio di fede la stessa verità di Dio. A Lui nulla è impossibile. Come non è stato impossibile far concepire Elisabetta, donna ormai vecchia e da sempre sterile, così non sarà impossibile che concepisca tu, Maria, vergine da sempre e per sempre. Dio è ben oltre ogni legge della natura, perché è la sua onnipotenza la sola legge esistente. Questa rassicurazione non è per Maria, ma è per ogni uomo. Dio, in Maria, vuole rassicurare tutti noi. Lui ci vuole insegnare che ogni sua Parola, ogni suo comando, desiderio, ma anche ogni vocazione, chiamata, ministero, hanno un solo fondamento di verità: la sua onnipotenza. In Maria, Dio ci sta dicendo che possiamo credere. Quanto Lui dice, si compie.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci nella nostra debole fede. 

1. Solo il Signore conosce la verità eterna messa nella sua Parola e solo Lui sa qual è il vero significato di ogni segno contenuto in essa.
1. È volontà divina da applicare ad ogni Parola del Signore. Chi vuole conoscere la verità della Parola di Dio è a Dio che deve chiedere luce.
1. Il cuore non solo deve essere pronto ad ascoltare la Parola, deve chiedere in ogni momento a Dio che gli sveli la verità contenuta in essa.
1. Ogni Parola di Dio, custodita nei testi sacri, è portatrice di una verità piena che solo Dio conosce e solo Lui può svelare al cuore.
1. Senza la luce divina che sempre discende dal Cielo, da Dio, l’uomo legge, ma non comprende, oppure dona alla Parola la verità di ieri.
1. Poiché la Parola di Dio è viva come Dio è vivo, essa è portatrice di una verità viva. È come se Dio oggi parlasse e oggi si rivelasse.
1. Questo significa che ogni Parola di Dio va letta dal cuore di Dio di oggi, non dal cuore di Dio di ieri. Cuore di Dio è Cristo Crocifisso.
1. È il cuore di Gesù Crocifisso la chiave per leggere ogni Parola di Dio che è di ieri. Il cuore del Crocifisso è sempre di oggi mai di ieri.
1. Ogni profeta del Dio vivente deve essere dal cuore di Gesù Crocifisso, mai da se stesso. Neanche una parola può interpretare da se stesso.
1. Come la Parola viene da Dio, così anche la verità viene da Lui. Verità e Parola sono una cosa sola. Vengono da Dio, sono eternamente di Dio.
1. È Parola di Dio e sua eterna verità che l’unità del popolo del Signore è data dall’unico Pastore. Un solo Pastore, un solo popolo di Dio.
1. Ci si sottrae all’unico Pastore, si ritorna nella divisione. Un solo gregge, un solo Pastore, un solo ovile, un solo popolo, un solo corpo.
1. È verità divina ed eterna per ogni discepolo di Gesù. La loro unità è data dal solo Pastore. Il solo Pastore non è quello invisibile: Gesù.
1. Il solo Pastore è visibile e invisibile. Invisibile è Gesù, visibile è il suo Vicario in terra: il Papa e, in comunione con Lui, i Vescovi.
1. La non comunione con il Vescovo, nella successione Apostolica, è non comunione con Gesù. Comunione visibile e invisibile una sola comunione.
1. Dove il Vescovo non è in comunione con il Papa, non vi è comunione. Comunione visibile con il Papa è comunione invisibile con Cristo.
1. Né comunione con il Papa senza comunione con Cristo. Devono essere una sola comunione. Né comunione con Cristo senza il Papa.
1. Cristo e il Papa una sola comunione. Cristo, Papa, Vescovo una sola comunione. Mai tre, mai due, ma sempre una sola comunione.
1. Né il Papa potrà presentarsi come semplice fratello presso chiunque. Lui sempre dovrà annunziarsi come il Pastore dell’unità.
1. Nessuno nel regno di Dio si dice la sua verità. Tutti sono dalla verità del loro Signore. In essa sempre si dovranno conservare.
1. Quando una persona, in ogni ruolo o ministero, si crea la sua verità, è in quel momento che rinnega il Signore e tradisce se stesso.
1. È il male cristiano per eccellenza: ognuno è dalla sua verità. Ma la nostra verità non è la verità di Dio, di Cristo, dello Spirito Santo.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, tu vuoi che i tuoi figli siano dalla verità del tuo Figlio Crocifisso. Facci veri dalla sua verità.
1. Aiutaci a comprendere, Madre Santa, che dalla nostra verità mai opereremo salvezza. La salvezza è dalla verità di Gesù Crocifisso.

Presso Croce la Vergine Maria è la serva fedele che offre al Padre, più che Abramo, il suo Figlio Unigenito.
[bookmark: _Toc443940576][bookmark: _Toc452536940]07 Maggio
[bookmark: _Toc443940577][bookmark: _Toc428370815][bookmark: _Toc452536941]Ecco la serva del Signore 
La risposta di Abramo è stata immediata all’inizio. Ebbe un turbamento del suo svolgersi e una errata interpretazione della parola del Signore. Fu perfetta alla fine. 
Il Signore disse ad Abram: «Vattene dalla tua terra, dalla tua parentela e dalla casa di tuo padre, verso la terra che io ti indicherò. Farò di te una grande nazione e ti benedirò, renderò grande il tuo nome e possa tu essere una benedizione. Benedirò coloro che ti benediranno e coloro che ti malediranno maledirò, e in te si diranno benedette tutte le famiglie della terra». Allora Abram partì, come gli aveva ordinato il Signore (Gen 12,1-4). Fu rivolta ad Abram, in visione, questa parola del Signore: «Non temere, Abram. Io sono il tuo scudo; la tua ricompensa sarà molto grande». Rispose Abram: «Signore Dio, che cosa mi darai? Io me ne vado senza figli e l’erede della mia casa è Elièzer di Damasco». Soggiunse Abram: «Ecco, a me non hai dato discendenza e un mio domestico sarà mio erede». Ed ecco, gli fu rivolta questa parola dal Signore: «Non sarà costui il tuo erede, ma uno nato da te sarà il tuo erede». Poi lo condusse fuori e gli disse: «Guarda in cielo e conta le stelle, se riesci a contarle»; e soggiunse: «Tale sarà la tua discendenza». Egli credette al Signore, che glielo accreditò come giustizia (Gen 15,1-6). Dio mise alla prova Abramo e gli disse: «Abramo!». Rispose: «Eccomi!». Riprese: «Prendi tuo figlio, il tuo unigenito che ami, Isacco, va’ nel territorio di Mòria e offrilo in olocausto su di un monte che io ti indicherò». Abramo si alzò di buon mattino, sellò l’asino, prese con sé due servi e il figlio Isacco, spaccò la legna per l’olocausto e si mise in viaggio verso il luogo che Dio gli aveva indicato. L’angelo del Signore chiamò dal cielo Abramo per la seconda volta e disse: «Giuro per me stesso, oracolo del Signore: perché tu hai fatto questo e non hai risparmiato tuo figlio, il tuo unigenito, io ti colmerò di benedizioni e renderò molto numerosa la tua discendenza, come le stelle del cielo e come la sabbia che è sul lido del mare; la tua discendenza si impadronirà delle città dei nemici. Si diranno benedette nella tua discendenza tutte le nazioni della terra, perché tu hai obbedito alla mia voce» (Gen 22,1-3.15-18). 
La risposta di Mosè iniziò con il rifiuto all’inizio. Poiché gli veniva richiesta una fede sempre nuova, un dubbio del suo cuore lo privò dal raggiungere la Terra Promessa. Morì sul monte. 
Mosè disse al Signore: «Perché hai fatto del male al tuo servo? Perché non ho trovato grazia ai tuoi occhi, al punto di impormi il peso di tutto questo popolo? L’ho forse concepito io tutto questo popolo? O l’ho forse messo al mondo io perché tu mi dica: “Portalo in grembo”, come la nutrice porta il lattante, fino al suolo che tu hai promesso con giuramento ai suoi padri? Da dove prenderò la carne da dare a tutto questo popolo? Essi infatti si lamentano dietro a me, dicendo: “Dacci da mangiare carne!”. Non posso io da solo portare il peso di tutto questo popolo; è troppo pesante per me. Se mi devi trattare così, fammi morire piuttosto, fammi morire, se ho trovato grazia ai tuoi occhi; che io non veda più la mia sventura!» (Num 11,10-15). Mosè e Aronne radunarono l’assemblea davanti alla roccia e Mosè disse loro: «Ascoltate, o ribelli: vi faremo noi forse uscire acqua da questa roccia?». Mosè alzò la mano, percosse la roccia con il bastone due volte e ne uscì acqua in abbondanza; ne bevvero la comunità e il bestiame. Ma il Signore disse a Mosè e ad Aronne: «Poiché non avete creduto in me, in modo che manifestassi la mia santità agli occhi degli Israeliti, voi non introdurrete quest’assemblea nella terra che io le do». Queste sono le acque di Merìba, dove gli Israeliti litigarono con il Signore e dove egli si dimostrò santo in mezzo a loro (Num 20,10-13). 
La risposta di Maria è immediata dall’inizio alla fine: “Allora Maria disse: «Ecco la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola»”. Oggi Lei si dichiara la serva del Signore. Oggi si consegna alla volontà di Dio. In questa volontà rimane per tutti i giorni della sua vita. Lei vive per compiere la volontà del suo Signore. Anche ai piedi della Croce Lei è la serva fedele che offre al Padre, più che Abramo, il suo Figlio Unigenito, in sacrificio, in olocausto, per la redenzione dell’umanità. Tra Lei e il Padre, nello Spirito Santo, vi è una comunione di perfetta obbedienza. Mai un dubbio, mai un errore, mai una semplice trasgressione di un piccolissimo peccato veniale. Lei è Vergine e Vergine rimane in eterno, incontaminata, immacolata. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci perfetti nell’obbedienza. 

1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, in questo giorno a te tanto caro, concedi a tutti la forza di ricordare la Parola di tuo Figlio Gesù.
1. Ricordare la Parola di tuo Figlio Gesù, Madre della Redenzione, è il tuo unico e solo desiderio, perché il tuo è desiderio di vera salvezza.
1. Tu vuoi che ogni uomo si salvi. Sai che la salvezza è dalla Parola, nella Parola, per la Parola di Gesù e ci chiedi di annunziarla ai cuori.
1. Fatti, Madre della Redenzione nostro cuore, bocca, desiderio, mani, piedi. Con te nostra vitae nostro tutto daremo vita ad ogni tua volontà.
[bookmark: _Toc452536942]8 Maggio 
Accogliere una missione che Dio affida, modifica la storia dell’umanità e anche il futuro di Paradiso e inferno.
[bookmark: _Toc443940578][bookmark: _Toc452536943]08 Maggio
[bookmark: _Toc443940579][bookmark: _Toc428370816][bookmark: _Toc452536944]E l’angelo si allontanò da lei 
L’Angelo si reca nella casa di Maria in Nazaret, annuncia la volontà di Dio, spiega alla Vergine promessa sposa che la Parola del Signore si compirà in Lei per opera dello Spirito Santo e che Lei dovrà solo dare il suo assenso. Ricevuto il sì di Maria si dice di lui: “E l’angelo si allontanò da lei”. È giusto che ci chiediamo: perché questa notizia, mentre nel caso del suo annunzio del Tempio nulla si dice? Quella visita finisce con la punizione di Zaccaria per non aver creduto.
Zaccaria disse all’angelo: «Come potrò mai conoscere questo? Io sono vecchio e mia moglie è avanti negli anni». L’angelo gli rispose: «Io sono Gabriele, che sto dinanzi a Dio e sono stato mandato a parlarti e a portarti questo lieto annuncio. Ed ecco, tu sarai muto e non potrai parlare fino al giorno in cui queste cose avverranno, perché non hai creduto alle mie parole, che si compiranno a loro tempo» (Lc 1,18-20). 
Nel Cielo tutti erano in attesa di quella notizia. Adamo ed Eva attendevano questo giorno, il giorno in cui vi sarebbe stata inimicizia tra la donna e il serpente, il giorno in cui la stirpe della donna e la donna che è la prima stirpe della Nuova Creazione avrebbe schiacciato la testa al loro tentatore. Dio ha adempiuto la sua promessa. Loro devono gioire per questo.
Deve gioire Abramo. A Lui il Signore ha promesso che tutte le tribù della terra sarebbero state benedette nella sua discendenza. È il Figlio della Vergine di Nazaret la sua discendenza. L’ora della benedizione è venuta per tutti i popoli. Anche per lui la Parola di Dio non è stata vana.
Deve rallegrarsi Davide. A lui il Signore aveva promesso un regno eterno, dal re eterno. È il Figlio di Maria il suo erede, il Re dal regno eterno. Veramente nessuna Parola di Dio è mai stata inefficace. La sua onnipotenza guida la storia perché tutto si compia. 
La Storia Sacra ci dice che nella dinastia di Davide non tutti furono santi. Solo per l’Onnipotenza del Signore la Parola si è potuta realizzare. Se fosse stato per gli uomini, ancora il mondo attenderebbe e una eternità di attesa non sarebbe sufficiente. L’uomo distrugge non la realizza.
E poi c’è Isaia, il grande profeta del Servo del Signore. Tutta la sua profezia è un canto al Servo del Signore. Isaia non solo ci dice che lui verrà, ci dona la più alta verità sulla sua missione. Lui è il Servo Sofferente, il Servo che prende su di sé tutti i peccati del mondo per espiarli.
Nel Figlio di Maria ogni profezia da Lui proferita si compie, si realizza, avviene. Lui deve lodare il Signore. Benedirlo. Ringraziarlo perché tutte le parole da lui proferite sono verissime. Dio non lo ha ingannato. Non gli ha fatto proferire parole inattuabili, irrealizzabili, inefficaci.
Lui deve esultare più di ogni altro. Deve magnificare il suo Dio. Sul futuro da lui prospettato, annunziato, descritto, si può ora costruire la vera speranza degli uomini. Prima erano solo parole. Ora le sue sono purissima verità, anzi purissima storia, purissimi eventi.
C’è anche Geremia, il profeta della Nuova Alleanza. Ezechiele, il profeta del cuore nuovo, della risurrezione, del nuovo tempio, dell’acqua che sgorga dal lato destro. C’è Zaccaria che ci rivela che il Messia sarà trafitto. Michea, il profeta che annunzia che il Re promesso nascerà a Betlemme. Ci sono i Salmi, nei quali è contenuta tutta la passione del Servo Trafitto.
Ebbene, tutti i profeti, i giusti, i patriarchi, ognuno ha una ragione per gioire ed è ben giusto che l’Angelo Gabriele subito lasci la casa di Nazaret, si rechi nel cielo e porti questa lieta notizia: “La Vergine Maria ha accolto nel suo cuore, nella sua volontà, nei suoi desideri, nel suo corpo la Parola del suo Signore. Ha detto: Ecco la serva del Signore: avvenga di me secondo la tua Parola”. Tutti devono sapere che è per questo sì della Vergine che le loro parole, speranze, attese, profezie, desideri si compiono. Essi non sono stati ministri vani del Regno di Dio. 
Una notizia basta per creare un modo nuovo di essere. Un solo “sì” è sufficiente per capovolgere il Cielo e la terra, il tempo e l’eternità. Accogliere una missione che Dio ti affida, modifica tutta la storia dell’umanità e anche cambia il futuro del Paradiso e dell’inferno. Il sì a Dio della Vergine di Nazaret porta un cambiamento sostanziale nello stesso Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci dire il nostro sì a Cristo Signore. 

1. La storia è un combattimento di iniquità grandi contro iniquità piccole e di iniquità piccole divenute grandi contro le potenti iniquità.
1. Come fa una iniquità piccola a divenire grande? Coalizzandosi con ogni altra iniquità sia agente in modo visibile e sia in modo invisibile.
1. Possiamo dire che l’iniquità è in tutto simile ad un iceberg. La porta visibile di essa è ben misera cosa dinanzi alla parte invisibile.
1. La storia è anche il combattimento di ogni iniquità visibile e invisibile, piccola e grande, ideologica o economica contro i santi di Dio.
1. Con il battesimo l’uomo esce dalla schiavitù del principe del mondo. Il principe vuole ciò che finora è stato suo. Non lascia le sue prede.
1. Il principe del mondo servendosi dell’iniquità visibile, invisibile, pubblica, privata, religiosa, laica tenta il cristiano perché cada.
1. Lo tenta fino al martirio, servendosi di ogni sua iniquità: calunnia, accuse infamanti, persecuzioni, falsa testimonianza, ogni croce.
1. Se cade è la fine. Il principe del mondo vince e lui torna nella schiavitù. Si serve di amici, nemici, vicini, lontani, parenti, estranei.
1. Gesù, facendosi vero uomo, mai è appartenuto al principe del mondo. Volendo farlo suo, lo tentò fino a farlo crocifiggere. Gesù non cadde.
1. Di tutto e di tutti si serve il principe del mondo per conquistare ciò che ha perduto. Prima di ogni cosa vuole conquistare i conquistatori.
1. I conquistatori sono in primo luogo i ministri sacri di Gesù Signore: Papa, Cardinali, Vescovi, Presbiteri, Diaconi. La battaglia è dura.
1. I conquistatori sono i religiosi e le religiose, ogni consacrato laico, ogni fedele laico impegnato, ogni cresimato o testimone di Gesù.
1. I conquistatori sono anche le famiglie. Distruggendo una famiglia, distrugge la sorgente della vera vita. Nulla lascia di ciò che era suo.
1. Se un conquistatore diviene un conquistato dal principe del mondo, molti sono coloro che lui potrà conquistare. Non ha forze di resistenza.
1. Vergine Maria, il principe del mondo è sotto i tuoi piedi. Mettici nel tuo cuore, così sarà sempre sotto i nostri piedi e mai farà del male.
1. Nel tuo cuore, Madre Santa, nessuno potrà conquistarci perché tu sei l’inconquistabile. Tu sei più forte di un esercito schierato in campo.
1. Il mondo dell’iniquità, Madre di Dio vuole cancellare la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica. Veglia su di essa. Mettila nel tuo cuore.
1. Tu veglierai su di essa, Madre Vittoriosa, la metterai nel tuo cuore. Nessuna potenza d’iniquità visibile e invisibile la potrà sopraffare.

La Vergine Maria è la prima missionaria dei tempi nuovi che iniziano con la morte e la risurrezione di Gesù.
[bookmark: _Toc443940580][bookmark: _Toc452536945]08 Maggio
[bookmark: _Toc443940581][bookmark: _Toc428370817][bookmark: _Toc452536946]Maria si alzò e andò in fretta 
Essendosi la Vergine Maria dichiarata la Serva del Signore, Lei non è serva a metà, serva per lo spirito e non per il corpo, serva per l’anima e non serva per la volontà, serva per l’eternità e non per il tempo. Se Lei è la serva, lo è perché è tutta e sempre dalla volontà del suo Dio. Il Signore comanda e Lei obbedisce. Il Signore ordina e Lei esegue. Il Signore manda e Lei va: “In quei giorni Maria si alzò e andò in fretta verso la regione montuosa, in una città di Giuda”.
Possiamo affermare che la Vergine Maria è la prima missionaria dei tempi nuovi, o della economia della salvezza che inizia tutta con la morte e la risurrezione di Gesù Signore. Nella storia di Dio tutto deve svolgersi con rigorosa puntualità. Il Signore comanda, per mozione e ispirazione dello Spirito Santo, alla sua serva di alzarsi, partire, recarsi verso la regione montuosa, deve raggiungere una città di Giuda. Deve fare tutto questo senza andare né a destra e né a sinistra, senza fermarsi e perdere tempo in convenevoli umani.
La “fretta” è il segno che la missione viene da Dio. Quando si devono fare le cose del Signore, non si deve fare altro. Questa è la fretta. Comprendiamo questo se leggiamo un episodio che viene riportato nel Secondo Libro dei Re e che riguarda il profeta Eliseo.
Il bambino crebbe e un giorno uscì per andare dal padre presso i mietitori. Egli disse a suo padre: «La mia testa, la mia testa!». Il padre ordinò a un servo: «Portalo da sua madre». Questi lo prese e lo portò da sua madre. Il bambino sedette sulle ginocchia di lei fino a mezzogiorno, poi morì. Ella salì a coricarlo sul letto dell’uomo di Dio; chiuse la porta e uscì. Chiamò il marito e gli disse: «Mandami per favore uno dei servi e un’asina; voglio correre dall’uomo di Dio e tornerò subito». Quello domandò: «Perché vuoi andare da lui oggi? Non è il novilunio né sabato». Ma lei rispose: «Addio». Sellò l’asina e disse al proprio servo: «Conducimi, cammina, non trattenermi nel cavalcare, a meno che non te lo ordini io». Si incamminò; giunse dall’uomo di Dio sul monte Carmelo. Quando l’uomo di Dio la vide da lontano, disse a Giezi, suo servo: «Ecco la Sunammita! Su, corrile incontro e domandale: “Stai bene? Tuo marito sta bene? E tuo figlio sta bene?”». Quella rispose: «Bene!». Giunta presso l’uomo di Dio sul monte, gli afferrò i piedi. Giezi si avvicinò per tirarla indietro, ma l’uomo di Dio disse: «Lasciala stare, perché il suo animo è amareggiato e il Signore me ne ha nascosto il motivo; non me l’ha rivelato». Ella disse: «Avevo forse domandato io un figlio al mio signore? Non ti dissi forse: “Non mi ingannare”?».
Eliseo disse a Giezi: «Cingi i tuoi fianchi, prendi in mano il mio bastone e parti. Se incontrerai qualcuno, non salutarlo; se qualcuno ti saluta, non rispondergli. Metterai il mio bastone sulla faccia del ragazzo». La madre del ragazzo disse: «Per la vita del Signore e per la tua stessa vita, non ti lascerò». Allora egli si alzò e la seguì. Giezi li aveva preceduti; aveva posto il bastone sulla faccia del ragazzo, ma non c’era stata voce né reazione. Egli tornò incontro a Eliseo e gli riferì: «Il ragazzo non si è svegliato». Eliseo entrò in casa. Il ragazzo era morto, coricato sul letto. Egli entrò, chiuse la porta dietro a loro due e pregò il Signore. Quindi salì e si coricò sul bambino; pose la bocca sulla bocca di lui, gli occhi sugli occhi di lui, le mani sulle mani di lui, si curvò su di lui e il corpo del bambino riprese calore. Quindi desistette e si mise a camminare qua e là per la casa; poi salì e si curvò su di lui. Il ragazzo starnutì sette volte, poi aprì gli occhi. Eliseo chiamò Giezi e gli disse: «Chiama questa Sunammita!». La chiamò e, quando lei gli giunse vicino, le disse: «Prendi tuo figlio!». Quella entrò, cadde ai piedi di lui, si prostrò a terra, prese il figlio e uscì (2Re 4,18-37). 
Maria deve compiere un’opera ancora più grande. Deve far sì che per mezzo di Lei, della sua presenza, la Parola di Dio si compia in ogni sua parte. È questa la vera missione di Maria, di Cristo Gesù, di ogni suo discepolo: rendere vero il Padre celeste. Come lo si rende vero? Facendo sì che per la nostra missione ogni sua Parola risulti vera. Risulterà vera donando noi ad essa perfetto compimento. La missione cristiana non è compiere opere. Al cristiano le opere non devono mai interessare. Le opere del cristiano sono solo quelle fruttificate dalla Parola vissuta, resa storia, mostrata nella sua concretezza di compimento. Oggi, Maria lascia la sua casa. Dio la manda nella casa di Elisabetta, perché per Lei la sua Parola trovi attualizzazione. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci realizzatori della Parola di Dio.

1. La grande iniquità opera sempre con pensieri di iniquità. Mai potrà venire con pensieri di pace. La sua superbia è senza alcun limite.
1. L’iniquità cura i suoi interessi per vie inique, subdole. Vuole sopraffare ogni altra iniquità con inganni e sotterfugi ancora più grandi.
1. Le battaglie tra iniquità si combattono con astuzie e inganni sempre più sofisticati e aggiornati. Non è la forza che vince, ma l’astuzia.
1. La forza senza l’astuzia serve a ben poco. Il principe dell’iniquità vinse Eva, l’ingenua, con la sua potente astuzia. Non usò alcuna arma.
1. L’astuzia è l’arma diabolica per eccellenza. È vera partecipazione dell’essenza di Satana e più ci si consacra a Satana e più si è astuti.
1. L’astuzia non regge però dinanzi al Signore. Ancora essa non è stata concepita e già la conosce. Lui sa cosa c’è nel cuore dell’uomo.
1. Vergine Maria, Madre della Vita, custodisci i tuoi figli. Fa’ che non si lascino tentare dalle astuzie di Satana non cadano nella sua fossa.
1. Senza il tuo aiuto le forze dell’iniquità ci trascinano in ogni male. Nessuno potrà resistere ad esse. Sono troppo scaltre sofisticate.
1. Madre Santa, vieni sempre in nostro soccorso. Quando vedi che l’iniquità si aggira attorno a noi, tu fai da muro di fuoco ed essa fuggirà.
[bookmark: _Toc452536947]9 Maggio 
Il soffio di Maria è come il soffio di Dio. È soffio che fa uscire Dio dal cuore. È soffio di Spirito Santo.
[bookmark: _Toc443940582][bookmark: _Toc452536948]09 Maggio
[bookmark: _Toc443940583][bookmark: _Toc428370818][bookmark: _Toc452536949]Salutò Elisabetta 
È semplicemente straordinario. Se esaminiamo cosa Maria fa nella casa di Zaccaria, rimaniamo senza fiato. Il nostro cuore si ricolmerà di stupore infinito: “Entrata nella casa di Zaccaria, salutò Elisabetta”. Tutto il lavoro, la fatica missionaria di Maria consiste in un saluto. Nulla di più. 
In tutta la Scrittura Antica, ma anche nel Vangelo e in tutto il Nuovo Testamento, non troviamo un evento simile, neanche in qualche modo paragonabile. Anche nei miracoli più semplici di Gesù, vi è una parola. Nel Vangelo di Giovanni si parla di Gesù che vede Natanaele sotto il fico, ma non lo saluta. Gli dirà una parola nei giorni seguenti. Il Vangelo secondo Luca parla di Gesù che vede Zaccheo sull’albero e lo chiama. Ma anche qui c’è una parola ben precisa.
Il giorno dopo Gesù volle partire per la Galilea; trovò Filippo e gli disse: «Seguimi!». Filippo era di Betsàida, la città di Andrea e di Pietro. Filippo trovò Natanaele e gli disse: «Abbiamo trovato colui del quale hanno scritto Mosè, nella Legge, e i Profeti: Gesù, il figlio di Giuseppe, di Nàzaret». Natanaele gli disse: «Da Nàzaret può venire qualcosa di buono?». Filippo gli rispose: «Vieni e vedi». Gesù intanto, visto Natanaele che gli veniva incontro, disse di lui: «Ecco davvero un Israelita in cui non c’è falsità». Natanaele gli domandò: «Come mi conosci?». Gli rispose Gesù: «Prima che Filippo ti chiamasse, io ti ho visto quando eri sotto l’albero di fichi». Gli replicò Natanaele: «Rabbì, tu sei il Figlio di Dio, tu sei il re d’Israele!». Gli rispose Gesù: «Perché ti ho detto che ti avevo visto sotto l’albero di fichi, tu credi? Vedrai cose più grandi di queste!». Poi gli disse: «In verità, in verità io vi dico: vedrete il cielo aperto e gli angeli di Dio salire e scendere sopra il Figlio dell’uomo» (Gv 1,43-51). 
Entrò nella città di Gerico e la stava attraversando, quand’ecco un uomo, di nome Zaccheo, capo dei pubblicani e ricco, cercava di vedere chi era Gesù, ma non gli riusciva a causa della folla, perché era piccolo di statura. Allora corse avanti e, per riuscire a vederlo, salì su un sicomòro, perché doveva passare di là. Quando giunse sul luogo, Gesù alzò lo sguardo e gli disse: «Zaccheo, scendi subito, perché oggi devo fermarmi a casa tua». Scese in fretta e lo accolse pieno di gioia. Vedendo ciò, tutti mormoravano: «È entrato in casa di un peccatore!». Ma Zaccheo, alzatosi, disse al Signore: «Ecco, Signore, io do la metà di ciò che possiedo ai poveri e, se ho rubato a qualcuno, restituisco quattro volte tanto». Gesù gli rispose: «Oggi per questa casa è venuta la salvezza, perché anch’egli è figlio di Abramo. Il Figlio dell’uomo infatti è venuto a cercare e a salvare ciò che era perduto» (Lc 19,1-10). 
Di Maria invece si parla di un semplice saluto. Un evento che è quotidiano tra gli uomini. Maria ci rivela invece, a noi che siamo tutti indaffarati, che non sappiamo quale opera inventare, che ogni giorno scriviamo montagne di libri per aggiornare la nostra missione, perché perennemente senza veri frutti di salvezza, che non è ciò che è fuori di noi che salva e realizza la Parola del Signore. È invece ciò che è dentro di noi che crea la redenzione, la salvezza, che porta la conversione e la benedizione di Dio tra gli uomini.
Il segreto di Maria è nella prima parola che l’Angelo le ha detto: “Piena di grazia”. “Piena di Dio”, “Piena di Spirito Santo”, “Piena di amore, verità, giustizia, santità”, “Piena di Cielo”.  Maria è vera casa di Dio, vero suo tempio, vero Cielo vivente, vero Paradiso in mezzo agli uomini. Dove Lei va, porta tutto Dio. È Dio che realizza ogni sua Parola. Dio però vuole esse portato. Maria è il vero carro di Dio, della visione secondo Ezechiele, che porta Dio sulla nostra terra, nella nostra casa, nel nostro cuore, nella nostra vita. Questa verità mai va dimenticata.
Questa è la straordinaria potenza, anzi onnipotenza di Maria. Tutto è racchiuso in un saluto. Questa la sua grande opera: lasciare la sua casa, venire, salutare Elisabetta. Dio non le chiede altro, non vuole altro. Questo gli basta. Il soffio di Maria è in tutto come il soffio di Dio. È il soffio che fa uscire Dio dal cuore e lo versa nella casa. È un soffio di Spirito Santo. È come il soffio di Cristo Gesù Risorto. Questo soffio esce dal suo cuore, entra per l’orecchio nel cuore di chi sta dinanzi. Avviene lo stesso cambiamento che si è realizzato non appena la creta impastata ricevette il soffio di Dio. L’uomo divenne essere vivente. Cambia la sostanza stessa di una vita. Al discepolo di Gesù è chiesto questo soffio per la vita della missione.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ricolmateci di Spirito Santo. 

La carne della Vergine Maria è assunta da Dio per formare con essa il suo Figlio Unigenito nella sua natura umana.
[bookmark: _Toc443940584][bookmark: _Toc452536950]09 Maggio
[bookmark: _Toc443940585][bookmark: _Toc428370819][bookmark: _Toc452536951]Il bambino sussultò nel suo grembo 
Il fiato di Maria è alito di Spirito Santo. Con il suo saluto, lo Spirito del Signore che è in Maria, si posa su Elisabetta, viene ricolmato il bambino che lei porta nel grembo: “Appena Elisabetta ebbe udito il saluto di Maria, il bambino sussultò nel suo grembo. 
Nell’Antica Scrittura mai lo Spirito del Signore era passato da una persona ad un’altra. Neanche a Mosè è stata concessa una grazia così alta. Quando il Signore volle affiancare a Mosè altre persone che lo aiutassero nella guida del popolo, è stato Lui a prendere lo Spirito che era su Mosè e a versarlo sui settantadue che erano stati scelti per questo ministero. 
Mosè udì il popolo che piangeva in tutte le famiglie, ognuno all’ingresso della propria tenda; l’ira del Signore si accese e la cosa dispiacque agli occhi di Mosè. Mosè disse al Signore: «Perché hai fatto del male al tuo servo? Perché non ho trovato grazia ai tuoi occhi, al punto di impormi il peso di tutto questo popolo? L’ho forse concepito io tutto questo popolo? O l’ho forse messo al mondo io perché tu mi dica: “Portalo in grembo”, come la nutrice porta il lattante, fino al suolo che tu hai promesso con giuramento ai suoi padri? Da dove prenderò la carne da dare a tutto questo popolo? Essi infatti si lamentano dietro a me, dicendo: “Dacci da mangiare carne!”. Non posso io da solo portare il peso di tutto questo popolo; è troppo pesante per me. Se mi devi trattare così, fammi morire piuttosto, fammi morire, se ho trovato grazia ai tuoi occhi; che io non veda più la mia sventura!». Il Signore disse a Mosè: «Radunami settanta uomini tra gli anziani d’Israele, conosciuti da te come anziani del popolo e come loro scribi, conducili alla tenda del convegno; vi si presentino con te. Io scenderò e lì parlerò con te; toglierò dello spirito che è su di te e lo porrò su di loro, e porteranno insieme a te il carico del popolo e tu non lo porterai più da solo.
Mosè dunque uscì e riferì al popolo le parole del Signore; radunò settanta uomini tra gli anziani del popolo e li fece stare intorno alla tenda. Allora il Signore scese nella nube e gli parlò: tolse parte dello spirito che era su di lui e lo pose sopra i settanta uomini anziani; quando lo spirito si fu posato su di loro, quelli profetizzarono, ma non lo fecero più in seguito. Ma erano rimasti due uomini nell’accampamento, uno chiamato Eldad e l’altro Medad. E lo spirito si posò su di loro; erano fra gli iscritti, ma non erano usciti per andare alla tenda. Si misero a profetizzare nell’accampamento. Un giovane corse ad annunciarlo a Mosè e disse: «Eldad e Medad profetizzano nell’accampamento». Giosuè, figlio di Nun, servitore di Mosè fin dalla sua adolescenza, prese la parola e disse: «Mosè, mio signore, impediscili!». Ma Mosè gli disse: «Sei tu geloso per me? Fossero tutti profeti nel popolo del Signore e volesse il Signore porre su di loro il suo spirito!». E Mosè si ritirò nell’accampamento, insieme con gli anziani d’Israele (Cfr. Num 11,1-30). 
Mosè non è pieno di grazia e neanche Elia. Eliseo a quest’ultimo aveva chiesto due terzi del suo Spirito. Il profeta rispose che li avrebbe ottenuti se lo avesse visto mentre veniva rapito in cielo. Ma non era Elia a versarlo su di lui, ma il Signore.  Maria è piena di grazia. È a perfetta immagine di Dio. È anche a perfetta immagine di Cristo Risorto, non per suo merito, ma per la grande misericordia con la quale il Signore l’ha avvolta. Essendo piena di Dio, piena di Cristo, piena dello Spirito Santo, il suo fiato è fiato che comunica Dio, come tutto il suo corpo è corpo che dona Dio. Non per nulla la sua carne è stata assunta da Dio per formare con essa il suo Figlio Unigenito nella sua natura umana. 
La Chiesa è mandata nella casa del mondo per visitare ogni uomo. Se essa vi si reca e porta con sé lo Spirito Santo, il suo alito converte, il suo saluto salva, la sua parola redime, perché è veicolo, carro dello Spirito Santo. Ma per questo è necessario che come Maria ogni suo figlio sia pieno di grazia, verità, giustizia, pace. Sia pieno di Dio. Senza la pienezza in noi della grazia di Cristo Gesù, anche se conosciamo la Scrittura a memoria e tutta la dottrina della Chiesa in un modo infallibilmente vero, a nulla serve. Chi converte non sono le opere, le parole. È lo Spirito del Signore. Lo Spirito converte se trasformato in alito, in soffio. Ma perché questo avvenga è necessario che anche la nostra carne sia tutta spirituale, come la carne della Madre di Dio, impastata tutta di grazia. Nulla è più necessaria al cristiano della grazia di Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ricolmateci di grazia e verità.

1. Vi è una verità che urge porre nel cuore di ogni discepolo di Gesù: il mondo trionfa sul cristiano non perché è forte, capace, invincibile.
1. Il mondo trionfa a motivo della fragilità del cristiano. Esso sarà sempre fragile se sarà senza Cristo. Ma io Cristo ce l’ho, dicono tutti.
1. Gesù è la forza del cristiano, l’assenza di Gesù è la sua debolezza. Se Cristo è posto al centro del cuore, si è forti, divinamente forte.
1. Quello che non si dice è una seconda verità: Gesù e il Vangelo sono una cosa sola. Sono inseparabili. Insieme stanno, insieme spariscono.
1. Se Gesù viene tolto dal cuore, perché il Vangelo viene tolto, il cristiano diviene fragile, debole, insignificante, adoratore di se stesso.
1. Nella Parola il cristiano è forte, fuori della Parola è debole. In Cristo e nel Vangelo, egli è forte. Fuori di Cristo è sale senza sapore.
1. Il cristiano vive di Cristo, con Cristo, per Cristo, in Cristo se vive di Vangelo, con il Vangelo, per esso, in esso. È la sua missione.
1. Il cristiano non ha strutture da realizzare, conservare, correggere, modificare, aggiornare. È nel Vangelo? Opera salvezza e redenzione.
1. È senza Vangelo, fuori del Vangelo, anche se crea strutture aggiornatissime, luccicanti, splendenti? Lui è solo un cultore di vanità.
1. Ogni rinnovamento senza Vangelo vissuto, osservato, realizzato, è opera di iniquità perché non produce salvezza. Crea però molta illusione.
1. La forza del cristiano è Gesù e il Vangelo. Chi sta nella Parola sta in Cristo è forte. Chi non sta nella Parola non sta in Cristo è debole.
1. Cristo ha vinto il mondo perché è stato sempre nel Padre e nella sua Parola, nella perfetta e purissima comunione dello Spirito Santo.
1. Se non si è in Cristo e nella sua Parola, non si vince il mondo, si parlerà di Cristo sempre dalla parola del mondo secondo il mondo.
1. Vergine Maria, anche tu sei stata sempre nel Padre, in Cristo, nella comunione dello Spirito Santo che ti manifestava la volontà di Dio.
1. Madre Santa, anche tu hai vinto il mondo. Presso la croce non hai permesso che un solo pensiero fugace del mondo occupasse il tuo cuore.
1. Madre di Dio, tu sai che il tuo Gesù senza il Vangelo e senza lo Spirito Santo, non è il tuo Gesù. È un Gesù partorito da noi a noi stessi.
1. Madre del vero Cristo, veglia su di noi perché mai diamo a noi stessi un Gesù che non è il tuo Gesù. Solo il tuo Gesù ci salva.
[bookmark: _Toc452536952]10 Maggio 
Maria è piena di Spirito Santo di una pienezza quasi infinita, senza alcun limite. Vi è totale assenza di peccato.
[bookmark: _Toc443940586][bookmark: _Toc452536953]10 Maggio
[bookmark: _Toc443940587][bookmark: _Toc428370820][bookmark: _Toc452536954]Elisabetta fu colmata di Spirito Santo 
Narrano gli Atti degli Apostoli che la parola di Pietro, che annunzia e svela il mistero di Cristo Gesù, è veicolo dello Spirito di conversione e di desiderio di salvezza. Questa verità è testimoniata sia il giorno della Pentecoste che il giorno in cui Pietro è nella casa di Cornelio, il centurione di Roma in Cesarea. Pietro parla, illumina i pagani su Cristo, discende lo Spirito Santo. Tutti quelli che sono nella casa ricevono questo dono celeste. Pietro ne è testimone. 
Allora Pietro con gli Undici si alzò in piedi e a voce alta parlò a loro così: «Uomini di Giudea, e voi tutti abitanti di Gerusalemme, vi sia noto questo e fate attenzione alle mie parole. Questi uomini non sono ubriachi, come voi supponete: sono infatti le nove del mattino; accade invece quello che fu detto per mezzo del profeta Gioele: Avverrà: negli ultimi giorni – dice Dio – su tutti effonderò il mio Spirito; i vostri figli e le vostre figlie profeteranno, i vostri giovani avranno visioni e i vostri anziani faranno sogni. E anche sui miei servi e sulle mie serve in quei giorni effonderò il mio Spirito ed essi profeteranno.  E avverrà: chiunque invocherà il nome del Signore sarà salvato. Uomini d’Israele, ascoltate queste parole: Gesù di Nàzaret – uomo accreditato da Dio presso di voi per mezzo di miracoli, prodigi e segni, che Dio stesso fece tra voi per opera sua, come voi sapete bene –, consegnato a voi secondo il prestabilito disegno e la prescienza di Dio, voi, per mano di pagani, l’avete crocifisso e l’avete ucciso. Ora Dio lo ha risuscitato, liberandolo dai dolori della morte, perché non era possibile che questa lo tenesse in suo potere. 
Questo Gesù, Dio lo ha risuscitato e noi tutti ne siamo testimoni. Innalzato dunque alla destra di Dio e dopo aver ricevuto dal Padre lo Spirito Santo promesso, lo ha effuso, come voi stessi potete vedere e udire. Sappia dunque con certezza tutta la casa d’Israele che Dio ha costituito Signore e Cristo quel Gesù che voi avete crocifisso». All’udire queste cose si sentirono trafiggere il cuore e dissero a Pietro e agli altri apostoli: «Che cosa dobbiamo fare, fratelli?». E Pietro disse loro: «Convertitevi e ciascuno di voi si faccia battezzare nel nome di Gesù Cristo, per il perdono dei vostri peccati, e riceverete il dono dello Spirito Santo. Per voi infatti è la promessa e per i vostri figli e per tutti quelli che sono lontani, quanti ne chiamerà il Signore Dio nostro». Con molte altre parole rendeva testimonianza e li esortava: «Salvatevi da questa generazione perversa!». Allora coloro che accolsero la sua parola furono battezzati e quel giorno furono aggiunte circa tremila persone (Cfr. At 2,1-47). 
Pietro stava ancora dicendo queste cose, quando lo Spirito Santo discese sopra tutti coloro che ascoltavano la Parola. E i fedeli circoncisi, che erano venuti con Pietro, si stupirono che anche sui pagani si fosse effuso il dono dello Spirito Santo; li sentivano infatti parlare in altre lingue e glorificare Dio. Allora Pietro disse: «Chi può impedire che siano battezzati nell’acqua questi che hanno ricevuto, come noi, lo Spirito Santo?». E ordinò che fossero battezzati nel nome di Gesù Cristo. Quindi lo pregarono di fermarsi alcuni giorni (At 10,44-48). 
In Maria non è la Parola che veicola lo Spirito Santo, è il suo fiato: “Elisabetta fu colmata di Spirito Santo”. Questa verità ci rivela quanta grandezza e quanta potenza di Spirito vi è nel cuore di Maria. Pietro è pieno di Spirito Santo, ma ancora e forse mai sarà pieno come è piena la Madre di Dio. Maria è di una pienezza quasi infinita, senza alcun limite, perché in Lei non vi è l’ostacolo del peccato, che restringe in modo indicibile e impensabile la nostra capacità di poter albergare in noi lo Spirito del Signore. Questa verità ce ne manifesta una seconda: la differenza tra santo e santo e tra discepolo e discepolo sta nella purezza della sua anima, del suo corpo, del suo spirito. Più si è senza peccato e più potente e vitale è l’opera dello Spirito in noi.
Se Maria è come impastata di grazia, impastata di Dio, impastata di Spirito Santo, è anche comprensibile che il suo alito sia alito che porta e veicola lo Spirito Santo, sia vero alito dello Spirito del Signore. Elisabetta percepisce il suono della sua voce e il suo cuore sussulta, il bambino sussulta, la sua anima e i suoi pensieri sussultano. Vi è in lei un vero cambiamento. Lo Spirito del Signore la ricolma di sé. È come se lei fosse divenuta un’altra persona. Ciò che era prima ora non lo è più. Lo Spirito tutto ha modificato di lei. Questo deve creare nel nostro cuore una ferma, convinta, solida e fondata convinzione: se ricevendo l’Eucaristia, o un altro Sacramento, il nostro cuore non cambia, non sussulta è segno che li riceviamo vanamente. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, colmateci di Spirito Santo. 

1. L’onestà è virtù fondamentale per ogni uomo. Essa riguarda ogni relazione intessuta o da intessere con Dio e con gli uomini.
1. Senza onestà tutto diviene una guerra di confusione, alterazione, miscuglio fondata sulla falsa testimonianza, la calunnia, il travisamento.
1. L’onestà vuole che si attribuisca e si doni all’altro ciò che è dell’altro, ma anche che si attribuisca a noi ciò che è nostro.
1. Non possiamo attribuire a Cristo ciò che non è di Cristo né a Dio ciò che non è di Dio. Verso Dio e gli uomini l’onestà dovrà essere somma.
1. Oggi il cristiano vive un momento difficile della sua storia. È pressato dal mondo perché accolga il suo pensiero e lo renda cristiano.
1. Il cristiano può anche accogliere il pensiero del mondo e farlo suo. La sua volontà non è incatenata. Tutti possiamo cadere in tentazione.
1. L’onestà però ci obbliga a dire: questo è un nostro pensiero, non è né il pensiero di Cristo e né di Dio. Dio e Cristo pensano diversamente.
1. Il discepolo di Gesù, chiunque esso sia, qualsiasi ministero eserciti nella Chiesa è obbligato per obbligo di salvezza a questa distinzione.
1. L’onestà lo obbliga perché sempre distingua e dica: questo è quanto io penso, Cristo Signore così non pensa. Il suo pensiero è diverso.
1. Se il cristiano omette questa distinzione e fa credere che quanto lui dice è pensiero di Gesù Signore: si assume ogni peccato dell’altro.
1. Per disonestà di pensiero, spesso frutto di una falsa e ingannevole misericordia, il cristiano si carica di tutti i peccati dell’umanità.
1. Il cristiano può schierarsi per l’aborto, il divorzio, l’eutanasia, le nozze tra gli stessi sessi, e mille cose del pensiero del mondo.
1. Per onestà verso Cristo, verso Dio, verso il mondo deve dire: il mio Maestro, Gesù Signore, così non pensa, così non vuole, così non parla.
1. San Paolo, il saggio, diceva: “Imitate in me ciò che vedete che io imito di Cristo Signore”. Distinguete ciò che è mio e ciò che è di Gesù.
1. Questa onestà oggi manca al cristiano. Egli attribuisce a Gesù ciò che è un parto dei suoi pensieri e ogni aborto di falsità del suo cuore.
1. Il cristiano può anche votare la legge sulle unioni civili, purché non attribuisca a Cristo questo suo voto. È questione d’altissima onestà.
1. Ma se un cristiano non è onesto con Cristo Signore e con Dio e con gli uomini, tradisce il suo Maestro, lo vende al pensiero del mondo.
1. È questo oggi il grande fallimento cristiano: la svendita del pensiero di Cristo Gesù al mondo e alle sue abominevoli teorie di iniquità.
1. Non è cristiano chi di domenica va a messa, se poi rinnega e svende Cristo, vendendo se stesso al pensiero iniquo del mondo e degli uomini.
1. Cristiano è colui che rimane ancorato eternamente al pensiero di Cristo Gesù e ne testimonia verità e autenticità con la propria vita.
1. Vergine Maria, Cristo Gesù mai si vendette al pensiero del mondo, mai svendette il pensiero del Padre per una misera consolazione umana.
1. Vieni in aiuto dei cristiani, Madre Santa. Convincici che è il pensiero di Cristo che ci fa cristiani. Pensare come il mondo ci fa mondani.
1. Concedi a tutti i tuoi figli, Madre di Dio, l’onestà del cuore e della mente, perché abbiamo sempre la forza di dire: Gesù così non pensa.
1. Se avessimo questa onestà, non voteremmo leggi inique e non approveremmo norme in palese ed evidente contrasto con la verità dell’uomo.



Elisabetta acclama e loda, proclama e profetizza che la vera beata fra le donne è la Vergine Maria, Madre di Dio.
[bookmark: _Toc443940588][bookmark: _Toc452536955]10 Maggio
[bookmark: _Toc443940589][bookmark: _Toc428370821][bookmark: _Toc452536956]Benedetta tu fra le donne
Lo Spirito del Signore sa chi è Maria. È la Madre del Messia di Dio. Lo Spirito lo rivela a Elisabetta, le fa sentire nel cuore la verità della Donna che le sta dinanzi e lei lo dice: “Ed esclamò a gran voce: «Benedetta tu fra le donne”.  
Nella Scrittura Antica solo due persone sono state proclamate benedette fra le donne: Giaele e Giuditta. Sono tutte e due uccisori dei nemici del popolo del Signore. Giaele ha conficcato un piolo nella testa di Sisara e Giuditta ha tagliato con la spada la testa di Oloferne. 
Intanto Sìsara era fuggito a piedi verso la tenda di Giaele, moglie di Cheber il Kenita, perché vi era pace fra Iabin, re di Asor, e la casa di Cheber il Kenita. Giaele uscì incontro a Sìsara e gli disse: «Férmati, mio signore, férmati da me: non temere». Egli entrò da lei nella sua tenda ed ella lo nascose con una coperta. Egli le disse: «Dammi da bere un po’ d’acqua, perché ho sete». Ella aprì l’otre del latte, gli diede da bere e poi lo ricoprì. Egli le disse: «Sta’ all’ingresso della tenda; se viene qualcuno a interrogarti dicendo: “C’è qui un uomo?”, dirai: “Nessuno”». Allora Giaele, moglie di Cheber, prese un picchetto della tenda, impugnò il martello, venne pian piano accanto a lui e gli conficcò il picchetto nella tempia, fino a farlo penetrare in terra. Egli era profondamente addormentato e sfinito; così morì. Ed ecco sopraggiungere Barak, che inseguiva Sìsara; Giaele gli uscì incontro e gli disse: «Vieni e ti mostrerò l’uomo che cerchi». Egli entrò da lei ed ecco Sìsara era steso morto, con il picchetto nella tempia (Gdc 4m17-22).
Sia benedetta fra le donne Giaele, la moglie di Cheber il Kenita, benedetta fra le donne della tenda! Acqua egli chiese, latte ella diede, in una coppa da prìncipi offrì panna. Una mano ella stese al picchetto e la destra a un martello da fabbri, e colpì Sìsara, lo percosse alla testa, ne fracassò, ne trapassò la tempia. Ai piedi di lei si contorse, cadde, giacque; ai piedi di lei si contorse, cadde; dove si contorse, là cadde finito. Dietro la finestra si affaccia e si lamenta la madre di Sìsara, dietro le grate: “Perché il suo carro tarda ad arrivare? Perché così a rilento procedono i suoi carri?”. Le più sagge tra le sue principesse rispondono, e anche lei torna a dire a se stessa: “Certo han trovato bottino, stan facendo le parti: una fanciulla, due fanciulle per ogni uomo; un bottino di vesti variopinte per Sìsara, un bottino di vesti variopinte a ricamo; una veste variopinta a due ricami è il bottino per il mio collo” (Gdc 5,24-20). 
Tutto il popolo si stupì profondamente e tutti si chinarono ad adorare Dio, esclamando in coro: «Benedetto sei tu, nostro Dio, che hai annientato in questo giorno i nemici del tuo popolo». Ozia a sua volta le disse: «Benedetta sei tu, figlia, davanti al Dio altissimo più di tutte le donne che vivono sulla terra, e benedetto il Signore Dio che ha creato il cielo e la terra e ti ha guidato a troncare la testa del capo dei nostri nemici. Davvero il coraggio che ti ha sostenuto non sarà dimenticato dagli uomini, che ricorderanno per sempre la potenza di Dio. Dio compia per te queste cose a tua perenne esaltazione, ricolmandoti di beni, in riconoscimento della prontezza con cui hai esposto la vita di fronte all’umiliazione della nostra stirpe, e ti sei opposta alla nostra rovina, comportandoti rettamente davanti al nostro Dio». E tutto il popolo esclamò: «Amen! Amen!» (Gdt 13, 17-20). 
La Vergine Maria nulla ha detto di sé ad Elisabetta. Ad Elisabetta parla nel cuore lo Spirito Santo, le parla per visione, ispirazione, manifestazione. Le parla mettendo le sue parole sulla sua bocca. In questo momento Elisabetta è vera profetessa dello Spirito di Dio e può cantare il mistero di cui è avvolta la Vergine Maria. Questa verità deve convincere ogni discepolo di Gesù che lui è conosciuto nel suo mistero se lui porta lo Spirito e lo versa su ogni cuore. Lui dona lo Spirito all’uomo, l’uomo nello Spirito vede il suo mistero e lo canta. Questo vale anche per la Chiesa. Essa non deve fare opera apologetica o dogmatica in suo favore. Deve invece ricolmare il mondo di Spirito Santo. Essa sempre sarà conosciuta da quelle persone alle quali ha dato lo Spirito del Signore. Lei può essere conosciuta solo per mezzo dello Spirito.
Elisabetta acclama e loda, proclama e profetizza che la vera beata fra le donne è la Vergine Maria. Lei è beata perché la sua missione è quella di schiacciare la testa al nemico dell’uomo e di Dio che è Satana, il principe di questo mondo. Lei la schiaccia donando al mondo Cristo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci veri portatori dello Spirito di Dio.

1. Crea dolore vedere il cristiano consumare misfatti storici, atti di alto tradimento contro l’umanità in nome della diabolica diplomazia.
1. Se il male vuole che gli venga legiferato il male come bene che se lo legiferasse da solo. Non può il cristiano piegarsi alle sue richieste.
1. Lucifero si legiferò il male come bene dichiarandosi Dio. Poi legiferò per Eva il male come bene sotto forma di disinteressato consiglio.
1. Poi Eva legiferò il male come bene per Adamo. Fu la morte, la catastrofe, la distruzione di ogni equilibro, il disastro ad ogni livello.
1. Ma è sempre questa l’astuzia di Lucifero. Chiamare il cristiano a dargli una mano perché senza di lui certe leggi non possono essere votate.
1. Contro Gesù la religione chiese alla politica che legiferasse per essa. Pilato chiese alla folla che legiferasse per lui. La folla lo fece.
1. Oggi è la politica che chiede una mano alla religione e gli ingenui cristiani in nome di un falso amore, una vana misericordia gliela danno.
1. Vergine Maria, solo tu puoi salvare i cristiani perché non cadano in questo antico e letale trucco di Lucifero per la rovina del mondo.
1. Vieni in nostro soccorso, Madre Santa. Donaci la tua sapienza perché vediamo i trucchi infernali e la tua fortezza per vincerli.
1. Oggi il trucco più letale è la trasformazione del male in bene e poi in nome dell’amore e della carità è chiesto ai cristiani di approvarlo.
[bookmark: _Toc452536957]11 Maggio 
Maria è vera Madre del Messia e al Messia va la stessa benedizione che è data a Dio, perché Lui è vero Dio.
[bookmark: _Toc443940590][bookmark: _Toc452536958]11 Maggio
[bookmark: _Toc443940591][bookmark: _Toc428370822][bookmark: _Toc452536959]E benedetto il frutto del tuo grembo!
Benedetto è il Signore. Benedetto è anche il suo Messia. Questo dice Elisabetta alla Vergine Maria: “E benedetto il frutto del tuo grembo!”. Maria è vera Madre del Messia e al Messia va la stessa benedizione che è data a Dio, perché Lui è Dio, è Figlio Unigenito del Padre. 
Rendete grazie al Signore perché è buono, perché il suo amore è per sempre. Dica Israele: «Il suo amore è per sempre».  Dica la casa di Aronne: «Il suo amore è per sempre». Dicano quelli che temono il Signore: «Il suo amore è per sempre». Nel pericolo ho gridato al Signore: mi ha risposto, il Signore, e mi ha tratto in salvo. Il Signore è per me, non avrò timore: che cosa potrà farmi un uomo? Il Signore è per me, è il mio aiuto, e io guarderò dall’alto i miei nemici. È meglio rifugiarsi nel Signore che confidare nell’uomo. È meglio rifugiarsi nel Signore che confidare nei potenti. Tutte le nazioni mi hanno circondato, ma nel nome del Signore le ho distrutte. Mi hanno circondato, mi hanno accerchiato, ma nel nome del Signore le ho distrutte.
Mi hanno circondato come api, come fuoco che divampa tra i rovi, ma nel nome del Signore le ho distrutte. Mi avevano spinto con forza per farmi cadere, ma il Signore è stato il mio aiuto. Mia forza e mio canto è il Signore, egli è stato la mia salvezza. Grida di giubilo e di vittoria nelle tende dei giusti: la destra del Signore ha fatto prodezze, la destra del Signore si è innalzata, la destra del Signore ha fatto prodezze. Non morirò, ma resterò in vita e annuncerò le opere del Signore. Il Signore mi ha castigato duramente, ma non mi ha consegnato alla morte. 
Apritemi le porte della giustizia: vi entrerò per ringraziare il Signore. È questa la porta del Signore: per essa entrano i giusti. Ti rendo grazie, perché mi hai risposto, perché sei stato la mia salvezza. La pietra scartata dai costruttori è divenuta la pietra d’angolo. Questo è stato fatto dal Signore: una meraviglia ai nostri occhi. Questo è il giorno che ha fatto il Signore: rallegriamoci in esso ed esultiamo! Ti preghiamo, Signore: dona la salvezza! Ti preghiamo, Signore: dona la vittoria! 	Benedetto colui che viene nel nome del Signore. Vi benediciamo dalla casa del Signore. Il Signore è Dio, egli ci illumina. Formate il corteo con rami frondosi fino agli angoli dell’altare. Sei tu il mio Dio e ti rendo grazie, sei il mio Dio e ti esalto. Rendete grazie al Signore, perché è buono, perché il suo amore è per sempre (Sal 118 (117) 1-29). 
Gesù profetizza ai farisei e agli scribi che sarà Gerusalemme – i pellegrini accorsi per la festa – che avrebbero gridato a Lui: “Benedetto colui che viene nel nome del Signore”. Pur non essendosi mai Lui proclamato il Messia, il popolo lo riconosce e lo acclama. 
Gerusalemme, Gerusalemme, tu che uccidi i profeti e lapidi quelli che sono stati mandati a te, quante volte ho voluto raccogliere i tuoi figli, come una chioccia raccoglie i suoi pulcini sotto le ali, e voi non avete voluto! Ecco, la vostra casa è lasciata a voi deserta! Vi dico infatti che non mi vedrete più, fino a quando non direte: Benedetto colui che viene nel nome del Signore!» (Mt 23,37-39). 
Gesù entra in Gerusalemme seduto sopra un asinello, donando compimento alla profezia di Zaccaria. È la festa. Le acclamazioni. Il tripudio. La folla grida al suo re. 
I discepoli andarono e fecero quello che aveva ordinato loro Gesù: condussero l’asina e il puledro, misero su di essi i mantelli ed egli vi si pose a sedere. La folla, numerosissima, stese i propri mantelli sulla strada, mentre altri tagliavano rami dagli alberi e li stendevano sulla strada. La folla che lo precedeva e quella che lo seguiva, gridava: «Osanna al figlio di Davide! Benedetto colui che viene nel nome del Signore! Osanna nel più alto dei cieli!» (Mt 21,6-9). 
È questa la potenza della rivelazione dello Spirito Santo. Elisabetta nulla sa di Maria, del Bambino che porta in grembo. Per divina manifestazione dello Spirito del Signore è come se lei vedesse il mistero che si compie sotto i suoi occhi e lo annunzia. Maria è la Madre del Messia. Il Messia è quel frutto benedetto che Lei porta nel grembo. Dinanzi agli occhi di Elisabetta passano circa duemila anni di profezie e di promesse e tutte si stanno compiendo. Quanto è grande il Signore. Elisabetta è la prima persona a cui questa grazia è stata concessa.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci testimoni di Cristo Gesù. 

1. Quando dinanzi ad una legge intrinsecamente cattiva si dice che vi è libertà di coscienza nel votarla o meno, non si sa cosa è la coscienza.
1. La coscienza non è libera dinanzi al male. Essa è obbligata non solo ad evitare ogni male, ma anche a non prestare alcuna collaborazione.
1. Ogni collaborazione prestata al male, in qualsiasi forma, anche con il silenzio per chi è obbligato a denunciarlo, ci rende responsabili.
1. Non vi è alcuna differenza tra collaborazione attiva e passiva. Per la nostra omissione il male è divenuto legge, norma, regola di vita.
1. Siamo responsabili di ogni suo frutto. Il Signore scrive sul suo libro tutte le iniquità che per la nostra omissione il male produrrà.
1. Chi dinanzi al male dice che la coscienza è libera di potervi aderire, diviene responsabile di tutto il male per la sua falsa dichiarazione.
1. Dinanzi al male si è responsabili anche di una parola detta fuori luogo, fuori contesto, senza alcuna prudenza, non in pienezza di verità.
1. Di ogni parola ambigua si è responsabili. Per la nostra poca chiarezza l’altro è caduto nell’errore, nella confusione, nello smarrimento.
1. L’altro, ogni altro deve sapere che la nostra coscienza mai potrà accettare il male, mai si renderà complice di esso, mai gli darà una mano.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, Donna libera pienamente dal male perché tutta inondata di luce, facci liberi come te.
1. Madre Santa, oggi con il male si gioca. Nessuno vuole convincersi che il male non gioca. Lui assale, divora, devasta, distrugge, uccide.
1. Madre del Signore, aiuta tutti i tuoi figli. Dona ad ognuno di essi una coscienza retta, delicata, pura, incontaminata, santa come la tua.

Da Maria non nasce un corpo e un’anima. Da Lei nasce il Figlio di Dio, l’Unigenito del Padre, il Verbo Eterno.
[bookmark: _Toc443940592][bookmark: _Toc452536960]11 Maggio
[bookmark: _Toc443940593][bookmark: _Toc428370823][bookmark: _Toc452536961]La madre del mio Signore 
Il mio Signore è il Dio del Cielo e della terra, il Creatore dell’universo. È il Dio d’Israele, il suo Salvatore Potente. Elisabetta, per grazia, illuminazione, ispirazione, dono dello Spirito Santo vede Maria, Madre del suo Signore, cioè del Dio che è il suo Signore, il suo Messia, il suo Salvatore e lo grida: “A che cosa devo che la madre del mio Signore venga da me?”. 
Che il mio Signore sia il Dio Onnipotente i Salmi lo dichiarano con inconfutabile evidenza. Maria non è Madre di un Signore umano. Il Signore di cui Lei è Madre è Dio. 
Proteggimi, o Dio: in te mi rifugio. Ho detto al Signore: «Il mio Signore sei tu, solo in te è il mio bene». Agli idoli del paese, agli dèi potenti andava tutto il mio favore. Moltiplicano le loro pene quelli che corrono dietro a un dio straniero. Io non spanderò le loro libagioni di sangue, né pronuncerò con le mie labbra i loro nomi. Il Signore è mia parte di eredità e mio calice: nelle tue mani è la mia vita. Per me la sorte è caduta su luoghi deliziosi: la mia eredità è stupenda. Benedico il Signore che mi ha dato consiglio; anche di notte il mio animo mi istruisce. Io pongo sempre davanti a me il Signore, sta alla mia destra, non potrò vacillare. Per questo gioisce il mio cuore ed esulta la mia anima; anche il mio corpo riposa al sicuro, perché non abbandonerai la mia vita negli inferi, né lascerai che il tuo fedele veda la fossa. Mi indicherai il sentiero della vita, gioia piena alla tua presenza, dolcezza senza fine alla tua destra (Sal 16 (15) 1-11).
 Nel Salmo 110 questa verità è ancora più inconfutabile. Dice Dio al mio Dio, dice il Signore al mio Signore. Signore è Dio. Dio è il Signore. Il Messia è Dio ed è il Signore. 
Oracolo del Signore al mio signore: «Siedi alla mia destra finché io ponga i tuoi nemici a sgabello dei tuoi piedi». Lo scettro del tuo potere stende il Signore da Sion: domina in mezzo ai tuoi nemici! A te il principato nel giorno della tua potenza tra santi splendori; dal seno dell’aurora, come rugiada, io ti ho generato. Il Signore ha giurato e non si pente: «Tu sei sacerdote per sempre al modo di Melchìsedek». Il Signore è alla tua destra! Egli abbatterà i re nel giorno della sua ira, sarà giudice fra le genti, ammucchierà cadaveri, abbatterà teste su vasta terra; lungo il cammino si disseta al torrente, perciò solleva alta la testa (Sal 110 (109) 1-7). 
Del Salmo 110 si serve Cristo per porre una domanda ai farisei, senza però ottenere alcuna risposta. Al quesito non vi è risposta, se Cristo non è Dio. Ma il Messia è vero Dio.
Mentre i farisei erano riuniti insieme, Gesù chiese loro: «Che cosa pensate del Cristo? Di chi è figlio?». Gli risposero: «Di Davide». Disse loro: «Come mai allora Davide, mosso dallo Spirito, lo chiama Signore, dicendo: Disse il Signore al mio Signore: Siedi alla mia destra finché io ponga i tuoi nemici sotto i tuoi piedi?  Se dunque Davide lo chiama Signore, come può essere suo figlio?». Nessuno era in grado di rispondergli e, da quel giorno, nessuno osò più interrogarlo (Mt 22,41-46). 
Maria è vera Madre del mio Signore, vera Madre di Dio, non perché Lei abbia generato Dio, cioè la divinità, o la persona divina. La divinità non si genera. Essa è una ed è eterna ed è indivisibile. Neanche è Madre per aver generato la Persona divina del Figlio. La Persona del Figlio è generata dal Padre in principio, da sempre. Lei invece è Madre perché il Verbo in lei si fece carne. Da Lei non nasce un corpo e un’anima. Da Lei nasce la seconda Persona della Santissima Trinità, che è vero Dio. Lei ha dato alla luce il Figlio di Dio, l’Unigenito del Padre.
Dalla Vergine Maria nasce Dio, nasce il Verbo fatto, divenuto carne. In Lei è il Figlio di Dio che prende carne e sangue. Per questo Lei è vera Madre del suo Signore, del Figlio Eterno del Padre. Questo mistero è oltremodo grande e anche indecifrabile, mistero grande e indecifrabile l’incarnazione. Si pensi: una sola Persona, quella eterna, divina. Una natura: quella eterna, divina, nella quale sussistono il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo. Il Verbo che sussiste nella natura divina, assume come sua vera natura, la natura umana e veramente vive in essa e per essa. Il Soggetto è sempre la Persona divina che è Dio. Da Maria nasce il Figlio di Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la visione di Elisabetta.

1. Quando si riporta una frase, essa va sempre inserita nel contesto in cui è stata proferita. Altrimenti da verità diviene grande falsità.
1. Se dico: “La misericordia di Dio è incondizionata” senza aggiungere il resto, faccio di Gesù un bugiardo, un mentitore, un traditore di Dio.
1. Faccio anche del Vangelo un libro di favole. Che significa che la misericordia di Dio è incondizionata, qual è la sua verità altissima?
1. Significa che l’amore di Dio splende sulla terra più che il sole a mezzogiorno d’estate, senza alcuna nuvola, senza alcuna foschia.
1. La misericordia del Signore è più che un fiume in piena, un fiume che straripa dai suoi argini perché grande è la massa della sua grazia.
1. Il sole brilla, l’acqua scorre senza alcuna condizione. Perché l’acqua disseti e il sole riscaldi è necessario che l’uomo li attinga. Come?
1. Con la conversione, con il perdono, con l’accoglienza di Cristo, la misericordia incondizionata del Padre, con la fede nella sua Parola.
1. Senza la fede è impossibile piacere a Dio. Se l’uomo non perdona, non sarà perdonato. Se non è misericordioso non riceve misericordia.
1. Chi è intento a riportare parole deve porre ogni attenzione a non ingannare i cuori, illudendoli che non ci sono più né fede e né morale.
1. Madre di Gesù dal cuore purissimo, aiuta i tuoi figli perché non cadano negli inganni del serpente infernale, parziale nella parola di Dio.

1. Quando in un popolo si oscura la coscienza del bene e del male, tutto si trasforma in gioco politico, in sofistica guerra per il potere.
1. Della sorte della morale a nessuno interessa. D’altronde come potrebbe interessare a qualcuno? Si è privi della coscienza di bene e di male.
1. Senza coscienza del bene e del male non c’è futuro per un popolo, una nazione, una società, una civiltà. Tutti i valori diventano liquidi.
1. Quando un valore divine liquido, può prendere qualsiasi forma. Diviene come il dio Proteo della mitologia capace di assumere ogni sembianza.
1. Oggi è liquida la morale familiare, sociale, professionale. Anche sulla natura dell’uomo e della donna la si vuole liquida, anzi gassosa.
1. La famiglia è senza futuro, anche la società è senza futuro. Il mondo intero in ogni sua dimensione è senza futuro. Manca il valore vero.
1. Con morale liquida, frutto di fede liquida, anche la Chiesa è senza futuro. Senza vera fede e autentica moralità quale futuro per la Chiesa?
1. Quando un popolo con una legge vota la cancellazione della morale, si condanna alla dissoluzione. La morale è il solo baluardo di salvezza.
1. Quanti cancellano la morale possono esultare. Ma è la stessa esultanza effimera di Lucifero nel giorno in cui ha deciso di proclamarsi Dio.
1. Personalmente non difendo la morale perché cristiano, ma perché sono uomo. È di ogni uomo l’obbligo di difendere ciò che lo mantiene uomo.
1. Senza morale siamo tutti liquefatti, inconsistenti, senza sicurezza, senza futuro, senza alcuna vita, senza speranza. Su cosa costruiamo?
1. Su cosa si può costruire una famiglia con una morale familiare e coniugale liquida? Quale futuro sociale se anche la sua morale è liquida?
1. Senza morale nulla resta all’uomo. Gli resta un uomo non uomo e un uomo non uomo mai potrà vivere da uomo. È non uomo perché senza morale.
1. Vergine Maria, in questo giorno di morte della morale, dona a chi crede in te una retta e santa coscienza di non commistione con il male.
1. Tu ci aiuterai con la tua purissima luce, Madre Santa, e noi grideremo al mondo che l’uomo non è uomo se è senza vera morale. Non ha futuro.

1. Madre Dio, aiuta i tuoi figli perché escano dal torpore morale e dall'oscuramento della coscienza. Fa' che tutti siano vera luce del mondo.
[bookmark: _Toc452536962]12 Maggio 

La voce di Maria è così piena di Spirito Santo da farlo posare tutto su Elisabetta e da Elisabetta sul bambino.
[bookmark: _Toc443940594][bookmark: _Toc452536963]12 Maggio
[bookmark: _Toc443940595][bookmark: _Toc428370824][bookmark: _Toc452536964]Il bambino ha sussultato di gioia nel mio grembo 
Giovanni il Battista è nel seno di Elisabetta ed è al sesto mese. Non appena la voce di Maria giunge all’orecchio della madre, lui salta nel grembo come un vitello nella stalla: “Ecco, appena il tuo saluto è giunto ai miei orecchi, il bambino ha sussultato di gioia nel mio grembo”. Di questa esultanza, di questo salterellare di gioia, simili a vitelli, parla il profeta Malachia.
Ecco infatti: sta per venire il giorno rovente come un forno. Allora tutti i superbi e tutti coloro che commettono ingiustizia saranno come paglia; quel giorno, venendo, li brucerà – dice il Signore degli eserciti – fino a non lasciar loro né radice né germoglio. Per voi, che avete timore del mio nome, sorgerà con raggi benefici il sole di giustizia e voi uscirete saltellanti come vitelli dalla stalla. Calpesterete i malvagi ridotti in cenere sotto le piante dei vostri piedi nel giorno che io preparo, dice il Signore degli eserciti. Tenete a mente la legge del mio servo Mosè, al quale ordinai sull’Oreb precetti e norme per tutto Israele. Ecco, io invierò il profeta Elia prima che giunga il giorno grande e terribile del Signore: egli convertirà il cuore dei padri verso i figli e il cuore dei figli verso i padri, perché io, venendo, non colpisca la terra con lo sterminio (Ml 3,19-24). 
Il Salmista ci rivela che Lui esulta al solo pensiero che nelle ore notturne rivolge al suo Dio. Si sussulta per la gioia, si saltella per la letizia che il Signore infonde nello spirito. 
O Dio, tu sei il mio Dio, dall’aurora io ti cerco, ha sete di te l'anima mia, desidera te la mia carne in terra arida, assetata, senz’acqua. Così nel santuario ti ho contemplato, guardando la tua potenza e la tua gloria. Poiché il tuo amore vale più della vita, le mie labbra canteranno la tua lode. Così ti benedirò per tutta la vita: nel tuo nome alzerò le mie mani. Come saziato dai cibi migliori, con labbra gioiose ti loderà la mia bocca. Quando nel mio letto di te mi ricordo e penso a te nelle veglie notturne, a te che sei stato il mio aiuto, esulto di gioia all’ombra delle tue ali. A te si stringe l’anima mia: la tua destra mi sostiene. Ma quelli che cercano di rovinarmi sprofondino sotto terra, siano consegnati in mano alla spada, divengano preda di sciacalli. Il re troverà in Dio la sua gioia; si glorierà chi giura per lui, perché ai mentitori verrà chiusa la bocca (Sal 63 (62) 1-12). 
Il sussulto del bambino nel grembo di Elisabetta è il frutto della voce della Vergine Maria. La sua voce è così piena, carica, colma e stracolma di Spirito Santo, da farlo posare tutto su Elisabetta e da Elisabetta sul bambino. Questo evento deve condurci ad una seria riflessione sulla nostra relazione con lo Spirito di Dio. Noi predichiamo, insegniamo, ammaestriamo, catechizziamo, spieghiamo, diciamo la Parola del Signore in mille modi. Eppure il mondo non riceve nessuna scossa. A volte le nostre parole tediano la gente e altre volte le addormentano. Questo è il segno evidente che in noi è assente lo Spirito del Signore. La nostra parola è solo voce nostra, non veicolo di Dio, non carro sul quale viaggia lo Spirito Santo per raggiungere i cuori, smuoverli dal loro torpore, aprirli alla verità, condurli alla luce.
Conosco una persona così potentemente ricca di Spirito Santo che non ha alcun bisogno di alcuna parola per far sussultare un cuore, molti cuori, una intera assemblea. A volte basta la sua presenza fisica e tutti cominciano a saltellare come vitelli nella stalla. Altre volte con il solo sguardo il cuore si mette in questione e si apre alla verità del cielo. Succede spesso che con una sola parola, lo Spirito compie una grande conversione. Questo mondo che si apre a Dio, attraverso questi molteplici modi o forme di presenza, attesta che lo Spirito Santo vive in lei e che tutto di lei trasuda di Spirito del Signore. Lo Spirito l’ha permeata di sé in ogni parte del suo corpo, della sua anima, del suo spirito. Lei è tutta sua. 
Questo suo modo di operare la salvezza ha messo sempre in crisi la mia coscienza. Sono fermamente convinto che se lo Spirito non abita potentemente in me, come abita in lei, la mia missione presbiterale mai potrà produrre un solo frutto. Non siamo noi con la nostra scienza, che salviamo e convertiamo, ma è sempre lo Spirito di Dio che noi siamo chiamati a rivestire, se vogliamo essere veri strumenti di Cristo Signore per l’annunzio fruttuoso del suo Vangelo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vero veicolo dello Spirito Santo. 

1. Senza morale nessun popolo potrà sussistere, prosperare, crescere, credere in un futuro. Perché senza morale mai vi potrà essere giustizia.
1. La giustizia costruita sull’assenza di morale è puro arbitrio, volontà dell’uomo contro l’altro uomo, dell’uomo forte contro l’uomo debole.
1. Rivoluzioni, guerre, lotte, contrasti, opposizioni sono tutti il frutto dell’assenza della vera morale. Ogni olocausto è assenza di morale.
1. Su quale morale si potrà oggi stringere una relazione tra gli uomini? Su quale principio indistruttibile si potrà costruire un futuro?
1. Un tempo si giurava su Dio, sull’Onnipotente. Era Lui il garante della stabilità della parola dell’uomo. Oggi si giura sul proprio onore.
1. Ma un uomo senza morale è anche un uomo senza onore. Si giura sul nulla. Uno che giura sul nulla quale garanzia potrà dare ad un altro uomo?
1. Un tempo si ci sposava su una certezza morale. Il matrimonio era patto di stabilità. Oggi su cosa si fonda il futuro a due? Sul nulla.
1. L’assenza di morale è generatrice d’ogni morte: della vita (aborto), della famiglia (divorzio), della società (liquidità di ogni relazione).
1. L’assenza di morale è morte anche del diritto. Su cosa si fonda il diritto? Sull’imposizione di una volontà sulle altre. È questo diritto?
1. Il diritto è appassionata ricerca di sapienza, saggezza. Frutto non di passioni, ma d’intelligenza, capacità di discernimento dell’uomo.
1. Una legge imposta a maggioranza, senza alcun dibattito, alcun dialogo, che mortifica un intero popolo, di certo mai potrà essere diritto.
1. Mai si potrà chiamare giustizia. La si dovrà chiamare arbitrio, imposizione, prepotenza, arroganza. Mai giustizia, mai diritto, mai legge.
1. La legge deve essere l’espressione più nobile, più alta, più elevata della sapienza, dell’intelligenza, della capacità di dialogo dell’uomo.
1. La Scrittura, principio e sorgente del vero diritto ci dice che imporre la propria forza come diritto e giustizia non è degli uomini giusti.
1. Così gli empi e gli idolatri: La nostra forza sia legge della giustizia, perché la debolezza risulta inutile (Sap 2,6-11).
1. Quando la morale muore non sono gli Angeli che muoiono e neanche i cristiani. Non muore la Chiesa, la religione. Muore semplicemente l’uomo.
1. Allora c’è poco da esultare, da gioire quando muore l’uomo. C’è da piangere un pianto ininterrotto, senza fine. Si è ucciso l’uomo.
1. Madre di Dio, osserva e contempla la stoltezza dell’uomo. Uccide l’uomo ed esulta. Uccide l’uomo e crede di averlo risuscitato.
1. Madre Santa, perdona noi tuoi figli per tanta insipienza. Solo tu ci puoi salvare. Solo tu ci puoi liberare da una iniquità così grande.

Qualsiasi cosa Dio dica e chieda, la faccio. Sono la sua Serva. Lui parla. Io ascolto e credo. È la fede di Maria.
[bookmark: _Toc452536965]12 Maggio
[bookmark: _Toc452536966]Beata colei che ha creduto 
Leggendo l’Inno alla fede regalatoci dallo Spirito Santo, notiamo che ogni uomo di fede aggiunge sempre qualcosa alla fede di colui che lo ha preceduto. La Vergine Maria è stata proclamata beata da Elisabetta per la sua fede: “E beata colei che ha creduto nell’adempimento di ciò che il Signore le ha detto”. Qual è la novità assoluta mai rivelata prima e che mai potrà essere rivelata, avendo la Madre di Dio raggiunto il limite ultimo della possibilità dello stesso Dio? Oltre Maria mai si potranno trovare altre possibilità di fede. In Lei il processo della fede giunge al suo compimento. Lei è infinitamente oltre tutti gli altri che l’hanno preceduta.
La fede è fondamento di ciò che si spera e prova di ciò che non si vede. Per questa fede i nostri antenati sono stati approvati da Dio. Per fede, Abele offrì a Dio un sacrificio migliore di quello di Caino e in base ad essa fu dichiarato giusto, avendo Dio attestato di gradire i suoi doni; per essa, benché morto, parla ancora. Per fede, Noè, avvertito di cose che ancora non si vedevano, preso da sacro timore, costruì un’arca per la salvezza della sua famiglia; e per questa fede condannò il mondo e ricevette in eredità la giustizia secondo la fede.
Per fede, Abramo, chiamato da Dio, obbedì partendo per un luogo che doveva ricevere in eredità, e partì senza sapere dove andava. Per fede, anche Sara, sebbene fuori dell’età, ricevette la possibilità di diventare madre, perché ritenne degno di fede colui che glielo aveva promesso. Per questo da un uomo solo, e inoltre già segnato dalla morte, nacque una discendenza numerosa come le stelle del cielo e come la sabbia che si trova lungo la spiaggia del mare e non si può contare. Per fede, Abramo, messo alla prova, offrì Isacco, e proprio lui, che aveva ricevuto le promesse, offrì il suo unigenito figlio, del quale era stato detto: Mediante Isacco avrai una tua discendenza. Egli pensava infatti che Dio è capace di far risorgere anche dai morti: per questo lo riebbe anche come simbolo.
Per fede, Isacco benedisse Giacobbe ed Esaù anche in vista di beni futuri. Per fede, Giacobbe, morente, benedisse ciascuno dei figli di Giuseppe e si prostrò, appoggiandosi sull’estremità del bastone. Per fede, Giuseppe, alla fine della vita, si ricordò dell’esodo dei figli d’Israele e diede disposizioni circa le proprie ossa. Per fede, Mosè, appena nato, fu tenuto nascosto per tre mesi dai suoi genitori, perché videro che il bambino era bello; e non ebbero paura dell’editto del re.
Per fede, Mosè, divenuto adulto, rifiutò di essere chiamato figlio della figlia del faraone, preferendo essere maltrattato con il popolo di Dio piuttosto che godere momentaneamente del peccato. Egli stimava ricchezza maggiore dei tesori d’Egitto l’essere disprezzato per Cristo; aveva infatti lo sguardo fisso sulla ricompensa. Per fede, egli lasciò l’Egitto, senza temere l’ira del re; infatti rimase saldo, come se vedesse l’invisibile. Per fede, essi passarono il Mar Rosso come fosse terra asciutta. Quando gli Egiziani tentarono di farlo, vi furono inghiottiti. Per fede, caddero le mura di Gerico, dopo che ne avevano fatto il giro per sette giorni. Per fede, Raab, la prostituta, non perì con gli increduli, perché aveva accolto con benevolenza gli esploratori (Cfr. Eb 11,1-40). 
Alla Vergine Maria è stata chiesta una fede oltre, infinitamente oltre tutta la storia di fede del suo popolo. A Lei è stato chiesto di credere che Dio si fa carne, uomo. Che il Creatore si fa creatura. Che Lei, piccola e umile donna, sarebbe divenuta la Madre del suo Dio, del suo Creatore, del suo Signore. Per il popolo di Dio questa fede non solo è oltre ogni fede, è anche contro la stessa fede. Essa annienta il rigido monoteismo sul quale la religione dei padri fondava se stessa. Essa è fede oltre tutti i profeti, i saggi, oltre tutta la Parola rivelata. 
Alla Vergine Maria è stato chiesto proprio questo genere di fede: credere oltre la sua stessa fede, contro la sua stessa fede, contro quella fede che ogni giorno si leggeva nelle Scritture e della quale si parlava sia nelle sinagoghe che nelle case. La sua risposta è stata immediata: Dio vuole modificare la sua Parola antica, Lui è il Signore e Lui la può sempre modificare. Vuole rivelarci qualcosa di più grande di sé, finora mai rivelato? È un suo diritto farlo. Io credo. Qualsiasi cosa lui dica e mi chiede, io la faccio. Sono la sua Serva. Lui parla. Io ascolto e credo. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci la via della vera fede.

1. Esistono persone con due coscienze, due intelligenze, due fedi, due filosofie, due antropologie, due volontà, due cuori, due menti?
1. Esistono persone con due scienze, due morali, due comportamenti, due atteggiamenti, due desideri, due pensieri, due padroni contrapposti?
1. La risposta purtroppo è sì. Tante persone sono abili a passare dal pensiero religioso a quello laico, da quello laico a quello religioso.
1. Dal pulpito affermano la verità secondo Dio, dalla cattedra le teorie negatrici di ogni verità trascendente, divina, eterna, rivelata.
1. Tante persone sono capaci di servire due padroni: l’immoralità nel privato, la grande moralità in pubblico, divenendo di essa paladini.
1. Il seguace di Gesù sa che non può servire due padroni. Non può essere di Dio e di Satana. Non è difficile, ma impossibile, inconciliabile.
1. Il discepolo di Gesù non può servire l’immoralità del mondo trincerandosi nella sua carica istituzionale, di responsabilità pubblica.
1. Il discepolo di Gesù deve sapere che lui è responsabile delle sue scelte. Un pilota di areo sgancia una bomba. Uccide centinaia di uomini.
1. Lui è responsabile dinanzi a Dio di tutte quelle morti. Scegliendo di essere pilota, ha scelto di lavorare per la morte, non per la vita.
1. Di tutte le conseguenze che sono il frutto di una scelta si è responsabili in eterno dinanzi a Dio. Uno si ubriaca e si mette alla guida.
1. Lui è responsabile di ogni incidente. Chi si vuole ubriacare, deve prima gettare le chiavi in un fosso e poi accostarsi alla bottiglia.
1. Essere discepoli di Gesù non è un cappello che si indossa fuori e poi appena dentro lo si pone all’attaccapanni. Tanto dentro non serve.
1. Essere discepoli di Gesù è nel pensiero, nella mente, nel cuore, nei desideri, nelle decisioni. Anche la pelle del corpo è cristiana.
1. Essere discepoli di Gesù obbliga a camminare secondo i suoi pensieri, la sua verità, il suo cuore, la sua mente, la sua morale.
1. Purtroppo oggi si è dalla triplice teologia, triplice morale, triplice fede, triplice religione, triplice filosofia, triplice antropologia.
1. In Chiesa adoriamo Gesù Eucaristia, fuori della Chiesa rinneghiamo Cristo, il Padre, lo Spirito Santo, ci professiamo dalle molti religioni.
1. Una firma ci rende responsabili in eterno di tutto il male che essa genera nella storia. Vale anche per un solo voto, per un sì o un no.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, aiuta noi cristiani ad essere persone con un solo cuore, una sola mente, il cuore e la mente di Gesù.
1. Aiuta, Madre Santa, i discepoli di Gesù perché comprendano che solo se sono interamente di Cristo Signore possono amare i loro fratelli.
1. Non permettere, Madre di Dio, che i cristiani si scrollino della loro responsabilità eterna, adducendo come scusa il loro ruolo o ministero.
1. È questo equivoco che ci fa essere contemporaneamente, Vergine Madre, di molti padroni, molti signori il male cristiano che rovina il mondo.
[bookmark: _Toc452536967]13 Maggio 
Maria canta il Magnificat a Dio quando nulla ancora è compiuto. Tutto è visto con gli occhi della più pura fede.
[bookmark: _Toc443940598][bookmark: _Toc452536968]13 Maggio
[bookmark: _Toc443940599][bookmark: _Toc452536969]Allora Maria disse 
Dopo che l’Angelo ha parlato, Maria si dichiara “La serva del Signore”. Dopo che Elisabetta nello Spirito Santo, ha rivelato il mistero, Maria prende la parola per lodare il suo Dio: “Allora Maria disse”.  È cosa buona, anzi più che giusta, chiedersi: quando Maria dice? Un confronto con Mosè e con la stessa Anna, la madre di Samuele, ci aiuta a cogliere la differenza che manifesta tutta la grandezza della fede della Madre di Dio. La sua è una fede mai esistita prima.
Allora Mosè e gli Israeliti cantarono questo canto al Signore e dissero: «Voglio cantare al Signore, perché ha mirabilmente trionfato: cavallo e cavaliere ha gettato nel mare. Mia forza e mio canto è il Signore, egli è stato la mia salvezza. È il mio Dio: lo voglio lodare, il Dio di mio padre: lo voglio esaltare! Il Signore è un guerriero, Signore è il suo nome. I carri del faraone e il suo esercito li ha scagliati nel mare; i suoi combattenti scelti furono sommersi nel Mar Rosso. Gli abissi li ricoprirono, sprofondarono come pietra. La tua destra, Signore, è gloriosa per la potenza, la tua destra, Signore, annienta il nemico; con sublime maestà abbatti i tuoi avversari, scateni il tuo furore, che li divora come paglia. Al soffio della tua ira si accumularono le acque, si alzarono le onde come un argine, si rappresero gli abissi nel fondo del mare.
Il nemico aveva detto: “Inseguirò, raggiungerò, spartirò il bottino, se ne sazierà la mia brama; sfodererò la spada, li conquisterà la mia mano!”. Soffiasti con il tuo alito: li ricoprì il mare, sprofondarono come piombo in acque profonde. Chi è come te fra gli dèi, Signore? Chi è come te, maestoso in santità, terribile nelle imprese, autore di prodigi? Stendesti la destra: li inghiottì la terra. Guidasti con il tuo amore questo popolo che hai riscattato, lo conducesti con la tua potenza alla tua santa dimora. Udirono i popoli: sono atterriti. L’angoscia afferrò gli abitanti della Filistea. Allora si sono spaventati i capi di Edom, il pànico prende i potenti di Moab; hanno tremato tutti gli abitanti di Canaan. Piómbino su di loro paura e terrore; per la potenza del tuo braccio restino muti come pietra, finché sia passato il tuo popolo, Signore, finché sia passato questo tuo popolo, che ti sei acquistato. Tu lo fai entrare e lo pianti sul monte della tua eredità, luogo che per tua dimora, Signore, hai preparato, santuario che le tue mani, Signore, hanno fondato. Il Signore regni in eterno e per sempre!». Quando i cavalli del faraone, i suoi carri e i suoi cavalieri furono entrati nel mare, il Signore fece tornare sopra di essi le acque del mare, mentre gli Israeliti avevano camminato sull’asciutto in mezzo al mare. Allora Maria, la profetessa, sorella di Aronne, prese in mano un tamburello: dietro a lei uscirono le donne con i tamburelli e con danze. Maria intonò per loro il ritornello: «Cantate al Signore, perché ha mirabilmente trionfato: cavallo e cavaliere ha gettato nel mare!» (Es 15,1-21). 
Allora Anna pregò così: «Il mio cuore esulta nel Signore, la mia forza s’innalza grazie al mio Dio. Si apre la mia bocca contro i miei nemici, perché io gioisco per la tua salvezza. Non c’è santo come il Signore, perché non c’è altri all’infuori di te e non c’è roccia come il nostro Dio. Non moltiplicate i discorsi superbi, dalla vostra bocca non esca arroganza, perché il Signore è un Dio che sa tutto e da lui sono ponderate le azioni. L’arco dei forti s’è spezzato, ma i deboli si sono rivestiti di vigore. I sazi si sono venduti per un pane, hanno smesso di farlo gli affamati. La sterile ha partorito sette volte e la ricca di figli è sfiorita. Il Signore fa morire e fa vivere, scendere agli inferi e risalire. Il Signore rende povero e arricchisce, abbassa ed esalta. Solleva dalla polvere il debole, dall’immondizia rialza il povero, per farli sedere con i nobili e assegnare loro un trono di gloria. Perché al Signore appartengono i cardini della terra e su di essi egli poggia il mondo. Sui passi dei suoi fedeli egli veglia, ma i malvagi tacciono nelle tenebre. Poiché con la sua forza l’uomo non prevale. Il Signore distruggerà i suoi avversari! Contro di essi tuonerà dal cielo. Il Signore giudicherà le estremità della terra; darà forza al suo re, innalzerà la potenza del suo consacrato» (1Sam 2,1-10). 
Quando il popolo canta l’inno di lode e di benedizione al suo Signore? Quando vede il Faraone e il suo esercito in fondo al Mare. Quando è dall’altra parte del Mare. Quando Anna canta la sua lode al suo Dio? Quando ha avuto il figlio. Dopo che ha visto l’esaudimento della sua preghiera. Quando invece canta il suo “Magnificat” la Madre di Dio? Quando nulla ancora è compiuto. Quando tutto è visto con gli occhi della più pura fede. Lei fa sempre la differenza nella fede.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, accrescete la nostra fede. 

1. Una verità, rimossa dal cuore e dalla mente, su cui nessuno più riflette, rivela che ogni frutto prodotto dall’uomo rimane per l’eternità.
1. Bene e male non finiscono nell’istante in cui vengono operati. Attraversano tutta la storia, valicano il tempo, si consumano nell’eternità.
1. Una parola, un atto di amore può cambiare la vita di tutto un popolo. Ma anche un solo atto di ingiustizia può rovinare l’intera umanità.
1. La colpa di Eva, divenuta poi colpa di Adamo, per tentazione di Eva, va oltre tutto il genere umano. Essa raggiunge il cuore stesso di Dio.
1. Per espiare quella colpa, per liberare l’uomo dalla morte eterna, il Figlio Unigenito del Padre si fa vero uomo e assume su di sé la morte.
1. Noi pensiamo invece che l’atto finisca in se stesso. L’assunzione di una droga può rovinare l’intera esistenza non solo di chi la prende.
1. Rovina l’esistenza della famiglia e va ben oltre i suoi limiti. Raggiunge nazione. Le cure del frutto del vizio ricadono sulla collettività.
1. Chi pensa che molte tasse sono per curare i frutti dei molti vizi? Per il vizio si dissangua un popolo. Urge pensare, meditare, riflettere.
1. Il divorzio, l’aborto, altre molteplici leggi non sono semplicemente leggi: sono una vera piantagione di male inarrestabile all’infinito.
1. Questi frutti di morti non sono neanche riparabili, nonostante educatori, psicologi, ed altre esperti di settore dettino ricette senza fine.
1. Neanche Dio può riparare i frutti del male. Può aiutare l’uomo a togliere il male dalla radice. Ma l’uomo volendo il male, vuole i frutti.
1. Chi vuole il male deve gustare i suoi frutti. Chi vuole il divorzio deve anche mangiare una gioventù senza stabilità, sicurezza, futuro.
1. È passata la legge sulle unioni civili. I votanti esultano. Altro non si è fatto che piantare nella storia un albero dai frutti avvelenati.
1. I frutti però non li mangeranno solo coloro che hanno piantato l’albero, ma ogni altro uomo, l’intera umanità, per i secoli eterni.
1. Per ogni uomo che si avvelenerà, i piantatori dell’albero saranno chiamati in giudizio dal Signore dell’uomo, che si creda o non si creda.
1. Dio è geloso della sua creazione e nessuno gliela potrà rovinare a sua arbitrio e volontà. Chiunque lo farà dovrà rendere a Lui conto.
1. Poiché non si dá una sentenza immediata contro una cattiva azione, il cuore dei figli dell'uomo è pieno di voglia di fare il male. Qo 8,11.
1. Vergine Maria, Madre che hai generato il Frutto che dona la vita eterna, fa’ che mai collaboriamo con il mondo per piantare alberi di male.
1. Tu, Vergine Madre di Dio, ci ammaestrerai e noi pianteremo solo alberi di verità, giustizia, carità, misericordia, purissimo bene, santità.

Tutta la creazione è niente dinanzi a ciò che il Signore sta compiendo in Maria. Per questa opera va magnificato.
[bookmark: _Toc443940600][bookmark: _Toc452536970]13 Maggio
[bookmark: _Toc443940601][bookmark: _Toc428370827][bookmark: _Toc452536971]L’anima mia magnifica il Signore 
La Vergine Maria inizia il suo canto di lode, dicendo che la sua anima magnifica il Signore: “L’anima mia magnifica il Signore”. La sua anima vuole rendere grande il Signore, grandissimo. Su quale fondamento e perché la sua anima ha questo desiderio di proclamare che il suo Dio è grande, è grande senza misura, è l’eccelso, l’insuperabile, colui oltre il quale nulla esiste di più grande? Lasciandoci aiutare dalla Scrittura Antica anche in questo desiderio della Madre di Dio troveremo la differenza che distingue il suo cuore da ogni altro cuore che magnifica il Signore.
Davide chiede al Signore che il suo nome venga per sempre magnificato e suggerisce anche la formula: “Il Signore degli eserciti è il Dio d’Israele”. Il Signore è grande perché è il Dio degli eserciti, il Dio onnipotente, il Dio che compie ciò che vuole sulla terra e nei cieli. Davide loda il Signore perché gli ha promesso che sul suo trono sarebbe rimasto stabile in eterno. 
Allora il re Davide andò a presentarsi davanti al Signore e disse: «Chi sono io, Signore Dio, e che cos’è la mia casa, perché tu mi abbia condotto fin qui? E questo è parso ancora poca cosa ai tuoi occhi, Signore Dio: tu hai parlato anche della casa del tuo servo per un lontano avvenire: e questa è la legge per l’uomo, Signore Dio! Che cosa potrebbe dirti di più Davide? Tu conosci il tuo servo, Signore Dio! Per amore della tua parola e secondo il tuo cuore, hai compiuto tutte queste grandi cose, manifestandole al tuo servo. Tu sei davvero grande, Signore Dio! Nessuno è come te e non vi è altro Dio fuori di te, proprio come abbiamo udito con i nostri orecchi. E chi è come il tuo popolo, come Israele, unica nazione sulla terra che Dio è venuto a riscattare come popolo per sé e a dargli un nome operando cose grandi e stupende, per la tua terra, davanti al tuo popolo che ti sei riscattato dalla nazione d’Egitto e dai suoi dèi? Hai stabilito il tuo popolo Israele come popolo tuo per sempre, e tu, Signore, sei diventato Dio per loro.
Ora, Signore Dio, la parola che hai pronunciato sul tuo servo e sulla sua casa confermala per sempre e fa’ come hai detto. Il tuo nome sia magnificato per sempre così: “Il Signore degli eserciti è il Dio d’Israele!”. La casa del tuo servo Davide sia dunque stabile davanti a te! Poiché tu, Signore degli eserciti, Dio d’Israele, hai rivelato questo al tuo servo e gli hai detto: “Io ti edificherò una casa!”. Perciò il tuo servo ha trovato l’ardire di rivolgerti questa preghiera. Ora, Signore Dio, tu sei Dio, le tue parole sono verità. Hai fatto al tuo servo queste belle promesse. Dégnati dunque di benedire ora la casa del tuo servo, perché sia sempre dinanzi a te! Poiché tu, Signore Dio, hai parlato e per la tua benedizione la casa del tuo servo è benedetta per sempre!» (2Sam 7,18-29. Cfr. 1Cr 17, 16-27).
Anche il Salmista vuole innalzare la magnificenza del Signore sopra i cieli. Se i cieli sono belli, se l’uomo è sua opera stupenda, quanto più bello è il Signore e quanto più grande. La sua magnificenza è sopra ogni altra magnificenza, anzi è la sorgente di ogni magnificenza creata, 
O Signore, Signore nostro, quanto è mirabile il tuo nome su tutta la terra! Voglio innalzare sopra i cieli la tua magnificenza, con la bocca di bambini e di lattanti: hai posto una difesa contro i tuoi avversari, per ridurre al silenzio nemici e ribelli. Quando vedo i tuoi cieli, opera delle tue dita, la luna e le stelle che tu hai fissato, che cosa è mai l’uomo perché di lui ti ricordi, il figlio dell’uomo, perché te ne curi? Davvero l’hai fatto poco meno di un dio, di gloria e di onore lo hai coronato. Gli hai dato potere sulle opere delle tue mani, tutto hai posto sotto i suoi piedi: tutte le greggi e gli armenti e anche le bestie della campagna, gli uccelli del cielo e i pesci del mare, ogni essere che percorre le vie dei mari. O Signore, Signore nostro, quanto è mirabile il tuo nome su tutta la terra! (Sal 8,1-10). 
La vergine Maria non loda il Signore per le grandi cose da Lui fatte. Non contempla né la terra, né il Cielo, né gli Angeli, né altra creatura da Lui fatta. Questa contemplazione appartiene a tutta la Scrittura Antica. Essa vede la creazione, vede le stupende opere di Dio, le grandi e meravigliose sue opere e grida al suo Signore lo stupore del cuore e dell’anima. La Madre di Dio va ben oltre queste cose. Queste cose sono un nulla, ma veramente un nulla dinanzi a ciò che il Signore sta compiendo ed è sotto i suoi occhi. Per questa sua opera va magnificato.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi aiutateci a vedere l’opera grande di Dio. 

1. Gesù è venuto tra noi per la santificazione del creato. Il peccato ha corrotto la creazione. Lui è venuto per togliere il peccato del mondo.
1. Tutto è stato fatto per Lui, in vista di Lui. Per Lui, con Lui, in Lui tutto dovrà ritornare al Padre. Non senza di Lui, ma in Lui, per Lui.
1. Quanti escludono Gesù dalla loro vita, dalla società, dalla storia, dalla terra, dalla religione, dalla fede, sono senza vera speranza.
1. Quanti pensano che il creato possa ritornare a Dio senza Cristo, sono in grande errore. Cristo e solo Lui è la via per l’intera creazione.
1. Si condannano ad un fallimento eterno. Si condannano cioè ad essere in eterno schiavi del vizio, del peccato, della corruzione, della morte.
1. Nessuna santificazione, redenzione, elevazione del creato potrà compiersi senza la santificazione, la redenzione, l’elevazione dell’uomo.
1. Santificato l’uomo all’istante inizia per lui anche la santificazione del creato. Chi deve santificare l’uomo in Cristo è il suo Sacerdote.
1. Il Sacerdote in Cristo, con Cristo, per Cristo, santifica l’uomo. L’uomo che si lascia quotidianamente santificare, santifica la creazione.
1. Più cresce la santificazione dell’uomo, più cresce la santificazione della creazione. Un uomo che non si santifica corrompe la creazione.
1. La santificazione dell’uomo nasce dalla santificazione del Sacerdote. Se il sacerdote non si santifica, mai potrà generare santificazione.
1. Per la non santità del sacerdote in Cristo l’uomo è condannato alla corruzione e l’uomo corrotto condanna la creazione alla non salvezza.
1. Il sacerdote della Nuova Alleanza è chiamato ad essere in Gesù il risacralizzatore, il risantificatore, il rinnovatore dell’intero universo.
1. In Cristo, con Cristo, per Cristo il Sacerdote deve perennemente perpetuare e attuare il sacrificio e l’olocausto della salvezza eterna.
1. Il sacerdote non è semplice ministro di Cristo. Lui è il Cristo vivente che continua oggi l’opera della santificazione iniziata sulla croce.
1. Santifica il mondo agendo in nome di Cristo, ma in Cristo, con Cristo, per Cristo, trasformandosi Lui stesso in Cristo nello Spirito Santo.
1. La non santificazione del sacerdote non riguarda solo la sua persona. Per la sua non santificazione tutta l’umanità diviene non santificata.
1. La non santificazione del sacerdote condanna la creazione a corruzione e schiavitù. La priva della sua libertà di servire l’uomo in verità.
1. Il Sacerdote è investito di un ministero di salvezza universale. Se Lui si corrompe, tutto il popolo si corrompe. Non c’è alcuna salvezza.
1. Il Sacerdote è la persona che oggi rende visibile Gesù manifestando di Lui ogni virtù: santità, fedeltà, verità, nobiltà, giustizia, carità.
1. Madre di Dio, dona ai Sacerdoti di Cristo Gesù grande desiderio di essere immagine visibile di Lui. Tutta la creazione sussulterà di gioia.
1. Per la loro santificazione, Cristo Signore santifica l’uomo, l’uomo santificato santifica la creazione. La creazione senza santità geme.
1. Il Sacerdote di Cristo Gesù è luce e grazia, verità e salvezza, giustizia e santità, misericordia e perdono, purezza e libertà dell’uomo.

1. È grande il desiderio di Cristo Gesù. Chiede al Padre che ami i suoi con l’amore con il quale il Padre ama Gesù, senza alcun a differenza.
1. Cristo Gesù chiede al Padre che la stessa unità che vi è tra Padre e Figlio sia tra i suoi, il Padre e il Figlio, senza alcuna differenza.
1. È come se Cristo Gesù chiedesse al Padre di rendere partecipi dello stesso mistero trinitario i suoi discepoli. È misura grande di amore.
1. Essendo Gesù e il cristiano un solo cuore, un solo desiderio, ogni cristiano deve volere per ogni cristiano quanto Cristo chiede al Padre.
1. Come Gesù dona al Padre la sua vita per la redenzione, così anche il cristiano deve dare al Padre, in Cristo, la vita per la redenzione.
1. Tutto questo non può avvenire se non nella più alta obbedienza al Padre ad ogni sua parola, comando, legge, statuto, desiderio, volontà.
1. Vergine Maria, tu sei stata tutta e sempre di Dio, fin dal primo istante del tuo concepimento. Tu sei la consegnata alla divina volontà.
1. Aiuta noi tutti, Madre Santa, perché facciamo nostro il desiderio di Cristo Gesù e diveniamo veri operatori di unità, comunione, pace.
[bookmark: _Toc452536972]14 Maggio 
La Vergine Maria è nell’ordine di un’altra magnificenza, esaltazione, glorificazione, celebrazione del Salvatore.
[bookmark: _Toc443940602][bookmark: _Toc452536973]14 Maggio
[bookmark: _Toc443940603][bookmark: _Toc428370828][bookmark: _Toc452536974]E il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore 
Non solo l’anima della Vergine Maria vuole magnificare il Signore, anche il suo spirito desidera esultare nel suo Dio, nel suo Salvatore: “E il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore”. 
Un uomo giusto, retto, non può non lodare il Signore, non può non esultare nel suo Signore. Poiché retto e giusto, sa che tutto il bene viene dal Signore. Non vi è nulla sulla terra e nei cieli che non venga dal Signore. Solo il male non viene da Lui, perché esso ha origine dalla creatura. Il Signore invece è colui che tutto compie in vista del più grande bene di tutti. 
Esultate, o giusti, nel Signore; per gli uomini retti è bella la lode. Lodate il Signore con la cetra, con l’arpa a dieci corde a lui cantate. Cantate al Signore un canto nuovo, con arte suonate la cetra e acclamate, perché retta è la parola del Signore e fedele ogni sua opera. Egli ama la giustizia e il diritto; dell’amore del Signore è piena la terra. Dalla parola del Signore furono fatti i cieli, dal soffio della sua bocca ogni loro schiera. Come in un otre raccoglie le acque del mare, chiude in riserve gli abissi. Tema il Signore tutta la terra, tremino davanti a lui gli abitanti del mondo, perché egli parlò e tutto fu creato, comandò e tutto fu compiuto. Il Signore annulla i disegni delle nazioni, rende vani i progetti dei popoli. Ma il disegno del Signore sussiste per sempre, i progetti del suo cuore per tutte le generazioni. Beata la nazione che ha il Signore come Dio, il popolo che egli ha scelto come sua eredità.
Il Signore guarda dal cielo: egli vede tutti gli uomini; dal trono dove siede scruta tutti gli abitanti della terra, lui, che di ognuno ha plasmato il cuore e ne comprende tutte le opere. Il re non si salva per un grande esercito né un prode scampa per il suo grande vigore. Un’illusione è il cavallo per la vittoria, e neppure un grande esercito può dare salvezza. Ecco, l’occhio del Signore è su chi lo teme, su chi spera nel suo amore, per liberarlo dalla morte e nutrirlo in tempo di fame. L’anima nostra attende il Signore: egli è nostro aiuto e nostro scudo. È in lui che gioisce il nostro cuore, nel suo santo nome noi confidiamo. Su di noi sia il tuo amore, Signore, come da te noi speriamo (Sal 33 (32) 1-22).
Chi dona la salvezza se non il Signore? Chi opera il bene se non il nostro Dio? Chi protegge dal male se non il Signore onnipotente? Chi contempla il Signore, chi sa contemplarlo, non può non confessare che è il Signore la sorgente di tutto il bene che lo avvolge. Nulla è dall’uomo, tutto invece è dal suo Dio e per questo si deve esultare, gioire, rallegrarsi. 
O Dio, tu sei il mio Dio, dall’aurora io ti cerco, ha sete di te l'anima mia, desidera te la mia carne in terra arida, assetata, senz’acqua. Così nel santuario ti ho contemplato, guardando la tua potenza e la tua gloria. Poiché il tuo amore vale più della vita, le mie labbra canteranno la tua lode. Così ti benedirò per tutta la vita: nel tuo nome alzerò le mie mani. Come saziato dai cibi migliori, con labbra gioiose ti loderà la mia bocca. Quando nel mio letto di te mi ricordo e penso a te nelle veglie notturne, a te che sei stato il mio aiuto, esulto di gioia all’ombra delle tue ali. A te si stringe l’anima mia: la tua destra mi sostiene. Ma quelli che cercano di rovinarmi sprofondino sotto terra, siano consegnati in mano alla spada, divengano preda di sciacalli. Il re troverà in Dio la sua gioia; si glorierà chi giura per lui, perché ai mentitori verrà chiusa la bocca (Sal 63 (1-12). 
Per la Madre di Dio, vi sono ragioni più profonde per esultare nel suo Dio, nel suo Salvatore. Lo abbiamo già detto, è giusto che questa verità venga ribadita: la Vergine Maria è infinitamente oltre quanto su Dio è stato detto in tutta la Scrittura Santa. Lei è ben oltre Mosè, oltre Davide, oltre i Salmisti, oltre i Profeti, oltre ogni Saggio, oltre ogni Agiografo, oltre tutto quanto su Dio è stato rivelato, pensato, profetizzato, manifestato, scritto, compreso. Poiché Lei è tutta intessuta di grazia, piena di Dio, ricolma di Spirito Santo, adesso anche nella sua carne porta il Figlio dell’Altissimo, meglio il Figlio dell’Altissimo è anche carne della sua e dalla sua carne, ciò che il Signore manifesta a Lei non lo ha mai manifestato a nessun altro. Lei è nell’ordine di un’altra magnificenza, un’altra esaltazione, un’altra glorificazione, un’altra celebrazione del suo Signore e Salvatore. Lei è dove nessuno mai finora è giunto, neanche per divina ispirazione.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci a lodare il nostro Dio. 

1. Non c’è giustizia se non si pongono dei limiti netti, precisi, esatti per ogni cosa necessaria, indispensabile, desiderata, voluta, pretesa.
1. L’esaudimento dei desideri è giustizia se ottenuto rispettando tutte le regole della giustizia, altrimenti si pecca contro la giustizia.
1. Anche le opere di misericordia vanno vissute secondo giustizia. La giustizia mai potrà essere estromessa dalle opere di carità o elemosina.
1. C’è un povero che per giustizia va aiutato prima di un altro povero. Ignorare questa priorità è peccare contro la giustizia. Si è ingiusti.
1. Nell’aiuto di misericordia sempre si deve separare ciò che è vitale, indispensabile, necessario, utile, superfluo, vano, peccaminoso.
1. Sempre però si devono escludere dalla misericordia coloro che non hanno diritto alla misericordia per motivi di alta giustizia.
1. Dio sempre esclude dalla sua misericordia quanti non hanno alcun diritto per potervi accedere. Lui non perdona se noi non perdoniamo.
1. Neanche Lui è misericordioso se non siamo misericordiosi e non è caritatevole se non siamo caritatevoli. La giustizia mai si deve ignorare.
1. Il Signore non accoglie nella luce eterna chi è morto nelle tenebre e mai si è pentito per chiedergli perdono, rientrando nella luce.
1. Non c’è giustizia sfruttando i poveri e togliendo ad essi perché abbiamo deciso di mostrarci al mondo come grandi operatori di misericordia.
1. Non c’è giustizia pretendendo, gridando, urlano, esigendo i diritti violati, mentre sono ignorati tutti i doveri cui tutti siamo obbligati.
1. Dove non c’è giustizia neanche vi potrà mai essere carità, misericordia, pietà, compassione, condivisione, comunione reale e spirituale.
1. Tutto Dio fonda sulla giustizia. Anche la sua misericordia il Signore fonda sulla giustizia. La sua misericordia è gratuita nell’eternità.
1. Non appena essa varca i confini dell’eternità e viene nel tempo, o dal tempo varca i confini dell’eternità si deve fondare sulla giustizia.
1. Cosa è la giustizia? È la fedeltà di Dio che ha promesso di dare tutta la sua misericordia all’uomo che accoglie di vivere la sua Parola.
1. Questa misericordia non è dovuta all’uomo. Essa è purissima grazia. Nel momento in cui essa entra nella storia, è data secondo giustizia.
1. A chi è dovuta? A chi accoglie la Parola, si converte alla Parola, vive la Parola. La misericordia è per vivere la Parola secondo Parola.
1. Anche alla misericordia il Signore ha imposto un limite: quella della perfetta giustizia. Dove il limite viene violato, si cade nel peccato.
1. Chi vuole realizzare progetti di misericordia, è giustizia che nella libertà li proponga ed è giustizia il no della persona nella libertà.
1. È giustizia che vi sia chiarezza in ogni fase della sua attuazione. Di certo non è giustizia proporre una cosa e poi farne un’altra.
1. Senza giustizia la misericordia soffre. Non è più misericordia secondo Dio, ma secondo l’uomo. Dio ama solo ciò che è fatto nella giustizia.
1. Vergine Maria, aiutaci a vivere sempre di perfetta, giusta, santa misericordia. Non permettere che la nostra misericordia diventi ingiusta.
1. Essa è ingiusta quando non è fondata sulla volontà del Signore che vuole che ogni giustizia sia osservata se si vuole amare secondo verità.
1. Madre Santa, fa’ che la nostra misericordia mai diventi “misericordia diabolica”, anche di essa Satana si serve per la nostra rovina eterna.
1. Gesù sempre fu tentato perché vivesse la misericordia alla maniera di Satana, trascurando le vie della perfetta e perenne obbedienza a Dio.

Se la Vergine Maria ci desse per un attimo il suo cuore, vedremmo l’infinito amore con il quale il Signore ci ama.
[bookmark: _Toc443940604][bookmark: _Toc452536975]14 Maggio
[bookmark: _Toc443940605][bookmark: _Toc428370829][bookmark: _Toc452536976]Ha guardato l’umiltà della sua serva 
Ora finalmente la Vergine Maria svela il motivo per cui Lei la sua anima magnifica il Signore e il suo spirito esulta, in Dio, suo Salvatore: “Perché ha guardato l’umiltà della sua serva”. Il Signore ha osservato, ha scrutato la terra, ha visto tutte le sue creature e chi più e chi meno sono in qualche modo tutte piene di sé. Dio invece ha trovato Lei vuota di sé. Nulla che vi è in Lei appartiene a Lei, viene da Lei. Tutto è invece in Lei opera del suo Signore.
L’umiltà della Vergine Maria non appartiene all’ordine morale. Nel senso che lei si vede creatura di Dio, vede il suo Signore alto, potente, stupendo, e di conseguenza confessa il suo essere creatura. Questa non è la verità cantata da Maria, la verità per la quale Lei magnifica ed esulta. L’umiltà di Maria è tutta da collocarsi nell’ordine teologale. Maria è la sola creatura presa da Dio dal primo attimo del suo concepimento e da Lui modellata sempre secondo il suo cuore.
La Vergine Maria vede se stessa tutta opera del suo Dio. Nulla a Lei viene dalla terra, dal suo cuore, dalla sua mente, dai suoi desideri, dai suoi pensieri. Nulla viene dagli uomini. Lei non è un frutto della storia, sia del bene che del male, sia della giustizia che dell’ingiustizia, sia della grazia che del peccato, sia dei meriti che dei demeriti che sempre accompagnano la vita degli uomini. La storia dinanzi a Lei si ferma, si arresta. La storia su di Lei non ha alcun potere.
Lei non è neanche creta nelle mani del vasaio.  La creta possiede una sua natura, un suo essere. Certo, il vasaio la modella come lui vuole, le dona la forma che vuole, costruisce il vaso o l’oggetto che vuole. Ma l’essenza, la natura gli è data. Lui modella l’esistente. Noi siamo creta di peccato, la storia questo ha fatto di noi. Dio ci prende e come un vasaio ci dona forma, nella misura in cui può darci forma, essendo la nostra creta non solo creta, ma anche duro ferro. 
Di Maria invece questa verità non si può affermare. Dio fin dal primo istante ha formato la creta, impastandola tutta con la sua grazia, evitando e impedendo che un solo granello di peccato si infiltrasse in essa. Formata la creta secondo la sua volontà e i bisogni futuri dell’opera che Lui vuole realizzare in essa, sempre il Signore attimo dopo attimo, senza mai togliere lo sguardo da essa, ha curato la sua creta perché risultasse perfetta nelle sue mani.
Se vogliamo lasciarci aiutare da una similitudine, non ne possiamo trovare una migliore in tutta la Scrittura, sia del Nuovo che dell’Antico Testamento, della parabola della zizzania. È detto in questa parabola che il padrone seminò del buon seme nel suo campo. Mentre però tutti dormivano, venne il suo nemico e seminò la zizzania. Pensiamo al Paradiso Terrestre. Dio non era nel Giardino. Venne il serpente e seminò la superbia nel cuore della donna.
Questo con la Vergine Maria mai è avvenuto. Gli occhi del Signore erano sempre rivolti verso questa sua creatura. Neanche per un istante li ha tolti da essa per dirigerli altrove. Sempre fissi sulla sua opera, perché nessuna creatura in qualche modo potesse inquinarla. Possiamo ben dire che Maria è stata sempre custodita nel cuore di Dio. Questo è il suo giardino. In questo Paradiso Divino non vi è alcun posto per Satana. A lui è vietato ogni accesso.
Possiamo affermare che la Vergine Maria è la perfetta antitesi di Lucifero. Lui, Angelo di luce, si proclamò Dio per la sua superbia. Lei, quasi di luce divina, grida il suo niente dinanzi al Signore. Lucifero era una modesta fiammella di luce di candela e dinanzi al sole di Dio si proclama sole. Grandissima stoltezza e insipienza. Maria è invece più lucente del sole e di tutte le altre stelle e cosa dice di sé? La mia è una luce invisibile dinanzi a quella del mio Dio.
Ecco la fede di Maria: Lui, il Signore mi ha fatto, mi ha voluto così, mi ha impastato a suo piacimento, mi ha scelto secondo la sua volontà. Chi sono io? Solo opera di Dio, solo per opera di Dio. Non sono neanche creta nelle sue mani. Faccia di me ciò che vuole, mi usi secondo il suo cuore, mi porti dove vuole, si serva secondo la sua volontà. Io non mi appartengo. Anche la mia volontà Lui l’ha fatta per essere solo sua. Così il mio cuore, la mia anima, il mio corpo.
Se la Vergine Maria ci prestasse per un attimo il suo cuore, vedremmo Dio e in Dio vedremmo noi stessi sotto altra luce. Vedremmo l’infinito amore con il quale il Signore ci ama. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a divenire umili, umili, umili.

1. Un “re” è responsabile della salute fisica, morale, spirituale del suo popolo. La salute morale il segno della bontà delle altre due.
1. Se il “re” vede che la salute morale del suo popolo sta scomparendo, allora è suo dovere preoccuparsi. Il suo popolo avanza verso la morte.
1. Il “re” non può dire: Ho un giuramento da rispettare. Per un altro giuramento da rispettare un altro re ha decapitato Giovanni il Battista.
1. Ogni giuramento contro la salute fisica, morale, spirituale, non di un popolo ma di un solo figlio del popolo, rende il giuramento iniquo.
1. Altra verità da evidenziare: ogni giuramento fatto sulla carta è nullo. La carta non è Dio. Dio ha fatto l’altra “carta”: la natura umana.
1. Su se stesso, per amore di questa “carta” – la natura umana da lui creata – ha giurato fedeltà eterna e nessuno gliela potrà toccare.
1. Chiunque infanga, deturpa, svilisce, disprezza, calpesta, rovina, falsifica, modifica, la sua “carta”, è chiamato da Lui in giudizio.
1. A Lui dovrà rendere conto e potrà subire anche un giudizio di condanna. Il Signore vuole, esige che la sua “carta” sia conservata integra.
1. Se “re” lascia e vuole che la “carta” di Dio – la natura umana – venga trasformata in fango d’immoralità, empietà, idolatria è responsabile.
1. Non solo non si è preso cura della salute morale dei figli del suo popolo, addirittura collabora con essi per la morte spirituale e fisica.
1. Sempre dalla morte morale di un popolo scaturisce ogni morte spirituale e fisica. La sana moralità è la sorgente di ogni vita.
1. Niente moralità, niente vita: né politica, né economica, né sociale, né familiare, né dottrinale, né spirituale, né di altro genere.
1. Se un “re” non si sente responsabile della morte del suo popolo, e lui esiste per creare vita non morte, a che serve il suo ministero di re?
1. Il “re” deve possedere una coscienza dallo spessore altissimo. Deve sentire su di sé ogni morte dei figli del suo popolo e deve provvedere.
1. Quando un popolo muore, perché muore la sua moralità, il “re” manifesta di non possedere alcuna coscienza né morale e né spirituale.
1. Il bene d’un popolo non è il suo PIL. È invece il suo PIMES: Prodotto Interno Morale e Spirituale. Quando il PIMES è zero, il popolo è zero.
1. Un popolo a zero PIMES e a zero coscienza spirituale e morale. È privo della vera ricchezza. L’altra non gli serve. Neanche la saprà usare.
1. I fallimenti economici e finanziari odierni sono il frutto del PIMES zero. O il “re” farà risuscitare il PIMES, o fallisce in ogni azione.
1. Vergine Maria, tu, Donna dall’altissima coscienza morale, dalla spiritualità insuperabile, dona ai “re” di questo mondo tanta luce divina.
1. Fa’, Madre Santa, che tutti i re della terra comprendano che non è un pezzo di pane avvelenato che nutre l’uomo, ma la sua alta moralità.
1. Aiutali, Madre di Dio perché riconoscano che molte sono le leggi che oggi stanno uccidendo la coscienza morale e la spiritualità dei popoli.
[bookmark: _Toc452536977]15 Maggio 
Confessare la verità di Maria è vera adorazione di Dio, vero comandamento divino che viene dal cuore del Padre.
[bookmark: _Toc443940606][bookmark: _Toc452536978]15 Maggio
[bookmark: _Toc443940607][bookmark: _Toc428370830][bookmark: _Toc452536979]Tutte le generazioni mi chiameranno beata 
Nella Scrittura Santa solo per il Messia del Signore si chiede a Dio che tutti i popoli lo proclamino, lo dicano beato. Essa è però una preghiera. Non è una profezia. 
O Dio, affida al re il tuo diritto, al figlio di re la tua giustizia; egli giudichi il tuo popolo secondo giustizia e i tuoi poveri secondo il diritto. Le montagne portino pace al popolo e le colline giustizia. Ai poveri del popolo renda giustizia, salvi i figli del misero e abbatta l’oppressore. Ti faccia durare quanto il sole, come la luna, di generazione in generazione. Scenda come pioggia sull’erba, come acqua che irrora la terra. Nei suoi giorni fiorisca il giusto e abbondi la pace, finché non si spenga la luna. E dòmini da mare a mare, dal fiume sino ai confini della terra. A lui si pieghino le tribù del deserto, mordano la polvere i suoi nemici. I re di Tarsis e delle isole portino tributi, i re di Saba e di Seba offrano doni. Tutti i re si prostrino a lui, lo servano tutte le genti. Perché egli libererà il misero che invoca e il povero che non trova aiuto.
Abbia pietà del debole e del misero e salvi la vita dei miseri. Li riscatti dalla violenza e dal sopruso, sia prezioso ai suoi occhi il loro sangue. Viva e gli sia dato oro di Arabia, si preghi sempre per lui, sia benedetto ogni giorno. Abbondi il frumento nel paese, ondeggi sulle cime dei monti; il suo frutto fiorisca come il Libano, la sua messe come l’erba dei campi. Il suo nome duri in eterno, davanti al sole germogli il suo nome. In lui siano benedette tutte le stirpi della terra e tutte le genti lo dicano beato. Benedetto il Signore, Dio d’Israele: egli solo compie meraviglie. E benedetto il suo nome glorioso per sempre: della sua gloria sia piena tutta la terra. Amen, amen (Sal 72 (71) 1-19).
Nel Nuovo Testamento vi è la profezia di Gesù sulla Chiesa fondata su Pietro, ma riguarda la Chiesa non Pietro. Pietro è beato perché il Padre gli ha rivelato chi è Cristo Gesù. 
Gesù, giunto nella regione di Cesarèa di Filippo, domandò ai suoi discepoli: «La gente, chi dice che sia il Figlio dell’uomo?». Risposero: «Alcuni dicono Giovanni il Battista, altri Elia, altri Geremia o qualcuno dei profeti». Disse loro: «Ma voi, chi dite che io sia?». Rispose Simon Pietro: «Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio vivente». E Gesù gli disse: «Beato sei tu, Simone, figlio di Giona, perché né carne né sangue te lo hanno rivelato, ma il Padre mio che è nei cieli. E io a te dico: tu sei Pietro e su questa pietra edificherò la mia Chiesa e le potenze degli inferi non prevarranno su di essa. A te darò le chiavi del regno dei cieli: tutto ciò che legherai sulla terra sarà legato nei cieli, e tutto ciò che scioglierai sulla terra sarà sciolto nei cieli». (Mt 16,13-19). 
Diversa è la profezia che la Madre di Dio pronuncia su se stessa: “D’ora in poi tutte le generazioni mi chiameranno beata”. Da questo momento la verità della fede su Dio, su Cristo, sulla Parola di Dio e di Cristo, su tutte le opere di Dio passa attraverso la proclamazione di Maria, Beata e Benedetta dal suo Dio e Signore. Dopo questa profezia è facile sapere chi è di vera fede e chi è di falsa fede, non in Maria, non verso Maria, ma in Dio verso Dio.
Maria, come opera di Dio, è più grande dell’intero universo, è più grande di Adamo, Eva, Noè, Abramo, Mosè, i Profeti, gli Apostoli, i Santi, gli Angeli del Cielo. Non vi è creatura che possa minimamente compararsi con la sua grandezza. La sua è grandezza di diverso ordine. Lei è insieme Creatura di Dio e Madre di Dio. Una fede che non riconosce, non confessa, non professa questa grandezza, che non chiama Maria beata, di certo è fede non nel vero Dio.
I veri fedeli dai falsi si scontrano in campo “mariano”. La vera fede e il vero amore in Maria è vera fede e vero amore in Cristo, in Dio, nello Spirito Santo. La falsa fede in Maria necessariamente è falso amore in Lei, ma è anche falso amore per il Padre, per Cristo, per lo Spirito Santo. Diviene falso amore per l’uomo, anzi per l’umanità intera. La perfetta, santa, pura confessione della verità di Maria – la sola creatura che è Madre di Dio, che è stata elevata ad una così eccelsa dignità – non è per volontà che proviene dalla nostra terra. Le parole di Maria sono purissima profezia, sono frutto in Lei dello Spirito Santo. È purissima volontà di Dio. Confessare la verità di Maria è vera adorazione di Dio. Vero culto santo offerto in suo onore. Onorare Maria è comandamento divino che viene dal cuore del Padre.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di vera obbedienza per il Signore.

1. Nel suo disegno eterno di salvezza il Padre ha stabilito che il Figlio Suo sia il cuore dell’’umanità e dell’universo visibile e invisibile.
1. Il Verbo che si è fatto carne ed è venuto ad abitare in mezzo a noi pieno di grazia e verità, è la vita vera, la vita eterna di ogni uomo.
1. Nella conoscenza di Gesù è la conoscenza di Dio, dell’uomo, dell’universo, del cielo, della terra, del passato e presente, dell’eternità.
1. La Cristologia è l’intelligenza della teologia, dell’antropologia, della protologia e dell’escatologia, dell’ecclesiologia, di ogni scienza.
1. Cristo è l’intelligenza dell’economia, della sociologia, della psicologia, delle finanze, della politica. Di ogni cosa che l’uomo è e fa.
1. Senza la più pura e attuale scienza di Cristo ogni altra cosa manca della sua verità. Senza Cristo nessuna sana ecologia sarà mai possibile.
1. Quella Chiesa che confessa un falso Cristo è una falsa Chiesa. Così anche quella società che adora un falso Cristo è una falsa società.
1. Tutto è dalla verità e dalla grazia di Cristo Gesù. Chi esclude Cristo Gesù, si esclude dalla sua verità. Si condanna ad una falsità eterna.
1. Cristo non si dona. Cristo è dato. È dato dal Padre allo Spirito Santo. Lo Spirito Santo lo dona alla Chiesa. Dalla Chiesa è dato all’uomo.
1. Lo Spirito Santo non si dona, è dato da Cristo alla Chiesa, perché sia lo Spirito a dare Cristo alla Chiesa in pienezza di verità e grazia.
1. In Cristo per lo Spirito la Chiesa è data a se stessa. È se stessa la Chiesa se è perennemente data a se stessa da Cristo e dallo Spirito.
1. Senza Cristo e senza lo Spirito la Chiesa non è la Chiesa di Dio, perché essa non è il frutto perenne di Cristo e dello Spirito Santo.
1. Una è la missione della Chiesa: dare ad ogni uomo il vero Cristo nel vero Spirito dalla verità del suo essere in Cristo e nello Spirito.
1. Quella Chiesa che non dona lo Spirito dalla verità di Cristo e Cristo dalla verità dello Spirito, manca della sua verità divina ed eterna.
1. Neanche potrà orientare a Dio, perché a Dio si va attraverso il vero Cristo Gesù dato all’uomo dalla Chiesa nel suo vero Spirito Santo.
1. Anche la predicazione dell’antropologia della misericordia è una falsa predicazione se non si porta Cristo e lo Spirito Santo nell’uomo.
1. La vera antropologia per essere teologica deve essere cristologica e pneumatologica. In Cristo e nello Spirito diviene vera antropologia.
1. Pentecoste: Cristo dona lo Spirito. Lo Spirito dona Cristo alla Chiesa. La Chiesa è datrice dello Spirito. Lo Spirito dona Cristo ai cuori.
1. I cuori, in Cristo e nello Spirito, sono dati alla Chiesa, perché la Chiesa in Cristo e nello Spirito li doni al Padre come suoi veri figli.
1. Cristo, lo Spirito, la Chiesa sono un solo mistero di redenzione e salvezza. Senza Cristo e lo Spirito Santo la Chiesa diviene un fossile.
1. Sono Cristo e lo Spirito Santo l’anima, il cuore, la vita della Chiesa. Senza Cristo e lo Spirito, la Chiesa è un cadavere in putrefazione.
1. È lo Spirito Santo che sempre feconda il seno della Chiesa di Cristo Gesù perché lo possa dare ad ogni cuore nella sua perenne attualità.
1. Vergine Maria, Tu sei stata resa Madre per opera dello Spirito Santo. Il tuo stesso mistero lo Spirito deve compierlo nel seno della Chiesa.
1. Se la Chiesa come te, Madre Santa non dice quotidianamente il suo sì alla Parola di Cristo, il mistero non si compie ed essa rimane sterile.
1. Madre del Verbo Eterno, fa’ che la Chiesa ogni giorno dica il suo sì alla Parola e così potrà essere sempre Madre di Cristo per ogni cuore.
1. Pentecoste: giorno del compimento d’ogni sì detto dal Padre all’uomo. Oggi il Padre crea l’uomo il cui soffio vitale è il suo Santo Spirito.

La grandezza di Maria è oltre l’umanamente immaginabile. Un’eternità non è sufficiente per cantare le sue glorie.

[bookmark: _Toc443940608][bookmark: _Toc452536980]15 Maggio
[bookmark: _Toc443940609][bookmark: _Toc428370831][bookmark: _Toc452536981]Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente 
L’Antico Testamento è un canto senza fine alle grandi cose fatte dal Signore. Il popolo di Dio è anche testimone della perenne onnipotenza divina che lo guida, lo protegge, lo libera, lo salva, lo strappa dalla terra della dura schiavitù e lo conduce nel paese della libertà, paese dell’abbondanza, dove scorre latte e miele. È vero Israelita chi ricorda e narra queste grandi cose. La Scrittura Santa è ricordo e insieme narrazione e meditazione di esse. Israele poi celebra nel culto quanto il Signore ha fatto. Le grandi feste: Pasqua, Pentecoste, Capanne e altre ancora, sono memoria viva degli interventi di Dio nella loro vita, immersione della vita in esse. Nel culto vivevano quegli eventi come fossero attuali, di oggi. 
Ama dunque il Signore, tuo Dio, e osserva ogni giorno le sue prescrizioni: le sue leggi, le sue norme e i suoi comandi. Oggi voi – non parlo ai vostri figli che non hanno conosciuto né hanno visto le lezioni del Signore, vostro Dio – riconoscete la sua grandezza, la sua mano potente, il suo braccio teso, i suoi portenti, le opere che ha fatto in mezzo all’Egitto, contro il faraone, re d’Egitto, e contro la sua terra; ciò che ha fatto all’esercito d’Egitto, ai suoi cavalli e ai suoi carri, come ha fatto rifluire su di loro le acque del Mar Rosso, quando essi vi inseguivano, e come il Signore li ha distrutti per sempre; ciò che ha fatto per voi nel deserto, fino al vostro arrivo in questo luogo; ciò che ha fatto a Datan e ad Abiràm, figli di Eliàb, figlio di Ruben, quando la terra spalancò la bocca e li inghiottì con le loro famiglie, le loro tende e quanto a loro apparteneva, in mezzo a tutto Israele. Davvero i vostri occhi hanno visto le grandi cose che il Signore ha operato (Dt 11,1-7).
Quando il Signore ristabilì la sorte di Sion, ci sembrava di sognare. Allora la nostra bocca si riempì di sorriso, la nostra lingua di gioia. Allora si diceva tra le genti: «Il Signore ha fatto grandi cose per loro». Grandi cose ha fatto il Signore per noi: eravamo pieni di gioia. Ristabilisci, Signore, la nostra sorte, come i torrenti del Negheb. Chi semina nelle lacrime mieterà nella gioia. Nell’andare, se ne va piangendo, portando la semente da gettare, ma nel tornare, viene con gioia, portando i suoi covoni (Sal 126 (125) 1-6). 
E ora benedite il Dio dell’universo, che compie in ogni luogo grandi cose, che fa crescere i nostri giorni fin dal seno materno, e agisce con noi secondo la sua misericordia. Ci conceda la gioia del cuore e ci sia pace nei nostri giorni in Israele, ora e sempre. La sua misericordia resti fedelmente con noi e ci riscatti nei nostri giorni (Sir 50,22-14). 
La Vergine Maria loda, benedice, magnifica, esulta nel suo spirito perché: “Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente”. Lei la grande cosa di Dio. È vero Dio per Lei ha fatto grandi cose. Ma le grandi cose fatte da Dio è Lei stessa. L’ha fatta più che un Angelo del Cielo, più che qualsiasi altra creatura. Tutte le creature al suo confronto sono quasi un nulla, tanto sublime è la sua grandezza. È come se Lei fosse il punto di congiunzione tra la bellezza di Dio e la bellezza dell’universo nel suo insieme. Dio si specchia in Maria e vede quanto grande è la sua bellezza, la sua grandezza. L’universo si specchia in Maria e vede quanto grande è il Signore e quanto è bello. La bellezza di Maria è oltre il naturale. In Lei Dio ha messo qualcosa di sé. La partecipazione della sua divina natura è al sommo delle possibilità della creatura.
Come se questo non bastasse, l’ha fatta Madre vera del suo Verbo Incarnato. È per il suo seno verginale, per la sua carne purissima, nella sua carne purissima che il Figlio Unigenito si fa carne, diviene uomo. Questa opera è unica, irripetibile, eterna. Maria in eterno sarà la Madre di Dio. Nel Paradiso starà seduta alla destra del Figlio. Il suo trono è il più alto di ogni altra creatura, tra il suo trono e gli altri, vi sarà un abisso di perfezione, bellezza, grandezza. Non c’è bellezza, grandezza, magnificenza creata che Dio non ha posto nella Madre sua. Non vi è in Dio alcuna grazia creata con la quale non abbia arricchito la Madre sua. Tutto ciò che dello stesso Dio, del Padre, del Figlio, dello Spirito Santo, poteva essere donato, le è stato dato come sua propria essenza. La grandezza di Maria è oltre l’umanamente immaginabile. Un’eternità non è sufficiente per cantare le glorie della Madre di Gesù. Tutto questo perché Dio ha voluto con Lei andare oltre ogni misura. Maria ha esaurito le possibilità dell’onnipotenza divina.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci la sapienza delle cose di Dio. 

1. Il Signore dona il suo Santo Spirito all’uomo perché lo tiri fuori dal suo baratro di tenebre morali e spirituali e lo innalzi fino a Lui.
1. Non lo dona per via diretta, senza mediazione. Lo Spirito Santo è data dal Corpo di Cristo: la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica.
1. Dove la Chiesa non ha spazio nella città degli uomini, lì neanche c’è spazio per l’elevazione morale e spirituale dell’uomo.
1. Che oggi l’uomo si stia inabissando nel baratro più profondo della sua immoralità e passionalità di vizio lo si constata ad ogni livello.
1. Lo si denota dall’esultanza, dal festeggiamento che celebra quando la moralità viene uccisa e l’immoralità elevata a regola e legge di vita.
1. La Chiesa deve prendere con fermo convincimento la fortezza e la fermezza dello Spirito Santo e gridare all’uomo la via della sua rinascita.
1. Vergine Maria, dona alla Chiesa la ferma convinzione che se non riprendere con forza il ministero della vera profezia, il mondo collasserà.

[bookmark: _Toc452536982]16 Maggio 
Il Dio bontà fa ogni cosa buona. Chiede ad ogni uomo che rispetti il suo essere creato buono, che viva di amore.
[bookmark: _Toc443940610][bookmark: _Toc452536983]16 Maggio
[bookmark: _Toc443940611][bookmark: _Toc428370832][bookmark: _Toc452536984]Santo è il suo nome 
La vergine Maria dice di Dio “E Santo è il suo nome”. Prima di chiederci in cosa consiste la santità del nostro Dio, è giusto sapere che questo titolo è il nome con il quale Lui stesso si presenta ed anche il nome con il quale i profeti lo annunziano e lo presentano.
Poiché così parla l'Alto e l'Eccelso, che ha una sede eterna e il cui nome è santo: In un luogo eccelso e santo io dimoro, ma sono anche con gli oppressi e gli umiliati, per ravvivare lo spirito degli umili e rianimare il cuore degli oppressi (Is 57, 15).  Guai, gente peccatrice, popolo carico di iniquità! Razza di scellerati, figli corrotti! Hanno abbandonato il Signore, hanno disprezzato il Santo di Israele, si sono voltati indietro (Is 1, 4).  Gridate giulivi ed esultate, abitanti di Sion, perché grande in mezzo a voi è il Santo di Israele" (Is 12, 6). Scostatevi dalla retta via, uscite dal sentiero, toglieteci dalla vista il Santo di Israele" (Is 30, 11). Pertanto dice il Santo di Israele: "Poiché voi rigettate questo avvertimento e confidate nella perversità e nella perfidia, ponendole a vostro sostegno (Is 30, 12). Poiché dice il Signore Dio, il Santo di Israele: "Nella conversione e nella calma sta la vostra salvezza, nell'abbandono confidente sta la vostra forza". Ma voi non avete voluto (Is 30, 15). Chi hai insultato e schernito? Contro chi hai alzato la voce e hai elevato, superbo, gli occhi tuoi? Contro il Santo di Israele! (Is 37, 23). Non temere, vermiciattolo di Giacobbe, larva di Israele; io vengo in tuo aiuto - oracolo del Signore- tuo redentore è il Santo di Israele (Is 41, 14). 
Perché vedano e sappiano, considerino e comprendano a un tempo che questo ha fatto la mano del Signore, lo ha creato il Santo di Israele (Is 41, 20). Poiché io sono il Signore tuo Dio, il Santo di Israele, il tuo salvatore. Io do l'Egitto come prezzo per il tuo riscatto, l'Etiopia e Seba al tuo posto (Is 43, 3).  Così dice il Signore vostro redentore, il Santo di Israele: "Per amor vostro l'ho mandato contro Babilonia e farò scendere tutte le loro spranghe, e quanto ai Caldei muterò i loro clamori in lutto (Is 43, 14). Dice il Signore, il Santo di Israele, che lo ha plasmato: "Volete interrogarmi sul futuro dei miei figli e darmi ordini sul lavoro delle mie mani? (Is 45, 11). Dice il nostro redentore che si chiama Signore degli eserciti, il Santo di Israele (Is 47, 4). Dice il Signore tuo redentore, il Santo di Israele: "Io sono il Signore tuo Dio che ti insegno per il tuo bene, che ti guido per la strada su cui devi andare (Is 48, 17). Poiché tuo sposo è il tuo creatore, Signore degli eserciti è il suo nome; tuo redentore è il Santo di Israele, è chiamato Dio di tutta la terra (Is 54, 5). Sono navi che si radunano per me, le navi di Tarsis in prima fila, per portare i tuoi figli da lontano, con argento e oro, per il nome del Signore tuo Dio, per il Santo di Israele che ti onora (Is 60, 9). 
Poiché io sono il Signore, il Dio vostro. Santificatevi dunque e siate santi, perché io sono santo; non contaminate le vostre persone con alcuno di questi animali che strisciano per terra (Lv 11, 44). Poiché io sono il Signore, che vi ho fatti uscire dal paese d'Egitto, per essere il vostro Dio; siate dunque santi, perché io sono santo (Lv 11, 45). Parla a tutta la comunità degli Israeliti e ordina loro: Siate santi, perché io, il Signore, Dio vostro, sono santo (Lv 19, 2). Sarete santi per me, poiché io, il Signore, sono santo e vi ho separati dagli altri popoli, perché siate miei (Lv 20, 26). Tu considererai dunque il sacerdote come santo, perché egli offre il pane del tuo Dio: sarà per te santo, perché io, il Signore, che vi santifico, sono santo (Lv 21, 8). 
Ora interroghiamoci: cosa è la santità di Dio? È la sua stessa natura che è bene purissimo, carità eterna, bontà infinita. È la comunione intratrinitaria nella quale ogni Persona divina vive tutta nell’altra. Il Padre è tutto nel Figlio e nello Spirito Santo, il Figlio è tutto nel Padre e nello Spirito Santo, lo Spirito Santo è tutto nel Padre e nel Figlio. Ogni Persona dona all’altra la sua singolarità, la sua specificità, la sua identità. Esse sono l’una nell’altra per l’altra. La santità di Dio è il bene che non conosce il male e di conseguenza mai lo potrà commettere. 
La santità di essenza, natura, di amore e di comunione delle Divine Persone diviene per volontà e per partecipazione di creazione bene, amore, vera carità anche nella creazione. Il Dio amore crea tutto per amore. Il Dio bontà fa ogni cosa buona. Chiede ad ogni uomo che rispetti il suo essere creato buono, che viva di purissimo amore come Dio vive solo di amore e di carità. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, rivestiteci della santità del nostro Dio. 

1. La misericordia inizia dal cambiamento dei nostri pensieri. Si rinnega la nostra mente, il nostro cuore. Si assumono mente e cuore di Dio.
1. Se l’assunzione della mente e del cuore di Dio non avviene, inutile ritenerci misericordiosi. La nostra è solo misericordia artificiale.
1. Dinanzi ad eventi delittuosi si chiede giustizia. Se Dio chiedesse giustizia per i nostri delitti, saremmo tutti a bruciare nell’inferno.
1. Misericordia è perdonare colui che ha sbagliato, concedendogli ogni possibilità perché possa redimere, santificare, ricostruire la sua vita.
1. Si celebra il Giubileo della misericordia, ma si è senza alcuna misericordia. Gesù celebrò il suo Grande Giubileo sulla croce, dalla croce.
1. Gesù da Crocifisso, da Inchiodato, mentre era nel dolore atroce dello spirito e del corpo, chiese al Padre che perdonasse i suoi carnefici.
1. Come si fa a visitare un carcerato, se lo si visita per annunziargli che è nostra volontà che lui marcisca in esso senza più vedere la luce?
1. Non è misericordia quando l’offensore chiede perdono all’offeso. Nella Misericordia evangelica l’offeso offre il perdono all’offensore.
1. Gesù ha dato regole semplici per vivere la misericordia secondo il Vangelo. È l’osservanza di queste sue regole che ci fa misericordiosi.
1. Il Vangelo è la regola della misericordia di Dio verso l’uomo e dell’uomo verso l’uomo. Fuori del Vangelo, non c’è vera misericordia.
1. Non è misericordia evangelica sparlare, criticare, mormorare, calunniare, ingiuriare, riferire ciò che l’altro ha fatto di male.
1. La misericordia tutto scusa, tutto copre, tutto perdona, tutto ama. Non sparge parole vane e oziose, non turba i cuori mentendo, ingannando.
1. Vergine Maria, anche tu ai piedi della croce non hai chiesto giustizia, hai perdonato. Aiutaci. Vogliamo essere misericordia come te sempre.

La misericordia del Padre è Gesù, dato dalla Croce, immolato, sacrificato, consumato per la nostra redenzione.
[bookmark: _Toc443940612][bookmark: _Toc452536985]16 Maggio
[bookmark: _Toc428370833][bookmark: _Toc443940613][bookmark: _Toc452536986]Di generazione in generazione la sua misericordia 
Dio è il Santo. Nella sua natura è immutabile. La sua natura è carità eterna. Lui non può non essere carità. È dall’eternità per l’eternità. Per questo la Vergine Maria può dire: “Di generazione in generazione la sua misericordia”. Sempre la Scrittura Santa ha cantato questa purissima verità del Signore Dio nostro. Essa attesta che in Dio non vi è alcuna ombra di male. 
Rendete grazie al Signore perché è buono, perché il suo amore è per sempre. Rendete grazie al Dio degli dèi, perché il suo amore è per sempre. Rendete grazie al Signore dei signori, perché il suo amore è per sempre. Lui solo ha compiuto grandi meraviglie, perché il suo amore è per sempre. Ha creato i cieli con sapienza, perché il suo amore è per sempre. Ha disteso la terra sulle acque, perché il suo amore è per sempre. Ha fatto le grandi luci, perché il suo amore è per sempre. Il sole, per governare il giorno, perché il suo amore è per sempre. La luna e le stelle, per governare la notte, perché il suo amore è per sempre. Colpì l’Egitto nei suoi primogeniti, perché il suo amore è per sempre. Da quella terra fece uscire Israele, perché il suo amore è per sempre. Con mano potente e braccio teso, perché il suo amore è per sempre. Divise il Mar Rosso in due parti, perché il suo amore è per sempre.
In mezzo fece passare Israele, perché il suo amore è per sempre. Vi travolse il faraone e il suo esercito, perché il suo amore è per sempre. Guidò il suo popolo nel deserto, perché il suo amore è per sempre. Colpì grandi sovrani, perché il suo amore è per sempre. Uccise sovrani potenti, perché il suo amore è per sempre. Sicon, re degli Amorrei, perché il suo amore è per sempre. Og, re di Basan, perché il suo amore è per sempre. Diede in eredità la loro terra, perché il suo amore è per sempre. In eredità a Israele suo servo, perché il suo amore è per sempre. Nella nostra umiliazione si è ricordato di noi, perché il suo amore è per sempre. Ci ha liberati dai nostri avversari, perché il suo amore è per sempre. Egli dà il cibo a ogni vivente, perché il suo amore è per sempre. Rendete grazie al Dio del cielo, perché il suo amore è per sempre (Sal 136 (135) 1-26). 
Come il cielo è alto sulla terra, così è grande la sua misericordia su quanti lo temono (Sal 102, 11). Alleluia. Celebrate il Signore, perché è buono, perché eterna è la sua misericordia (Sal 105, 1). Alleluia. Celebrate il Signore perché è buono, perché eterna è la sua misericordia (Sal 106, 1). Ringrazino il Signore per la sua misericordia, per i suoi prodigi a favore degli uomini (Sal 106, 8). Ringrazino il Signore per la sua misericordia, per i suoi prodigi a favore degli uomini (Sal 106, 15).  Ringrazino il Signore per la sua misericordia e per i suoi prodigi a favore degli uomini (Sal 106, 21). Ringrazino il Signore per la sua misericordia e per i suoi prodigi a favore degli uomini (Sal 106, 31). Alleluia. Celebrate il Signore, perché è buono; perché eterna è la sua misericordia (Sal 117, 1). Dica Israele che egli è buono: eterna è la sua misericordia (Sal 117, 2). Lo dica la casa di Aronne: eterna è la sua misericordia (Sal 117, 3). Lo dica chi teme Dio: eterna è la sua misericordia (Sal 117, 4). Celebrate il Signore, perché è buono: perché eterna è la sua misericordia (Sal 117, 29). Venga su di me la tua misericordia e avrò vita, poiché la tua legge è la mia gioia (Sal 118, 77). Volgiti a me e abbi misericordia, tu che sei giusto per chi ama il tuo nome (Sal 118, 132). 
La misericordia del Signore è l’amore di creazione. Lui comunica se stesso per creazione. Tutto è dalla sua Parola onnipotente. Tutto è dal suo amore eterno, per vivere di amore e per amore. Essa è anche l’amore di redenzione, santificazione, elevazione, adozione filiale, partecipazione della divina natura. È l’amore che ci dona in eredità la vita eterna, il suo Cielo. È per amore che il Signore ci concede di abitare eternamente nella sua casa. Il Signore mai smetterà di amare l’uomo. Dove vi è anche un piccolo spiraglio perché Lui possa infondere la sua misericordia, sempre interviene e sempre offre la più grande grazia per rimettere l’uomo nella sua verità.
La misericordia del Padre è Cristo Gesù, dato a noi come purissima grazia di salvezza. Ce lo ha dato dalla Croce, immolato, sacrificato, consumato per la nostra redenzione eterna. La misericordia di Dio giunge fino alla morte del Figlio suo, vissuta al posto nostro, in espiazione di tutti i nostri peccati. Misericordia più grande di Cristo Crocifisso non esiste. Dio muore per noi.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di grande misericordia. 

1. Se l’uomo non si aggancia nuovamente alla verità trascendente, soprannaturale, divina, eterna, rivelata, immutabile, non ha futuro di vita.
1. La verità è creatrice di ogni libertà. La falsità genera infinita schiavitù spirituale e fisica. La schiavitù della falsità è la morte.
1. La falsità genera la morte non solo del corpo, ma prima ancora dello spirito e dell’anima, morte della socialità e della stessa civiltà.
1. Ama l’uomo chi gli annunzia la verità che lo rende libero nel corpo, nello spirito, nell’anima, in ogni relazione con le persone e le cose.
1. Odia l’uomo e lo condanna a morte chi gli propone la falsità come norma, regola, legge di vita, progresso, socialità, civiltà, vero amore.
1. Nelle piazze si grida contro la pena di morte, mentre poi tutte le scelte dell’uomo sono di morte, non solo per sé ma anche per gli altri.
1. Quando decreti di morte, leggi di morte, statuti di morte, registri di morte sono osannati come leggi, statuti, registri di vita, è la fine.
1. L’uomo attesta, rivela, manifesta di essere spiritualmente morto. Non ha nel suo cuore l’alito della verità che lo rende persona vivente.
1. Quanti sono preposti al bene del popolo, sotto qualsiasi ministero e grado di responsabilità, devono correre ai ripari con grande urgenza.
1. Se invece sono essi stessi che assicurano stabilità a falsità e menzogne è segno che per il loro popolo non c’è più alcuna speranza di vita.
1. Ogni legge di falsità scritta è una sentenza di morte che viene scritta. La storia non si lascia smentire da alcuna falsità e menzogna.
1. Perché si sappia: da quando è stata firmata la legge sull’aborto, in Italia più di sei milioni di bimbi sono uccisi prima di vedere la luce.
1. Si grida contro gli olocausti visibili, si grida in favore degli olocausti invisibili. Gli olocausti invisibili sono diritti dell’uomo.
1. L’uomo morto produce molte leggi di morte. L’uomo vivo mai produrrà una solo legge di morte. Morte con la morte. Vita con la vita.
1. Vergine Maria, Madre della Vita, rendici persone viventi, così mai più scriveremo una legge di morte, mai la voteremo, mai l’approveremo.
1. Se tu non ci condurrai nella vita, Madre Santa, noi rimarremo nella nostra morte spirituale e continueremo a scrivere leggi di morte.
1. L’uomo che dice d’amare l’uomo, mai lo amerà dalla morte e mai scrivendo per lui leggi di morte. L’uomo si ama dalla vita con leggi di vita.
[bookmark: _Toc452536987]17 Maggio 
Teme il Signore chi crede nella sua Parola, cammina nella sua Legge, esegue ogni suo comando di bene, evita il male.
[bookmark: _Toc443940614][bookmark: _Toc452536988]17 Maggio
[bookmark: _Toc443940615][bookmark: _Toc428370834][bookmark: _Toc452536989]Per quelli che lo temono 
La misericordia è essenza del nostro Dio. È la sua stessa natura, la sua vita. È il dono della sua vita che Lui fa alla creatura fatta ad immagine e a somiglianza di Lui. La misericordia non è però imposta. Nessuno è obbligato ad accoglierla, per divenire misericordia della misericordia del Signore. La Vergine Maria, vera Profetessa e Regina dei Profeti, vera voce dello Spirito Santo, ci annunzia che essa è “Per quelli che lo temono”. Diciamo subito che essa è per tutti. Ma ne usufruiscono quelli che vivono nel suo santo timore. Ecco come il Libro del Siracide parla del Timore del Signore. Esso è l’inizio della sapienza e dell’intelligenza per ogni uomo. 
Ogni sapienza viene dal Signore e con lui rimane per sempre. La sabbia del mare, le gocce della pioggia e i giorni dei secoli chi li potrà contare? L’altezza del cielo, la distesa della terra e le profondità dell’abisso chi le potrà esplorare? Prima d’ogni cosa fu creata la sapienza e l’intelligenza prudente è da sempre. Fonte della sapienza è la parola di Dio nei cieli, le sue vie sono i comandamenti eterni. La radice della sapienza a chi fu rivelata? E le sue sottigliezze chi le conosce? Ciò che insegna la sapienza a chi fu manifestato? La sua grande esperienza chi la comprende? Uno solo è il sapiente e incute timore, seduto sopra il suo trono. Il Signore stesso ha creato la sapienza, l’ha vista e l’ha misurata, l’ha effusa su tutte le sue opere, a ogni mortale l’ha donata con generosità, l’ha elargita a quelli che lo amano. L’amore del Signore è sapienza che dà gloria, a quanti egli appare, la dona perché lo contemplino.
Il timore del Signore è gloria e vanto, gioia e corona d’esultanza. Il timore del Signore allieta il cuore, dà gioia, diletto e lunga vita. Il timore del Signore è dono del Signore, esso conduce sui sentieri dell’amore. Chi teme il Signore avrà un esito felice, nel giorno della sua morte sarà benedetto. Principio di sapienza è temere il Signore; essa fu creata con i fedeli nel seno materno. Ha posto il suo nido tra gli uomini con fondamenta eterne, abiterà fedelmente con i loro discendenti.  Pienezza di sapienza è temere il Signore; essa inebria di frutti i propri fedeli. Riempirà loro la casa di beni desiderabili e le dispense dei suoi prodotti. Corona di sapienza è il timore del Signore; essa fa fiorire pace e buona salute. L’una e l’altra sono doni di Dio per la pace e si estende il vanto per coloro che lo amano. Egli ha visto e misurato la sapienza, ha fatto piovere scienza e conoscenza intelligente, ha esaltato la gloria di quanti la possiedono. Radice di sapienza è temere il Signore, i suoi rami sono abbondanza di giorni. Il timore del Signore tiene lontani i peccati, chi vi persevera respinge ogni moto di collera.
La collera ingiusta non si potrà scusare, il traboccare della sua passione sarà causa di rovina. Il paziente sopporta fino al momento giusto, ma alla fine sgorgherà la sua gioia. Fino al momento opportuno terrà nascoste le sue parole e le labbra di molti celebreranno la sua saggezza. Fra i tesori della sapienza ci sono massime sapienti, ma per il peccatore è obbrobrio la pietà verso Dio. Se desideri la sapienza, osserva i comandamenti e il Signore te la concederà. Il timore del Signore è sapienza e istruzione, egli si compiace della fedeltà e della mansuetudine. Non essere disobbediente al timore del Signore e non avvicinarti ad esso con cuore falso. Non essere ipocrita davanti agli uomini e fa’ attenzione alle parole che dici. Non esaltarti, se non vuoi cadere e attirare su di te il disonore; Il Signore svelerà i tuoi segreti e ti umilierà davanti all’assemblea, perché non ti sei avvicinato al timore del Signore e il tuo cuore è pieno d’inganno (Sir 1,1-30). 
Cosa si deve intendere per timore del Signore? Una cosa semplicissima: credere che la sua Parola sempre si compie sia in ciò che ci annunzia come bene e sia in ciò che ci rivela essere un male per noi. Credere cioè sia nella via della vita che lui ci indica e sia nella via della morte che lui ci rivela e ci manifesta. Il bene è vita secondo la natura di Dio che è carità e misericordia. Il male è non vivere secondo la natura di bene di Dio che è amore. Temere il Signore è accogliere che fuori della sua volontà di bene si percorre una via di morte, che poi si trasformerà in morte eterna per l’uomo. Chi teme allora il Signore? Chi crede nella sua Parola, cammina nella sua Legge, esegue ogni suo comando di bene, evita sempre il male. Per chi cammina nel bene, sempre la misericordia di Dio si riversa su di lui con ogni abbondanza. Chi cammina nel male, avrà solo una misericordia da parte di Dio: la grazia di potersi convertire. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di purissima fede nella Parola. 

1. Ognuno pensa e vuole il Sacerdote della Chiesa Cattolica secondo proprie prospettive antropologiche, sociologiche, culturali, religiose.
1. Anche lo stesso Sacerdote non di rado pensa se stesso e la sua missione secondo prospettive terrene, umane, di purissima immanenza.
1. Chi è in verità il Sacerdote della Chiesa cattolica? Quale la sua missione? Quale il suo ministero? Ma prima di tutto quale il suo mistero?
1. Il Sacerdote è un profeta: Lui deve manifestare, rivelare, annunziare ad ogni uomo la più pura verità di Dio secondo la sua divina Parola.
1. Il ministero profetico lo obbliga a stare sempre in ascolto del Signore. Lui deve ascoltare e riferire. Se non ascolta, mai potrà riferire.
1. Se il Sacerdote non riferisce, perché non ascolta, o ascolta e non riferisce, tutti i peccati dell’uomo ricadono sulle sue spalle in eterno.
1. È per il ministero profetico del Sacerdote che un popolo si salva e un popolo si perde. Il Sacerdote non ha parole sue da dare al popolo.
1. Il sacerdote il ministero della santità di Dio. Lui è chiamato a santificare il popolo donandogli la grazia del Padre, vera vita eterna.
1. Deve donare la grazia ma anche vigilare a che il popolo si conservi perennemente nella grazia, avvisandolo e ammonendo perché vi ritorni.
1. Il sacerdote è l’uomo della preghiera: deve portare a Dio tutti i peccati del suo popolo chiedendogli che conceda la grazia del suo perdono.
1. Il suo è un altissimo ministero di intercessione. Non solo. Come Gesù deve offrire al Padre la vita per l’espiazione dei peccati del popolo.
1. Il Sacerdote è l’uomo della verità, della Parola, della luce, della grazia, della preghiera, del perdono, dell’espiazione, della speranza.
1. Quello del Sacerdote è un ministero speciale: Per Lui Dio deve entrare nel cuore dell’uomo e il cuore dell’uomo entrare nel cuore di Dio.
1. Il Sacerdote è l’uomo della perfetta comunione nella verità e grazia tra Dio e ogni uomo. Senza Lui questa comunione mai si potrà creare.
1. Il sacerdote vive con l’amore del Padre, la grazia di Cristo, la potenza della comunione dello Spirito Santo per elevare l’uomo fino a Dio.
1. Qualcuno potrebbe obiettare: l’uomo non vive di solo spirito. Chi pensa alle cose per il corpo? Il sacerdote non deve pensare anche al pane?
1. La risposta è semplice: la Chiesa non vive solo del ministero del Sacerdote. Essa è un corpo organizzato e connesso. I ministeri sono molti.
1. San Pietro rispose a questa obiezione istituendo i diaconi per il servizio delle mense. Lui deve dedicarsi alla Parola e alla preghiera.
1. Una verità va gridata dai tetti: il Sacerdote della Chiesa cattolica non è da volontà di nessun uomo e neanche dalla sua propria volontà.
1. Esso è dalla volontà del Padre Celeste, al quale deve purissima obbedienza in ogni istante della sua vita. È per gli uomini se è dal Padre.
1. Ognuno può sognarsi il suo Sacerdote secondo le sue particolari teologie, ascetiche, mistiche, antropologie, sociologie e cose del genere.
1. Spetta al Sacerdote non permettere che alcuno sogni il suo ministero. Lui ha un solo sogno da realizzare: quello che il Padre sogna per lui.
1. Vergine Maria, aiuta i Sacerdoti di Cristo Gesù, perché comprendano che solo il Padre celeste è il Signore del loro cuore, della loro vita.
1. Se un solo uomo, Madre Santa, si impossessa del loro cuore, finisce il ministero. Si entra nella parzialità del servizio e il popolo langue.
1. Madre di Dio, ottieni per la Chiesa di Cristo Gesù tanta saggezza perché ognuno viva il suo proprio ministero secondo la divina volontà.
1. Il Sacerdote deve ascoltare il grido dell’uomo. Se è un grido di perdono e di grazia, è lui obbligato a provvedere all’istante.
1. Se è grido di altro aiuto, sostegno, deve mandare a chi è responsabile di ogni altro grido di misericordia, consolazione, compassione.
1. San Paolo è il grande maestro: Alcuni perciò Dio li ha posti nella Chiesa in primo luogo come apostoli, In secondo luogo come profeti.
1. In terzo luogo come maestri; poi ci sono i miracoli, quindi il dono delle guarigioni, di assistere, di governare, di parlare varie lingue.
1. È bella la Chiesa di Cristo Gesù. Essa è un corpo divinamente adornato di ogni carisma, grazia, ministero, responsabilità, competenza.

La Vergine Maria ci rivela che nella sua vita Dio veramente ha messo tutta la sua divina ed eterna onnipotenza.
[bookmark: _Toc443940616][bookmark: _Toc452536990]17 Maggio
[bookmark: _Toc443940617][bookmark: _Toc428370835][bookmark: _Toc452536991]Ha spiegato la potenza del suo braccio 
Il braccio potente del Signore è la sua eterna e divina onnipotenza che crea l’universo visibile e invisibile e lo modella secondo la sua volontà. La Vergine Maria dicendo: “ha spiegato la potenza del suo braccio”, ci rivela che nella sua vita Dio veramente ha messo tutta la sua divina ed eterna onnipotenza. Quanto ha operato in lei supera infinitamente la potenza esercitata nella creazione del Cielo e della terra e di quanto vi è in esso. Creazione, redenzione, santificazione dell’uomo sono l’opera di Dio, solo sua purissima opera. All’uomo è chiesto di lasciarsi operare da Dio, allo stesso modo che alla creta è domandato di lasciarsi formare dal vasaio.
Piombano sopra di loro la paura e il terrore; per la potenza del tuo braccio restano immobili come pietra, finché sia passato il tuo popolo, Signore, finché sia passato questo tuo popolo che ti sei acquistato (Es 15, 16). Il Signore disse a Mosè: "Ora vedrai quello che sto per fare al faraone con mano potente, li lascerà andare, anzi con mano potente li caccerà dal suo paese!" (Es 6, 1). Mosè disse al popolo: "Ricordati di questo giorno, nel quale siete usciti dall'Egitto, dalla condizione servile, perché con mano potente il Signore vi ha fatti uscire di là: non si mangi ciò che è lievitato (Es 13, 3). Sarà per te segno sulla tua mano e ricordo fra i tuoi occhi, perché la legge del Signore sia sulla tua bocca. Con mano potente infatti il Signore ti ha fatto uscire dall'Egitto (Es 13, 9).  Israele vide la mano potente con la quale il Signore aveva agito contro l'Egitto e il popolo temette il Signore e credette in lui e nel suo servo Mosè (Es 14, 31). 
Mosè allora supplicò il Signore, suo Dio, e disse: "Perché, Signore, divamperà la tua ira contro il tuo popolo, che tu hai fatto uscire dal paese d'Egitto con grande forza e con mano potente? (Es 32, 11). Quando tuo figlio domani ti chiederà: Che significa ciò?, tu gli risponderai: Con braccio potente il Signore ci ha fatti uscire dall'Egitto, dalla condizione servile (Es 13, 14).  Questo sarà un segno sulla tua mano, sarà un ornamento fra i tuoi occhi, per ricordare che con braccio potente il Signore ci ha fatti uscire dall'Egitto" (Es 13, 16). Tu hai calpestato Raab come un vinto, con braccio potente hai disperso i tuoi nemici (Sal 88, 11). Il Signore ha giurato con la sua destra e con il suo braccio potente: "Mai più darò il tuo grano in cibo ai tuoi nemici, mai più gli stranieri berranno il vino per il quale tu hai faticato (Is 62, 8).  Io stesso combatterò contro di voi con mano tesa e con braccio potente, con ira, furore e grande sdegno (Ger 21, 5). Io ho fatto la terra, l'uomo e gli animali che sono sulla terra, con grande potenza e con braccio potente e li do a chi mi piace (Ger 27, 5). 
Che il Signore modelli e rimodelli la sua creazione per il bene, solo per il bene dell’uomo, lo attesta il Libro della Sapienza, quando descrive l’agire della natura in favore dei figli di Israele.
Difatti gli elementi erano accordati diversamente, come nella cetra in cui le note variano la specie del ritmo, pur conservando sempre lo stesso tono, come è possibile dedurre da un’attenta considerazione degli avvenimenti. Infatti animali terrestri divennero acquatici, quelli che nuotavano passarono sulla terra. Il fuoco rafforzò nell’acqua la sua potenza e l’acqua dimenticò la sua proprietà naturale di spegnere. Le fiamme non consumavano le carni di fragili animali che vi camminavano sopra, né scioglievano quel celeste nutrimento di vita, simile alla brina e così facile a fondersi. In tutti i modi, o Signore, hai reso grande e glorioso il tuo popolo e non hai dimenticato di assisterlo in ogni momento e in ogni luogo (Sap 19,18-22). 
La Vergine Maria vede se stessa da Dio, nella luce dello Spirito Santo. Vede tutta la misericordia che Dio le ha usato. Per “modulare” Lei secondo la sua volontà ha messo nella storia tutta la sua divina ed eterna onnipotenza. Essendo l’onnipotenza di Dio sempre a servizio della vita e mai della morte, Lei, Maria, opera straordinaria di Dio è stata creata per essere a totale servizio della vita. Per Lei il Signore ha deciso di far venire la sua Vita Eterna sulla nostra terra. Dalla Vita Eterna di Dio che viene in mezzo a noi per mezzo di Lei, il Signore vuole far ritornare in vita l’umanità e con essa l’intera creazione. Per Lei, perché madre della Vita Eterna, verrà uno sconvolgimento della terra, l’uomo sarà rimodulato, riformato, rinnovato, rigenerato ed anche quest’opera è il frutto della sua divina onnipotenza. Infatti tutto questo avviene per opera del suo Santo Spirito, che è il frutto maturato sulla Croce della Vita Eterna che nasce da Lei.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a lasciarci rimodulare da Dio. 

1. Il rispetto per gli altri inizia dal rispetto per se stessi. Chi non si rispetta, mai potrà rispettare. La carità non manca di rispetto.
1. Per il cattolico rispettare la propria fede, la propria verità, la propria cattolicità, la propria coscienza è grande rispetto per l’altro.
1. Il cattolico non deve rispettare la propria coscienza, ma la coscienza di cattolico, la coscienza che è dalla fede e dalla verità cattolica.
1. Non c‘è il cattolico e la sua coscienza, il cristiano e la sua coscienza. C’è il cristiano e la sua coscienza cristiana da rispettare.
1. C’è il cattolico e la sua coscienza cattolica che è diversa da ogni altra coscienza ed è questa coscienza cattolica che va rispettata.
1. Nel rispetto della sua coscienza cattolica, il cattolico non impone la sua coscienza ad altri, ma sempre è obbligato a imporla a se stesso.
1. La coscienza è l’uomo, il cattolico è la sua coscienza cattolica. Nel momento in cui rinunzia alla coscienza cattolica, non è più cattolico.
1. Ma anche il cattolico non vive una medesima e sola coscienza. C’è la coscienza propria del Papa, del Vescovo, del Parroco, del Fedele laico.
1. Per coscienza di Papa, il Papa deve difendere, garantire, annunziare, proclamare, ricordare il Vangelo nella più alta fedeltà a Cristo Gesù.
1. Per coscienza di Papa, se il Papa dovesse perdere il mondo per rimanere fedele al Vangelo di Cristo, Lui dovrebbe perdere tutto il mondo.
1. Gesù per coscienza Cristica dinanzi al mondo che lo stava abbandonando a causa del mistero dell’Eucaristia, era pronto a rimanere solo.
1. Gesù, sempre per coscienza cristica, rivelò il suo mistero a Caifa, sapendo che per quella rivelazione sarebbe stato inchiodato sulla croce.
1. Ad un’anima che chiede l’Eucaristia, per coscienza presbiterale, il Sacerdote deve dire il suo no se mancano le condizioni secondo Cristo.
1. La coscienza è propria dello scienziato, del politico, del professionista, del medico, del professore, del credente, del non credente.
1. Dinanzi leggi immorali, il politico cattolico deve rispettare la sua coscienza di cattolico. Non può agire come se non fosse cattolico.
1. Il cattolico non può imporre la sua coscienza a chi non è né cattolico né credente. Deve però votare e firmare secondo coscienza cattolica.
1. La coscienza obbliga per l’eternità. Per essa si è responsabili di tutto il male che un nostro atto, parola, discorso, voto, firma produce.
1. Non c’è dialogo quando uno nasconde la sua propria coscienza ad un altro dalla coscienza opposta e contraria. Il dialogo esige la verità.
1. Il cattolico non può dialogare se non da cattolico. Se si fingesse non cattolico, opererebbe un grandissimo danno in misura del suo ruolo.
1. Per il cattolico Cristo, la Chiesa una, santa cattolica, apostolica, i sacramenti, la verità rivelata sono essenza della sua coscienza.
1. Per il cattolico Scrittura, Tradizione, Magistero sono una sola fonte della verità di fede. La propria coscienza va manifestata in umiltà.
1. Mai si deve imporre la propria verità ad altri. È peccato imporla. È peccato molto più grande svenderla, sminuirla, fingere che non esista.
1. Ai nostri giorni ognuno si prende la licenza di cancellare la propria coscienza, quella che è proprio del suo essere e del suo ministero.
1. Né la coscienza può essere indossata a gusto. In alcuni ambiti agisco con coscienza, in altri senza. Della coscienza mai ci si può svestire.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, hai sempre agito con la più pura coscienza dinanzi a Dio e agli uomini. Mai ti sei svestita di essa.
1. Dona anche a noi, Madre Santa, una coscienza pura, retta, fedele, immacolata. Non permettere che siamo camaleonti nei confronti di essa.
[bookmark: _Toc452536992]18 Maggio 
Se l’uomo–è questa la superbia–decide di farsi da sé, distruggendo il progetto di Dio, la sua costruzione fallisce.
[bookmark: _Toc443940618][bookmark: _Toc452536993]18 Maggio
[bookmark: _Toc443940619][bookmark: _Toc428370836][bookmark: _Toc452536994]Ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore 
Superbo è colui che ha deciso di modulare la sua vita da se stesso. La Vergine Maria attesta per loro una totale confusione nei pensieri del loro cuore: “Ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore”. Ma cosa significa questa purissima profezia della Madre del Signore?
Immaginiamo che io voglia costruire un sottomarino. Non conosco però nessuna legge della fisica, né tanto meno della chimica, della matematica o di qualsiasi altra verità che governa tutta la natura creata. Lavoro per moltissimi anni per la costruzione della mia opera. Quale sarà il risultato finale? Un lavoro inutile, disastroso. Non solo non solcherà le profondità degli oceani, mai esso sarà capace di galleggiare. È stato costruito senza alcuna scienza, alcuna sapienza, alcuna intelligenza. Ho rifiutato la luce che viene dalle molteplici scienze a servizio dell’uomo.
Il progetto uomo non è stato pensato dall’uomo. Né vi sono scienze umane, né psicologiche né psichiatriche, né altra natura, che possano fare un uomo secondo la verità dell’uomo. Questa è dal cuore del Padre e in esso sempre la si dovrà attingere. Se l’uomo – ed è questa la superbia – decide di farsi da se stesso, ignorando, negando, distruggendo il progetto di Dio, l’unico e solo vero progetto, la sua costruzione fallisce. Mai un uomo potrà costruire un uomo. Un uomo lo può costruire solo il Signore, poiché solo Lui conosce la sua verità, la sua legge.
Qual è la legge per la vera costruzione dell’uomo? Che l’uomo sia sempre il Signore a doverlo costruire. Che le leggi della sua costruzione sempre in Dio devono essere attinte. Nella superbia l’uomo vuole farsi da se stesso, vuole essere come Dio, ed è la sua morte. Invece che darsi una vita, si dona una morte. Simile al sottomarino costruito da mente ignorante di ogni scienza, l’uomo miseramente fallisce. Si costruisce per il nulla e per il nulla consuma tutte le sue energie. Che forse oggi l’uomo non si sta costruendo per la morte e non per la vita? 
La regola della vita è sempre Dio che la dona. Nel paradiso terrestre come unica e sola regola di vita gli aveva ordinato di non mangiare dell’albero della conoscenza del bene e del male. Se ne avesse mangiato, sarebbe morto di certo. L’uomo non ha creduto, si è lasciato tentare, ha voluto farsi da sé. È finito nella morte. Dalla morte l’uomo da sé mai potrà risalire. È come un sottomarino che appena messo in acqua si è sprofondato. Dai fondali solo una mano estranea lo potrà far risalire. Anche questa è verità di vita per l’uomo. Nulla potrà da se stesso.
Il Signore è venuto e come prima nuova regola, prima nuova legge per ritornare in vita, gli ha dato i Dieci Comandamenti. Ma l’uomo rimane nella sua decisione di volersi fare da se stesso. Vuole essere uomo, ma senza la legge del suo Signore, contro di essa. Questo è impossibile. Mai un uomo sarà uomo senza questa legge divina. I Comandamenti sono la roccia su cui solamente si può costruire la vera umanità. Chi costruisce fuori di questa roccia, edifica l’uomo sulle sabbie mobili della non umanità, della disumanità, dell’odio, della morte perenne.
La seconda legge per innalzare la vera umanità sulla nostra terra sono le Beatitudini. È quel Discorso della Montagna che Gesù fece ai suoi discepoli, comandando loro di andare per il mondo perché venisse predicato, insegnato, fatto ascoltare ad ogni altro uomo. Queste santissime parole liberano l’uomo da tutto ciò che di non umano si annida nel suo cuore, nella sua mente, nel suo corpo. Lo purificano da tutte le scorie di male che ancora sono in lui. A poco a poco che si libera e si purifica appare la bellezza di tutta la sua vera umanità.
L’uomo che si consegna ai pensieri del suo cuore dagli stessi suoi pensieri sarà condotto allo sfacelo. I suoi non sono pensieri di vita, verità, giustizia. Sono pensieri di falsità, inganno, menzogna, frode, corruzione, concupiscenza, furto, adulterio, calunnia, insulto, arroganza, prepotenza, omicidio, desideri cattivi. Sono pensieri facilmente adescabili, a motivo della mancanza di verità in essi. L’altro nei suoi pensieri malvagi ti inganna. Ma anche tu nei tuoi pensieri di fragilità veritativa ti lasci ingannare. Nella vanità dei pensieri c’è sempre morte. Dio disperde i superbi nei pensieri del loro cuore, perché senza i pensieri di Dio, sempre l’uomo si disperde. Non potrebbe essere diversamente. Ci si distacca da Dio ed è subito dispersione.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ancorateci vitalmente al nostro Dio. 

Questo è l’uomo voluto da Dio: in tutto dipendente da Lui per saggezza, verità, giustizia, intelligenza, governo.
[bookmark: _Toc443940620][bookmark: _Toc452536995]18 Maggio
[bookmark: _Toc443940621][bookmark: _Toc428370837][bookmark: _Toc452536996]Ha rovesciato i potenti dai troni 
Dio viene nella storia non per rovesciare i potenti, ma per invitarli a costruire troni che non si rovescino. Dicendo la Vergine Maria che “Il Signore ha rovesciato i potenti dai troni”, vuole rivelarci che i potenti sono proprio coloro che non si lasciano ammaestrare da Dio, non vogliono essere da Lui formati a costruire troni che rimangano stabili per sempre.
Potente è colui che fonda se stesso sulla sua forza. Ma la forza senza la sapienza che viene da Dio è nulla, anzi serve per la propria rovina. Anche la forza più grande della terra, usata senza sapienza, porta alla distruzione di interi popoli. L’uomo può avere anche la forza, mai avrà però la saggezza se essa non viene attinta dal Signore, giorno dopo giorno, sempre.
La storia testimonia che tutti i regni della terra sono scomparsi, scompaiono, scompariranno, saranno abbattuti perché privi di ogni saggezza, intelligenza, lungimiranza nell’uso della forza. Così il Signore ha fatto l’uomo: lo ha voluto dipendente in eterno da Lui. La saggezza di ieri non serve oggi e neanche la saggezza degli altri. Oggi per oggi, domani per domani.
All’uomo appartengono i progetti del cuore, ma dal Signore viene la risposta della lingua. Agli occhi dell’uomo tutte le sue opere sembrano pure, ma chi scruta gli spiriti è il Signore. Affida al Signore le tue opere e i tuoi progetti avranno efficacia. Il Signore ha in orrore ogni cuore superbo, certamente non resterà impunito. Il cuore dell’uomo elabora progetti, ma è il Signore che rende saldi i suoi passi. È un orrore per i re commettere un’azione iniqua, poiché il trono sta saldo con la giustizia. 
Possedere la sapienza è molto meglio dell’oro, acquisire l’intelligenza è preferibile all’argento. La strada degli uomini retti è evitare il male; conserva la vita chi controlla la sua condotta. Prima della rovina viene l’orgoglio e prima della caduta c’è l’arroganza. È meglio la pazienza che la forza di un eroe, chi domina se stesso vale più di chi conquista una città. Nel cavo della veste si getta la sorte, ma la decisione dipende tutta dal Signore (Cfr. Pr 16,1-33). 
Un governatore saggio educa il suo popolo, il governo dell’uomo di senno è ordinato. Quale il governatore del popolo, tali i suoi ministri; quale il capo di una città, tali tutti i suoi abitanti. Un re che non ha istruzione rovina il suo popolo, una città prospera per il senno dei capi. Il governo del mondo è nelle mani del Signore; egli vi suscita l’uomo adatto al momento giusto. Il successo dell’uomo è nelle mani del Signore, ma sulla persona dello scriba egli pone la sua gloria.  Odiosa al Signore e agli uomini è la superbia, l’uno e gli altri hanno in odio l’ingiustizia. Il regno passa da un popolo a un altro a causa delle ingiustizie, delle violenze e delle ricchezze. Niente è più empio dell’uomo che ama il denaro, poiché egli si vende anche l’anima. 
Principio della superbia è allontanarsi dal Signore; il superbo distoglie il cuore dal suo creatore. Principio della superbia infatti è il peccato; chi ne è posseduto diffonde cose orribili. Perciò il Signore ha castigato duramente i superbi e li ha abbattuti fino ad annientarli. Il Signore ha rovesciato i troni dei potenti, al loro posto ha fatto sedere i miti. Il Signore ha estirpato le radici delle nazioni, al loro posto ha piantato gli umili. Il Signore ha sconvolto le terre delle nazioni e le ha distrutte fino alle fondamenta. Le ha cancellate dal consorzio umano e le ha annientate, ha fatto scomparire dalla terra il loro ricordo. Non è fatta per gli uomini la superbia né l’impeto della collera per i nati da donna Cfr. Sir 10,1-33). 
Un re può anche costruire un trono altissimo con la sua forza. Senza saggezza è senza alcun fondamento di stabilità e per questo crollerà. Tutti i troni fondati sulla potenza scompariranno, si sfracelleranno, si ridurranno in macerie. La forza l’uomo la potrà anche costruire con stoltezza, togliendo energie necessarie alla vita e destinandole alla morte, mai però potrà attingere dal suo cuore la saggezza indispensabile per governare la sua forza. La saggezza si attinge solo nel cuore di Dio. Chi è umile bussa al cuore di Dio, chiede la saggezza, costruisce il suo trono con giustizia e fedeltà, amore, misericordia, carità. Chi è stolto, lo costruisce sull’ingiustizia e sul sopruso ed esso crollerà. Questo è l’uomo voluto da Dio: sempre, in tutto dipendente da Lui in quanto a saggezza, verità, giustizia, intelligenza, governo di se stesso e degli altri.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, otteneteci il dono di una grande umiltà.

1. Dal vizio mai si potrà amare. Si ama solo dalla virtù. Più si cresce nelle virtù e più l’uomo, ricolmo di Dio, ama con il cuore di Dio.
1. Dal vizio della gola e dalla coltivazione del lusso, il ricco non vide il povero. I suoi occhi era tutti intenti a guardare portate e vestiti.
1. Sappiamo dove è finito: nel baratro del fuoco eterno. Chi non vuole finire in quel luogo, deve smetterla con i vizi e iniziare con le virtù.
1. Superbia, lussuria, avarizia, ira, gola, invidia, accidia e i loro molteplici figli non devono governare né cuore e né corpo dell’uomo.
1. Questi molteplici vizi, padri e figli, rendono l’uomo sordo, cieco, muto, immorale, disonesto, corrotto, delinquente, disumano, spietato.
1. Il vizio è la seconda natura dell’uomo e vera abitudine a fare il male. Chi dal vizio è conquistato, infallibilmente si nutrirà di male.
1. Ci si lamenta della grande corruzione dei popoli. Ma non si grida forse ai quattro venti che certe virtù neanche possono essere ricordate?
1. Non si grida che ognuno ha il diritto a governare se stesso come gli pare? Gli stessi Stati non stanno dichiarando virtù i più orrendi vizi?
1. La povertà non è solo quella materiale. Questa povertà vissuta nelle virtù è benedizione del Signore. Si dona alle cose il giusto valore.
1. La povertà generatrice di ogni povertà è quella spirituale, morale. È questa povertà la causa di tutti gli infiniti mali che ci affliggono.
1. Il vizio è il fallimento di ogni civiltà. Esso tutto distrugge e rovina. Ci rovina nel tempo e anche per l’eternità. Esso è veleno letale.
1. Un tempo certe virtù erano onore e gloria per chi le possedeva. Oggi sono divenute disonore e infamia. Di esse ci si deve vergognare.
1. Chi può liberare un cuore dal vizio è uno solo: lo Spirito Santo. Chi dona lo Spirito Santo è uno solo: Cristo Gesù attraverso la sua Chiesa.
1. Ma la moderna civiltà di Cristo non vuole neanche sentire pronunciare il nome. La Chiesa è odiata a tal punto da volerla distruggere.
1. Così agendo la moderna civiltà si autocondanna alla morte sulla terra, nel tempo e anche nell’eternità. Senza Cristo non c’è salvezza.
1. I figli della Chiesa non possono predicare una morale senza Cristo, senza Spirito Santo, senza sacramenti né grazia, né Vangelo, senza Dio.
1. La sorgente della vera morale dell’universo è lo Spirito Santo, dono di Cristo, dono della Chiesa nel dono della Parola di Gesù Signore.
1. Se i figli della Chiesa annunziano una morale senza la verità della Chiesa, verità di Cristo, verità dell’uomo, ingannano il mondo.
1. Vergine Maria, non permettere che i figli della Chiesa parlino all’uomo dell’uomo senza parlare di Cristo, senza predicare la sua verità.
1. È peccato di alto tradimento. Non si ama l’uomo, Non si ha alcuna misericordia per esso. Gli si nasconde la vera, unica sorgente della vita.
1. Tu ci aiuterai, Madre di Dio, e noi grideremo al mondo che solo uno è il suo Salvatore e Redentore: Cristo Gesù, la nostra vita eterna.
1. Non però, Madre Santa, un Cristo senza la Chiesa, fuori di Essa, ma il Cristo che dona la Chiesa nella Chiesa per formare il suo vero corpo.
[bookmark: _Toc452536997]19 Maggio 
Chi si riconosce da Dio e a Dio chiede che gli dia luce, saggezza, grazia, da Dio sarà conservato nella sua verità.
[bookmark: _Toc443940622][bookmark: _Toc452536998]19 Maggio
[bookmark: _Toc443940623][bookmark: _Toc428370838][bookmark: _Toc452536999]Ha innalzato gli umili 
Potenti e superbi decidono che la vita debba essere governata dalla loro forza, arroganza, prepotenza, ingiustizia, sopruso. È questa una decisione di distruzione, annientamento, cancellazione dalla storia, morte. La Madre di Gesù ci rivela che il Signore “Ha innalzato, innalza gli umili”.  Dona loro un trono di gloria. 
Gerusalemme, a causa della superbia dei suoi figli, fu rasa al suolo. Ora che i suoi figli sono divenuti un popolo umile, che cerca nella vera conversione il Signore, il Dio d’Israele la rialzerà. La rivestirà di gloria e di esultanza. Questo però non significa che il male scomparirà da essa. Vi è sempre l’uomo superbo, iniquo, trasgressore della legge che vi abiterà. 
Così dice il Signore: «Il cielo è il mio trono, la terra lo sgabello dei miei piedi. Quale casa mi potreste costruire? In quale luogo potrei fissare la dimora? Tutte queste cose ha fatto la mia mano ed esse sono mie – oracolo del Signore. Su chi volgerò lo sguardo? Sull’umile e su chi ha lo spirito contrito e su chi trema alla mia parola. Uno sacrifica un giovenco e poi uccide un uomo, uno immola una pecora e poi strozza un cane, uno presenta un’offerta e poi sangue di porco, uno brucia incenso e poi venera l’iniquità. Costoro hanno scelto le loro vie, essi si dilettano dei loro abomini; anch’io sceglierò la loro sventura e farò piombare su di loro ciò che temono, perché io avevo chiamato e nessuno ha risposto, avevo parlato e nessuno ha udito. Hanno fatto ciò che è male ai miei occhi, ciò che non gradisco hanno scelto».
Ascoltate la parola del Signore, voi che tremate alla sua parola. Hanno detto i vostri fratelli che vi odiano, che vi respingono a causa del mio nome: «Mostri il Signore la sua gloria, perché possiamo vedere la vostra gioia!». Ma essi saranno confusi. Giunge un rumore, un frastuono dalla città, un rumore dal tempio: è la voce del Signore, che dà la ricompensa ai suoi nemici. Prima di provare i dolori, ha partorito; prima che le venissero i dolori, ha dato alla luce un maschio. Chi ha mai udito una cosa simile, chi ha visto cose come queste? Nasce forse una terra in un giorno, una nazione è generata forse in un istante? Eppure Sion, appena sentiti i dolori, ha partorito i figli. «Io che apro il grembo materno, non farò partorire?», dice il Signore. «Io che faccio generare, chiuderei il seno?», dice il tuo Dio.
Rallegratevi con Gerusalemme, esultate per essa tutti voi che l’amate. Sfavillate con essa di gioia tutti voi che per essa eravate in lutto. Così sarete allattati e vi sazierete al seno delle sue consolazioni; succhierete e vi delizierete al petto della sua gloria. Perché così dice il Signore: «Ecco, io farò scorrere verso di essa, come un fiume, la pace; come un torrente in piena, la gloria delle genti. Voi sarete allattati e portati in braccio, e sulle ginocchia sarete accarezzati. Come una madre consola un figlio, così io vi consolerò; a Gerusalemme sarete consolati. Voi lo vedrete e gioirà il vostro cuore, le vostre ossa saranno rigogliose come l’erba. La mano del Signore si farà conoscere ai suoi servi, ma la sua collera contro i nemici. Poiché, ecco, il Signore viene con il fuoco, i suoi carri sono come un turbine, per riversare con ardore l’ira, la sua minaccia con fiamme di fuoco. Con il fuoco infatti il Signore farà giustizia e con la spada su ogni uomo; molti saranno i colpiti dal Signore. Coloro che si consacrano e purificano nei giardini, seguendo uno che sta in mezzo, che mangiano carne suina, cose obbrobriose e topi, insieme finiranno – oracolo del Signore – con le loro opere e i loro propositi (Is 66,1-24). 
È vero. Tutti i popoli si affaticano per il nulla, per il fuoco, per la distruzione, per il fallimento. Questo accade per la mancanza di vera umiltà. È giusto che ancora una volta venga ribadito e chiarito il concetto vero di umiltà. Essa non si riveste di una connotazione morale, ma altamente teologica e riguarda la natura stessa dell’uomo. L’uomo è eternamente da Dio. È da Dio nel corpo, nello spirito, nell’anima. Chi si riconosce e si confessa da Dio e a Dio chiede che gli dia luce, saggezza, grazia, sapienza, intelligenza, ogni altro dono per essere secondo il suo cuore, da Lui sarà sempre mantenuto nella sua verità, anzi il Signore lo aiuterà a crescere di verità in verità. Chi invece si distacca dal suo Dio e vuole essere da se stesso – è questa la ricchezza e la potenza – da Dio sarà abbandonato a se stesso e per lui sarà la fine. L’uomo infatti non ha pensieri di vita, ma di morte, non coltiva vie di pace ma di odio e di guerra, di distruzione.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci la via della vera umiltà. 

1. Tutta la misericordia di Dio è finalizzata a vivere tutta la sua giustizia. È bene chiedersi: cos’è la misericordia e cosa la giustizia?
1. La misericordia è ogni aiuto di grazia, verità, parola. Sono tutti i sacramenti. È la stessa Chiesa e i suoi ministri. Tutti i suoi profeti.
1. La misericordia sono tutti gli aiuti di grazia e verità, tutte le vie e modalità storiche attraverso cui Dio viene in soccorso dell’uomo.
1. La giustizia è l’obbedienza dell’uomo ad ogni Parola del suo Signore, la cui perfezione e completezza è data dalla Parola di Gesù.
1. È il Vangelo la somma regola della giustizia di ogni uomo. Fuori della Parola del Vangelo non c’è giustizia perfetta. Tutto è nel Vangelo.
1. Qual è il fine della misericordia? Sostenere l’uomo nel cammino verso la pienezza dell’obbedienza alla Parola secondo la divina volontà.
1. Se la misericordia viene separata dalla perfetta obbedienza alla Parola, la si può ricevere o inefficacemente o anche in modo sacrilego.
1. Ricevere i sacramenti con volontà di rimanere nel peccato, fuori della Parola, si giunge al sacrilegio, al disprezzo della misericordia.
1. Ricevere in modo superficiale i sacramenti, li espone a vanità, nullità, senza efficacia di santificazione. È acqua versata sulla pietra.
1. La misericordia è data per vincere il peccato. Se sdoganiamo il peccato e lo dichiariamo cosa buona, la misericordia non serve. È inutile.
1. Se diciamo che l’inferno non esiste più, perché la misericordia di Dio conduce tutti nel suo Paradiso, dichiariamo inutile il Vangelo.
1. Se dichiariamo inutile il Vangelo, anche la Chiesa è dichiarata inutile, vana, perché essa è mandata nel mondo per annunziare il Vangelo.
1. Il Vangelo non si annunzia per fare proseliti, ma per svuotare un poco l’inferno ormai al collasso e portare qualche anima in Paradiso.
1. Se figli illustri della Chiesa gridano dai quattro venti che l’inferno è vuoto, anche la Chiesa è dichiarata vuota di anima e di cuore.
1. La Chiesa esiste per liberare l’uomo dalla morte eterna. Se la morte eterna non esiste, la Chiesa non serve. A nulla serve fare il bene.
1. Senza il Vangelo, tutto diviene vano e inutile. Gli stessi sacramenti sono vani e inutili. La stessa adesione alla vera Chiesa non serve.
1. A che serve la religione cattolica, se essa non è più via vera di salvezza autentica, dal momento che tutti sono già salvi e nel Paradiso?
1. Quando si perde di vista la giustizia, il Vangelo da vivere per entrare nel regno eterno, tutto perde il suo significato. Nulla ha senso.
1. La misericordia è data da Dio per fare il vero uomo in Cristo Gesù, il vero uomo capace di amare secondo la volontà di Dio, sempre.
1. Vergine Maria, aiuta i tuoi figli perché annunzino la giustizia come sola via di salvezza. La misericordia è aiuto, grazia di santificazione.
1. Tu ci sosterrai, Madre Santa, e noi faremo del Vangelo la nostra carne e il nostro sangue. Compiremo ogni giustizia. Entreremo nel Paradiso.

Chi ha vera fame, vera sete di Dio, mai sarà deluso, sempre il Signore lo ricolmerà di sé.

[bookmark: _Toc443940624][bookmark: _Toc452537000]19 Maggio
[bookmark: _Toc443940625][bookmark: _Toc428370839][bookmark: _Toc452537001]Ha ricolmato di beni gli affamati 
L’affamato non è colui che ha fame di pane né l’assetato è colui che ha sete di acqua. Affamato e assetato è colui che ha fame e sete di Dio. La Madre di Gesù rassicura tutti gli affamati e gli assetati di Dio, il Signore “Ha ricolmato, ricolma di bene gli affamati, gli assetati di Lui”. È questa una profezia eterna. È Parola che mai verrà meno. L’ha confermata la Madre del Dio Altissimo. L’ha proferita la Donna che sempre si è nutrita e dissetata del suo Dio. La Scrittura Santa non è forse un invito senza sosta a nutrirci di sapienza, parola, saggezza? Cristo Gesù non ha dato se stesso come vera carne e vero sangue da bere e da mangiare?
La sapienza si è costruita la sua casa, ha intagliato le sue sette colonne. Ha ucciso il suo bestiame, ha preparato il suo vino e ha imbandito la sua tavola. Ha mandato le sue ancelle a proclamare sui punti più alti della città: «Chi è inesperto venga qui!». A chi è privo di senno ella dice: «Venite, mangiate il mio pane, bevete il vino che io ho preparato. Abbandonate l’inesperienza e vivrete, andate diritti per la via dell’intelligenza» (Pr 9,1-6). 
O voi tutti assetati, venite all’acqua, voi che non avete denaro, venite, comprate e mangiate; venite, comprate senza denaro, senza pagare, vino e latte. Perché spendete denaro per ciò che non è pane, il vostro guadagno per ciò che non sazia? Su, ascoltatemi e mangerete cose buone e gusterete cibi succulenti. Porgete l’orecchio e venite a me, ascoltate e vivrete. Io stabilirò per voi un’alleanza eterna, i favori assicurati a Davide. Ecco, l’ho costituito testimone fra i popoli, principe e sovrano sulle nazioni. Ecco, tu chiamerai gente che non conoscevi; accorreranno a te nazioni che non ti conoscevano a causa del Signore, tuo Dio, del Santo d’Israele, che ti onora. Cercate il Signore, mentre si fa trovare, invocatelo, mentre è vicino. L’empio abbandoni la sua via e l’uomo iniquo i suoi pensieri; ritorni al Signore che avrà misericordia di lui e al nostro Dio che largamente perdona. Perché i miei pensieri non sono i vostri pensieri, le vostre vie non sono le mie vie. Oracolo del Signore. Quanto il cielo sovrasta la terra, tanto le mie vie sovrastano le vostre vie, i miei pensieri sovrastano i vostri pensieri. Come infatti la pioggia e la neve scendono dal cielo e non vi ritornano senza avere irrigato la terra, senza averla fecondata e fatta germogliare, perché dia il seme a chi semina e il pane a chi mangia, così sarà della mia parola uscita dalla mia bocca: non ritornerà a me senza effetto, senza aver operato ciò che desidero e senza aver compiuto ciò per cui l’ho mandata. Voi dunque partirete con gioia, sarete ricondotti in pace. I monti e i colli davanti a voi eromperanno in grida di gioia e tutti gli alberi dei campi batteranno le mani. Invece di spini cresceranno cipressi, invece di ortiche cresceranno mirti; ciò sarà a gloria del Signore, un segno eterno che non sarà distrutto (Is 55,1-13). 
Io sono il pane della vita. I vostri padri hanno mangiato la manna nel deserto e sono morti; questo è il pane che discende dal cielo, perché chi ne mangia non muoia. Io sono il pane vivo, disceso dal cielo. Se uno mangia di questo pane vivrà in eterno e il pane che io darò è la mia carne per la vita del mondo». Allora i Giudei si misero a discutere aspramente fra loro: «Come può costui darci la sua carne da mangiare?». Gesù disse loro: «In verità, in verità io vi dico: se non mangiate la carne del Figlio dell’uomo e non bevete il suo sangue, non avete in voi la vita. Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita eterna e io lo risusciterò nell’ultimo giorno. Perché la mia carne è vero cibo e il mio sangue vera bevanda. Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue rimane in me e io in lui. Come il Padre, che ha la vita, ha mandato me e io vivo per il Padre, così anche colui che mangia me vivrà per me. Questo è il pane disceso dal cielo; non è come quello che mangiarono i padri e morirono. Chi mangia questo pane vivrà in eterno» (Gv 6,48-58). 
Chi ha vera fame, vera sete di Dio, mai sarà deluso, sempre il Signore lo ricolmerà di sé. Mangiando e bevendo realmente, sostanzialmente, veramente il suo Dio, mangiando la carne e bevendo il sangue del Figlio eterno del Padre, l’uomo si sazia di divinità, vita eterna, santità, si trasforma in essere spirituale, diverrà capace di ascoltare lo Spirito Santo e di lasciarsi muovere e condurre da Lui. La natura di Dio che è divina ed eterna carità lo trasformerà in purissimo amore e tutto quanto egli farà sarà una manifestazione della potenza di Dio che vive ed agisce in lui. Questa non è solo profezia, ma è profezia della Madre di Dio, della Regina dei profeti.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci affamati e assetati del nostro Dio. 

1. Nella Scrittura Santa ogni questione sociale è questione teologale. Ricchezza e povertà non sono questione sociale, ma puramente teologale.
1. O le questioni sociali vengono elevate a questioni teologali o mai vi potrà essere vera soluzione. Non esiste socialità che non sia da Dio.
1. Cosa significa elevare le questioni sociali a questioni teologali? Affermare che è solo Dio l’autore della vera socialità, mai l’uomo.
1. Aborto, divorzio, eutanasia, unioni civili, utero in affitto come sono risolte dalla pura socialità? Con la cancellazione di ogni morale.
1. Se Gesù chiede al povero di vivere la sua povertà trasformandola in virtù, è perché per lui la via della salvezza è la virtù della povertà.
1. Se chiede al ricco di fare della ricchezza una virtù, è per lo stesso motivo. Se la ricchezza non diviene virtù, mai raggiungerà il Paradiso.
1. Quando la ricchezza diviene virtù? Quando ci si libera di ogni cosa non strettamente necessaria e non indispensabile per la nostra vita.
1. Ci si libera, la si trasforma in elemosina verso i poveri di questo mondo, si entra nella misericordia di Dio, si cammina verso il Paradiso.
1. Il ricco di beni spirituali è obbligato anche lui a vivere la stessa libertà. Se questo non avviene, mai entrerà nella misericordia di Dio.
1. Il povero trasforma la sua povertà in virtù rimanendo lontano da ogni vizio, specie del vizio dell’ozio e osservando tutti i Comandamenti.
1. Il ricco trasforma la sua ricchezza in povertà, anche lui rimanendo lontano da ogni vizio e concedendo alla sua vita le cose necessarie.
1. La Chiesa deve essere vera Maestra. Deve insegnare come tutto si trasforma in virtù: povertà, ricchezza, ogni bene spirituale e materiale.
1. La Chiesa vede il ricco. Deve ammonirlo perché si salvi anziché camminare spedito verso la perdizione eterna. È suo gravissimo obbligo.
1. Non grida per una questione sociale. Grida per una questione altamente teologale. Lei è maestra non di socialità, ma di salvezza eterna.
1. Anche al povero che non ha trasformato la sua povertà in virtù deve gridare. Non per questione di socialità, ma di vera salvezza eterna.
1. La Chiesa è mandata nel mondo per dire ad ognuno la verità che lo salva: uomo, donna, bambino, adulto, povero, ricco, dotto, semplice.
1. Se la Chiesa perde di vista la salvezza eterna, viene meno nella sua missione e si rende colpevole di grave omissione dinanzi a Dio.
1. Va anche detto che senza il riferimento esplicito al futuro eterno dell’uomo, la sua missione non ha alcun senso. È missione peccaminosa.
1. Come Gesù è mediatore tra Dio e l’uomo, ogni uomo, così la Chiesa è mediatrice tra Cristo e ogni uomo, per portare ogni uomo a Cristo.
1. La Chiesa non parla al ricco perché ricco e al povero perché povero, ma perché mandata da Dio per dire all’uno e all’altro come salvarsi.
1. Vergine Maria, donaci sapienza, saggezza, intelligenza, perché mai diamo alla missione di salvezza un significato puramente sociologico.
1. Noi non siamo i sociologi del mondo, siamo gli annunciatori del Vangelo di Gesù Cristo, la sola Parola che salva e conduce nel regno eterno.
1. Madre Santa, non permettere che i ministri di Gesù e del Vangelo siano conquistati dal pensiero dell’uomo dimenticando il pensiero di Dio.
1. Anche i ministri del Vangelo devono andare nel regno eterno di Gesù. Per questo devono trasformare anche loro povertà e ricchezza in virtù.
1. La via che conduce al Paradiso è uguale per tutti. Non vi sono eccezioni né deroghe per alcuno. Si obbedisce alla Parola si va in Paradiso.
[bookmark: _Toc452537002]20 Maggio 
Ogni ricchezza che dura solo nel tempo, è una ricchezza che inganna e conduce nella morte eterna.
[bookmark: _Toc443940626][bookmark: _Toc452537003]20 Maggio
[bookmark: _Toc443940627][bookmark: _Toc428370840][bookmark: _Toc452537004]Ha rimandato i ricchi a mani vuote
Ricco è colui che si costruisce una vita a partire da se stesso, dalle sue ricchezze, dai suoi beni. Chi opera questo, attesta di essere spiritualmente non solo misero e meschino, ma anche stolto ed insipiente. Come si può pensare di essere ricchi perché si possiede una ricchezza che non dura, effimera, incapace di dare vita, ma soprattutto che mai possiamo portare con noi nell’eternità? Vera è solo la ricchezza eterna. Ogni ricchezza che dura solo nel tempo, non solo non è ricchezza, quanto anche è una ricchezza che inganna e conduce nella morte eterna.
La Vergine Maria profetizza dalla sua altissima umiltà e povertà in spirito che il Signore “ha rimandato i ricchi a mani vuote”. Dove li ha rimandati, prima di tutto sulla terra. La loro ricchezza non nutre né l’anima e né lo spirito. Poi li ha rimandati a mani vuote nell’eternità. Cristo Signore, la Parola Eterna del Padre, attesta con la sua rivelazione, che la profezia della Madre è vera.
Uno della folla gli disse: «Maestro, di’ a mio fratello che divida con me l’eredità». Ma egli rispose: «O uomo, chi mi ha costituito giudice o mediatore sopra di voi?». E disse loro: «Fate attenzione e tenetevi lontani da ogni cupidigia perché, anche se uno è nell’abbondanza, la sua vita non dipende da ciò che egli possiede».  Poi disse loro una parabola: «La campagna di un uomo ricco aveva dato un raccolto abbondante. Egli ragionava tra sé: “Che farò, poiché non ho dove mettere i miei raccolti? Farò così – disse –: demolirò i miei magazzini e ne costruirò altri più grandi e vi raccoglierò tutto il grano e i miei beni. Poi dirò a me stesso: Anima mia, hai a disposizione molti beni, per molti anni; ripòsati, mangia, bevi e divèrtiti!”. Ma Dio gli disse: “Stolto, questa notte stessa ti sarà richiesta la tua vita. E quello che hai preparato, di chi sarà?”. Così è di chi accumula tesori per sé e non si arricchisce presso Dio» (Lc 12,13-21). 
C’era un uomo ricco, che indossava vestiti di porpora e di lino finissimo, e ogni giorno si dava a lauti banchetti. Un povero, di nome Lazzaro, stava alla sua porta, coperto di piaghe, bramoso di sfamarsi con quello che cadeva dalla tavola del ricco; ma erano i cani che venivano a leccare le sue piaghe. Un giorno il povero morì e fu portato dagli angeli accanto ad Abramo. Morì anche il ricco e fu sepolto. Stando negli inferi fra i tormenti, alzò gli occhi e vide di lontano Abramo, e Lazzaro accanto a lui. Allora gridando disse: “Padre Abramo, abbi pietà di me e manda Lazzaro a intingere nell’acqua la punta del dito e a bagnarmi la lingua, perché soffro terribilmente in questa fiamma”. Ma Abramo rispose: “Figlio, ricòrdati che, nella vita, tu hai ricevuto i tuoi beni, e Lazzaro i suoi mali; ma ora in questo modo lui è consolato, tu invece sei in mezzo ai tormenti. Per di più, tra noi e voi è stato fissato un grande abisso: coloro che di qui vogliono passare da voi, non possono, né di lì possono giungere fino a noi”. E quello replicò: “Allora, padre, ti prego di mandare Lazzaro a casa di mio padre, perché ho cinque fratelli. Li ammonisca severamente, perché non vengano anch’essi in questo luogo di tormento”. Ma Abramo rispose: “Hanno Mosè e i Profeti; ascoltino loro”. E lui replicò: “No, padre Abramo, ma se dai morti qualcuno andrà da loro, si convertiranno”. Abramo rispose: “Se non ascoltano Mosè e i Profeti, non saranno persuasi neanche se uno risorgesse dai morti”» (Lc 16,19-31). 
Vi è una verità che è giusto che venga posta sul candelabro del nostro cuore e della nostra intelligenza e razionalità. Prendiamo un’anfora, che sia di raffinata fattura o semplicemente creta impastata e posta nel forno a consolidarsi, ha poca importanza. Quest’anfora può contenere solo un liquido. Se si mette dell’olio, di certo non si potrà mettere del vino. Se si mette del vino non si potrà mettere dell’acqua. Se si mette dell’unguento profumato, altre cose non possono entrare in essa. Così è il cuore dell’uomo. Perché in esso nessuna cosa della terra vi entri, è necessario che venga posto il Padre Celeste, lo Spirito Santo, Cristo Signore, la Madre di Dio e Madre nostra. Essi non vanno posti una volta per sempre, ma ogni giorno.
Ponendo essi ogni giorno nel cuore, non vi sarà spazio per le cose della terra e il cuore giungerà alla pienezza della povertà in spirito, perché sarà tutto per il suo Dio e Signore. Le cose della terra saranno spazzatura. Se però l’uomo ricolmerà il cuore con la spazzatura della terra, se ne andrà sia nella storia che nell’eternità con le mani vuote di Dio. È senza Dio sulla terra e nei Cieli eterni. Ha sciupato la vita nel nulla, l’ha ricolmata di perdizione eterna.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ricolmate il nostro cuore di Dio.

1. Con la morte si esce dal mondo dell’immaginazione, della fantasia, dell’invenzione della verità e si entra nella verità eterna, purissima.
1. Sulla terra ognuno può immaginare la verità per sé e per gli altri. Con la morte la verità si vede e anche ogni falsità, menzogna, inganno.
1. Sulla terra si immaginano aborto, divorzio, eutanasia, unioni civili e mille altre cose come purissima verità per l’uomo, per la società.
1. Con la morte, dal mondo della verità divina ed eterna, si vede che tutte queste cose sono state una tremenda, aberrante falsità e menzogna.
1. Con la morte si vede il fallimento della nostra vita tutta impegna per far crescere la terra in falsità, menzogna, disumanità, distruzione.
1. Il mondo non vede la morte come il passaggio dalle nostre molteplici falsità all’eterna verità e continua con il suo teatro di menzogne.
1. Il mondo vede la morte dal mondo. Invece la morte gli grida di fermarsi, uscire da se stesso, entrare per un solo istante nella luce.
1. Finché il mondo vedrà la morte dal mondo, cioè dalla sua immanenza, non ci sarà spazio per il suo cambiamento. Rimarrà mondo per sempre.
1. Dalla morte si vede che il mondo non è nella verità di Dio, del suo Creatore, e si vedono tutti gli abomini e nefandezza che si commettono.
1. Con la morte si vede che ciò che noi difendevamo come diritto civile, civile non è perché non è umano. Ciò che non è umano mai sarà civile.
1. L’aborto non è progresso civile, perché non è progresso umano. Uccidere un innocente non è mai un progresso civile. È morte. È uccisione.
1. Dalla morte questo si vede e ci si vergognerà per l’eternità, anche se è vergogna inutile, perché non è più rimediabile. Il danno è eterno.
1. Il ricco cattivo quando ha visto le ricchezze dalla morte e la morte eterna che esse gli hanno procurato, avrebbe voluto avvisare i suoi.
1. Abramo gli rispose che l’uomo conosce la verità: è la Parola, i Comandamenti, la Legge, i Profeti, Gesù di Nazaret, il Santo Vangelo.
1. L’uomo nella storia può vedere la verità. Gli è sufficiente che apra il Vangelo, lo legga e saprà la verità del tempo e dell’eternità.
1. Dopo la morte la conoscenza della purissima verità del tempo e dell’eternità non salva. Quella conoscenza si trasforma in tormento eterno.
1. Ma oggi queste verità nessuno più le annunzia e allora l’uomo è condannato alla falsità, all’immaginazione, all’invenzione della verità.
1. Grande è la responsabilità dei ministri del Vangelo. Essi possono strappare le anime dalla falsità eterna portandole nella verità che salva.
1. È triste quando un uomo muore e il mondo vede la sua storia dalla falsità del mondo. La falsità non appartiene più a chi è nell’eternità.
1. Quanti sono morti vorrebbero, come il ricco cattivo, gridare che siamo nella falsità totale. Ma non gli è permesso. Abbiamo il Vangelo.
1. Essi vorrebbero gridare che tutte le nostre conquiste civili sono conquiste disumane, false, peccaminose, frutto delle nostre tenebre.
1. Vorrebbero, ma gli è vietato. Alla verità non si giunge dalla morte, ma dal Vangelo. Essa è stata rivelata. Si giunge attraverso la fede.
1. Vergine Maria, aiutaci a gridare mentre siamo in vita la verità della sana civiltà e della più pura umanità. Da morti non possiamo più.
1. Madre Santa, viene in nostro aiuto. Fa’ nessun uomo giunga alla conoscenza della verità nella morte, nell’eternità. È troppo tardi.
1. Conoscere la verità nell’inferno causa un tormento eterno, che brucia l’anima senza consumarla. Che mai avvenga per mancato annunzio.
1. Madre di Dio, non permettere che alcuno dei tuoi figli di macchi dell’orrendo peccato della non predicazione e del non annunzio della verità.

Il soccorso del Signore è l’introduzione dell’uomo nella Nuova Alleanza che sarà sulla creazione del cuore nuovo.
[bookmark: _Toc443940628][bookmark: _Toc452537005]20 Maggio
[bookmark: _Toc443940629][bookmark: _Toc428370841][bookmark: _Toc452537006]Ha soccorso Israele, suo servo 
Il soccorso che il Signore dona a Israele, suo servo, non è di semplice aiuto materiale, lasciandolo nel suo peccato, o liberandolo da qualche male della terra, o perdonando i suoi peccati e ristabilendolo nella sua alleanza antica. La Vergine Maria, dicendo che il Signore “Ha soccorso Israele, suo servo”, ci dice che il Signore è passato dall’Antica alla Nuova Alleanza. Il Signore va infinitamente oltre quanto descrive il Salmo. Il suo soccorso è di nuova creazione. 
Benedirò il Signore in ogni tempo, sulla mia bocca sempre la sua lode. Io mi glorio nel Signore: i poveri ascoltino e si rallegrino. Magnificate con me il Signore, esaltiamo insieme il suo nome. Ho cercato il Signore: mi ha risposto e da ogni mia paura mi ha liberato. Guardate a lui e sarete raggianti, i vostri volti non dovranno arrossire. Questo povero grida e il Signore lo ascolta, lo salva da tutte le sue angosce. L’angelo del Signore si accampa attorno a quelli che lo temono, e li libera. Gustate e vedete com’è buono il Signore; beato l’uomo che in lui si rifugia. Temete il Signore, suoi santi: nulla manca a coloro che lo temono. I leoni sono miseri e affamati, ma a chi cerca il Signore non manca alcun bene. Venite, figli, ascoltatemi: vi insegnerò il timore del Signore. Chi è l’uomo che desidera la vita e ama i giorni in cui vedere il bene? Custodisci la lingua dal male, le labbra da parole di menzogna. Sta’ lontano dal male e fa’ il bene, cerca e persegui la pace. Gli occhi del Signore sui giusti, i suoi orecchi al loro grido di aiuto. Il volto del Signore contro i malfattori, per eliminarne dalla terra il ricordo. Gridano e il Signore li ascolta, li libera da tutte le loro angosce. Il Signore è vicino a chi ha il cuore spezzato, egli salva gli spiriti affranti. Molti sono i mali del giusto, ma da tutti lo libera il Signore. Custodisce tutte le sue ossa: neppure uno sarà spezzato. Il male fa morire il malvagio e chi odia il giusto sarà condannato. Il Signore riscatta la vita dei suoi servi; non sarà condannato chi in lui si rifugia (Sal 34 (33) 1-23). 
Il soccorso vero di Dio è il ritorno dell’uomo nella benedizione eterna e la benedizione eterna è la ricomposizione della sua perfetta verità, anzi la conduzione in una verità anche più grande. 
Il Signore disse ad Abram: «Vattene dalla tua terra, dalla tua parentela e dalla casa di tuo padre, verso la terra che io ti indicherò. Farò di te una grande nazione e ti benedirò, renderò grande il tuo nome e possa tu essere una benedizione. Benedirò coloro che ti benediranno e coloro che ti malediranno maledirò, e in te si diranno benedette tutte le famiglie della terra» (Gen 12,1-3). L’angelo del Signore chiamò dal cielo Abramo per la seconda volta e disse: «Giuro per me stesso, oracolo del Signore: perché tu hai fatto questo e non hai risparmiato tuo figlio, il tuo unigenito, io ti colmerò di benedizioni e renderò molto numerosa la tua discendenza, come le stelle del cielo e come la sabbia che è sul lido del mare; la tua discendenza si impadronirà delle città dei nemici. Si diranno benedette nella tua discendenza tutte le nazioni della terra, perché tu hai obbedito alla mia voce» (Gen 22,15-18). 
Questa verità ancora più grande è l’introduzione dell’uomo nella Nuova Alleanza che sarà fondata sulla creazione del cuore nuovo dell’uomo, per opera dello Spirito Santo. 
Ecco, verranno giorni – oracolo del Signore –, nei quali con la casa d’Israele e con la casa di Giuda concluderò un’alleanza nuova. Non sarà come l’alleanza che ho concluso con i loro padri, quando li presi per mano per farli uscire dalla terra d’Egitto, alleanza che essi hanno infranto, benché io fossi loro Signore. Oracolo del Signore. Questa sarà l’alleanza che concluderò con la casa d’Israele dopo quei giorni – oracolo del Signore –: porrò la mia legge dentro di loro, la scriverò sul loro cuore. Allora io sarò il loro Dio ed essi saranno il mio popolo. Non dovranno più istruirsi l’un l’altro, dicendo: “Conoscete il Signore”, perché tutti mi conosceranno, dal più piccolo al più grande – oracolo del Signore –, poiché io perdonerò la loro iniquità e non ricorderò più il loro peccato» (Ger 31,31-34). 
La Vergine Maria sta cantando nel suo “Magnificat” che le cose passate sono passate. Dio sta facendo cose tutte nuove per i suoi figli. Questo soccorso nuovo bisogna che venga compreso. Il soccorso nuovo è la creazione dell’uomo nuovo. Il Signore viene per fare un Nuovo Israele chiamando Israele a lasciarsi fare nuovo nel Nuovo Israele, che è il Figlio Suo Unigenito. 
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci nuovi in Cristo nuovo uomo. 
1. Non è cristiano chi pensa che esiste Dio, Gesù, lo Spirito Santo, il Soprannaturale, il Divino, il Trascendente, l’Eterno, la Vera Bontà.
1. Cristiano è chi pensa coi pensieri di Cristo, ama col cuore di Dio, vede con la luce dello Spirito Santo, vuole e cerca solo il vero bene.
1. L’amicizia con il cristiano non ci salva per l’eternità se non diviene amicizia vera con Gesù Signore. È amicizia vera se è vera sequela.
1. Il cristiano è solo un tramite perché l’altro conosca Cristo, si innamori di Lui, lo scelga come suo unico Maestro, come unica sua verità.
1. Il cristiano è strumento perché l’altro venga condotto allo Spirito Santo, perché si lasci interamente guidare dalla sua eterna sapienza.
1. Se il cristiano porta a sé e non porta a Cristo, non conduce allo Spirito Santo, espone l’altro alla dannazione eterna. Ne è responsabile.
1. Il cristiano deve porre la più alta attenzione perché nessuno per lui cada nell’illusione d’essere a posto solo per una amicizia con l’uomo.
1. Il cristiano mai deve perdere di vista la sua missione: lui esiste per indicare all’uomo la via che conduce a Cristo nello Spirito Santo.
1. A nulla serve vantarsi dell’amicizia con l’uomo, se non ci si può vantare dell’amicizia con Cristo Gesù e neanche con lo Spirito Santo.
1. A nulla serve dire di conoscere lo Spirito Santo perché si è amici del cristiano. Lo Spirito Santo lo si conosce se il cuore è colmo di Lui.
1. Il cuore è colmo di Lui se è pieno d’amore per la Chiesa una, santa, cattolica, apostolica divenendo suo vero corpo per opera dello Spirito.
1. Di certo non soffia il vento dello Spirito su noi, se pensiamo che è tempo di abolire la morale di Cristo in nome della libertà dell’uomo.
1. Il vento dello Spirito Santo è soffio che porta nel cuore il pensiero, la verità, la legge, la santità, la carità, la Parola di Cristo Gesù.
1. È inganno, illusione di Satana. Lui ci fa parlare anche di Spirito Santo e di Cristo per nascondere bene il pensiero del mondo che ci anima.
1. Sempre Satana si veste da angelo di luce. Sempre il lupo si veste di pelle d’agnello. Le opere rivelano la nostra vera natura spirituale.
1. La natura secondo Cristo Signore, secondo lo Spirito Santo produce le stesse opere di Cristo e dello Spirito. Mai le opere del male.
1. Di certo né Cristo e né lo Spirito Santo lavorano per la morte, la distruzione, l’annientamento dell’uomo. Queste sono opere di Satana.
1. Chi produce i frutti di Cristo e dello Spirito Santo appartiene a Cristo e allo Spirito Santo. Chi fa l’opera di Satana appartiene a Satana.
1. Ma Satana ama la confusione. Nel torbido lui sa come pescare anime nella sua rete. Lui è l’angelo delle tenebre e del buio eterno.
1. Satana sa come ingannare i cuori parlando anche di Dio, di Cristo, dello Spirito Santo. La sua teologia è però condita di falsità infernale.
1. Vergine Maria, Madre della Luce Eterna fattasi carne in te, non permettere che gli uomini si dicano della luce mentre sono nelle tenebre.
1. Madre Santa, liberaci da tanto buio infernale che fa apparire luce ciò che è tenebra e tenebra ciò che è luce, confondendo bene e male.
1. Se tu, Madre di Dio, non vieni a salvarci, siamo perduti. Satana si sta prendendo gioco di noi con trucchi sofisticati e scaltrissimi.
1. Madre della Verità, affrettati. Il mondo fa passare per operatori di giustizia e bene quanti sono operatori, maestri, diffusori di iniquità.
1. Tu sola sei la nostra speranza, Madre Purissima. Tu verrai, ci prenderai, ci farai vedere la vera luce e il vero bene e noi saremo salvi.
1. Non perdere tempo, Madre di Gesù. Il mondo vuole una Chiesa senza Cristo, una Chiesa dell’uomo senza Dio, una Chiesa senza Dio.
1. Il mondo vuole, Regina dei Profeti, una Chiesa senza alcun principio morale, in cui lo Spirito Santo si confonde con il pensiero dell’uomo.
1. Qual è, Madre, il pensiero dell’uomo? Aiutare l’uomo ma liberandolo da ogni verità divina, eterna, soprannaturale, liberandolo da Cristo.
[bookmark: _Toc452537007]21 Maggio 
La misericordia cantata da Maria è quella che ridona alla creatura una verità più grande di quella delle origini.
[bookmark: _Toc443940630][bookmark: _Toc452537008]21 Maggio
[bookmark: _Toc443940631][bookmark: _Toc428370842][bookmark: _Toc452537009]Ricordandosi della sua misericordia
La misericordia di cui il Signore si ricorda è ogni sua buona promessa in favore dell’umanità. La Vergine Maria profetizzando che Dio ha soccorso Israele suo servo, “Ricordandosi della sua misericordia”, ci rivela che è in Lei, per mezzo di Lei, nel Figlio che Lei porta nel grembo tutte le buone promesse di Dio in favore dell’umanità si sono compiute, si stanno compiendo, realizzando. Nessuna è rimasta senza compimento, nessuna rimarrà senza realizzazione.
Allora il Signore Dio disse al serpente: «Poiché hai fatto questo, maledetto tu fra tutto il bestiame e fra tutti gli animali selvatici! Sul tuo ventre camminerai e polvere mangerai per tutti i giorni della tua vita. Io porrò inimicizia fra te e la donna, fra la tua stirpe e la sua stirpe: questa ti schiaccerà la testa e tu le insidierai il calcagno» (Gen 3,8-14). 
La mano del Signore fu sopra di me e il Signore mi portò fuori in spirito e mi depose nella pianura che era piena di ossa; mi fece passare accanto a esse da ogni parte. Vidi che erano in grandissima quantità nella distesa della valle e tutte inaridite. Mi disse: «Figlio dell’uomo, potranno queste ossa rivivere?». Io risposi: «Signore Dio, tu lo sai». Egli mi replicò: «Profetizza su queste ossa e annuncia loro: “Ossa inaridite, udite la parola del Signore. Così dice il Signore Dio a queste ossa: Ecco, io faccio entrare in voi lo spirito e rivivrete. Metterò su di voi i nervi e farò crescere su di voi la carne, su di voi stenderò la pelle e infonderò in voi lo spirito e rivivrete. Saprete che io sono il Signore”». Io profetizzai come mi era stato ordinato; mentre profetizzavo, sentii un rumore e vidi un movimento fra le ossa, che si accostavano l’uno all’altro, ciascuno al suo corrispondente. Guardai, ed ecco apparire sopra di esse i nervi; la carne cresceva e la pelle le ricopriva, ma non c’era spirito in loro. Egli aggiunse: «Profetizza allo spirito, profetizza, figlio dell’uomo, e annuncia allo spirito: “Così dice il Signore Dio: Spirito, vieni dai quattro venti e soffia su questi morti, perché rivivano”». Io profetizzai come mi aveva comandato e lo spirito entrò in essi e ritornarono in vita e si alzarono in piedi; erano un esercito grande, sterminato (Ez 37,1-10). 
Mi condusse poi all’ingresso del tempio e vidi che sotto la soglia del tempio usciva acqua verso oriente, poiché la facciata del tempio era verso oriente. Quell’acqua scendeva sotto il lato destro del tempio, dalla parte meridionale dell’altare. Mi condusse fuori dalla porta settentrionale e mi fece girare all’esterno, fino alla porta esterna rivolta a oriente, e vidi che l’acqua scaturiva dal lato destro. Quell’uomo avanzò verso oriente e con una cordicella in mano misurò mille cubiti, poi mi fece attraversare quell’acqua: mi giungeva alla caviglia. Misurò altri mille cubiti, poi mi fece attraversare quell’acqua: mi giungeva al ginocchio. Misurò altri mille cubiti, poi mi fece attraversare l’acqua: mi giungeva ai fianchi. Ne misurò altri mille: era un torrente che non potevo attraversare, perché le acque erano cresciute; erano acque navigabili, un torrente che non si poteva passare a guado. Allora egli mi disse: «Hai visto, figlio dell’uomo?». Poi mi fece ritornare sulla sponda del torrente; voltandomi, vidi che sulla sponda del torrente vi era una grandissima quantità di alberi da una parte e dall’altra. Mi disse: «Queste acque scorrono verso la regione orientale, scendono nell’Araba ed entrano nel mare: sfociate nel mare, ne risanano le acque. Ogni essere vivente che si muove dovunque arriva il torrente, vivrà: il pesce vi sarà abbondantissimo, perché dove giungono quelle acque, risanano, e là dove giungerà il torrente tutto rivivrà. Sulle sue rive vi saranno pescatori: da Engàddi a En-Eglàim vi sarà una distesa di reti. I pesci, secondo le loro specie, saranno abbondanti come i pesci del Mare Grande. Però le sue paludi e le sue lagune non saranno risanate: saranno abbandonate al sale. Lungo il torrente, su una riva e sull’altra, crescerà ogni sorta di alberi da frutto, le cui foglie non appassiranno: i loro frutti non cesseranno e ogni mese matureranno, perché le loro acque sgorgano dal santuario. I loro frutti serviranno come cibo e le foglie come medicina (Ez 47,1-12). 
La misericordia di cui si ricorda il Signore è la risurrezione dell’uomo a vita nuova e la sua immersione in questa acqua che dona vita, guarisce, risana dalle antiche ferite del peccato e del male. È la misericordia che ridona alla creatura, secca, piantata in terra arida, incapace di produrre frutti, la sua verità, la sua vitalità, la sua bontà ancora più grande di quella delle origini.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, immergeteci nel fiume della vera vita. 

1. Il Male è più astuto di noi. Sa come servirsi della Scrittura, della Chiesa, di Cristo, dello Spirito Santo, di Dio per la nostra rovina.
1. Parlò a Gesù con la Scrittura in mano. Gli parlò in nome di Dio, senza la verità di Dio. In nome dello Spirito Santo, senza la sua verità.
1. Il Male è abile scrittore e commentatore dei suoi scritti, abile attore, conosce tempi e momenti da sfruttare per confondere, ingannare.
1. Sa come scrivere lettere commoventi, sentimentali, che fanno piangere. Sa usare ogni parola con scaltrezza infernale per sedurre.
1. Sa parlare latino, greco, sanscrito, conosce i Padri della Chiesa e tutti le teologie di questo mondo. Sa come servirsi di ogni cosa.
1. Soprattutto conosce il cuore falso dell’uomo e sa come penetrare in esso, per attrarlo alla sua falsità presentata come purissima verità.
1. Il Male vuole che il Crocifisso si liberi dalla croce perché sa che solo da quella croce viene la salvezza e la redenzione dell’umanità.
1. Il Male vuole che si parli dello Spirito Santo, ma senza alcun riferimento al suo mistero di comunione che ci inchioda alla volontà di Dio.
1. Il Male ama così tanto la Chiesa da frantumarla in mille particolari idee di Chiesa, tutte però senza la grazia e la verità che sono in Dio.
1. Il Male è creatore di speranza, ma di quella che viene dall’aborto, dal divorzio, dall’eutanasia, dalla droga liberalizzata, dalla falsità.
1. Il Male sa come fingersi amico dei credenti, illudendoli e ingannandoli con le sue moine, fingendo per essi grande amore, ammirazione.
1. Il Male vuole che il male resti sempre male e per questo lo nasconde attraverso vie sempre nuove, sempre spettacolari altamente devastanti.
1. Di una sola persona il Male ha paura: di chi, dopo essergli appartenuto, dichiara di essere stato un operatore di iniquità e si converte.
1. La conversione dal male è vera quando pubblicamente lo si rinnega, si confessa di aver sbagliato, di aver lavorato a servizio del Male.
1. La conversione è vera quando anche con il corpo visibilmente si rientra nella verità di Dio, di Cristo, dello Spirito Santo, della Chiesa.
1. Dico: Verità della Chiesa, verità che è oltre ogni uomo di Chiesa, perché lo precede e lo segue. Gli uomini muoiono, la verità è eterna.
1. Verità della Chiesa, non verità di chi si lascia sedurre dalle moine del Male, perché incapace di vedere il male nelle parole del Male.
1. Verità della Chiesa, la verità che è Cristo, manifestata nel suo Vangelo Eterno. Lo Spirito Santo soffia dal Vangelo, non fuori di esso.
1. Lo Spirito Santo soffia dal cuore di Cristo, dal cuore del Vangelo, dal cuore della Chiesa. Lo Spirito è vento impetuoso di luce eterna.
1. Il Male sa come usare la sua coda e possiamo affermare che la sta usando molto bene, con agilità, scaltrezza, molto acume.
1. La sua coda piumata, vellutata, morbida in questo momento sta accarezzando molti cuori. Ma la sua è una carezza avvelenata di fuoco eterno.
1. Vergine Maria, aiuta noi cristiani perché non ci lasciamo accarezzare da questa morbida piuma che è la coda del Male. Tu sola puoi salvarci.
1. In questo momento in cui il Male con la sua dolcezza, delicatezza sta versando il fuoco dell’inganno nei cuori, Madre, liberarci da esso.
1. Non permettere, Madre di Dio, che la carezza di Satana ci trascini nella sua infernale falsità. Di’ a tutti che lo Spirito Santo è Verità.
1. Il tuo soccorso non tardi, Aiuto dei Cristiani. Altrimenti i cuori saranno tutti confusi e le menti conquistate dal Male senza più riparo.
1. Al Male, Regina dei Profeti, bastano quattro parole melliflue, cucinate nella salsa dell'emotività, per devastare l'intero corpo di Cristo.

Noi siamo dalla Parola, siamo per la Parola, alla Parola però non siamo noi a dare compimento. È il Signore.
[bookmark: _Toc443940632][bookmark: _Toc452537010]21 Maggio
[bookmark: _Toc443940633][bookmark: _Toc428370843][bookmark: _Toc452537011]Come aveva detto ai nostri padri
La Madre di Gesù ci attesta che quanto il Signore ha promesso ai padri, lo ha compiuto. Lui ha operato in tutto “come aveva detto ai nostri padri”. Molte promesse fatte ai nostri padri sono ben note, altre meno. San Paolo ci attesta che in Cristo ogni Parola di Dio, ogni sua Promessa, ogni suo giuramento e oracolo è devenuto sì. Nulla rimane da adempiere, realizzare.
Infatti tutte le promesse di Dio in lui sono «sì». Per questo attraverso di lui sale a Dio il nostro «Amen» per la sua gloria. È Dio stesso che ci conferma, insieme a voi, in Cristo e ci ha conferito l’unzione, ci ha impresso il sigillo e ci ha dato la caparra dello Spirito nei nostri cuori (2Cor 1,20-21). 
Una di queste profezie o promesse rivela che il Signore avrebbe mandato il vero pastore, il pastore secondo il suo cuore. Nel grembo della Madre di Dio ha preso carne e sangue il vero Pastore, il Buon Pastore, colui che avrebbe nutrito le pecore del Padre con la sua carne e le avrebbe dissetate con il suo sangue. È Cristo Gesù, il frutto benedetto del grembo della Vergine di Nazaret, il compimento di ogni Parola del Padre. Senza Cristo Gesù tutto l’Antico Testamento è una favola, favola sono le sue profezie, favole le sue preghiere, favole i suoi oracoli. 
«Guai ai pastori che fanno perire e disperdono il gregge del mio pascolo. Oracolo del Signore. Perciò dice il Signore, Dio d’Israele, contro i pastori che devono pascere il mio popolo: Voi avete disperso le mie pecore, le avete scacciate e non ve ne siete preoccupati; ecco io vi punirò per la malvagità delle vostre opere. Oracolo del Signore. Radunerò io stesso il resto delle mie pecore da tutte le regioni dove le ho scacciate e le farò tornare ai loro pascoli; saranno feconde e si moltiplicheranno. Costituirò sopra di esse pastori che le faranno pascolare, così che non dovranno più temere né sgomentarsi; non ne mancherà neppure una. Oracolo del Signore.
Ecco, verranno giorni – oracolo del Signore – nei quali susciterò a Davide un germoglio giusto, che regnerà da vero re e sarà saggio ed eserciterà il diritto e la giustizia sulla terra. Nei suoi giorni Giuda sarà salvato e Israele vivrà tranquillo, e lo chiameranno con questo nome: Signore-nostra-giustizia. Pertanto, ecco, verranno giorni – oracolo del Signore – nei quali non si dirà più: “Per la vita del Signore che ha fatto uscire gli Israeliti dalla terra d’Egitto!”, ma piuttosto: “Per la vita del Signore che ha fatto uscire e ha ricondotto la discendenza della casa d’Israele dalla terra del settentrione e da tutte le regioni dove li aveva dispersi!”; costoro dimoreranno nella propria terra» (Ger 23,1-8). 
La Vergine Maria vuole rassicurare il nostro cuore. Come il Signore ha realizzato tutte le sue buone promesse in Lei e per Lei, così le realizzerà in Cristo e per Cristo. Urge che ogni discepolo di Gesù creda con fermo convincimento che Dio è capace di realizzare ogni sua parola. Lei ha creduto. Abramo suo Padre ha creduto. Il discepolo di Gesù deve credere.
Egli credette, saldo nella speranza contro ogni speranza, e così divenne padre di molti popoli, come gli era stato detto: Così sarà la tua discendenza. Egli non vacillò nella fede, pur vedendo già come morto il proprio corpo – aveva circa cento anni – e morto il seno di Sara. Di fronte alla promessa di Dio non esitò per incredulità, ma si rafforzò nella fede e diede gloria a Dio, pienamente convinto che quanto egli aveva promesso era anche capace di portarlo a compimento. Ecco perché gli fu accreditato come giustizia (Rm 4,18-22). 
Questa profezia della Madre di Gesù, che attesta che ogni parola, ogni promessa di Dio si è compiuta, così come lui aveva detto, non è solo un’attestazione della verità di Dio per le cose che riguardano il passato. La Madre di Dio vuole che noi guardiamo sempre dinanzi a noi. Noi siamo dalla Parola, siamo per la Parola, alla Parola però non siamo noi a dare compimento. È il Signore. Come il Signore ha adempiuto le sue parole fino al presente così le adempirà anche per il futuro, quello che viviamo sulla terra e l’altro che è quello eterno. Oggi è questa fede che è venuta meno. È il segno che noi non viviamo né nel cuore di Maria, la Profetessa della fede purissima in ogni Parola di Dio, e neanche nel cuore di Cristo Gesù, che è la fedelissima Parola del Padre. Viviamo scardinati dal cuore dell’Una e dell’Altro e per questo siamo senza fede.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, innestateci nel cuore di Gesù e di Maria. 

1. Ammirare, lodare, celebrare una fede senza la fede e senza le verità della fede, è opera del mondo che si incensa, si ammira, si celebra.
1. Oggi il mondo è nella somma esaltazione di sé. È riuscito anche ad attrarre dalla sua parte molti figli della Chiesa, con la sua falsa fede.
1. Che una persona possa consumare una vita per dare al mondo voce più potente e più forte, è una scelta della quale dovrà rendere conto a Dio.
1. Un uomo di Chiesa che è solo voce di Gesù, nello Spirito Santo, per dire al mondo il pensiero del Padre, mai deve cadere in tentazione.
1. Il cristiano mai deve divenire voce del mondo per dargli vigore. Questo passaggio scoraggia gli altri cristiani e rende forte il mondo.
1. Il cristiano neanche deve accettare una sola parola di lode dal mondo. È lode avvelenata. È vera esca per attrarlo nella sua letale falsità.
1. Se lui diviene voce del mondo può anche trascinare con sé un terzo dei suoi fratelli, così come ha fatto Lucifero con gli Angeli del cielo.
1. Per non cadere in tentazione e non prestare la sua voce al mondo, il cristiano deve essere colmo di Spirito Santo e pieno di amore per Gesù.
1. Egli deve conoscere le profondità celesti della sua fede e delle verità che sono la sua vera essenza. Altrimenti cadere è inevitabile.
1. Incensare una fede non fede, è vera idolatria, stolta e falsa profezia. È facile ratificare il male. Basta una sola parola di circostanza.
1. Mescolare bene e male per confondere piccoli, semplici, deboli, esili nello spirito è opera satanica. Nella confusione lui sa come agire.
1. Satana sa che oggi deboli, semplici, deboli, esili sono una grande massa che in certi momenti può determinare tutta la storia verso il male.
1. Per questo gli uomini di Chiesa devono prestare molta attenzione quando proferiscono anche una sola parola. Da essa può cambiare la storia.
1. Il mondo sa come orientare verso il male ogni nostra parola non chiara, non limpida, equivoca, che dice senza dire, che parla senza parlare.
1. La sua astuzia ogni giorno è all’avanguardia. Sa anche come nascondere le parole chiare per mettere bene in evidenze le parole meno chiare.
1. Gesù dal mondo era perennemente tentato perché si pronunziasse su questioni di grande attualità. Lui rispondeva sempre con somma sapienza.
1. Gesù mai entrò in connivenza col male per superficialità, semplicità, leggerezza. Lui distingueva con taglio divino la verità dalla falsità.
1. Gesù annunziava la verità con rigore di Spirito Santo. Alla severità della verità univa la grande misericordia per il peccatore pentito.
1. Anche da Cristo il mondo di allora accoglieva i miracoli ma non la Parola, il pane di grano, ma non il pane della vita eterna del suo corpo.
1. Oggi il mondo vuole Papa, Cardinali, Vescovi, Presbiteri, ma non la verità, la Parola, il Vangelo di cui sono ministri fedeli e imparziali.
1. Vuole l’Eucaristia, ma non Cristo; la statua della Madre di Gesù, ma non la Madre di Gesù; i sacramenti ma senza il contesto dell’Alleanza.
1. Vuole Natale, Pasqua, ogni altra festa, ma senza la verità eterna, trascendente, divina che ogni festa porta con sé sulla nostra terra.
1. Il mondo vuole la Chiesa purché agisca da mondo, senza alcun riferimento alla salvezza eterna, al paradiso, all’inferno, alla vera morale.
1. Spetta ad ogni uomo di Dio, ministro del Vangelo, amministratore dei divini misteri non lasciarsi irretire in questa trappola di morte.
1. Se noi, ministri di Dio incensiamo il mondo, il mondo esulta. Questa incensazione vale più di tutti i suoi sforzi per convincere al male.
1. Vergine Maria, non permettere che i cristiani si lascino usare dal mondo secondo il mondo. Fa’ che siano sempre i testimoni della vera fede.
1. Tu li aiuterai, Madre, ed essi sapranno rispondere al mondo come Gesù rispondeva sempre al mondo e a Satana con la purezza della verità.
[bookmark: _Toc452537012]22 Maggio 
Con Gesù Signore una sola legge ha valore: quella della fede Si crede in Cristo, si diviene discendenza di Abramo.
[bookmark: _Toc443940634][bookmark: _Toc452537013]22 Maggio
[bookmark: _Toc443940635][bookmark: _Toc428370844][bookmark: _Toc452537014]Per Abramo e la sua discendenza, per sempre
Ad Abramo il Signore ha promesso che avrebbe benedetto tutte le genti nella sua discendenza. La Vergine Maria proclama che la promessa di Dio si è compiuta “per Abramo e la sua discendenza per sempre”. La benedizione di Dio è sulla nostra terra. Questo significa che in mezzo a noi già vive la discendenza di Abramo. Ma chi è questa discendenza? Lo Spirito Santo, per mezzo dell’Apostolo Paolo, ci manifesta che la discendenza di Abramo è uno solo: Cristo Gesù. In Gesù è discendenza di Abramo ogni altro uomo. Quanti vogliono essere discendenza di Abramo sono obbligati a divenire in Cristo un solo corpo, un sola vita. 
O stolti Gàlati, chi vi ha incantati? Proprio voi, agli occhi dei quali fu rappresentato al vivo Gesù Cristo crocifisso! Questo solo vorrei sapere da voi: è per le opere della Legge che avete ricevuto lo Spirito o per aver ascoltato la parola della fede? Siete così privi d’intelligenza che, dopo aver cominciato nel segno dello Spirito, ora volete finire nel segno della carne? Avete tanto sofferto invano? Se almeno fosse invano! Colui dunque che vi concede lo Spirito e opera portenti in mezzo a voi, lo fa grazie alle opere della Legge o perché avete ascoltato la parola della fede? Come Abramo ebbe fede in Dio e gli fu accreditato come giustizia, riconoscete dunque che figli di Abramo sono quelli che vengono dalla fede. E la Scrittura, prevedendo che Dio avrebbe giustificato i pagani per la fede, preannunciò ad Abramo: In te saranno benedette tutte le nazioni. Di conseguenza, quelli che vengono dalla fede sono benedetti insieme ad Abramo, che credette. Quelli invece che si richiamano alle opere della Legge stanno sotto la maledizione, poiché sta scritto: Maledetto chiunque non rimane fedele a tutte le cose scritte nel libro della Legge per metterle in pratica. E che nessuno sia giustificato davanti a Dio per la Legge risulta dal fatto che il giusto per fede vivrà. Ma la Legge non si basa sulla fede; al contrario dice: Chi metterà in pratica queste cose, vivrà grazie ad esse. Cristo ci ha riscattati dalla maledizione della Legge, diventando lui stesso maledizione per noi, poiché sta scritto: Maledetto chi è appeso al legno, perché in Cristo Gesù la benedizione di Abramo passasse ai pagani e noi, mediante la fede, ricevessimo la promessa dello Spirito.
Fratelli, ecco, vi parlo da uomo: un testamento legittimo, pur essendo solo un atto umano, nessuno lo dichiara nullo o vi aggiunge qualche cosa. Ora è appunto ad Abramo e alla sua discendenza che furono fatte le promesse. Non dice la Scrittura: «E ai discendenti», come se si trattasse di molti, ma: E alla tua discendenza, come a uno solo, cioè Cristo. Ora io dico: un testamento stabilito in precedenza da Dio stesso, non può dichiararlo nullo una Legge che è venuta quattrocentotrenta anni dopo, annullando così la promessa. Se infatti l’eredità si ottenesse in base alla Legge, non sarebbe più in base alla promessa; Dio invece ha fatto grazia ad Abramo mediante la promessa. Perché allora la Legge? Essa fu aggiunta a motivo delle trasgressioni, fino alla venuta della discendenza per la quale era stata fatta la promessa, e fu promulgata per mezzo di angeli attraverso un mediatore. Ma non si dà mediatore per una sola persona: ora, Dio è uno solo. La Legge è dunque contro le promesse di Dio? Impossibile! Se infatti fosse stata data una Legge capace di dare la vita, la giustizia verrebbe davvero dalla Legge; la Scrittura invece ha rinchiuso ogni cosa sotto il peccato, perché la promessa venisse data ai credenti mediante la fede in Gesù Cristo. Ma prima che venisse la fede, noi eravamo custoditi e rinchiusi sotto la Legge, in attesa della fede che doveva essere rivelata. Così la Legge è stata per noi un pedagogo, fino a Cristo, perché fossimo giustificati per la fede. Sopraggiunta la fede, non siamo più sotto un pedagogo. Tutti voi infatti siete figli di Dio mediante la fede in Cristo Gesù, poiché quanti siete stati battezzati in Cristo vi siete rivestiti di Cristo. Non c’è Giudeo né Greco; non c’è schiavo né libero; non c’è maschio e femmina, perché tutti voi siete uno in Cristo Gesù. Se appartenete a Cristo, allora siete discendenza di Abramo, eredi secondo la promessa Gal 3,1-29). 
Ebrei e Gentili devono divenire in Cristo una cosa sola. Come è necessario ai Gentili divenire per la fede discendenza di Abramo, così è necessario ai figli di Abramo. Con Cristo Signore non vige più la legge della carne e del sangue. Vi è una sola legge che ha valore: quella della fede in Cristo. Si crede in Cristo, si diviene discendenza di Abramo, si entra nella benedizione di Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci una cosa sola in Cristo Gesù. 

1. La conversione di un uomo si compie quando pubblicamente lascia il mondo, i suoi pensieri, i suoi falsi diritti, le sue false morali.
1. Pubblicamente deve lasciare il mondo, pubblicamente deve abbracciare il Vangelo, la Chiesa, la sua fede, la sua verità, la sua giustizia.
1. Come il mondo pubblicamente sa che quell’uomo non gli appartiene più, così pubblicamente la Chiesa sa che quell’uomo è ora di Cristo Gesù.
1. Se ciò non avviene e il mondo si appropria di quell’uomo in vita e in morte e ne fa una bandiera della sua mondanità, non c’è conversione.
1. Pubblicamente si è stati operatori di iniquità difendendo e combattendo per falsi diritti. Pubblicamente si deve rinnegare la propria vita.
1. Pubblicamente si deve dire di avere combattuto per difendere male e ingiustizia e ogni altra iniquità. Il mondo va rinnegato pubblicamente.
1. Anche con la morte si deve manifestare l’avvenuta conversione. Se nella morte si è del mondo come si è stati in vita, non c’è conversione.
1. Se si parlasse di conversione, la confusione sarebbe ancora più dannosa. Sarebbe una conversione nell’appartenenza al mondo, al peccato.
1. La conversione è abbandonare le opere del mondo e compiere quelle di Cristo Gesù. Di Cristo non sono né aborto, né divorzio, né eutanasia.
1. Se le opere non sono pubblicamente rinnegate, non c’è conversione a Cristo Signore. Non si esce dal mondo con il pensiero, ma con la parola.
1. Il mondo non interpreta i pensieri, ascolta la parola. La parola della conversione è chiara, vera, se è pubblico rinnegamento delle opere.
1. La conversione secondo Dio e quella secondo il mondo distano come l’oriente è lontano dall’occidente. Sono due cose differenti, lontane.
1. Nella conversione secondo Dio non si esprimono pensieri vaghi, sentimenti di fantasia, concetti per suscitare ammirazione o altro.
1. Nella conversione secondo Dio si porta nel Vangelo, secondo la verità e la dottrina della Chiesa, corpo, anima, spirito, volontà, pensieri.
1. Il desiderio di una Chiesa senza Dio e senza Cristo non è conversione. Neanche un pensiero sullo Spirito Santo è conversione. Mai lo sarà.
1. Lo Spirito Santo è saldamente ancorato al Vangelo, Lui è chiuso nel Vangelo. Chi lo vuole sentire è in esso che lo dovrà cercare, ascoltare.
1. La speranza contro ogni speranza è la purissima obbedienza all’ultima Parola che Dio fa udire al proprio cuore come ultima divina volontà.
1. Sperare contro ogni speranza non è credere che la Chiesa di Dio domani difenderà il divorzio, l’aborto, l’eutanasia come sua sana moralità.
1. Sperare contro ogni speranza è credere che Dio trionferà sul nostro male e svelerà i pensieri segreti di ogni cuore oggi e sempre.
1. Vergine Maria, non permettere che tuoi figli di lascino ingannare dalle luci scintillanti di Satana. Le sue luminarie sono perfette.
1. Di’ ai tuoi figli, Madre, che queste luminarie non illuminano la via del Paradiso. Servono per nasconderla. Esse conducono alla perdizione.
1. Sono un forte abbaglio, Madre di Dio, perché i tuoi figli abbandonino la retta via e si incamminino per strade di morte eterna.
1. Da questi specchi satanici molti cristiani, quali ingenue allodole potrebbero essere attratti e lo sono, Madre Santa. Tu oscurali tutti.

La gioventù è fatta per seminare. L’anzianità per raccogliere. Come si può raccogliere se non si è seminato?
[bookmark: _Toc443940636][bookmark: _Toc452537015]22 Maggio
[bookmark: _Toc443940637][bookmark: _Toc428370845][bookmark: _Toc452537016]Maria rimase con lei circa tre mesi 
Il tempo è vera categoria teologica, perché è in esso che si manifesta e si realizza la volontà di Dio. L’Evangelista Luca dice che “Maria rimase con lei circa tre mesi, poi tornò a casa sua”. Qual è il valore di questa notizia e perché essa è Vangelo, Buona Novella per noi? Ad ogni cosa si deve dare il tempo non quello stabilito da noi, ma quello che Lui ha stabilito. Tutta la sua creazione vive osservando la legge del tempo. Sappiamo ad esempio che la luna finisce il suo ciclo al diciannovesimo anno. Le lunazioni del ventesimo anno sono uguali a quelle del primo anno. E così via per tutti gli altri anni. Il sole, la terra, ogni altra stella e corpo celeste è governata dalla legge del tempo. Nella Scrittura ogni festa cade nel suo tempo. Sappiamo che anche per la creazione il Signore si è servito di un tempo. Anche all’uomo ha assegnato un tempo per lavorare e un tempo per riposare, un tempo per seminare e un tempo per raccogliere. Il Libro del Qoelet dice che ogni cosa ha il suo tempo.
Tutto ha il suo momento, e ogni evento ha il suo tempo sotto il cielo. C’è un tempo per nascere e un tempo per morire, un tempo per piantare e un tempo per sradicare quel che si è piantato. Un tempo per uccidere e un tempo per curare, un tempo per demolire e un tempo per costruire. Un tempo per piangere e un tempo per ridere, un tempo per fare lutto e un tempo per danzare. Un tempo per gettare sassi e un tempo per raccoglierli, un tempo per abbracciare e un tempo per astenersi dagli abbracci. Un tempo per cercare e un tempo per perdere, un tempo per conservare e un tempo per buttar via. Un tempo per strappare e un tempo per cucire, un tempo per tacere e un tempo per parlare. Un tempo per amare e un tempo per odiare, un tempo per la guerra e un tempo per la pace. Che guadagno ha chi si dà da fare con fatica? Ho considerato l’occupazione che Dio ha dato agli uomini perché vi si affatichino. Egli ha fatto bella ogni cosa a suo tempo; inoltre ha posto nel loro cuore la durata dei tempi, senza però che gli uomini possano trovare la ragione di ciò che Dio compie dal principio alla fine (Qo 3,1-11). 
La vita dell’uomo è scandita dal tempo. Ciò che si può fare nel tempo di prima mai si potrà fare nel tempo di dopo e ciò che è del tempo di dopo non potrà essere del tempo di prima. Prima si semina e poi si raccoglie. Se non si semina neanche si raccoglie. Oggi l’uomo pensa di poter vivere senza osservare la legge del tempo. Nessuno si vuole convincere che l’osservanza del tempo è più che il sangue che scorre nelle vene dell’uomo. Un uomo senza sangue è morto. Ma anche è da considerare morto un uomo che non rispetta i tempi. La notte è notte e ci si deve riposare. Il giorno è giorno ed è fatto per lavorare. La gioventù è fatta per seminare. L’anzianità per raccogliere. Come si può raccogliere se non si è seminato? Dio è nel rispetto del tempo. Chi esce fuori del suo tempo, esce fuori da Dio e dalla sua santa legge.
La nozione teologica del tempo ci insegna che minuti, ore, giorni, mesi, anni ci sono stati donati perché con essi prepariamo la nostra eternità beata. Il Paradiso è un dono di Dio. Si deve però conquistare. Lo si conquista nel tempo. Se il tempo viene sciupato, non utilizzato per la conquista del Paradiso, finiremo nella Geenna del fuoco eterno, nella disperazione, nelle tenebre. Abbiamo usato il tempo per il tempo e non per l’eternità. Se usiamo il tempo per oziare e non per lavorare, mai potremo raccogliere un solo frutto dalla terra. Anche per raccogliere i frutti, si deve usare il tempo per lavorare. Così è per l’eternità. Se non avremo usato il tempo per seminare il bene, perché ci siamo dedicati al male, l’eternità beata non sarà da noi raccolta. Raccoglieremo fuoco eterno e disperazione senza fine.
Anche alla Vergine Maria il Signore ha assegnato un tempo per stare nella casa di Elisabetta e un tempo per uscire e ritornare a casa sua. Maria per obbedienza si reca, per obbedienza parte. Non si deve dare alla carità il tempo che vogliamo noi. Si deve dare il tempo che Dio ha deciso che deve essere dato. Questa legge vale anche per la missione. Non siamo noi che decidiamo quanto tempo deve essere dato ad un luogo per l’annunzio del Vangelo. È il Signore che lo decide. Non solo Lui deve decidere il tempo, ma anche il luogo. Noi dobbiamo essere strumenti nelle sue mani. Nulla di più. Tempi, luoghi, persone, anche le stesse parole da dire devono venire da Lui. Urge più che mai dare oggi alla vita una visione altamente teologica. Dalla visione teologica nasce anche l’alta visione morale, di obbedienza, di giustizia, di verità.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, date la santa verità teologica del tempo.

1. Quando “nostra madre informazione” è monocorde, non vi è neanche la possibilità di vedere la luce attraverso il contrasto e la divergenza.
1. Essa è “madre” che non ama i suoi figli. Non li vuole adulti. Neanche vuole che si affacci alla mente che nel mondo vi sono altri pensieri.
1. Sarebbe la morte della sapienza, dell’intelligenza dell’uomo se realmente non esistesse che questa sola ed unica nota e per di più monotona.
1. Ma sarebbe irreparabile non onestà cancellare di proposito le altre voci. Significherebbe che “nostra madre” è il vero tiranno del momento.
1. Essa decide ciò che vuole sia giusto e ciò che vuole sia proclamato falso. Decide ciò che deve essere ascoltato e ciò che non lo debba.
1. Come difendersi da una “madre” che disseta con acqua infetta e pane avvelenato? Una sola è la via: quella che Gesù indica ai suoi discepoli?
1. “State attenti a voi stessi”, custoditevi, proteggetevi, salvatevi, ponete attenzione, non lasciatevi ingannare, abbiate cura di voi stessi.
1. Una società senza vera trascendenza può costruire ai suoi figli solo casse da morto. È senza vera speranza. La speranza dell’uomo è Cristo.
1. Non è lo Spirito Santo la speranza dell’uomo. È lo Spirito di Cristo che ci è dato in Cristo, divenendo suo corpo, sua Chiesa, suo Vangelo.
1. Una società senza Cristo, sa celebrare solo la morte e sa elaborare solo leggi di morte, avendo deciso di vivere solo di sudicia terra.
1. Chi deve portare la vera trascendenza in questo mondo è il cristiano. Ma il mondo con la sua ingannevole astuzia lo ha trasformato in mondo.
1. Si è lasciato privare della sua voce. Si è fatto voce del mondo dal cuore della Chiesa. Così la mimetizzazione è perfetta. Nessuno sospetta.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, fa’ che i discepoli di Gesù mai si facciano voce del mondo, per la rovina degli altri discepoli.
1. Tu verrai in nostro aiuto, Madre ricca di amore, ci libererai da ogni legame di morte con il mondo. Ci farai purissima voce di Cristo Gesù.
[bookmark: _Toc452537017]23 Maggio 
L’evento che sconvolge il cielo e la terra, il tempo e l’eternità, è presentato nella più pura essenzialità.

[bookmark: _Toc443940638][bookmark: _Toc452537018]23 Maggio
[bookmark: _Toc443940639][bookmark: _Toc428370846][bookmark: _Toc452537019]Diede alla luce il suo figlio primogenito 
L’evento che sconvolge il cielo e la terra, il tempo e l’eternità, l’evento che “modifica” la vita della stessa Beata Trinità è presentato nella più pura essenzialità: “Mentre si trovavano in quel luogo, si compirono per lei i giorni del parto. Diede alla luce il suo figlio primogenito, lo avvolse in fasce e lo pose in una mangiatoia, perché per loro non c’era posto nell’alloggio”. 
Il Figlio Eterno del Padre veramente nasce da Maria. Maria è vera Madre di Dio, perché vera Madre della Persona che nasce da Lei. La Persona nasce carne della sua carne, carne dalla sua carne. Gesù è carne di Maria. Lei è vera Madre. Gesù è detto “il suo figlio primogenito” non perché Lei avesse avuto dopo altri figli, ma Gesù è il figlio primogenito, indipendentemente se avesse avuto o non avuto altri figli, per una ragione teologica. Il figlio primogenito era del Signore, a Lui andava presentato e riscattato. Gesù secondo la Legge data da Dio a Mosè è proprietà eterna del Signore, anche se per la stessa legge si era con diritto di riscatto.
Quando il Signore ti avrà fatto entrare nella terra del Cananeo, come ha giurato a te e ai tuoi padri, e te l’avrà data in possesso, tu riserverai per il Signore ogni primogenito del seno materno; ogni primo parto del tuo bestiame, se di sesso maschile, lo consacrerai al Signore. Riscatterai ogni primo parto dell’asino mediante un capo di bestiame minuto e, se non lo vorrai riscattare, gli spaccherai la nuca. Riscatterai ogni primogenito dell’uomo tra i tuoi discendenti. Quando tuo figlio un domani ti chiederà: “Che significa ciò?”, tu gli risponderai: “Con la potenza del suo braccio il Signore ci ha fatto uscire dall’Egitto, dalla condizione servile. Poiché il faraone si ostinava a non lasciarci partire, il Signore ha ucciso ogni primogenito nella terra d’Egitto: i primogeniti degli uomini e i primogeniti del bestiame. Per questo io sacrifico al Signore ogni primo parto di sesso maschile e riscatto ogni primogenito dei miei discendenti”. Questo sarà un segno sulla tua mano, sarà un pendaglio fra i tuoi occhi, poiché con la potenza del suo braccio il Signore ci ha fatto uscire dall’Egitto» (Es 13,11-16). 
Gesù è del Signore. L’immolazione è solo ritardata. Essendo il primogenito dell’intera creazione, Lui stesso si immolerà al Signore, e la Madre sua lo offrirà. In Lui, con Lui, per Lui, l’umanità e l’intero universo visibile e invisibile avranno il loro Capo. Ecco come nel Nuovo Testamento questa verità è contenuta ed espressa.
In lui ci ha scelti prima della creazione del mondo per essere santi e immacolati di fronte a lui nella carità, predestinandoci a essere per lui figli adottivi mediante Gesù Cristo, secondo il disegno d’amore della sua volontà, a lode dello splendore della sua grazia, di cui ci ha gratificati nel Figlio amato. In lui, mediante il suo sangue, abbiamo la redenzione, il perdono delle colpe, secondo la ricchezza della sua grazia. Egli l’ha riversata in abbondanza su di noi con ogni sapienza e intelligenza, facendoci conoscere il mistero della sua volontà, secondo la benevolenza che in lui si era proposto per il governo della pienezza dei tempi: ricondurre al Cristo, unico capo, tutte le cose, quelle nei cieli e quelle sulla terra. In lui anche voi, dopo avere ascoltato la parola della verità, il Vangelo della vostra salvezza, e avere in esso creduto, avete ricevuto il sigillo dello Spirito Santo che era stato promesso, il quale è caparra della nostra eredità, in attesa della completa redenzione di coloro che Dio si è acquistato a lode della sua gloria. Egli la manifestò in Cristo, quando lo risuscitò dai morti e lo fece sedere alla sua destra nei cieli, al di sopra di ogni Principato e Potenza, al di sopra di ogni Forza e Dominazione e di ogni nome che viene nominato non solo nel tempo presente ma anche in quello futuro. Tutto infatti egli ha messo sotto i suoi piedi e lo ha dato alla Chiesa come capo su tutte le cose: essa è il corpo di lui, la pienezza di colui che è il perfetto compimento di tutte le cose (Cfr. Ef 1,23). 
Poiché quelli che egli da sempre ha conosciuto li ha anche predestinati ad essere conformi all'immagine del Figlio suo, perché egli sia il primogenito tra molti fratelli (Rm 8, 29). Egli è anche il capo del corpo, cioè della Chiesa; il principio, il primogenito di coloro che risuscitano dai morti, per ottenere il primato su tutte le cose (Col 1, 18). E di nuovo, quando introduce il primogenito nel mondo, dice: Lo adorino tutti gli angeli di Dio (Eb 1, 6). E da Gesù Cristo, il testimone fedele, il primogenito dei morti e il principe dei re della terra. A Colui che ci ama e ci ha liberati dai nostri peccati con il suo sangue (Ap 1, 5).
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci una cosa sola con Cristo Gesù. 

1. È giusto chiedersi: qual è la differenza sostanziale, essenziale, tra l’Antico Testamento e il Nuovo? Tra la Legge Antica e la Nuova?
1. Nell’Antico Testamento Dio è la Legge, ma è fuori della Legge, è la Parola, ma è fuori di essa. Lui dona la Parola, ma è sopra la Parola.
1. Nel Nuovo Testamento Dio è la Legge ed è nella Legge, è la Parola ed è nella Parola, dona la Parola, donandola a se stesso e vivendola.
1. Gesù dice a chi vuole andare dietro di Lui di prendere ogni giorno la croce. Non lo dice dal Cielo, dall’Eternità, lo dice dalla Croce.
1. Gesù non chiede di perdonare dalla sua gioia eterna o dalla sua gloriosa risurrezione. Lo chiede dalla Croce mostrando come si perdona.
1. Gesù non chiede la fedeltà ad ogni sua Parola dall’alto della sua gloria, la chiede mostrando ad ogni uomo come si rimane fedeli al Padre.
1. La differenza tra l’Antico e il Nuovo Testamento è semplice da manifestare: nell’Antico Testamento Dio parlava da un monte di fuoco.
1. Nel Nuovo Testamento parla da un monte irrorato con il suo sangue versato per mostrare ad ogni uomo qual è la via della perfetta obbedienza.
1. Da questo monte non solo dice la Parola, versa il sangue e l’acqua della nuova vita, ci consegna la Madre sua come nostra custodia perenne.
1. Cristo Signore non ha dato all’uomo una Parola che non può essere osservata. La Parola si può osservare se si prende tutto di Lui.
1. Gesù ci ha dato lo Spirito perché diventi nostra vita, verità, sapienza, forza, perché ci trasformi da esseri carnali in esseri spirituali.
1. Gesù non ci ha dato solo la Legge. Ci ha dato il suo corpo, il suo sangue, la sua grazia, il suo Spirito, il suo amore, tutto il Padre.
1. Se viviamo fuori di Cristo, fuori dello Spirito Santo, fuori del Padre, fuori della Parola, mai possiamo osservare la Parola, mai viverla.
1. Neanche la misericordia potrà mai esistere fuori della Parola. Essa è la Parola di Gesù vissuta alla maniera di Cristo nello Spirito Santo.
1. Vergine Maria, anche tu ha amato dalla croce, alla croce hai preso noi come tuoi figli, mentre il tuo Divin Figlio era appeso su di essa.
1. Aiutaci a credere, Madre Santa, che vivere tutta la Parola di Gesù è possibile. Tu l’ha vissuta tutta e Lui l’ha vissuta compiendola tutta.
1. Misericordia, Madre di Dio, non è dispensare dalla Parola, facendo sconti piccoli o grandi. Misericordia è mostrare come si vive la Parola.

Gli eventi si custodiscono e si meditano senza interruzione. Dalla meditazione nasce luce, verità, comprensione.
[bookmark: _Toc443940640][bookmark: _Toc452537020]23 Maggio
[bookmark: _Toc443940641][bookmark: _Toc428370847][bookmark: _Toc452537021]Meditandole nel suo cuore 
Riferendoci l’Evangelista Luca che la Vergine Maria meditava nel suo cuore tutti gli eventi che erano la storia di questa nascita – nessun posto per loro nell’alloggio, la grotta, la mangiatoia, Gesù adagiato in essa, i pastori che vengono e che raccontano – ci vuole rivelare che ogni più piccolo particolare di questa notte è avvolto da un mistero così grande che tutta la durata del tempo non è sufficiente perché venga compreso. Necessita di una luce perenne da parte dello Spirito Santo: “Maria, da parte sua, custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore. I pastori se ne tornarono, glorificando e lodando Dio per tutto quello che avevano udito e visto, com’era stato detto loro”. Gli eventi si custodiscono nel cuore e nel cuore vengono meditati senza alcuna interruzione. È dalla meditazione che nasce la luce, la verità, la comprensione. La Scrittura già conosce la meditazione della Legge. Conosce anche la meditazione delle grandi opere di Dio. È lo stesso Mosè che invita il suo popolo a meditare i grandi prodigi del Signore. 
Voglio meditare i tuoi precetti, considerare le tue vie. Nei tuoi decreti è la mia delizia, non dimenticherò la tua parola (Cfr. Sal 119 (118) 1-16). Precedo l’aurora e grido aiuto, spero nelle tue parole. I miei occhi precedono il mattino, per meditare sulla tua promessa. Ascolta la mia voce, secondo il tuo amore; Signore, fammi vivere secondo il tuo giudizio. (Cfr. Sal 119 (118) 137-152). Ti ho manifestato le mie vie e tu mi hai risposto; insegnami i tuoi decreti. Fammi conoscere la via dei tuoi precetti e mediterò le tue meraviglie (Cfr. Sal 119 (118) 25-28).  Davanti ai re parlerò dei tuoi insegnamenti e non dovrò vergognarmi. La mia delizia sarà nei tuoi comandi, che io amo. Alzerò le mani verso i tuoi comandi che amo, mediterò i tuoi decreti (Cfr. Sal 119 (118) 46-48). Venga a me la tua misericordia e io avrò vita, perché la tua legge è la mia delizia. Si vergognino gli orgogliosi che mi opprimono con menzogne: io mediterò i tuoi precetti. Si volgano a me quelli che ti temono e che conoscono i tuoi insegnamenti. Sia integro il mio cuore nei tuoi decreti, perché non debba vergognarmi (Cfr. Sal 119 (118) 77-80). 
«Udite, o cieli: io voglio parlare. Ascolti la terra le parole della mia bocca! Scorra come pioggia la mia dottrina, stilli come rugiada il mio dire; come pioggia leggera sul verde, come scroscio sull'erba. Voglio proclamare il nome del Signore: magnificate il nostro Dio! Egli è la Roccia: perfette le sue opere, giustizia tutte le sue vie; è un Dio fedele e senza malizia, egli è giusto e retto. Prevaricano contro di lui: non sono suoi figli, per le loro macchie, generazione tortuosa e perversa. Così tu ripaghi il Signore, popolo stolto e privo di saggezza?  Non è lui il padre che ti ha creato, che ti ha fatto e ti ha costituito? Ricorda i giorni del tempo antico, medita gli anni lontani. Interroga tuo padre e te lo racconterà, i tuoi vecchi e te lo diranno. Quando l’Altissimo divideva le nazioni, quando separava i figli dell’uomo, egli stabilì i confini dei popoli secondo il numero dei figli d’Israele. Perché porzione del Signore è il suo popolo, Giacobbe sua parte di eredità. Egli lo trovò in una terra deserta, in una landa di ululati solitari. Lo circondò, lo allevò, lo custodì come la pupilla del suo occhio. Come un’aquila che veglia la sua nidiata, che vola sopra i suoi nati, egli spiegò le ali e lo prese, lo sollevò sulle sue ali. Il Signore, lui solo lo ha guidato, non c’era con lui alcun dio straniero. Lo fece salire sulle alture della terra e lo nutrì con i prodotti della campagna; gli fece succhiare miele dalla rupe e olio dalla roccia durissima, panna di mucca e latte di pecora  insieme con grasso di agnelli,  arieti di Basan e capri, fior di farina di frumento e sangue di uva, che bevevi spumeggiante (Dt 32,1-14). 
L’Evangelista Luca ci invita, attraverso l’esempio che ci offre la Madre di Dio, a vedere la storia come una “Bibbia sempre attuale” nella quale il Signore compie le sue opere, nella quale la sua Parola sempre si realizza e si compie. Ogni evento della “Bibbia attuale di Dio” va sempre meditato, su di esso si deve riflettere, su ciò che accade ci si deve interrogare e nella preghiera chiedere al Signore che ci doni Lui l’intelligenza di ogni evento. In fondo è questo lo stile del Salmista. Vede, legge, medita, prega, chiede spiegazioni e luci, chiede al Signore che porti ogni cosa nella sua verità. La verità è frutto di meditazione, riflessione, preghiera. Perché è successo questo? Perché sta succedendo quest’altra cosa? Signore, dammi luce. Introducimi nella tua verità. Dammi l’intelligenza per comprendere le tue opere. Una cosa è certa: La storia, tutta la storia è nel compimento e realizzazione di ogni Parola del Signore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, dateci l’intelligenza per leggere la storia.

1. Un tempo si combattevano guerre di religione. Si mettevano dèi contro dèi, dèi pensati e adorati dagli uomini contro il Dio vivo e vero.
1. Oggi, nella nuova battaglia di Armaghedòn, non c’è più guerra tra dèi, anche se si dice di combattere guerre di religione contro religione.
1. L’unica guerra oggi si combatte è dell’immanenza contro la trascendenza, della materia contro lo spirito, della terra contro il cielo.
1. Questa guerra vuole cancellare dalla materia ogni segno del soprannaturale, del divino, dell’eterno, in una parola ciò che viene da Dio.
1. Il pensiero che governa questa guerra è così sottile, inodore e insapore, da essere avvertito solo dopo averci trasformati in cadaveri.
1. Non è una guerra che si può combattere con la filosofia, la teologia, la forza della ragione o argomentazione, neanche con la tradizione.
1. È una guerra già persa perché i nuovi dèi hanno deciso che essa va vinta a tavolino, scrivendo leggi inique, bastarde, antiumane, disumane.
1. Tutto è fatto in nome del più grande bene dell’uomo, mentre lo si uccide, lo si distrugge, lo si rovina irreparabilmente nella sua natura.
1. Queste leggi dall’altissimo, roboante nome: diritti civili, altro non fanno se non legalizzare ogni morte, anche la morte della natura umana.
1. Quando la terra diventerà la valle della morte, solo allora qualche superstite avrà forse il coraggio di confessare: siamo stati ingannati.
1. Qui entra in gioco la Chiesa: se essa avrà la forza di difendere la trascendenza dell’uomo in Cristo, nello Spirito Santo, ci sarà salvezza.
1. Ma se i ministri di Cristo, per falsa misericordia, toglieranno dalla terra la vera luce del Vangelo, tutto sarà consumato dalla falsità.
1. Vergine Maria, tu che da sempre sei esistita intessuta di grazia divina, fa’ che la Chiesa di Gesù Signore guardi sempre la terra dal Cielo.
1. Madre Santa, quando la Chiesa non guarderà più l’uomo con gli occhi del suo Dio, è allora che la luce si oscurerà per tutto il genere umano.
1. Non permettere, Madre di Dio, che questo accada. Dalle il tuo e il cuore di Cristo, perché veda come te e parli come sempre ha parlato Gesù.
[bookmark: _Toc452537022]24 Maggio 
Chi vuole essere perfetto e custodirsi dal male, deve iniziare dall’osservanza delle più piccole prescrizioni.
[bookmark: _Toc443940642][bookmark: _Toc452537023]24 Maggio
[bookmark: _Toc443940643][bookmark: _Toc428370848][bookmark: _Toc452537024]Come prescrive la legge del Signore 
La famiglia di Nazaret nasce dalla purissima fede nella volontà di Dio manifestata direttamente a Giuseppe e a Maria. Vive di altissima obbedienza ad ogni comando della Legge: “Quando furono compiuti i giorni della loro purificazione rituale, secondo la legge di Mosè, portarono il bambino a Gerusalemme per presentarlo al Signore – come è scritto nella legge del Signore: Ogni maschio primogenito sarà sacro al Signore – e per offrire in sacrificio una coppia di tortore o due giovani colombi, come prescrive la legge del Signore”. Nessuna prescrizione, neanche la più piccola veniva da essi non osservata, trascurata, perché ritenuta non più valida. 
Ogni figlio primogenito – indipendentemente da altre nascite successive – era del Signore. Nella notte della liberazione Dio aveva risparmiato i primogeniti degli uomini e degli animali dei figli di Israele in terra d’Egitto. Ogni primogenito era suo. A Lui doveva essere offerto. 
Il Signore disse a Mosè: «Consacrami ogni essere che esce per primo dal seno materno tra gli Israeliti: ogni primogenito di uomini o di animali appartiene a me». Quando il Signore ti avrà fatto entrare nella terra del Cananeo, come ha giurato a te e ai tuoi padri, e te l’avrà data in possesso, tu riserverai per il Signore ogni primogenito del seno materno; ogni primo parto del tuo bestiame, se di sesso maschile, lo consacrerai al Signore. Riscatterai ogni primo parto dell’asino mediante un capo di bestiame minuto e, se non lo vorrai riscattare, gli spaccherai la nuca. Riscatterai ogni primogenito dell’uomo tra i tuoi discendenti. Quando tuo figlio un domani ti chiederà: “Che significa ciò?”, tu gli risponderai: “Con la potenza del suo braccio il Signore ci ha fatto uscire dall’Egitto, dalla condizione servile. Poiché il faraone si ostinava a non lasciarci partire, il Signore ha ucciso ogni primogenito nella terra d’Egitto: i primogeniti degli uomini e i primogeniti del bestiame. Per questo io sacrifico al Signore ogni primo parto di sesso maschile e riscatto ogni primogenito dei miei discendenti”. Questo sarà un segno sulla tua mano, sarà un pendaglio fra i tuoi occhi, poiché con la potenza del suo braccio il Signore ci ha fatto uscire dall’Egitto» (Es 13,1-2.11-16). 
La famiglia di Nazaret è povera. Lo attesta l’offerta povera – un paio di tortore o di colombi che essi portano al tempo – con la quale essi riscattano il loro Primogenito. 
Il Signore parlò a Mosè e disse: «Parla agli Israeliti dicendo: “Se una donna sarà rimasta incinta e darà alla luce un maschio, sarà impura per sette giorni; sarà impura come nel tempo delle sue mestruazioni.  L’ottavo giorno si circonciderà il prepuzio del bambino. Poi ella resterà ancora trentatré giorni a purificarsi dal suo sangue; non toccherà alcuna cosa santa e non entrerà nel santuario, finché non siano compiuti i giorni della sua purificazione. Ma se partorisce una femmina sarà impura due settimane come durante le sue mestruazioni; resterà sessantasei giorni a purificarsi del suo sangue. Quando i giorni della sua purificazione per un figlio o per una figlia saranno compiuti, porterà al sacerdote all’ingresso della tenda del convegno un agnello di un anno come olocausto e un colombo o una tortora in sacrificio per il peccato. Il sacerdote li offrirà davanti al Signore e farà il rito espiatorio per lei; ella sarà purificata dal flusso del suo sangue. Questa è la legge che riguarda la donna, quando partorisce un maschio o una femmina. Se non ha mezzi per offrire un agnello, prenderà due tortore o due colombi: uno per l’olocausto e l’altro per il sacrificio per il peccato. Il sacerdote compirà il rito espiatorio per lei ed ella sarà pura”» (Lev 12,1-8). 
Maria e Giuseppe sono per noi vero modello di obbedienza. La legge non si discute. Non siamo stati noi a crearla. Essa viene dal cuore di Dio. Secondo il cuore di Dio va osservata. Gesù, nel Vangelo secondo Matteo, insegna che anche è i più piccoli precetti della Legge vanno osservati. Chi trasgredisce i piccoli comandamenti, presto passerà alla trasgressione dei grandi. Si inizia con la non custodia degli occhi, con uno sguardo non necessario, si arriva all’adulterio e poi anche al divorzio. Così spesso da una parola non trattenuta si può compiere anche un omicidio. Chi vuole essere perfetto dinanzi al Signore, ma anche chi vuole custodire la sua vita dal grande male, deve iniziare sempre dall’osservanza delle più piccole prescrizioni. La fedeltà alle piccole cose ci fa essere fedeli anche nelle grandi. Maria e Giuseppe sono fedelissimi.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci la fedeltà alla Legge di Dio. 

1. L’uomo è fatto di immanenza e trascendenza. È tempo in cammino verso l’eternità. È materia chiamata a trasformarsi in spirito, in luce.
1. Chi priva l’uomo della trascendenza, dell’eternità, della vocazione soprannaturale a divenire luce nella luce di Dio in eterno, lo uccide.
1. È questo il solo vero diritto dell’uomo: essere ricondotto nella casa eterna del Padre per abitare eternamente in Lui, nella sua luce.
1. È un diritto che Dio ha dato all’uomo in Cristo, con Cristo, per Cristo. È un diritto condizionato al suo divenire con Cristo un solo corpo.
1. Quando l’uomo nega all’uomo questo suo diritto eterno, prende il posto di Dio, si fa dio dell’uomo. Ma nessun uomo è dio dell’uomo.
1. Quando un uomo nega questo diritto all’uomo, attesta che lui stesso si è privato, escluso da questo diritto. Ha scelto la sua morte eterna.
1. Divenire un solo corpo con Cristo, in Cristo, per Cristo, significa divenire una sola cosa con il Vangelo, nel Vangelo, per il Vangelo.
1. È divenire una cosa sola con la Chiesa nella Chiesa per la Chiesa. Se quest’unità non si verifica, si è fuori del diritto alla vita eterna.
1. Cristo Signore e la Chiesa sono una realtà inseparabile, indivisibile. Come realtà indivisibile sono Cristo, la Chiesa, lo Spirito Santo.
1. La vocazione dell’uomo per divina chiamata è a Cristo Signore, nella sua Chiesa una, santa, cattolica, apostolica, nello Spirito Santo.
1. Ogni altro diritto dell’uomo mai potrà contraddire questo primario, fondamentale, essenziale diritto. Se lo contraddice, non è diritto.
1. Ogni diritto che contraddice la vocazione dell’uomo alla Parola di Gesù, è diritto artificiale, è la negazione del vero diritto dell’uomo.
1. Combattere tutta una vita per sostenere diritti artificiali, che negano e distruggono il vero diritto dell’uomo, non è amore per la Chiesa.
1. Ama la Chiesa, Cristo Signore, lo Spirito Santo, l’uomo chi ama la Parola di Gesù e combatte perché il diritto alla Parola sia dato a tutti.
1. Madre della Chiesa, vieni in soccorso di quanti oggi vengono privati del loro diritto fondamentale ad essere un solo corpo con Cristo.
1. Sostieni, Vergine Madre, quanti sono impegnati per la difesa del vero diritto dell’uomo e di tutti i diritti derivanti dalla Parola di Gesù.

[bookmark: _Toc452537025]Maria sa che solo dall’amore che si consuma per amore dei suoi figli nascerà la vera redenzione, la vera salvezza.
[bookmark: _Toc443940644][bookmark: _Toc452537026]24 Maggio
[bookmark: _Toc443940645][bookmark: _Toc428370849][bookmark: _Toc452537027]Anche a te una spada trafiggerà l’anima 
Simeone profetizza a Maria che una spada le avrebbe trafitto l’anima: “Il padre e la madre di Gesù si stupivano delle cose che si dicevano di lui. Simeone li benedisse e a Maria, sua madre, disse: «Ecco, egli è qui per la caduta e la risurrezione di molti in Israele e come segno di contraddizione – e anche a te una spada trafiggerà l’anima –, affinché siano svelati i pensieri di molti cuori»”.  Quello di Maria non è un dolore antico. Un dolore simile a quello di Gerusalemme che piange per la sua rovina, poiché devastata e i suoi figli deportati. 
Come sta solitaria la città un tempo ricca di popolo! È divenuta come una vedova, la grande fra le nazioni; la signora tra le province è sottoposta a lavori forzati. Piange amaramente nella notte, le sue lacrime sulle sue guance. Nessuno la consola, fra tutti i suoi amanti. Tutti i suoi amici l’hanno tradita, le sono divenuti nemici. Giuda è deportato in miseria e in dura schiavitù. Abita in mezzo alle nazioni, e non trova riposo; tutti i suoi persecutori l’hanno raggiunto fra le angosce. Le strade di Sion sono in lutto, nessuno si reca più alle sue feste; tutte le sue porte sono deserte, i suoi sacerdoti sospirano, le sue vergini sono afflitte ed essa è nell’amarezza. I suoi avversari sono suoi padroni, i suoi nemici prosperano, perché il Signore l’ha afflitta per i suoi misfatti senza numero; i suoi bambini sono andati in esilio, sospinti dal nemico. Dalla figlia di Sion è scomparso ogni splendore. I suoi capi sono diventati come cervi che non trovano pascolo; camminano senza forze davanti agli inseguitori. Gerusalemme ricorda i giorni della sua miseria e del suo vagare, tutti i suoi beni preziosi dal tempo antico, quando il suo popolo cadeva per mano del nemico e nessuno le porgeva aiuto. I suoi nemici la guardavano e ridevano della sua rovina. Tutto il suo popolo sospira in cerca di pane; danno gli oggetti più preziosi in cambio di cibo, per sostenersi in vita. «Osserva, Signore, e considera come sono disprezzata! Voi tutti che passate per la via, considerate e osservate se c’è un dolore simile al mio dolore, al dolore che ora mi tormenta, e con cui il Signore mi ha afflitta nel giorno della sua ira ardente. Dall’alto egli ha scagliato un fuoco, nelle mie ossa lo ha fatto penetrare. Ha teso una rete ai miei piedi, mi ha fatto tornare indietro. Mi ha reso desolata, affranta da languore per sempre. S’è aggravato il giogo delle mie colpe, dalla sua mano sono annodate. Sono cresciute fin sul mio collo e hanno fiaccato la mia forza. Il Signore mi ha messo nelle loro mani, non posso alzarmi (Cfr. Lam,1,1-21). 
Non è neanche dolore antico come quello di Abramo, che conduce il figlio verso il monte Moria per offrirlo al Signore in sacrificio, secondo l’ordine ricevuto dal suo Dio.
Dopo queste cose, Dio mise alla prova Abramo e gli disse: «Abramo!». Rispose: «Eccomi!». Riprese: «Prendi tuo figlio, il tuo unigenito che ami, Isacco, va’ nel territorio di Mòria e offrilo in olocausto su di un monte che io ti indicherò». Abramo si alzò di buon mattino, sellò l’asino, prese con sé due servi e il figlio Isacco, spaccò la legna per l’olocausto e si mise in viaggio verso il luogo che Dio gli aveva indicato. Il terzo giorno Abramo alzò gli occhi e da lontano vide quel luogo. Allora Abramo disse ai suoi servi: «Fermatevi qui con l’asino; io e il ragazzo andremo fin lassù, ci prostreremo e poi ritorneremo da voi». Abramo prese la legna dell’olocausto e la caricò sul figlio Isacco, prese in mano il fuoco e il coltello, poi proseguirono tutti e due insieme. Isacco si rivolse al padre Abramo e disse: «Padre mio!». Rispose: «Eccomi, figlio mio». Riprese: «Ecco qui il fuoco e la legna, ma dov’è l’agnello per l’olocausto?». Abramo rispose: «Dio stesso si provvederà l’agnello per l’olocausto, figlio mio!». Proseguirono tutti e due insieme (Gen 22,1-8). 
Quello di Maria è un dolore nuovo, anzi nuovissimo. È il dolore della Madre che offre se stessa, nell’offerta del Figlio, per tutti i suoi figli che non conoscono il Padre celeste o che dopo averlo conosciuto lo hanno abbandonato. Il suo è un dolore di purissima fede. Vede la perdizione dell’umanità e sa che solo dal suo sacrificio per l’offerta del sacrificio del Figlio essa potrà ritornare a Dio e con gioia si immola nell’anima, si lascia consumare dall’amore. Maria sa che solo dall’amore che si consuma, che non si risparmia in niente per amore dei suoi figli, potrà nascere la grande redenzione, la grande salvezza. Tutto è dal sacrificio del Figlio suo unigenito. Ma il Figlio suo è Lei che dovrà offrirlo al Padre. Lei lo offre per amore di tutti i suoi figli.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci ad amare con amore nuovo.

1. “Siate santi, perché io, il Signore Dio vostro, sono santo”. Così recita il Libro del Levitico. La norma risale a circa mille anni a. C.
1. Il Vangelo così traduce: “Siate perfetti come è perfetto il Padre vostro Celeste”. Questa traduzione è del Vangelo secondo Matteo.
1. “Siate misericordiosi come è misericordioso il Padre vostro celeste”. Questa traduzione invece appartiene al Vangelo secondo Luca.
1. Ma se ci chiediamo: Cosa sono in sé santità, perfezione, misericordia in Dio, la risposta è altamente sorprendente. Ci spiazza tutti.
1. Santità, perfezione, misericordia indicano l’amore universale che il Padre celeste indica all’uomo come unica e sola legge della sua vita.
1. Ancora più sorprendente è che nulla di quest’amore è lasciato alla libera interpretazione del singolo. Dio dona tutte le norme da osservare.
1. Questo amore esige ad esempio: bilance giuste, pesi giusti, misure giuste. Sappiamo tutti che nelle misure e nei pesi si insinua il peccato.
1. Quest’amore chiede che si ami il forestiero come se stessi. A lui non va fatto alcun torto, alcuna ingiustizia, alcuna trattamento diverso.
1. Gesù chiede che si faccia del bene a giusti e ingiusti; che si amino i nemici e si preghi per i persecutori; che si offra sempre il perdono.
1. In campo di teologia morale una verità va affermata: dal primo istante della creazione dell’uomo è sempre Dio che dice il bene e il male.
1. All’uomo il suo Creatore non ha dato questa facoltà, questo potere. La sua prima santità è la perfetta obbedienza a questa norma perenne.
1. La Chiesa questa verità deve sempre annunziare ai suoi figli: bene e male solo Dio può deciderli, stabilirli e Lui ha deciso ogni cosa.
1. Chi si libera dal vero Dio, dall’unico e solo Signore e Redentore, Cristo Gesù, costituirà la sua mente unico principio di bene e di male.
1. L'uomo ha già costituito il suo cuore a unico e solo principi di verità. È verità ciò che l’uomo senza Dio decide, Non vi sono altre norme.
1. Quali sono i risultati di questa decisione dell’uomo a ergersi a Dio? È vero. Ogni uomo senza Dio è Dio a sé, ogni uomo ha la sua “verità”.
1. Avendo ogni uomo la sua “verità”, avrà necessariamente la sua morale. Impossibile parlare di etica. Si deve parlare di etiche all’infinito.
1. Quanti sono le etiche? Quanto sono gli uomini senza Dio. Questa pericolo oggi sta sorgendo anche per la morale di chi adora Cristo Gesù.
1. Molti vivono con Cristo solo un rapporto esterno, formale, occasionale, di circostanza. Lo si deduce dalla loro diversa morale, o etica.
1. Cristo nella sua morale neanche contempla l’aborto, il divorzio, l’eutanasia, l’unione tra gli stessi sessi, il cambiamento di natura.
1. Un cristiano che vota o che firma o che scrive queste leggi, è in evidente contrasto, in grande dissonanza con la morale di Cristo Gesù.
1. O Cristo non è più Cristo, il Vangelo non è più il Vangelo, oppure è il cristiano che non è più cristiano, il discepolo non è più discepolo.
1. Se già il cristiano proclama una morale senza comandamenti e senza più Vangelo, cosa si può attendere da chi è di professione senza Dio?
1. Al cristiano resta una sola possibilità: ancorarsi alla Parola di Cristo per testimoniare con la vita che veramente non esiste altra morale.
1. Non vi sono altre vie. Se il cristiano esce dalla via di Cristo, lui si inoltrerà in una foresta oscura e nebulosa dalla quale non si esce.
1. Che si è usciti dalla via di Cristo lo attesta il fatto che in ogni cosa nulla è più riferito a Lui, mentre Lui ha regolato ogni cosa.
1. Vergine Maria, sostieni la tua Chiesa perché abbia la forza di gridare al mondo che senza riferimento a Dio in Cristo, è il nulla etico.
1. Non è il caos etico, Madre Santa, perché nel caos almeno vi è qualcuno che dice il vero. È il nulla perché Cristo è stato cancellato.

[bookmark: _Toc452537028]25 Maggio 
Le legge di Dio non si discute, si ama, si osserva, si vive, perché la vita è dalla volontà di Dio.
[bookmark: _Toc443940646][bookmark: _Toc452537029]25 Maggio
[bookmark: _Toc443940647][bookmark: _Toc428370850][bookmark: _Toc452537030]Ogni anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua 
Secondo la Legge di Mosè vigeva l’obbligo per ogni uomo – le donne non erano obbligate – di presentarsi dinanzi al Signore, cioè nel luogo dove veniva eretto il suo Santuario, nel quale era conservata l’Arca dell’Alleanza. Al tempo di Gesù, tutto si svolgeva nel tempio di Gerusalemme. A dodici anni iniziava l’obbligo e anche Gesù vi si recò insieme con Giuseppe e Maria: “I suoi genitori si recavano ogni anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua”. Maria e Giuseppe anche questa prescrizione della Legge osservavano con scrupolosa puntualità. Essi si recavano ogni anno a trovare il loro Dio e Signore. Lui abitava in Gerusalemme e gli facevano visita. Eppure la vera presenza di Dio era nella loro casa in Nazaret. In Gesù abitava corporalmente il Signore.
Voglio infatti che sappiate quale dura lotta devo sostenere per voi, per quelli di Laodicèa e per tutti quelli che non mi hanno mai visto di persona, perché i loro cuori vengano consolati. E così, intimamente uniti nell’amore, essi siano arricchiti di una piena intelligenza per conoscere il mistero di Dio, che è Cristo: in lui sono nascosti tutti i tesori della sapienza e della conoscenza. Dico questo perché nessuno vi inganni con argomenti seducenti: infatti, anche se sono lontano con il corpo, sono però tra voi con lo spirito e gioisco vedendo la vostra condotta ordinata e la saldezza della vostra fede in Cristo. Come dunque avete accolto Cristo Gesù, il Signore, in lui camminate, radicati e costruiti su di lui, saldi nella fede come vi è stato insegnato, sovrabbondando nel rendimento di grazie. Fate attenzione che nessuno faccia di voi sua preda con la filosofia e con vuoti raggiri ispirati alla tradizione umana, secondo gli elementi del mondo e non secondo Cristo. È in lui che abita corporalmente tutta la pienezza della divinità, e voi partecipate della pienezza di lui, che è il capo di ogni Principato e di ogni Potenza. In lui voi siete stati anche circoncisi non mediante una circoncisione fatta da mano d’uomo con la spogliazione del corpo di carne, ma con la circoncisione di Cristo: con lui sepolti nel battesimo, con lui siete anche risorti mediante la fede nella potenza di Dio, che lo ha risuscitato dai morti. Con lui Dio ha dato vita anche a voi, che eravate morti a causa delle colpe e della non circoncisione della vostra carne, perdonandoci tutte le colpe e annullando il documento scritto contro di noi che, con le prescrizioni, ci era contrario: lo ha tolto di mezzo inchiodandolo alla croce. Avendo privato della loro forza i Principati e le Potenze, ne ha fatto pubblico spettacolo, trionfando su di loro in Cristo (Col 2,1-15). 
È sublime quanto avviene in Gesù. Poiché Dio è vero uomo, come vero uomo, anche Lui è obbligato alla Legge del Padre. Ma anche come vero Dio Lui è sempre dalla volontà del Padre. Nulla è in Cristo che non sia dalla volontà del Padre per la volontà del Padre. 
Tre volte all’anno farai festa in mio onore. Osserverai la festa degli Azzimi: per sette giorni mangerai azzimi, come ti ho ordinato, nella ricorrenza del mese di Abìb, perché in esso sei uscito dall’Egitto. Non si dovrà comparire davanti a me a mani vuote. Osserverai la festa della mietitura, cioè dei primi frutti dei tuoi lavori di semina nei campi, e poi, al termine dell’anno, la festa del raccolto, quando raccoglierai il frutto dei tuoi lavori nei campi. Tre volte all’anno ogni tuo maschio comparirà alla presenza del Signore Dio (Es 23,14-17). Celebrerai anche la festa delle Settimane, la festa cioè delle primizie della mietitura del frumento, e la festa del raccolto al volgere dell’anno. Tre volte all’anno ogni tuo maschio compaia alla presenza del Signore Dio, Dio d’Israele. Perché io scaccerò le nazioni davanti a te e allargherò i tuoi confini; così quando tu, tre volte all’anno, salirai per comparire alla presenza del Signore tuo Dio, nessuno potrà desiderare di invadere la tua terra (Es 34,22-24). Tre volte all’anno ogni tuo maschio si presenterà davanti al Signore, tuo Dio, nel luogo che egli avrà scelto: nella festa degli Azzimi, nella festa delle Settimane e nella festa delle Capanne. Nessuno si presenterà davanti al Signore a mani vuote, ma il dono di ciascuno sarà in misura della benedizione che il Signore, tuo Dio, ti avrà dato (Dt 16,16-18). 
Questa è la grande verità da mettere nel cuore: Dio è sempre da Dio, osserva la Legge di Dio, cammina nella volontà di Dio nel cielo e sulla terra. Le legge di Dio non si discute, si ama, si osserva, si vive, perché la vita è dalla volontà di Dio. Ora se Dio vive dalla legge di Dio, vi potrà essere sulla terra un solo uomo che possa vivere senza la legge del suo Dio e Signore?
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci sempre dalla volontà di Dio. 

1. La misericordia è un dono che discende dall’alto ma fruttifica sull’albero della nostra obbedienza perenne al Vangelo di Cristo Gesù.
1. Misericordia, Parola di Cristo Gesù, obbedienza sono inseparabili e indivisibili. Esse operano se conservate sempre in unità, in dipendenza.
1. La misericordia fruttifica nella Parola del Vangelo. La parola del Vangelo fruttifica nell’obbedienza del Discepolo di Cristo Gesù.
1. Se il Discepolo di Gesù si pone fuori dell’obbedienza al Vangelo, la misericordia è germe seminato lungo la strada, le pietre, le spine.
1. Il seme – ed è questa la misericordia che discende dal cielo – è sempre seminato. Esso però non produrrà nessun frutto senza l’obbedienza.
1. La legge della misericordia vale anche per la preghiera. Essa è prima di tutto invocazione di perdono nel pentimento e nella conversione.
1. In secondo luogo è lode e benedizione a Dio perché Lui è il Creatore, il Signore, il Redentore, il Salvatore dell’uomo, la benedizione.
1. In terzo luogo è richiesta di ogni grazia. La richiesta va fatta però dal Vangelo, nel Vangelo, dalla Parola, nella Parola osservata.
1. La preghiera a questo serve: a che l’uomo ritorni in Dio per Cristo, nello Spirito come suo vero figlio e come suo vero figlio lo serva.
1. Da vero figlio può chiedere qualsiasi cosa, ma sempre per essere e rimanere vero figlio del Padre celeste. È il figlio che prega il Padre.
1. Vergine Maria, vera figlia di Dio, donaci il tuo cuore di Madre, facci veri tuoi figli, per divenire veri figli del Padre in Cristo.

Gesù domani dovrà lasciarsi crocifiggere. Non può pensare al dolore della Madre. Lui deve essere crocifisso.

[bookmark: _Toc443940648][bookmark: _Toc452537031]25 Maggio
[bookmark: _Toc443940649][bookmark: _Toc428370851][bookmark: _Toc452537032]Senza che i genitori se ne accorgessero
Tutto quello che avviene nella vita di Gesù è per noi legge, verità, sapienza, perennemente da vivere, osservare, praticare: “Quando egli ebbe dodici anni, vi salirono secondo la consuetudine della festa. Ma, trascorsi i giorni, mentre riprendevano la via del ritorno, il fanciullo Gesù rimase a Gerusalemme, senza che i genitori se ne accorgessero”. È come se Maria e Giuseppe fossero presi da un “torpore” sovrumano. Lo stesso torpore che colpì Adamo al momento della creazione della donna, quello che colpì Abramo al momento della stipula della prima alleanza, l’altro che colpì Saul quando Davide si accostò a lui per prendere la brocca dell’acqua che era stata posta al suo capezzale, nel campo, in mezzo ai suoi soldati.
Allora il Signore Dio fece scendere un torpore sull’uomo, che si addormentò; gli tolse una delle costole e richiuse la carne al suo posto. Il Signore Dio formò con la costola, che aveva tolta all’uomo, una donna e la condusse all’uomo. Allora l’uomo disse: «Questa volta è osso dalle mie ossa, carne dalla mia carne. La si chiamerà donna, perché dall’uomo è stata tolta» (Gen 2,21-23). Mentre il sole stava per tramontare, un torpore cadde su Abram, ed ecco terrore e grande oscurità lo assalirono. Allora il Signore disse ad Abram: «Sappi che i tuoi discendenti saranno forestieri in una terra non loro; saranno fatti schiavi e saranno oppressi per quattrocento anni. Ma la nazione che essi avranno servito, la giudicherò io: dopo, essi usciranno con grandi ricchezze. Quanto a te, andrai in pace presso i tuoi padri; sarai sepolto dopo una vecchiaia felice. Alla quarta generazione torneranno qui, perché l’iniquità degli Amorrei non ha ancora raggiunto il colmo» (Gen 15,12-16). 
Allora Davide si alzò e venne al luogo dove si era accampato Saul. Davide notò il posto dove dormivano Saul e Abner, figlio di Ner, capo dell’esercito di lui: Saul dormiva tra i carriaggi e la truppa era accampata all’intorno. Davide si rivolse ad Achimèlec, l’Ittita, e ad Abisài, figlio di Seruià, fratello di Ioab, dicendo: «Chi vuol scendere con me da Saul nell’accampamento?». Rispose Abisài: «Scenderò io con te». Davide e Abisài scesero tra quella gente di notte, ed ecco Saul dormiva profondamente tra i carriaggi e la sua lancia era infissa a terra presso il suo capo, mentre Abner con la truppa dormiva all’intorno. Abisài disse a Davide: «Oggi Dio ti ha messo nelle mani il tuo nemico. Lascia dunque che io l’inchiodi a terra con la lancia in un sol colpo e non aggiungerò il secondo». Ma Davide disse ad Abisài: «Non ucciderlo! Chi mai ha messo la mano sul consacrato del Signore ed è rimasto impunito?». Davide soggiunse: «Per la vita del Signore, solo il Signore lo colpirà o perché arriverà il suo giorno e morirà o perché scenderà in battaglia e sarà tolto di mezzo. Il Signore mi guardi dallo stendere la mano sul consacrato del Signore! Ora prendi la lancia che sta presso il suo capo e la brocca dell’acqua e andiamocene». Così Davide portò via la lancia e la brocca dell’acqua che era presso il capo di Saul e tutti e due se ne andarono; nessuno vide, nessuno se ne accorse, nessuno si svegliò: tutti dormivano, perché era venuto su di loro un torpore mandato dal Signore (2Sam 26,5-12).
Sappiamo che Maria è Vergine e Madre prudentissima, Giuseppe è custode accorto e solerte. Tutto hanno programmato per il viaggio di ritorno. Niente è stato lasciato al caso, all’improvvisazione. Succede però qualcosa di inatteso. Senza essere stati avvisati, Gesù rimane in Gerusalemme, nel tempio, nella sua casa per volontà del Padre suo. Il Signore, attraverso questo comando, vuole essere insegnamento forte ad ogni genitore. Essi non sono i proprietari dei loro figli. Sono i custodi. Signore dei figli e della loro vita è Dio, solo Lui. Quando un figlio sa che la sua vita deve essere dall’obbedienza al Padre celeste, obbedienza deve essere, anche se questa dovesse procurare un grande dolore a quanti sono custodi della loro vita. Oggi Gesù rivela ad ogni giovane che dinanzi alla sofferenza di un padre e di una madre, sempre si deve obbedire a Dio. Dio è il Signore. A Lui è dovuta ogni obbedienza immediata.
Gesù questa verità la farà divenire Vangelo diretto: “Chi ama il padre e la madre più di me non è degno di me”. Gesù va amato come Signore, Dio, Redentore, Salvatore. I Genitori vanno amati sempre secondo la volontà di Dio. L’amore è sempre obbedienza, come obbedienza è la carità, la giustizia, la misericordia, ogni altra cosa che l’uomo compie. Gesù domani dovrà lasciarsi crocifiggere. Non può pensare al dolore della Madre. Lui deve essere crocifisso.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci la vera obbedienza.

1. Fede e morale sono una cosa sola. Mai potranno essere due cose. Quando se ne fanno due cose, non si ha né la fede e né la morale.
1. Fede e morale sono una cosa sola, perché la fede nasce dalla Parola di Dio, di Gesù ascoltata. La morale nasce dalla Parola ascolta vissuta.
1. Parola, fede, morale sono una cosa sola. Cosa è la morale? L’obbedienza ininterrotta alla Parola frutto di una fede ininterrotta in essa.
1. Parola, fede, obbedienza, morale insieme stanno, insieme spariscono. Senza la Parola non esiste né fede, né obbedienza, né morale.
1. Ma anche senza la morale non esiste né la Parola, né l’obbedienza, né la fede. Ogni istante si ascolta, si crede, si obbedisce, si vive.
1. Essendo il principio unico della morale la Parola del Dio vivo, la Parola vera dona una morale vera, la Parola falsa dona una morale falsa.
1. Se l’uomo sostituisce la Parola di Dio con le sue molte parole, non vi è immorale, ma grande immoralità, grandi abomini e nefandezze.
1. Né mettendo insieme tutti i principi che scaturiscono dalle molte parole dell’uomo si può immaginare di costruire un sistema morale vero.
1. È vera quella morale che corrisponde alla Parala di Dio vissuta nella comprensione dello Spirito Santo. Le altre sono tutte false, erronee.
1. L’uomo non ha fatto l’uomo a sua immagine. È stato fatto ad immagine del suo Creatore. Solo il suo creatore sa come l’uomo funziona, vive.
1. Cosa è la Parola? Un’immagine illumina. Per pilotare un areo si devono conoscere le regole che lo fanno valore. Occorre il libretto d’uso.
1. La Parola è il “Libretto d’uso” che l’uomo dovrà sempre osservare se vuole volare nella sua umanità. Altrimenti diviene una stia per polli.
1. Scrivere una morale per l’uomo manomettendo il Libretto d’uso scritto da Dio, da Cristo, nello Spirito Santo, è già grave atto d’immoralità.
1. Si compie lo stesso atto satanico compiuto dal Serpente nel Giardino dell’Eden. Lui cosa ha fatto? Ha cambiato il libretto d’uso.
1. Al posto di quello di Dio il Serpente ha rifilato ad Eva, seducendola, quello scritto da lui che è di morte, non di vita. È sostituzione.
1. Che il mondo si possa scrivere il suo Libretto d’uso, lo ha sempre fatto e sempre lo farà. Che la Chiesa collabori a questo libretto mai!
1. Essa ha ricevuto una missione specifica, particolare: Andare, predicare la Parola, insegnare a vivere la Parola, mostrando come si vive.
1. Essa mai potrà scrivere altro libretto, se non aggiornando nello Spirito Santo, secondo la sua attuale verità, quello ricevuto da Cristo.
1. Tutti i suoi figli che scrivono altri libretti d’uso o che collaborano con il mondo, tradiscono Cristo e seguono le orme del Serpente.
1. Vergine Maria, Madre di Cristo, non permette che i figli della Chiesa seguono le orme del Serpente, cambiando il libretto d’uso di Dio.
1. Tu ci sosterrai, Vergine fedele, e noi conserveremo gelosamente il libretto d’uso per l’uomo scritto da Cristo nella verità dello Spirito.
[bookmark: _Toc452537033]26 Maggio 
Gesù è la Luce dei nostri occhi, l’Intelligenza della nostra mente, la Sapienza del nostro cuore, il Pane di vita.
[bookmark: _Toc443940650][bookmark: _Toc452537034]26 Maggio
[bookmark: _Toc443940651][bookmark: _Toc428370852][bookmark: _Toc452537035]Tornarono in cerca di lui a Gerusalemme 
Possiamo dare a questo episodio di Maria e Giuseppe che vanno in cerca di Gesù un valore altamente simbolico. Quando Dio si eclissa dalla nostra vita e i motivi di eclissamento possono essere molteplici, anche quello di farci crescere nell’amore verso di Lui, è cosa vitale mettersi subito alla sua ricerca: “Credendo che egli fosse nella comitiva, fecero una giornata di viaggio e poi si misero a cercarlo tra i parenti e i conoscenti; non avendolo trovato, tornarono in cerca di lui a Gerusalemme”. Così Maria e Giuseppe divengono veri modelli di come si cerca il Signore. La Scrittura Sacra è un invito a cercare il Signore. Il Signore sempre va cercato. Una lode elevata al Signore nel Libro Primo delle Cronache ci insegna che questa ricerca deve essere senza alcuna interruzione. Il Signore sempre va cercato. Egli non è mai trovato appieno. 
«Rendete grazie al Signore e invocate il suo nome, proclamate fra i popoli le sue opere. A lui cantate, a lui inneggiate, meditate tutte le sue meraviglie. Gloriatevi del suo santo nome: gioisca il cuore di chi cerca il Signore. Cercate il Signore e la sua potenza, ricercate sempre il suo volto. Ricordate le meraviglie che ha compiuto, i suoi prodigi e i giudizi della sua bocca, voi, stirpe d’Israele, suo servo, figli di Giacobbe, suoi eletti. È lui il Signore, nostro Dio: su tutta la terra i suoi giudizi. Ricordate sempre la sua alleanza, parola data per mille generazioni, l’alleanza stabilita con Abramo e il suo giuramento a Isacco. L’ha stabilita per Giacobbe come decreto, per Israele come alleanza eterna, quando disse: “Ti darò il paese di Canaan come parte della vostra eredità”. Quando erano in piccolo numero, pochi e stranieri in quel luogo, e se ne andavano di nazione in nazione e da un regno a un altro popolo, non permise che alcuno li opprimesse e castigò i re per causa loro: “Non toccate i miei consacrati, non fate alcun male ai miei profeti”. 
Cantate al Signore, uomini di tutta la terra, annunciate di giorno in giorno la sua salvezza. In mezzo alle genti narrate la sua gloria, a tutti i popoli dite le sue meraviglie. Grande è il Signore e degno di ogni lode, terribile sopra tutti gli dèi. Tutti gli dèi dei popoli sono un nulla, il Signore invece ha fatto i cieli. Maestà e onore sono davanti a lui, forza e gioia nella sua dimora. Date al Signore, o famiglie dei popoli, date al Signore gloria e potenza, date al Signore la gloria del suo nome. Portate offerte ed entrate al suo cospetto, prostratevi al Signore nel suo atrio santo. Tremi davanti a lui tutta la terra. È stabile il mondo, non potrà vacillare! Gioiscano i cieli, esulti la terra, e dicano tra le genti: “Il Signore regna!”.  Risuoni il mare e quanto racchiude, sia in festa la campagna e quanto contiene. Acclamino gli alberi della foresta davanti al Signore che viene a giudicare la terra. Rendete grazie al Signore perché è buono, perché il suo amore è per sempre. Dite: “Salvaci, Dio della nostra salvezza, radunaci e liberaci dalle genti, perché ringraziamo il tuo nome santo: lodarti sarà la nostra gloria. Benedetto il Signore, Dio d’Israele, da sempre e per sempre”» (1Cr 16,8-36). 
Ascoltatemi, voi che siete in cerca di giustizia, voi che cercate il Signore; guardate alla roccia da cui siete stati tagliati, alla cava da cui siete stati estratti. Guardate ad Abramo, vostro padre, a Sara che vi ha partorito; poiché io chiamai lui solo, lo benedissi e lo moltiplicai. Davvero il Signore ha pietà di Sion, ha pietà di tutte le sue rovine, rende il suo deserto come l’Eden, la sua steppa come il giardino del Signore. Giubilo e gioia saranno in essa, ringraziamenti e melodie di canto! Ascoltatemi attenti, o mio popolo; o mia nazione, porgetemi l’orecchio. Poiché da me uscirà la legge, porrò il mio diritto come luce dei popoli. La mia giustizia è vicina, si manifesterà la mia salvezza; le mie braccia governeranno i popoli. In me spereranno le isole, avranno fiducia nel mio braccio (Is 51,1-5). 
Ma dove cercare il Signore? Prima di tutto nella sua Santa Legge, nella sua Parola, nel suo Tempio Santo, ma anche nel cuore dell’uomo. Dio deve essere l’oggetto perenne della nostra ricerca. Mai un istante senza cercare Lui, la Luce dei nostri occhi, l’Intelligenza della nostra mente, la Sapienza del nostro cuore, il Pane di verità e di giustizia della nostra anima, la Forza della nostra volontà. Se Lui non è cercato, l’uomo è senza se stesso. Non è neanche un otre vuoto. È un otre incapace di contenere qualsiasi liquido vi si metta. Neanche terra è capace di contenere, perché anch’essa viene via. Cercare il Signore è cercare la vita.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, insegnateci a cercare il Signore. 

1. Per l’uomo del nostro tempo il Vangelo è un fossile, ma anche Cristo Gesù, lo Spirito Santo, la Chiesa, la sua struttura sono dei fossili.
1. Che questo lo pensi il mondo... Il mondo sempre lo ha pensato! Che lo pensi il credente in Cristo è vera, grande catastrofe spirituale.
1. Tanti figli della Chiesa oggi pensano che dare vita alla Vangelo, a Cristo, allo Spirito Santo, al Dio di Gesù sia risuscitare fossili.
1. Il Dio di ieri per molti figli della Chiesa è morto. Non esiste più. Oggi è sorto un nuovo Dio, senza Cristo, senza Vangelo, senza Chiesa.
1. Per molti figli della Chiesa è come se Dio fosse entrato in una terza fase: finita la prima alleanza, finita la seconda, inizia una terza.
1. In che consisterebbe questa terza alleanza: nella cancellazione della Scrittura, Antico e Nuovo Testamento, della verità in essa contenuta.
1. Per non essere scoperti in questa loro falsa profezia, si vestono di parole di Dio, ma svuotandole di tutta la verità contenuta in esse.
1. Vergine Maria, Madre della Salvezza, anche tu sei un fossile per molti cristiani. Impedisci che questo scempio di Cristo Gesù si compia.

Cristo Signore sarà trovato solo nella Chiesa del Dio vivente. Non vi sono altri luoghi dove trovarlo.
[bookmark: _Toc443940652][bookmark: _Toc452537036]26 Maggio
[bookmark: _Toc443940653][bookmark: _Toc452537037]Dopo tre giorni lo trovarono nel tempio 
Gesù va cercato. Non lo si trova in un istante. Dio chiede anche la fatica di una ricerca, l’angoscia, il desiderio, l’anelito. Maria e Giuseppe “Dopo tre giorni lo trovarono nel tempio, seduto in mezzo ai maestri, mentre li ascoltava e li interrogava. E tutti quelli che l’udivano erano pieni di stupore per la sua intelligenza e le sue risposte”. Il tempio è oggi la Chiesa del Dio vivente. È in essa che Cristo ha cercato, incontrato, ascoltato, interpellato. A Lui si chiede e Lui risponde, entrando con Lui in un dialogo di altissima sapienza e conoscenza. San Paolo possiede una stupenda, altissima verità sulla relazione tra Cristo e la sua Chiesa.
Il Dio del Signore nostro Gesù Cristo, il Padre della gloria, vi dia uno spirito di sapienza e di rivelazione per una profonda conoscenza di lui; illumini gli occhi del vostro cuore per farvi comprendere a quale speranza vi ha chiamati, quale tesoro di gloria racchiude la sua eredità fra i santi e qual è la straordinaria grandezza della sua potenza verso di noi, che crediamo, secondo l’efficacia della sua forza e del suo vigore. Egli la manifestò in Cristo, quando lo risuscitò dai morti e lo fece sedere alla sua destra nei cieli, al di sopra di ogni Principato e Potenza, al di sopra di ogni Forza e Dominazione e di ogni nome che viene nominato non solo nel tempo presente ma anche in quello futuro. Tutto infatti egli ha messo sotto i suoi piedi e lo ha dato alla Chiesa come capo su tutte le cose: essa è il corpo di lui, la pienezza di colui che è il perfetto compimento di tutte le cose (Ef 1,15-23).  
A me, che sono l’ultimo fra tutti i santi, è stata concessa questa grazia: annunciare alle genti le impenetrabili ricchezze di Cristo e illuminare tutti sulla attuazione del mistero nascosto da secoli in Dio, creatore dell’universo, affinché, per mezzo della Chiesa, sia ora manifestata ai Principati e alle Potenze dei cieli la multiforme sapienza di Dio, secondo il progetto eterno che egli ha attuato in Cristo Gesù nostro Signore, nel quale abbiamo la libertà di accedere a Dio in piena fiducia mediante la fede in lui (Ef 3,8-12). 
E voi, mariti, amate le vostre mogli, come anche Cristo ha amato la Chiesa e ha dato se stesso per lei, per renderla santa, purificandola con il lavacro dell’acqua mediante la parola, e per presentare a se stesso la Chiesa tutta gloriosa, senza macchia né ruga o alcunché di simile, ma santa e immacolata. Così anche i mariti hanno il dovere di amare le mogli come il proprio corpo: chi ama la propria moglie, ama se stesso. Nessuno infatti ha mai odiato la propria carne, anzi la nutre e la cura, come anche Cristo fa con la Chiesa, poiché siamo membra del suo corpo. Per questo l’uomo lascerà il padre e la madre e si unirà a sua moglie e i due diventeranno una sola carne. Questo mistero è grande: io lo dico in riferimento a Cristo e alla Chiesa! (Ef 5,25-33).
Egli è anche il capo del corpo, della Chiesa. Egli è principio, primogenito di quelli che risorgono dai morti, perché sia lui ad avere il primato su tutte le cose. È piaciuto infatti a Dio che abiti in lui tutta la pienezza e che per mezzo di lui e in vista di lui siano riconciliate tutte le cose, avendo pacificato con il sangue della sua croce sia le cose che stanno sulla terra, sia quelle che stanno nei cieli.  Ora io sono lieto nelle sofferenze che sopporto per voi e do compimento a ciò che, dei patimenti di Cristo, manca nella mia carne, a favore del suo corpo che è la Chiesa. Di essa sono diventato ministro, secondo la missione affidatami da Dio verso di voi di portare a compimento la parola di Dio, il mistero nascosto da secoli e da generazioni, ma ora manifestato ai suoi santi. A loro Dio volle far conoscere la gloriosa ricchezza di questo mistero in mezzo alle genti: Cristo in voi, speranza della gloria. È lui infatti che noi annunciamo, ammonendo ogni uomo e istruendo ciascuno con ogni sapienza, per rendere ogni uomo perfetto in Cristo. Per questo mi affatico e lotto, con la forza che viene da lui e che agisce in me con potenza (Cfr. Col 1,8-29). 
L’uomo cerca Cristo. Come Gesù è stato trovato nel tempio, così Cristo Signore sarà trovato solo nella Chiesa del Dio vivente. Non vi sono altri luoghi dove trovarlo. A questa verità ne va aggiunta una seconda. La Chiesa ha l’obbligo di mostrare Cristo, ha il dovere di fare incontrare Cristo con l’uomo e l’uomo con Cristo. Se uno viene nella Chiesa e non si incontra con Cristo, non trova Cristo, perché essa lo nasconde, non lo possiede, è responsabile dinanzi a Dio.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate che nella Chiesa Cristo si trovi. 

1. Proviamo per un attimo a leggere il Capitolo 25 del Vangelo secondo Matteo non fermandosi all’ultima parte, ma ad ogni parte di esso.
1. Il Capitolo è complesso. Si parla di dieci vergini, cinque stolte, cinque sagge; di un padrone che dona mine perché vengano messi a frutto.
1. Alle due parabole, l’evangelista aggiunge il giudizio finale. Tutte le genti si presenteranno dinanzi al Cristo glorioso per il giudizio.
1. Qual è il filo rosso, o principio ermeneutico, che fa di questa realtà complessa una sola realtà e di tre momenti storici un solo momento?
1. Il principio è uno solo: chiunque ha ricevuto da Dio un dono e ogni uomo è stato da lui arricchito, per il dono sarà chiamato in giudizio.
1. Cominciano seri guai per tutti. Ha ricevuto il dono della fede. Con essa devi trasformare il mondo nella verità, giustizia, misericordia.
1. Metti la fede nel ripostiglio della tua coscienza? Non ti presentare dinanzi a Cristo Gesù. Non ti aprirà. Ti lascerà fuori della sua casa.
1. Con la sua fede il cristiano deve cambiare la storia, mutare il corso degli eventi, liberare il mondo da ogni falsità, errore, inganno.
1. Con la sua fede il cristiano deve portare la luce di Dio tra gli uomini, indicando loro la via della vera moralità e del rispetto dell’uomo.
1. Non hai ricevuto la fede. Ma hai ricevuto dal Signore molti bene fisici e spirituali: intelligenza, raziocinio, perspicacia, salute, forza.
1. Ogni bene insito nel tuo spirito, nella tua anima, nel tuo corpo va messo a frutto. Per ogni dono non messo a frutto sarai giudicato.
1. Ogni dono dato da Dio non è solo per noi. È per aiutare ogni altro a vivere una vita degnamente umana. L’amore deve trionfare sul profitto.
1. Se è il profitto a trionfare sull’amore, saremo giudicati per appropriazione indebita dei frutti di ogni dono che il Signore ci ha elargito.
1. Uno potrebbe dire: io non ho ricevuto nessuno di questi doni. Possiedi già un corpo, o anche altri beni materiali, piccoli o grandi.
1. Anche questi beni non sono solo per te. Dio ti chiede di condividere ciò che si è e si ha con quanti sono in condizioni di grande disagio.
1. Senza alcuna distinzione tra uomo e uomo. L’uomo è uomo. Non è questo o quell’altro. Il bisognoso è il bisognoso. A lui va fatto il bene.
1. Usi i beni solo per te? Non ti presentare al suo cospetto. Non c’è posto per te nella sua casa. La sua è casa di amore, non di profitto.
1. L’amore cristiano non è filantropia. È purissima giustizia dinanzi a Dio. La misericordia è purissima giustizia. Hai ricevuto? Devi dare?
1. L’amore cristiano non è filantropia. È purissima giustizia dinanzi a Dio. La misericordia è purissima giustizia. Hai ricevuto? Devi dare?
1. Non si ama per ragioni umanitarie, ma per ragioni di obbedienza al Creatore e Signore di ogni uomo. Si ama per rispettare la sua Legge.
1. Nessuno dica: ho fatto del bene, mi spetta il paradiso. È la fede come l’ha vissuta? I tuoi talenti, carismi come li hai fatti fruttificare?
1. Quando un cristiano mette la sua fede sotto il moggio, oscura il mondo della verità che rende l’uomo umano. Senza verità si è disumani.
1. Madre della Redenzione, Tu hai messo la tua fede nella Parola del Signore e per te la salvezza e la redenzione è offerta ad ogni uomo.
1. Madre Santa, non permette che un solo cristiano metta la sua fede negli oscuri anfratti del suo cuore, ma la ponga tutta nella storia.
1. Se questo non è fatto, Madre, sarà responsabile del buio da lui creato sulla terra e non vi sarà posto nei cieli luminosi del nostro Dio.
1. Quanto detto è nascosto nel Vangelo secondo Matteo. Questo Vangelo fa parte della Nuova ed eterna alleanza stipulata in Cristo Gesù.
[bookmark: _Toc452537038]27 Maggio 
La santità va conservata nella santità sempre, chiedendo a Dio più grande sapienza e intelligenza.
[bookmark: _Toc443940654][bookmark: _Toc452537039]27 Maggio
[bookmark: _Toc443940655][bookmark: _Toc452537040]Figlio, perché ci hai fatto questo?
Le parole che la Vergine Maria rivolge al Figlio, dopo averlo trovato nel tempio: “Al vederlo restarono stupiti, e sua madre gli disse: «Figlio, perché ci hai fatto questo? Ecco, tuo padre e io, angosciati, ti cercavamo»”, non vanno intese come un rimprovero, ma come vera ricerca di scienza e di sapienza. Dinanzi alle cose di Dio sempre si deve chiedere sapienza, intelligenza, luce, conoscenza. Possiamo paragonare la richiesta di Maria a quella che fa Gesù sulla Croce, che è la ricerca di sapienza del Giusto sofferente dinanzi alla morte che lo minaccia.
Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato? Lontane dalla mia salvezza le parole del mio grido! Mio Dio, grido di giorno e non rispondi; di notte, e non c’è tregua per me. Eppure tu sei il Santo, tu siedi in trono fra le lodi d’Israele. In te confidarono i nostri padri, confidarono e tu li liberasti; a te gridarono e furono salvati, in te confidarono e non rimasero delusi. Ma io sono un verme e non un uomo, rifiuto degli uomini, disprezzato dalla gente. Si fanno beffe di me quelli che mi vedono, storcono le labbra, scuotono il capo: «Si rivolga al Signore; lui lo liberi, lo porti in salvo, se davvero lo ama!». Sei proprio tu che mi hai tratto dal grembo, mi hai affidato al seno di mia madre. Al mio nascere, a te fui consegnato; dal grembo di mia madre sei tu il mio Dio. Non stare lontano da me, perché l’angoscia è vicina e non c’è chi mi aiuti.  Mi circondano tori numerosi, mi accerchiano grossi tori di Basan. Spalancano contro di me le loro fauci: un leone che sbrana e ruggisce. Io sono come acqua versata, sono slogate tutte le mie ossa. Il mio cuore è come cera, si scioglie in mezzo alle mie viscere. Arido come un coccio è il mio vigore, la mia lingua si è incollata al palato, mi deponi su polvere di morte.
Un branco di cani mi circonda, mi accerchia una banda di malfattori; hanno scavato le mie mani e i miei piedi. Posso contare tutte le mie ossa. Essi stanno a guardare e mi osservano: si dividono le mie vesti, sulla mia tunica gettano la sorte. Ma tu, Signore, non stare lontano, mia forza, vieni presto in mio aiuto. Libera dalla spada la mia vita, dalle zampe del cane l’unico mio bene. Salvami dalle fauci del leone e dalle corna dei bufali. Tu mi hai risposto! Annuncerò il tuo nome ai miei fratelli, ti loderò in mezzo all’assemblea. Lodate il Signore, voi suoi fedeli, gli dia gloria tutta la discendenza di Giacobbe, lo tema tutta la discendenza d’Israele; perché egli non ha disprezzato né disdegnato l’afflizione del povero, il proprio volto non gli ha nascosto ma ha ascoltato il suo grido di aiuto. Da te la mia lode nella grande assemblea; scioglierò i miei voti davanti ai suoi fedeli. I poveri mangeranno e saranno saziati, loderanno il Signore quanti lo cercano; il vostro cuore viva per sempre! Ricorderanno e torneranno al Signore tutti i confini della terra; davanti a te si prostreranno tutte le famiglie dei popoli. Perché del Signore è il regno: è lui che domina sui popoli! A lui solo si prostreranno quanti dormono sotto terra, davanti a lui si curveranno quanti discendono nella polvere; ma io vivrò per lui, lo servirà la mia discendenza. Si parlerà del Signore alla generazione che viene; annunceranno la sua giustizia; al popolo che nascerà diranno: «Ecco l’opera del Signore!» (Sal 22 (21) 1-32). 
Gesù chiede al Padre scienza, sapienza, intelligenza, luce. Lui è il Giusto perfetto, santo, immacolato, non è mai venuto meno all’amore, alla verità, alla luce, alla fede, alla carità, alla speranza. Vuole andare fino in fondo. Chiede luce al Padre e il Padre per opera dello Spirito Santo gliela concede tutta. Anche la croce va vissuta in pienezza di sapienza e di conoscenza. Il sacrificio deve essere puro anche nei pensieri, nei desideri, nella mente, nel cuore, nell’anima e non solo nel corpo. Per questo è giusto che sempre si chieda al Signore quella luce interiore perché il nostro olocausto sia sempre gradito e per essere gradito deve rimanere senza difetti dall’inizio alla fine. Dio viene e con il suo Santo Spirito dona ogni luce a chi la chiede con umiltà.
Maria e Giuseppe sono nella sofferenza da tre giorni. Il Signore ha chiesto loro questo sacrificio e loro glielo hanno offerto. Maria chiede sapienza, intelligenza per comprendere. Dovendo Lei fare della sua vita una totale offerta al suo Dio, anche nel servizio verso il Figlio suo, ha desiderio di conoscere, in modo che oggi e sempre la sua offerta sia perfetta, non vi sia in essa neanche un pensiero di un solo attimo che non sia santissimo. La santità va conservata nella santità sempre chiedendo a Dio più grande sapienza e intelligenza. Maria è la madre che insegna a tutti i suoi figli ad avere questo rapporto di intensa preghiera con il Padre celeste.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, ricolmateci sempre di grande saggezza. 

1. Parlare dal tempo, dalla storia, dal cuore, dalla mente, dai pensieri dell’uomo e parlare dall’eternità, da Dio non sono la stessa cosa.
1. Cristo Signore parla dal seno del Padre, dal seno dello Spirito Santo, dal seno dell’eternità, della verità divina e della scienza eterna.
1. La Chiesa, corpo di Cristo, è chiamata a parlare agli uomini sempre dal cuore dello Spirito Santo, il solo che conosce il cuore di Cristo.
1. È questa la sua missione. Se essa parla all’uomo dal cuore dell’uomo, immerge l’uomo in una immanenza dalla quale non c’è salvezza.
1. È questa anche la missione di ogni figlio della Chiesa: parlare ad ogni uomo dal cuore di Cristo Gesù, nel quale vi è il cuore del Padre.
1. A nulla serve parlare dalla terra all’uomo che è terra. È come se gli si desse terra da mangiare. L’uomo non si nutre di terra, ma di Dio.
1. Oggi l’uomo neanche più parla dalla terra, parla dal peccato, dagli abomini, dalle nefandezze e proporne il male come purissimo bene.
1. Quando questo accade si certifica che si è fuori dello Spirito Santo. Si è cristiani, ma è solo di nome. Non si è nello Spirito del Signore.
1. Se non si è nello Spirito di Dio non si parlerà dall’eternità e neanche si deciderà da essa. Si parlerà e si agirà dalla terra per la morte.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, tu che sei stata sempre piena di Spirito Santo, portalo nei cuori come lo hai portato ad Elisabetta.
1. Se tu lo versi con potenza su di noi, di Dio e dell’uomo parleremo dall’eternità, dallo Spirito, come di te, Madre, ha parlato Elisabetta.

Gesù mai è da se stesso, da un uomo. Lui è dalla volontà immediata del Padre. Gesù ascolta e obbedisce.
[bookmark: _Toc443940656][bookmark: _Toc452537041]27 Maggio
[bookmark: _Toc443940657][bookmark: _Toc428370855][bookmark: _Toc452537042]Io debbo occuparmi delle cose del Padre mio
Giuseppe e Maria non sanno perché Gesù si è fermato in Gerusalemme. Glielo chiedono, al fine di acquisire scienza, sapienza, intelligenza. La risposta di Gesù è immediata: “Ed egli rispose loro: «Perché mi cercavate? Non sapevate che io devo occuparmi delle cose del Padre mio?». Osserviamo con attenzione. Gesù non rivela il motivo per cui è dovuto rimanere nella Città Santa. Dice però che tutto è avvenuto per obbedienza al Padre suo. Dice anche che questa verità era la sola possibile. Altre non esistono per la sua vita. Lui è sempre dalla volontà del Padre.  Lui mai è da se stesso, mai da un uomo, mai dalla Scrittura, mai dalla Legge, mai da qualsiasi altra cosa. Lui è dalla volontà immediata del Padre. Lui ascolta e obbedisce.
Una breve riflessione è giusto che venga messa in luce. Dove Gesù svela a Maria che tutto è dalla volontà del Padre? Nel tempio di Dio. Dove Maria viene a conoscenza che Gesù è sempre dalla volontà immediata, istantanea del Padre suo? Nel tempio del Signore. Nella casa di Dio si conosce la volontà di Dio, si dona la volontà di Dio, si comprende la volontà di Dio. Il Salmo ci rivela che il giusto, l’amico di Dio non comprende ciò che vede, ciò che accade. Quando comprende ogni cosa? Quando entra nella casa di Dio, quando varca la soglia del tempio del Signore, quando si incontra con il suo Dio. Dovremmo tutti riflettere sulla necessità di essere vera Chiesa, dalla vera Chiesa dare le giuste risposte perché l’altro comprenda. 
Quanto è buono Dio con gli uomini retti, Dio con i puri di cuore! Ma io per poco non inciampavo, quasi vacillavano i miei passi, perché ho invidiato i prepotenti, vedendo il successo dei malvagi. Fino alla morte infatti non hanno sofferenze e ben pasciuto è il loro ventre. Non si trovano mai nell’affanno dei mortali e non sono colpiti come gli altri uomini. Dell’orgoglio si fanno una collana e indossano come abito la violenza. I loro occhi sporgono dal grasso, dal loro cuore escono follie. Scherniscono e parlano con malizia, parlano dall’alto con prepotenza. Aprono la loro bocca fino al cielo e la loro lingua percorre la terra. Perciò il loro popolo li segue e beve la loro acqua in abbondanza. E dicono: «Dio, come può saperlo? L’Altissimo, come può conoscerlo?». Ecco, così sono i malvagi: sempre al sicuro, ammassano ricchezze. Invano dunque ho conservato puro il mio cuore, e ho lavato nell’innocenza le mie mani! Perché sono colpito tutto il giorno e fin dal mattino sono castigato?
Se avessi detto: «Parlerò come loro», avrei tradito la generazione dei tuoi figli. Riflettevo per comprendere questo ma fu una fatica ai miei occhi, finché non entrai nel santuario di Dio e compresi quale sarà la loro fine. Ecco, li poni in luoghi scivolosi, li fai cadere in rovina. Sono distrutti in un istante! Sono finiti, consumati dai terrori! Come un sogno al risveglio, Signore, così, quando sorgi, fai svanire la loro immagine. Quando era amareggiato il mio cuore e i miei reni trafitti dal dolore, io ero insensato e non capivo, stavo davanti a te come una bestia. Ma io sono sempre con te: tu mi hai preso per la mano destra. Mi guiderai secondo i tuoi disegni e poi mi accoglierai nella gloria. Chi avrò per me nel cielo? Con te non desidero nulla sulla terra. Vengono meno la mia carne e il mio cuore; ma Dio è roccia del mio cuore, mia parte per sempre. Ecco, si perderà chi da te si allontana; tu distruggi chiunque ti è infedele. Per me, il mio bene è stare vicino a Dio; nel Signore Dio ho posto il mio rifugio, per narrare tutte le tue opere (Sal 73 (72) 1-28). 
Urge che ogni discepolo di Gesù, sia sempre sua vera Chiesa, come sua vera Chiesa, manifesti ad ogni uomo che chiede, le ragioni di ogni sua opera, pensiero, desideri. Esse sono solo nella volontà di Dio. Per qualsiasi cosa, sia di pensiero, di opera, di desiderio, il cristiano deve avere una sola risposta, come Gesù: “Faccio, dico, penso, desidero, amo, voglio, cerco questo perché purissima volontà del Signore”. La volontà di Dio deve essere come il timone di una nave e anche come il suo motore. Dio deve essere forza e guida. Un esempio: perché abito in questa casa? Perché ristrutturo il mio appartamento, perché compio questa operazione, perché mi rivolgo a quest’uomo, perché mi fido di quest’altro? Perché il mio Signore me lo comanda, lo vuole. Se il cristiano non può dare questa risposta – senza dire falsa testimonianza sul suo Dio – mai potrà aiutare l’altro nella comprensione della sua vita e se la vita del cristiano non è compresa come purissima obbedienza al Padre, nessuno mai giungerà alla fede in Lui.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci sempre dal Padre, nello Spirito. 

1. Si può avere la dottrina di ogni Parola della Scrittura senza conoscere Dio. Si può sapere il Vangelo a memoria senza conoscere Cristo.
1. Dio si conosce per partecipazione di essere. Cristo si conosce per comunione di vita. Lo Spirito Santo per infusione della sua sapienza.
1. Si vive la Parola di Dio si conosce Dio. Si vive la Parola di Gesù si conosce Gesù. Si vive la sapienza dello Spirito si conosce lo Spirito.
1. Non si conosce Dio, Cristo, lo Spirito perché si sa razionalmente qualche nozione della loro verità. Si conosce per partecipazione di vita.
1. Dalla vita nella Parola del Vangelo e dalla partecipazione all’Eucaristia s’appura il grado di conoscenza che una persona ha di Cristo Gesù.
1. Se una persona non vive il Vangelo non conosce Gesù. Chi non si accosta all’Eucaristia secondo verità non conosce Cristo Signore.
1. Vita evangelica e conoscenza di Gesù sono inseparabili, come inseparabili sono l’Eucaristia ben ricevuta e conoscenza di Gesù Signore.
1. Chi riceve falsamente l’Eucaristia, falsamente conosce Cristo Gesù. Chi vive falsamente il Vangelo, falsamente conosce Gesù Signore.
1. Nel Vangelo vissuto e nell’Eucaristia ricevuta con sante disposizione di cuore è tutta la conoscenza di Cristo, del Padre, dello Spirito.
1. Se Cristo non è conosciuto, neanche il Padre e lo Spirito Santo sono conosciuti. L’uomo non è conosciuto. Tutto è dalla conoscenza di Gesù.
1. Si conosce Cristo, si conosce il Padre, lo Spirito, l’uomo, la terra, il cielo, il tempo, l’eternità, la vita, la morte, la verità, l’errore.
1. Non si conosce Cristo, tutta la vita dell’uomo diviene grande illusione, menzogna, falsità, un desiderio spesso peccaminoso e crudele.
1. La Chiesa ha una sola missione da svolgere nel mondo intero: condurre ogni uomo alla conoscenza di Cristo, mostrando come noi lo conosciamo.
1. Dare Cristo non è proselitismo, spirito di conquista, arrembaggio spirituale, atto di pirateria evangelica, colonialismo religioso.
1. È purissimo amore di portare l’uomo nella sua più pura verità di immanenza e di trascendenza, di tempo e di eternità, di terra e di cielo.
1. Ma oggi, tempi di grande magra della trascendenza e di grande ingrossamento della pagana immanenza, c’è ancora spazio per Cristo Signore?
1. Ci sarà spazio per la vera trascendenza, che può essere solo nella conoscenza di Cristo, se i suoi discepoli si conformeranno a Gesù.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, aiutaci a conoscere Gesù come lo conosci tu. Da questa conoscenza nasce il vero futuro del mondo.
1. Senza la conoscenza di Gesù, Madre Santa, il futuro sarà senza vero bene. Saremo divorati dall’immanenza che soffoca e uccide lo spirito.
1. Tu verrai in nostro soccorso, Vergine Benedetta, e noi ci immergeremo nella conoscenza di Gesù, vivendo tutta la sua Parola, il suo Vangelo.
[bookmark: _Toc452537043]28 Maggio 
Nell’agire di Dio, sempre, vi è una sapienza alta, superiore, infinita, divina, incomprensibile.
[bookmark: _Toc443940658][bookmark: _Toc452537044]28 Maggio
[bookmark: _Toc443940659][bookmark: _Toc428370856][bookmark: _Toc452537045]Non compresero cosa aveva detto loro 
Gesù risponde alla Madre: “Non sapevate che io debbo occuparmi delle cose del Padre mio?”. Queste parole in sé sono semplici. Facilmente comprensibili. Gesù da questo momento è sempre e tutto nell’obbedienza al Padre suo. Ciò che è incomprensibile è la modalità usata dal Signore. Per questo, giustamente, l’Evangelista annota con grande sapienza: “Ma essi non compresero ciò che aveva detto loro”. Le modalità secondo le quali il Signore interviene nella nostra vita sono sempre ricche e cariche di mistero. Troppo alte perché l’uomo le comprenda. Infinitamente oltre ogni umana intelligenza perché possano essere analizzate dalla nostra mente. Tra Dio e l’uomo regna in eterno questo abisso di sapienza infinita. Così il Salmo. 
Signore, tu mi scruti e mi conosci, tu conosci quando mi siedo e quando mi alzo, intendi da lontano i miei pensieri, osservi il mio cammino e il mio riposo, ti sono note tutte le mie vie. La mia parola non è ancora sulla lingua ed ecco, Signore, già la conosci tutta. Alle spalle e di fronte mi circondi e poni su di me la tua mano. Meravigliosa per me la tua conoscenza, troppo alta, per me inaccessibile. Dove andare lontano dal tuo spirito? Dove fuggire dalla tua presenza? Se salgo in cielo, là tu sei; se scendo negli inferi, eccoti. Se prendo le ali dell’aurora per abitare all’estremità del mare, anche là mi guida la tua mano e mi afferra la tua destra. Se dico: «Almeno le tenebre mi avvolgano e la luce intorno a me sia notte», nemmeno le tenebre per te sono tenebre e la notte è luminosa come il giorno; per te le tenebre sono come luce.
Sei tu che hai formato i miei reni e mi hai tessuto nel grembo di mia madre. Io ti rendo grazie: hai fatto di me una meraviglia stupenda; meravigliose sono le tue opere, le riconosce pienamente l’anima mia. Non ti erano nascoste le mie ossa quando venivo formato nel segreto, ricamato nelle profondità della terra. Ancora informe mi hanno visto i tuoi occhi; erano tutti scritti nel tuo libro i giorni che furono fissati quando ancora non ne esisteva uno. Quanto profondi per me i tuoi pensieri, quanto grande il loro numero, o Dio! Se volessi contarli, sono più della sabbia. Mi risveglio e sono ancora con te. Se tu, Dio, uccidessi i malvagi! Allontanatevi da me, uomini sanguinari! Essi parlano contro di te con inganno, contro di te si alzano invano. Quanto odio, Signore, quelli che ti odiano! Quanto detesto quelli che si oppongono a te! Li odio con odio implacabile, li considero miei nemici. Scrutami, o Dio, e conosci il mio cuore, provami e conosci i miei pensieri; vedi se percorro una via di dolore e guidami per una via di eternità (Sal 139 (138) 1-24). 
Anche San Paolo dichiara ai Filippesi che le modalità di Dio nell’esaudire ogni nostra preghiera vanno ben oltre la nostra piccola, misera, meschina, umana intelligenza.
Siate sempre lieti nel Signore, ve lo ripeto: siate lieti. La vostra amabilità sia nota a tutti. Il Signore è vicino! Non angustiatevi per nulla, ma in ogni circostanza fate presenti a Dio le vostre richieste con preghiere, suppliche e ringraziamenti. E la pace di Dio, che supera ogni intelligenza, custodirà i vostri cuori e le vostre menti in Cristo Gesù. In conclusione, fratelli, quello che è vero, quello che è nobile, quello che è giusto, quello che è puro, quello che è amabile, quello che è onorato, ciò che è virtù e ciò che merita lode, questo sia oggetto dei vostri pensieri. Le cose che avete imparato, ricevuto, ascoltato e veduto in me, mettetele in pratica. E il Dio della pace sarà con voi! (Fil 4,4-9).
La Vergine Maria è Donna la cui intelligenza non è stata intaccata dal peccato. Ma rimane sempre una creatura, anche se perfettissima, santissima, immacolata, piena di grazia. Come i cieli dei cieli e tutto l’universo non può contenere la Divina Sapienza, così neanche la Madre di Gesù potrà contenere Dio in tutto e per tutto. Se questo fosse possibile, Lei sarebbe Persona Divina, di natura divina. Apparterrebbe alla Beata Trinità, sarebbe persona divina tra le persone divine. Ma questo non è dato perché Lei è creatura. È stata fatta da Dio. È opera delle sue mani. Ed è questo il limite che non potrà mai essere oltrepassato. Dio non può fare un altro Dio. Dal momento che un Dio è fatto, non è più Dio. È opera di Dio. Di Dio è propria l’eternità, il non essere fatto, il non essersi fatto. È questa la causa per cui è detto che essi non compresero. Nell’agire di Dio, sempre, vi è una sapienza alta, superiore, infinita, divina, incomprensibile.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci umili dinanzi al nostro Dio. 

1. Il Vangelo si legge dal Vangelo, cioè dal cuore dello Spirito Santo. Esso non è un libro profano e mai lo si deve leggere dalla profanità.
1. Lo Spirito Santo nel Vangelo ha messo il cuore di Cristo, nel quale vi è il cuore del Padre, che vuole amare ogni uomo secondo verità.
1. Il cuore di Cristo solo lo Spirito Santo lo conosce e solo Lui ne può parlare. Chi non è nello Spirito mai potrà leggere il cuore di Cristo.
1. Chi non conosce il cuore di Cristo neanche il Vangelo conosce. Parlerà di esso come si parla di ogni altro libro profano che si legge.
1. Se leggiamo il miracolo della moltiplicazione dei pani secondo il Vangelo, scopriremo tutta la verità di Cristo che esso rivela, manifesta.
1. Se lo leggiamo dalla profanità della nostra mente o del nostro cuore, vedremo cose che il Vangelo né contiene, né rivela, né manifesta.
1. Se vediamo cose non del Vangelo non possiamo presentarle come Vangelo, come cuore di Cristo. Mentiremmo su Cristo e sul Vangelo.
1. Perché il Vangelo non venga tradito, urge che esso venga sempre letto nello Spirito Santo, dal suo cuore, dal quale esso è sgorgato.
1. Vergine Maria, Donna dal cuore evangelico, Madre di Dio tutta consegnata allo Spirito Santo, aiutaci a leggere il Vangelo dallo Spirito.
1. Lo esige la verità di Dio, di Cristo Gesù, dello Spirito Santo, della Chiesa, dell’intera umanità. Lo esige il vero mistero della salvezza.

I genitori devono mettere ogni attenzione perché solo la volontà di Dio si compia nella vita dei figli. Mai la loro.
[bookmark: _Toc443940660][bookmark: _Toc452537046]28 Maggio
[bookmark: _Toc443940661][bookmark: _Toc452537047]Stava loro sottomesso
La sottomissione è legge divina e umana. Essa altro non è se non purissimo ascolto. Come il Figlio nell’eternità è perennemente in ascolto del Padre nello Spirito Santo, così nella carne è sempre in ascolto del Padre che parla a Lui anche attraverso Maria e Giuseppe. Del resto i Genitori hanno il posto di Dio. Obbedire ai Genitori è obbedire a Dio: “Scese dunque con loro e venne a Nàzaret e stava loro sottomesso”. Dove non vi è ascolto, mai vi potrà essere sottomissione. Dio parla e l’uomo ascolta. È la vita. I genitori parlano, i figli ascoltano. È la vita. La benedizione di Dio è sempre dall’ascolto. Nessuno pensi che possa esistere anche una più piccola benedizione da parte del Signore, fuori dell’ascolto della sua voce. La sapienza è dall’ascolto. Si vive nella sapienza, Dio ricolma della sua benedizione. 
Figlio mio, non dimenticare il mio insegnamento e il tuo cuore custodisca i miei precetti, perché lunghi giorni e anni di vita e tanta pace ti apporteranno. Bontà e fedeltà non ti abbandonino: légale attorno al tuo collo, scrivile sulla tavola del tuo cuore, e otterrai favore e buon successo agli occhi di Dio e degli uomini. Confida nel Signore con tutto il tuo cuore e non affidarti alla tua intelligenza; riconoscilo in tutti i tuoi passi ed egli appianerà i tuoi sentieri. Non crederti saggio ai tuoi occhi, temi il Signore e sta’ lontano dal male: sarà tutta salute per il tuo corpo e refrigerio per le tue ossa. Onora il Signore con i tuoi averi e con le primizie di tutti i tuoi raccolti; i tuoi granai si riempiranno oltre misura e i tuoi tini traboccheranno di mosto. 
Figlio mio, non disprezzare l’istruzione del Signore e non aver a noia la sua correzione, perché il Signore corregge chi ama, come un padre il figlio prediletto. Beato l’uomo che ha trovato la sapienza, l’uomo che ottiene il discernimento: è una rendita che vale più dell’argento e un provento superiore a quello dell’oro. La sapienza è più preziosa di ogni perla e quanto puoi desiderare non l’eguaglia. Lunghi giorni sono nella sua destra e nella sua sinistra ricchezza e onore; le sue vie sono vie deliziose e tutti i suoi sentieri conducono al benessere. È un albero di vita per chi l’afferra, e chi ad essa si stringe è beato. Il Signore ha fondato la terra con sapienza, ha consolidato i cieli con intelligenza; con la sua scienza si aprirono gli abissi e le nubi stillano rugiada. 
Figlio mio, custodisci il consiglio e la riflessione né mai si allontanino dai tuoi occhi: saranno vita per te e ornamento per il tuo collo. Allora camminerai sicuro per la tua strada e il tuo piede non inciamperà. Quando ti coricherai, non avrai paura; ti coricherai e il tuo sonno sarà dolce. Non temerai per uno spavento improvviso, né per la rovina degli empi quando essa verrà, perché il Signore sarà la tua sicurezza e preserverà il tuo piede dal laccio. Non negare un bene a chi ne ha il diritto, se hai la possibilità di farlo. Non dire al tuo prossimo: «Va’, ripassa, te lo darò domani», se tu possiedi ciò che ti chiede. Non tramare il male contro il tuo prossimo, mentre egli dimora fiducioso presso di te. Non litigare senza motivo con nessuno, se non ti ha fatto nulla di male. Non invidiare l’uomo violento e non irritarti per tutti i suoi successi, perché il Signore ha in orrore il perverso, mentre la sua amicizia è per i giusti. La maledizione del Signore è sulla casa del malvagio, mentre egli benedice la dimora dei giusti. Dei beffardi egli si fa beffe e agli umili concede la sua benevolenza. I saggi erediteranno onore, gli stolti invece riceveranno disprezzo (Pr 3,1-35). 
Gesù vive di due obbedienze: dell’obbedienza diretta al Padre suo. Dell’obbedienza indiretta, sempre al Padre suo, attraverso la Parola che Lui dice attraverso il padre e la madre. Giuseppe e Maria sanno che Gesù è del Padre. Essi dovranno essere solo i portavoce della volontà del Padre. Su Gesù non potranno avere alcun desiderio, alcuna richiesta che provenga dal loro cuore. Questa verità vale per ogni altro figlio e ogni altro genitore. Ogni figlio deve vivere di obbedienza diretta al suo Dio. Deve chiedere sempre al Signore che gli manifesti i suoi sentieri. Ma anche ogni genitore deve chiedere a Dio che riveli loro qual è la sua volontà sui propri figli. Essi sono custodi, non signori e non padroni di essi. Devono mettere ogni attenzione che solo la volontà di Dio si compia nella vita dei figli e mai la loro. È Dio che nel suo Cielo scrive la vita di ciascun uomo. Spetta all’uomo chiedere al Signore che gli manifesti la sua volontà, che gli riveli il suo scritto, perché lo possa realizzare alla perfezione, ogni giorno della sua vita.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, aiutateci a fare sempre la volontà di Dio. 

1. S. Paolo ammonisce i Corinti che non si può vivere l’Eucarestia senza la verità dell’Eucarestia. Eucarestia e sua verità sono una cosa sola.
1. Né si potranno mai vivere i carismi senza la verità dei carismi, né si può credere in Cristo senza la verità della risurrezione di Cristo.
1. Per S. Paolo senza la verità mai vi potrà essere vita secondo la fede. La fede non è nella Parola di Dio, ma nella verità della Parola.
1. Così come la fede non è nell’amore. Tutti dicono di amare. Tutti vogliono amare. La fede vera è nella verità dell’amore dettato da Dio.
1. Credere nell’amore, amare non è lo specifico cristiano. I pagani, dice Gesù amano. L’amore cristiano è obbedienza alla verità dell’amore.
1. L’amore non lo detta né la coscienza né la filantropia del singolo. Lo stabilisce il comandamento del Signore, il comandamento di Gesù.
1. Basta che si privi della verità il mistero e dalla fede in Cristo ci si infossa in un pensiero umano distruttore del comandamenti di Gesù.
1. È facile svuotarsi della verità sia del proprio ministero, della propria umanità. Si cade nell'abisso del non amore, della non giustizia.
1. Anche la carità, la misericordia possono essere privati della loro verità secondo Dio. Si vivrà la carità e la misericordia senza salvezza.
1. Vergine Maria, anche te possiamo svuotare della tua verità. Senza verità sei Donna anche santissima, ma semplicemente Donna come le altre.
1. La tua verità, Madre Santa, ti fa Madre di Dio, Madre del Verbo Incarnato, Piena di Grazia, Immacolata, Regina del Cielo e della terra.
[bookmark: _Toc452537048]29 Maggio 
Se il cristiano non si custodisce nella verità, nessun altro lui potrà custodire e la salvezza non si compie.
[bookmark: _Toc443940662][bookmark: _Toc452537049]29 Maggio
[bookmark: _Toc443940663][bookmark: _Toc428370858][bookmark: _Toc452537050]Sua madre custodiva queste cose
È questa la vera sapienza della Madre di Dio, perennemente illuminata dallo Spirito Santo e in essa fatta crescere: sapere che le cose del Signore devono essere comprese e per comprenderle è necessario che le custodiamo nel cuore e su di esse riflettiamo senza alcuna interruzione. San Luca annota che: “Sua madre custodiva tutte queste cose nel suo cuore”. È il cuore il luogo della custodia. Ogni cosa che viene da Dio, anche le più piccole, sempre vanno custodite nel cuore con grande, somma attenzione. Neanche un frammento delle sue cose, delle sue parole, deve andare perduto. Tutto va accolto e santamente custodito. Gesù ci insegna che anche Lui tutto ha custodito di quello che il Padre gli ha dato. Dei discepoli, ne ha ricevuto Dodici, uno però si è perso, ma non per sua colpa, negligenza o altro, ma perché è stato il discepolo a percorrere la via della perdizione eterna. Gesù è senza alcuna colpa. 
Così parlò Gesù. Poi, alzàti gli occhi al cielo, disse: «Padre, è venuta l’ora: glorifica il Figlio tuo perché il Figlio glorifichi te. Tu gli hai dato potere su ogni essere umano, perché egli dia la vita eterna a tutti coloro che gli hai dato. Questa è la vita eterna: che conoscano te, l’unico vero Dio, e colui che hai mandato, Gesù Cristo. Io ti ho glorificato sulla terra, compiendo l’opera che mi hai dato da fare. E ora, Padre, glorificami davanti a te con quella gloria che io avevo presso di te prima che il mondo fosse. Ho manifestato il tuo nome agli uomini che mi hai dato dal mondo. Erano tuoi e li hai dati a me, ed essi hanno osservato la tua parola. Ora essi sanno che tutte le cose che mi hai dato vengono da te, perché le parole che hai dato a me io le ho date a loro. Essi le hanno accolte e sanno veramente che sono uscito da te e hanno creduto che tu mi hai mandato. Io prego per loro; non prego per il mondo, ma per coloro che tu mi hai dato, perché sono tuoi. Tutte le cose mie sono tue, e le tue sono mie, e io sono glorificato in loro. Io non sono più nel mondo; essi invece sono nel mondo, e io vengo a te. Padre santo, custodiscili nel tuo nome, quello che mi hai dato, perché siano una sola cosa, come noi.
Quand’ero con loro, io li custodivo nel tuo nome, quello che mi hai dato, e li ho conservati, e nessuno di loro è andato perduto, tranne il figlio della perdizione, perché si compisse la Scrittura. Ma ora io vengo a te e dico questo mentre sono nel mondo, perché abbiano in se stessi la pienezza della mia gioia. Io ho dato loro la tua parola e il mondo li ha odiati, perché essi non sono del mondo, come io non sono del mondo. Non prego che tu li tolga dal mondo, ma che tu li custodisca dal Maligno. Essi non sono del mondo, come io non sono del mondo. Consacrali nella verità. La tua parola è verità. Come tu hai mandato me nel mondo, anche io ho mandato loro nel mondo; per loro io consacro me stesso, perché siano anch’essi consacrati nella verità. Non prego solo per questi, ma anche per quelli che crederanno in me mediante la loro parola: perché tutti siano una sola cosa; come tu, Padre, sei in me e io in te, siano anch’essi in noi, perché il mondo creda che tu mi hai mandato.
E la gloria che tu hai dato a me, io l’ho data a loro, perché siano una sola cosa come noi siamo una sola cosa. Io in loro e tu in me, perché siano perfetti nell’unità e il mondo conosca che tu mi hai mandato e che li hai amati come hai amato me. Padre, voglio che quelli che mi hai dato siano anch’essi con me dove sono io, perché contemplino la mia gloria, quella che tu mi hai dato; poiché mi hai amato prima della creazione del mondo. Padre giusto, il mondo non ti ha conosciuto, ma io ti ho conosciuto, e questi hanno conosciuto che tu mi hai mandato. E io ho fatto conoscere loro il tuo nome e lo farò conoscere, perché l’amore con il quale mi hai amato sia in essi e io in loro» (Gv 17,1-26). 
Se vogliamo entrare nel mistero della sapienza eterna di Dio, dobbiamo imparare, come la Madre di Dio, a custodire ogni frammento della storia nella quale Dio si manifesta a noi, con la stessa attenzione e cura della Madre di Gesù. Ma anche ogni altra cosa va custodita con la stessa diligenza e santità di Cristo Signore. Custodire in Dio, nella sua verità, in Cristo, nel suo Vangelo, nella sua grazia, nello Spirito Santo, nella sua comunione, nella Chiesa, nella sua luce, è dovere di ogni discepolo. Il primo dovere del Signore è quello di custodire quanto il Padre gli dona e custodire se stesso nel Padre, in Cristo, nello Spirito Santo, nella Chiesa. Se lui non si custodisce nella verità, nessun altro lui potrà custodire e la salvezza non si compie.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, custoditeci nella luce e nella verità.

1. La verità è la natura, l’essenza di ogni realtà visibile, invisibile, creata, eterna. La libertà è nella verità, che è dalla Parola di Gesù.
1. La Parola di Gesù non dona la libertà quando la si conosce, ma solo quando la si vive. Si vive la Parola di Gesù, si diviene liberi.
1. La Parola di Gesù rivela la verità di ogni realtà: del Padre, dello Spirito Santo, della vita, della morte, della giustizia, della santità.
1. Essa rivela la verità dell’uomo, della donna, di ogni relazione dell’uomo con i suoi fratelli, delle cose, del denaro, della ricchezza.
1. Rivela la verità del tempo e dell’eternità, della grazia, dei sacramenti, degli apostoli, dei ministri del Vangelo, di ogni altra realtà.
1. Quando si esce dalla verità che è nella Parola di Gesù, l’uomo entra nella falsità, diviene schiavo degli altri, di se stesso, delle cose.
1. Senza verità diviene schiavo e prigioniero anche dell’amore, della misericordia, della bontà, della carità, della giustizia, della pace.
1. Non c’è verità della misericordia se non c’è verità del proprio ministero. Senza verità del proprio ministero si vive di falsa misericordia.
1. Mai vi sarà vera relazione con gli altri, se manca la verità della persona. La verità della donna e dell’uomo non sono la stessa verità.
1. Così dicasi in ogni dialogo, anche del dialogo religioso. Mai vi sarà vero dialogo se non si conosce la propria verità e quella degli altri.
1. La verità del papa, del vescovo, del parroco è diversa dalla verità delle altre persone nella Chiesa. È verità di successione apostolica.
1. La tentazione vuole svuotare la Chiesa della verità di Dio, di Cristo, dello Spirito, del papa, dei vescovi, dei parroci, della Parola.
1. Ma anche di ogni verità ogni altra realtà. La tentazione vuole un mondo senza verità. Così potrà essere chiavo e prigioniero della falsità.
1. Ognuno nella Chiesa è obbligato a non cadere in tentazione. Deve difendere anche con il martirio la sua verità di persona e di ministero.
1. Vergine Maria, Donna purissima nella verità del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnaci a conservare pura la nostra verità.
1. Aiuta, Madre Santa, ogni persona nella Chiesa perché mai cada nella tentazione di svestirsi della sua verità di persona e di ministero.
1. Tutta una vita, Madre di Dio, sarà perduta, anche pensando di fare il bene, se esso non è il frutto della nostra verità secondo la Parola.

Crescendo Gesù in sapienza, Dio prendeva possesso della sua anima e lo Spirito la modellava di più grande santità.
[bookmark: _Toc443940664][bookmark: _Toc452537051]29 Maggio
[bookmark: _Toc443940665][bookmark: _Toc452537052]In sapienza, età e grazia
È la prima volta in tutta la Scrittura Santa che si afferma di una persona questa triplice crescita: in sapienza, in età, in grazia: “E Gesù cresceva in sapienza, età e grazia davanti a Dio e agli uomini”. Non solamente non è detto di alcun altro che cresceva in grazia, ma neanche è detto che cresceva in sapienza. La crescita di Gesù è perfetta nell’anima, nello spirito, nel corpo. 
Di Mosè è detto che lui è cresciuto in età. In Egitto non vi è sapienza. Alla corte del Faraone mai avrebbe potuto conoscerla, acquisirla, per crescere in essa: “Un giorno Mosè, cresciuto in età, si recò dai suoi fratelli e notò i loro lavori forzati” (Cfr. Es 2,5-15). 
Di Samuele si dice che cresce. Si afferma che il Signore è con Lui. Ma non si fa alcun riferimento alla sapienza né tantomeno alla grazia. Lui è un fedele ascoltatore della Parola: “Samuele crebbe e il Signore fu con lui, né lasciò andare a vuoto una sola delle sue parole. Perciò tutto Israele, da Dan fino a Bersabea, seppe che Samuele era stato costituito profeta del Signore. Il Signore continuò ad apparire a Silo, perché il Signore si rivelava a Samuele a Silo con la sua parola” (1Sam 3,10-21). 
La profezia di Isaia dice che sul Virgulto che spunta dalla radice di Iesse lo Spirito del Signore si poserà con tutta la pienezza della sua sapienza, saggezza, intelligenza. Gesù cresce nello Spirito Santo. Lo Spirito del Signore lo avvolge e lo ricolma di sé.
Un germoglio spunterà dal tronco di Iesse, un virgulto germoglierà dalle sue radici. Su di lui si poserà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e d’intelligenza, spirito di consiglio e di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del Signore. Si compiacerà del timore del Signore. Non giudicherà secondo le apparenze e non prenderà decisioni per sentito dire; ma giudicherà con giustizia i miseri e prenderà decisioni eque per gli umili della terra. Percuoterà il violento con la verga della sua bocca, con il soffio delle sue labbra ucciderà l’empio. La giustizia sarà fascia dei suoi lombi e la fedeltà cintura dei suoi fianchi. Il lupo dimorerà insieme con l’agnello; il leopardo si sdraierà accanto al capretto; il vitello e il leoncello pascoleranno insieme e un piccolo fanciullo li guiderà. La mucca e l’orsa pascoleranno insieme; i loro piccoli si sdraieranno insieme. Il leone si ciberà di paglia, come il bue. Il lattante si trastullerà sulla buca della vipera; il bambino metterà la mano nel covo del serpente velenoso. Non agiranno più iniquamente né saccheggeranno in tutto il mio santo monte, perché la conoscenza del Signore riempirà la terra come le acque ricoprono il mare (Is 11,1-9). 
Quanto è detto della Sapienza, delle sue molteplici qualità e virtù, tutto si deve predicare anche di Gesù Signore. In Lui la crescita nella sapienza fu perfettissima. 
In lei c’è uno spirito intelligente, santo, unico, molteplice, sottile, agile, penetrante, senza macchia, schietto, inoffensivo, amante del bene, pronto, libero, benefico, amico dell’uomo, stabile, sicuro, tranquillo, che può tutto e tutto controlla, che penetra attraverso tutti gli spiriti intelligenti, puri, anche i più sottili. La sapienza è più veloce di qualsiasi movimento, per la sua purezza si diffonde e penetra in ogni cosa. È effluvio della potenza di Dio, emanazione genuina della gloria dell’Onnipotente; per questo nulla di contaminato penetra in essa. È riflesso della luce perenne, uno specchio senza macchia dell’attività di Dio e immagine della sua bontà. Sebbene unica, può tutto; pur rimanendo in se stessa, tutto rinnova e attraverso i secoli, passando nelle anime sante, prepara amici di Dio e profeti. Dio infatti non ama se non chi vive con la sapienza. Ella in realtà è più radiosa del sole e supera ogni costellazione, paragonata alla luce risulta più luminosa; a questa, infatti, succede la notte, ma la malvagità non prevale sulla sapienza (Sap 7,22-30). 
La grazia è la vita di Dio nell’anima ed essa cresce trasformando l’anima fino alla sua perfetta divinizzazione. In Cristo anche questa crescita fu perfetta. In Lui non vi fu però alcuna grazia sanante. La sua anima è stata sempre in Dio, con Lui, per Lui. In Lui ha operato la grazia della perfetta elevazione e trasformazione. Man mano che Gesù viveva di sapienza, nella più pura obbedienza al Padre suo, Dio prendeva possesso della sua anima e lo Spirito del Signore la modellava di più grande santità. Nella grazia e nella sapienza Gesù raggiunse il sommo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci crescere come Cristo Signore. 

1. Cristo Gesù è costituito dal Padre re, sacerdote, profeta. Chi riceve l’Eucaristia mangia Gesù come vero re, vero sacerdote, vero profeta.
1. L’Eucaristia va ricevuta per divenire in Cristo, con Cristo, per Cristo, veri sacerdoti, veri re, veri profeti. È il suo altissimo fine.
1. Con la regalità il cristiano, in Cristo, con Cristo, per Cristo vince con il bene il male, con la virtù il vizio, con la verità la falsità.
1. Con il sacerdozio offre al Padre, in Cristo, con Cristo, per Lui, il suo corpo e il suo sangue perché li trasformi in corpo e sangue di Cristo.
1. Con la profezia diviene nel mondo annunziatore della Parola di Cristo Gesù. Fa conoscere ad ogni uomo il Vangelo vissuto dal suo Salvatore.
1. Più il cristiano si accosta all’Eucaristia e più dovrà crescere come vero sacerdote, vero profeta, vero re. Se non cresce la vive vanamente.
1. È come quella pietra “lipposa” sulla quale scorre continuamente l’acqua, mai però produrrà qualcosa. È materia organica viscida, scivolosa.
1. Il cristiano ha una missione altissima da compiere sulla terra: manifestare tutta la bellezza della regalità, profezia, sacerdozio di Gesù.
1. Non è l’uomo dalla morale nuova, misericordia nobile, religione diversa, tutto però rigorosamente orientato e imprigionato nell’immanenza.
1. È l’uomo dalla regalità cristica, dal sacerdozio cristico, dalla profezia cristica. La sua missione è mostrare, rendere presente Cristo.
1. Se perde il legame indissolubile da Cristo, diviene uomo come gli altri uomini, senza alcuna incidenza vera nella storia. Non mostra Cristo.
1. Un cristiano che genera solo “Lippo”, perché non produce Cristo, è un falso storico. Si chiama cristiano. In realtà non lo è. Non è Cristo.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, in te il Verbo eterno si è fatto carne, uomo. Fa’ che Cristo si faccia nostra vita, nostra storia.
1. Se noi ci consegneremo allo Spirito Santo come Te, Madre Santa, lui ci farà profezia di Cristo, regalità di Cristo, sacerdozio di Cristo.
[bookmark: _Toc452537053]30 Maggio 
Ogni benedizione e beatitudine è da Dio, dalla sua Legge, dalla sua Parola, dalla realizzazione della sua volontà.
[bookmark: _Toc443940666][bookmark: _Toc452537054]30 Maggio
[bookmark: _Toc443940667][bookmark: _Toc452537055]Beato il grembo che ti ha portato
Gesù opera un miracolo. Libera una persona da uno spirito immondo. I farisei lo calunniano, accusandolo di operare per virtù di Satana, come suo vero strumento. Gesù ribadisce che i demòni possono essere scacciati solo con il dito di Dio. Mai Satana lascia una sua preda. Ne sono prova evidente proprio scribi e farisei, i cui pensieri sono stati occupati da Satana e sono loro i veri strumenti dello spirito del male. L’invasione nei pensieri è quasi universale.
Gesù stava scacciando un demonio che era muto. Uscito il demonio, il muto cominciò a parlare e le folle furono prese da stupore. Ma alcuni dissero: «È per mezzo di Beelzebùl, capo dei demòni, che egli scaccia i demòni». Altri poi, per metterlo alla prova, gli domandavano un segno dal cielo. Egli, conoscendo le loro intenzioni, disse: «Ogni regno diviso in se stesso va in rovina e una casa cade sull’altra. Ora, se anche Satana è diviso in se stesso, come potrà stare in piedi il suo regno? Voi dite che io scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl. Ma se io scaccio i demòni per mezzo di Beelzebùl, i vostri figli per mezzo di chi li scacciano? Per questo saranno loro i vostri giudici. Se invece io scaccio i demòni con il dito di Dio, allora è giunto a voi il regno di Dio.
Quando un uomo forte, bene armato, fa la guardia al suo palazzo, ciò che possiede è al sicuro. Ma se arriva uno più forte di lui e lo vince, gli strappa via le armi nelle quali confidava e ne spartisce il bottino. Chi non è con me è contro di me, e chi non raccoglie con me disperde. Quando lo spirito impuro esce dall’uomo, si aggira per luoghi deserti cercando sollievo e, non trovandone, dice: “Ritornerò nella mia casa, da cui sono uscito”. Venuto, la trova spazzata e adorna. Allora va, prende altri sette spiriti peggiori di lui, vi entrano e vi prendono dimora. E l’ultima condizione di quell’uomo diventa peggiore della prima». Mentre diceva questo, una donna dalla folla alzò la voce e gli disse: «Beato il grembo che ti ha portato e il seno che ti ha allattato!». Ma egli disse: «Beati piuttosto coloro che ascoltano la parola di Dio e la osservano!» (Lc 11,14-28). 
La Scrittura, sia dell’Antico che del Nuovo Testamento, sempre fa dipendere la Beatitudine di un uomo dall’osservanza della Legge del Signore. Basta leggere qualche Salmo e questa verità emerge con chiara evidenza. Ogni benedizione e beatitudine è da Dio, è dalla sua Legge, è dall’osservanza della sua Parola, è dalla realizzazione della sua volontà.
Beato l’uomo che non entra nel consiglio dei malvagi, non resta nella via dei peccatori e  non siede in compagnia degli arroganti, ma nella legge del Signore trova la sua gioia, la sua legge medita giorno e notte. È come albero piantato lungo corsi d’acqua, che dà frutto a suo tempo: le sue foglie non appassiscono e tutto quello che fa, riesce bene. Non così, non così i malvagi, ma come pula che il vento disperde; perciò non si alzeranno i malvagi nel giudizio né i peccatori nell’assemblea dei giusti, poiché il Signore veglia sul cammino dei giusti, mentre la via dei malvagi va in rovina (Sal 1,1-6). 
Una donna ascolta Cristo che parla con divina saggezza e proclama beato il grembo che lo ha dato alla luce, il seno da cui ha preso il latte: “Mentre diceva questo, una donna dalla folla alzò la voce e gli disse: «Beato il grembo che ti ha portato e il seno che ti ha allattato!» (Lc 11,27). Questa donna modifica in un solo istante, con il suo grido tutta la verità della Scrittura. Fa dipendere la benedizione e la beatitudine da carne e da sangue. Nessuna carne potrà mai fruttificare benedizione e beatitudine. Nessun sangue potrà elevare un uomo nella pienezza della sua completezza e perfezione. Solo da Dio è la pienezza della vita e solo in Lui sempre la si potrà attingere. Ma la pienezza della vita Dio l’ha posta nell’ascolto della sua Parola.
Quanto la donna dice a Gesù, oggi l’uomo lo sta dicendo a se stesso. L’uomo si sta dicendo che lui potrà essere beato da se stesso. Potrà raggiungere la pienezza di vita solo distaccandosi dalla Parola del suo Dio. Anzi più trasgredirà la Parola e più gioirà, raggiungerà la sua felicità. È questa la falsità che sta conducendo l’uomo alla morte di se stesso, anche nella sua natura. Non vi potrà mai essere una sola beatitudine proveniente da carne e da sangue. Carne e sangue sono di morte e da essi può solo venire la perdizione eterna dell’uomo.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, liberateci da ogni stoltezza e insipienza. 

1. Quando il buon grano della Parola di Dio viene messo nel mulino della mente dell’uomo, ciò che ne viene fuori, non è buon grano, ma farina.
1. Quando il discepolo di Gesù diviene seminatore di farina, mai nascerà un solo frutto di vita eterna. La farina è senza germe di vita eterna.
1. Il discepolo di Gesù ammaestra, insegna, predica, schive libri, opuscoli, dona la parola in svariati modi. Se dona farina, a nulla serve.
1. La buona onestà esige che il discepolo sempre si chieda: quanto sto dicendo è pensiero di Cristo Gesù o è mio pensiero, è sua Parola o mia?
1. È parola di questo o quell’altro uomo, ma è oggi Parola che lo Spirito del Signore vuole fare ascoltare ai suoi assetati di Parola di Gesù?
1. È buona onestà chiedere sempre allo Spirito di Dio qual è la Parola che Lui oggi vuole dare ai cuori. Ieri parlava per ieri, oggi per oggi.
1. Non è sufficiente che ieri sia stata Parola dello Spirito Santo. Oggi deve essere parola dello Spirito Santo. Oggi vuole parlare ai cuori.
1. Ieri lo Spirito palava con la santità di ieri. Oggi vuole parlare con la santità di oggi e per questo deve parlare con la Parola di oggi.
1. Leggendo il Vangelo notiamo che Gesù ad ogni cuore parlava con la Parola attuale dello Spirito Santo. Per ogni cuore vi è la sua Parola.
1. Gesù era sempre in comunione con lo Spirito di Dio. Ogni sua Parola, risposta, argomentazione, dialogo erano frutto dello Spirito in Lui.
1. Vergine Maria, Madre della Redenzione, tutta ricolma di Spirito Santo, fa’ che ogni ministro della Parola parli la potenza dello Spirito.
1. Ti ci aiuterai, Regina dei Profeti, e noi non semineremo più farina nel cuore degli uomini, ma il grano della buona Parola attuale di Gesù.

La Vergine Maria è la donna dell’obbedienza nella fede più pura e più santa, sapiente, intelligente.
[bookmark: _Toc443940668][bookmark: _Toc452537056]30 Maggio
[bookmark: _Toc443940669][bookmark: _Toc428370861][bookmark: _Toc452537057]Beati piuttosto coloro che ascoltano
Sempre la Scrittura ha proclamato beato e benedetto l’uomo di integra condotta. Ma chi è uomo di integra condotta? Solo colui che vive di Parola del Signore, per la Parola del suo Dio. Questa verità oggi grida Gesù alla donna: “Ma egli disse: «Beati piuttosto coloro che ascoltano la parola di Dio e la osservano!”. (Lc 11,28). Oggi questa verità va gridata con fermezza di Spirito Santo ad ogni uomo che pensa che si possa essere beati trasgredendo il Comandamento di Dio. Anche il popolo del Signore era tentato di uscire dalla Parola. Mosè gli ricorda che solo chi rimane nella Parola e finché si rimane in essa, si è beati e benedetti. 
Se tu obbedirai fedelmente alla voce del Signore, tuo Dio, preoccupandoti di mettere in pratica tutti i suoi comandi che io ti prescrivo, il Signore, tuo Dio, ti metterà al di sopra di tutte le nazioni della terra. Poiché tu avrai ascoltato la voce del Signore, tuo Dio, verranno su di te e ti raggiungeranno tutte queste benedizioni. Sarai benedetto nella città e benedetto nella campagna. Benedetto sarà il frutto del tuo grembo, il frutto del tuo suolo e il frutto del tuo bestiame, sia i parti delle tue vacche sia i nati delle tue pecore. Benedette saranno la tua cesta e la tua madia. Sarai benedetto quando entri e benedetto quando esci. Il Signore farà soccombere davanti a te i tuoi nemici, che insorgeranno contro di te: per una sola via verranno contro di te e per sette vie fuggiranno davanti a te. Il Signore ordinerà alla benedizione di essere con te nei tuoi granai e in tutto ciò a cui metterai mano. Ti benedirà nella terra che il Signore, tuo Dio, sta per darti. 
Il Signore ti renderà popolo a lui consacrato, come ti ha giurato, se osserverai i comandi del Signore, tuo Dio, e camminerai nelle sue vie. Tutti i popoli della terra vedranno che il nome del Signore è stato invocato su di te e ti temeranno. Il Signore, tuo Dio, ti concederà abbondanza di beni, quanto al frutto del tuo grembo, al frutto del tuo bestiame e al frutto del tuo suolo, nel paese che il Signore ha giurato ai tuoi padri di darti. Il Signore aprirà per te il suo benefico tesoro, il cielo, per dare alla tua terra la pioggia a suo tempo e per benedire tutto il lavoro delle tue mani: presterai a molte nazioni, mentre tu non domanderai prestiti. Il Signore ti metterà in testa e non in coda e sarai sempre in alto e mai in basso, se obbedirai ai comandi del Signore, tuo Dio, che oggi io ti prescrivo, perché tu li osservi e li metta in pratica, e se non devierai né a destra né a sinistra da alcuna delle cose che oggi vi comando, per seguire altri dèi e servirli (Dt 28,1-14). 
Mosè insegna questo alla sera della sua vita, quando ormai il suo popolo stava per entrare nella Terra Promessa. Gesù invece annunzia questa verità come programma per ogni suo discepolo. 
Vedendo le folle, Gesù salì sul monte: si pose a sedere e si avvicinarono a lui i suoi discepoli. Si mise a parlare e insegnava loro dicendo: «Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli. Beati quelli che sono nel pianto, perché saranno consolati. Beati i miti, perché avranno in eredità la terra. Beati quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché saranno saziati. Beati i misericordiosi, perché troveranno misericordia. Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio. Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio. Beati i perseguitati per la giustizia, perché di essi è il regno dei cieli. Beati voi quando vi insulteranno, vi perseguiteranno e, mentendo, diranno ogni sorta di male contro di voi per causa mia. Rallegratevi ed esultate, perché grande è la vostra ricompensa nei cieli. (Mt 5,1-12a).
La Vergine Maria è Beata e Benedetta non perché ha dato la vita a Cristo Gesù. È la Beata e la Benedetta perché ha creduto nella Parola di Dio e ad essa ha consegnato la sua vita come la più piccola, la più umile delle serve del Signore. Nulla ha tenuto per sé. Tutto di sé ha dato al Padre in una verginità perenne nei pensieri, nel cuore, nella mente, nello spirito, nel corpo, nei desideri, nella volontà. Neanche una molecola del suo corpo, del suo spirito, della sua anima Lei ha conservato per se stessa, per farne un uso a suo gusto. Tutto invece ha dato al Padre perché il Padre facesse di Lei ogni cosa secondo il suo gusto eterno. La Vergine Maria è la donna dell’obbedienza nella fede più pura e più santa, sapiente ed intelligente, secondo quella luce soprannaturale con la quale ogni giorno veniva illuminata dallo Spirito del Signore.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci di perfetta, pura obbedienza. 

1. Parlare degnamente della Vergine Maria non è per nulla facile. Il suo mistero è troppo alto, grande, inafferrabile a qualsiasi mente creata.
1. Per parlare con decoro si dovrebbe stare per ogni parola che si dice su di Lei almeno per un secolo in contemplazione dinanzi alla sua luce.
1. Non sulla terra, dalla terra, da un corpo di carne, con occhi di carne. Ma dall’eternità con gli occhi di spirito, senza i veli dalla carne.
1. Dalla terra possiamo accennare cose sul suo mistero quasi infinito solo se lo Spirito Santo le rivela al cuore le imprime nella mente.
1. Il Vangelo secondo Luca, nella visita della Vergine Maria a Santa Elisabetta ci rivela quattro semplicissime verità, da mettere nel cuore.
1. Maria nella casa di Zaccaria non svolge alcuna attività. Entra, saluta Elisabetta. Mette il suo soffio a disposizione dello Spirito Santo.
1. È lo Spirito Santo che da Maria si versa su Elisabetta ed agisce: santifica il bambino nel grembo, svela a Elisabetta il mistero di Maria.
1. È lo Spirito Santo, vero Spirito di Profezia, che rivela chi è la Vergine Maria, la Madre del mio Signore e perché essa è beata e benedetta.
1. La Vergine Maria è beata perché ha creduto nell’adempimento della Parola del Signore. La sua grandezza viene dalla sua pronta obbedienza.
1. Nello Spirito Santo, la Vergine Maria risponde ad Elisabetta e al mondo che lei è interamente opera del suo Dio. Dio ha fatto grandi cose.
1. Nello Spirito Santo la Madre di Gesù canta tutta l’opera di Dio nella storia. È Lui il solo Signore, la sola Provvidenza, il solo Giudice.
1. Maria è mossa dallo Spirito Santo quando si reca in fretta. Ed è mossa quando lascia la casa di Elisabetta. Tutto è per divina mozione.
1. La Vergine Maria è la Maestra nello Spirito Santo che ci insegna che andare, restare, partire, tutto deve essere fatto per mozione divina.
1. Non si resta, se lo Spirito Santo comanda di partire, né si parte se lo Spirito vuole che si resti. Lei è sempre mossa dalla Spirito di Dio.
1. Maria ha annullato la sua mente, la sua volontà, i suoi desideri. Lei è dono pieno, totale allo Spirito Santo per essere sempre da Lui.
1. Vergine Maria, Donna sempre e tutta nelle mani dello Spirito Santo, dona ai discepoli di Gesù la tua docilità, la tua umiltà, la tua fede.
1. Solo in te e per te, rivestiti di te e delle tue virtù anche noi, Madre, ci consegneremo allo Spirito del Signore e Lui agirà per noi.
[bookmark: _Toc452537058]31 Maggio 
Chi ascolta la Parola di Dio e la osserva è fratello di Gesù, sua sorella sua madre. Diviene beato e benedetto.
[bookmark: _Toc443940670][bookmark: _Toc452537059]31 Maggio
[bookmark: _Toc443940671][bookmark: _Toc452537060]Sono coloro che ascoltano la Parola di Dio
La Vergine Maria e altri parenti sono venuti per ascoltare Gesù. La folla è tanta ed anche per la Madre di Gesù è impossibile avvicinarsi a Lui. Di certo, sapendo che vi era sua Madre, qualcuno riesce a far giungere a Gesù la notizia: “E andarono da lui la madre e i suoi fratelli, ma non potevano avvicinarlo a causa della folla. Gli fecero sapere: «Tua madre e i tuoi fratelli stanno fuori e desiderano vederti». Ma egli rispose loro: «Mia madre e miei fratelli sono questi: coloro che ascoltano la parola di Dio e la mettono in pratica» (Lc 8,19-21). 
Gesù non vive l’ordine naturale delle cose, delle relazioni, degli affetti, della parentela. Lui è venuto per portare nell’ordine soprannaturale ogni uomo, in ogni sua relazione, in ogni cosa. Se infatti leggiamo il Vangelo, noteremo che tutto da Lui è visto secondo una modalità di cielo: ricchezza, povertà, opere buone, preghiera, forme religiose, amicizia, matrimonio, la vita e anche la morte. Tutto ciò che è di questo mondo lui lo vuole rivestire di una luce nuova, una dimensione nuova, una verità nuova. Bastano solo alcuni brani per convincere cuore e mente. Ciò che Gesù chiede non è comprensibile neanche per colui che vive secondo i canoni dell’Antica Scrittura. Anche quella urge che si porti nella verità nuova della sua Parola. 
Perciò chiunque mi riconoscerà davanti agli uomini, anch’io lo riconoscerò davanti al Padre mio che è nei cieli; chi invece mi rinnegherà davanti agli uomini, anch’io lo rinnegherò davanti al Padre mio che è nei cieli. Non crediate che io sia venuto a portare pace sulla terra; sono venuto a portare non pace, ma spada. Sono infatti venuto a separare l’uomo da suo padre e la figlia da sua madre e la nuora da sua suocera; e nemici dell’uomo saranno quelli della sua casa.
Chi ama padre o madre più di me, non è degno di me; chi ama figlio o figlia più di me, non è degno di me; chi non prende la propria croce e non mi segue, non è degno di me. Chi avrà tenuto per sé la propria vita, la perderà, e chi avrà perduto la propria vita per causa mia, la troverà. Chi accoglie voi accoglie me, e chi accoglie me accoglie colui che mi ha mandato. Chi accoglie un profeta perché è un profeta, avrà la ricompensa del profeta, e chi accoglie un giusto perché è un giusto, avrà la ricompensa del giusto. Chi avrà dato da bere anche un solo bicchiere d’acqua fresca a uno di questi piccoli perché è un discepolo, in verità io vi dico: non perderà la sua ricompensa» (Mt 10,32-42). 
Anche quando chiama qualcuno a seguirlo o qualcuno gli manifesta il desiderio di volerlo seguire, Gesù sempre gli annunzia che la sua sequela trasporta all’istante in un altro mondo. Chi vuole vivere secondo regole, canoni, modalità, consuetudini, abitudini, tradizioni che sono dell’antico mondo, di certo non potrà seguirlo. I due mondi non possono conciliarsi. O si cammina secondo il vecchio mondo e i suoi vecchi stili o si cammina secondo il nuovo mondo e i suoi nuovi stili. Conciliare i due stili non sarà mai possibile. Neanche si può pensare di “cristianizzare” l’Antico Testamento con una patina di Nuovo. Sono due Testamenti totalmente differenti e inconciliabili. Niente di ciò che è vecchio potrà essere “cristianizzato”. Nel Nuovo Testamento si nasce da acqua e da Spirito Santo. Si è nuove creature. 
Mentre camminavano per la strada, un tale gli disse: «Ti seguirò dovunque tu vada». E Gesù gli rispose: «Le volpi hanno le loro tane e gli uccelli del cielo i loro nidi, ma il Figlio dell’uomo non ha dove posare il capo». A un altro disse: «Seguimi». E costui rispose: «Signore, permettimi di andare prima a seppellire mio padre». Gli replicò: «Lascia che i morti seppelliscano i loro morti; tu invece va’ e annuncia il regno di Dio». Un altro disse: «Ti seguirò, Signore; prima però lascia che io mi congedi da quelli di casa mia». Ma Gesù gli rispose: «Nessuno che mette mano all’aratro e poi si volge indietro è adatto per il regno di Dio», (Lc 9,57-62). 
La risposta di Gesù è immediata. Lui non è del mondo della carne, è di quello nuovo, di quello che nasce dalla Parola di Dio, dalla Parola che lui annunzia e insegna. Chi è dalla Parola, chi vive nella Parola, sa che Lui non è dai desideri degli uomini. Lui non è neanche dai desideri della Madre o dei parenti. Lui è solo dalla Volontà del Padre, dallo Spirito Santo che lo guida in ogni suo passo, decisione, opera. Chi ascolta la Parola di Dio e la osserva diviene, si fa suo fratello, sua sorella sua madre. Gesù non va guardato con gli occhi della carne, ma della fede.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fateci vedere ogni cosa dalla fede.

Fuori della vera famiglia “teologica”, siamo privi di ogni aiuto di grazia e di verità. Di essa Maria è la Madre.

[bookmark: _Toc452537061]31 Maggio
[bookmark: _Toc452537062]Insieme a Maria, la Madre di Gesù 
Gesù è salito al Cielo, ora siede nel suo corpo glorioso, alla destra del Padre. Gli Apostoli sono in attesa che discenda su di essi lo Spirito Santo, secondo il comando ricevuto da Gesù.
Egli si mostrò a essi vivo, dopo la sua passione, con molte prove, durante quaranta giorni, apparendo loro e parlando delle cose riguardanti il regno di Dio. Mentre si trovava a tavola con essi, ordinò loro di non allontanarsi da Gerusalemme, ma di attendere l’adempimento della promessa del Padre, «quella – disse – che voi avete udito da me: Giovanni battezzò con acqua, voi invece, tra non molti giorni, sarete battezzati in Spirito Santo».
Quelli dunque che erano con lui gli domandavano: «Signore, è questo il tempo nel quale ricostituirai il regno per Israele?». Ma egli rispose: «Non spetta a voi conoscere tempi o momenti che il Padre ha riservato al suo potere, ma riceverete la forza dallo Spirito Santo che scenderà su di voi, e di me sarete testimoni a Gerusalemme, in tutta la Giudea e la Samaria e fino ai confini della terra» (At 1,3-8). 
Loro sanno che ogni buon dono di Dio si attende nella preghiera. Il dono di Dio verrà, lo ha promesso Gesù. Deve essere accolto con cuore puro, docile, semplice, e per questo la preghiera. Mentre lo si attende, si chiede a Dio che prepari il loro cuore perché venga accolto non con un cuore a pezzi, lacerato, simile ad un otre pieno di fori nel quale mai nessun liquido potrà essere messo. Dio preparerà loro un cuore nuovo ed essi potranno accogliere lo Spirito Santo così che possa agire in loro e per loro secondo la sua divina ed eterna volontà. 
Allora ritornarono a Gerusalemme dal monte detto degli Ulivi, che è vicino a Gerusalemme quanto il cammino permesso in giorno di sabato. Entrati in città, salirono nella stanza al piano superiore, dove erano soliti riunirsi: vi erano Pietro e Giovanni, Giacomo e Andrea, Filippo e Tommaso, Bartolomeo e Matteo, Giacomo figlio di Alfeo, Simone lo Zelota e Giuda figlio di Giacomo. Tutti questi erano perseveranti e concordi nella preghiera, insieme ad alcune donne e a Maria, la madre di Gesù, e ai fratelli di lui (At 1,12-14). 
La Vergine Maria è la Madre dei discepoli. Gesù l’ha affidata, consegnata loro nella Persona di Giovanni. Giovanni e Maria sono una sola vita. Maria e ogni altro Apostolo e ogni altro successore degli Apostoli devono essere una sola vita. Devono vivere in un sola casa. Essi devono avere un solo Padre, il Padre Celeste, una sola Madre, la Vergine Maria, un solo fratello, Cristo Signore. Ogni altro che vuole fare parte di questa loro speciale, soprannaturale famiglia, deve essere anche lui figlio del Padre, figlio di Maria, fratello di Cristo Gesù. Diviene tutto questo, in Cristo, per opera dello Spirito Santo, attraverso il ministero degli Apostoli. 
Stavano presso la croce di Gesù sua madre, la sorella di sua madre, Maria madre di Clèopa e Maria di Màgdala. Gesù allora, vedendo la madre e accanto a lei il discepolo che egli amava, disse alla madre: «Donna, ecco tuo figlio!». Poi disse al discepolo: «Ecco tua madre!». E da quell’ora il discepolo l’accolse con sé (Gv 19,25-27). 
Come madre e padre sono parte essenziale della famiglia e non vi potrà mai essere famiglia senza il padre e senza la madre – due padri senza essere padri non fanno famiglia e neanche due madri senza essere madri fanno famiglia – così dicasi della famiglia teologica. Il Padre, Dio, la Madre, la Vergine Maria, Cristo Gesù, il Figlio del Padre e della Madre sono la vera famiglia della quale ogni uomo è chiamato a fare parte. Si entra in questa famiglia attraverso l’opera degli Apostoli, che per questo sono mandati nel mondo: a chiamare ogni uomo perché ne faccia parte. Ma l’opera degli Apostoli non si conclude in essi, bensì nello Spirito Santo che genera in Cristo, come veri figli del Padre e della Madre, mediante le acque del Battesimo. È in questa famiglia, divenendo parte di essa, che si gustano i beni della redenzione e ci si incammina verso la salvezza eterna. Se si esce da essa, si precipita nuovamente nel mondo del male e del peccato, anche se ci si dice cristiani e si ci professa discepoli di Gesù. Manca però la culla della vita. Si è esposti ad ogni attacco del nemico. Fuori della vera famiglia “teologica”, siamo privi di ogni aiuto di grazia e di verità e si ritorna nel nostro inferno umano per finire in quello eterno.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, Angeli, Santi, fate ogni uomo parte di questa famiglia. 

[bookmark: _Toc452537063]CONCLUSIONE
La Chiesa, nella sua Liturgia, quando vuole parlare della bellezza spirituale della Madre di Dio, le applica quanto sia il Libro dei Proverbi che del Siracide dicono della bellezza della sapienza. La Vergine Maria è dal pensiero eterno del Signore. Come creatura ha iniziato ad esistere nel tempo, come pensiero del Signore è dall’eternità. Come il Verbo Incarnato è per decreto eterno del Padre, così anche è per la Vergine Maria. 
Anche Lei è dal decreto eterno, dalla volontà eterna di Dio. La differenza con Cristo è però sostanziale. Il Verbo Eterno è Persona divina eterna, Dio da Dio, Luce da Luce, della stessa sostanza del Padre. La sua umanità, assunta secondo la legge dell’unione ipostatica, inizia nel tempo ed inizia proprio dal seno della Vergine di Nazaret. 
Maria invece è nel pensiero del Padre dall’eternità, è il suo progetto come vera Madre del suo Figlio Eterno, inizia ad esistere però nel tempo. Cristo è Creatore. Maria è Creatura. Maria è stata fatta da Colui che Lei ha fatto vero uomo, per opera dello Spirito Santo, nel suo seno verginale. È grande il mistero di Maria. Lei è la Sintesi di tutta la creazione ed è anche oltre la stessa creazione. Lei dona alla creazione una bellezza unica. 
La Vergine Maria è stata fatta bellissima dal Padre celeste. Lui ne ha fatto una degna dimora per il suo Figlio Eterno. Questa verità va gridata. Mai ci si deve stancare di annunziarla.
La sapienza forse non chiama e l’intelligenza non fa udire la sua voce? In cima alle alture, lungo la via, nei crocicchi delle strade si apposta, presso le porte, all’ingresso della città, sulle soglie degli usci essa grida: «A voi, uomini, io mi rivolgo, ai figli dell’uomo è diretta la mia voce. Imparate, inesperti, la prudenza e voi, stolti, fatevi assennati. Ascoltate, perché dirò cose rilevanti, dalle mie labbra usciranno sentenze giuste, perché la mia bocca proclama la verità e l’empietà è orrore per le mie labbra. Tutte le parole della mia bocca sono giuste, niente in esse è tortuoso o perverso; sono tutte chiare per chi le comprende e rette per chi possiede la scienza. Accettate la mia istruzione e non l’argento, la scienza anziché l’oro fino, perché la sapienza vale più delle perle e quanto si può desiderare non l’eguaglia. Io, la sapienza, abito con la prudenza e possiedo scienza e riflessione. Temere il Signore è odiare il male: io detesto la superbia e l’arroganza, la cattiva condotta e la bocca perversa. A me appartengono consiglio e successo, mia è l’intelligenza, mia è la potenza. Per mezzo mio regnano i re e i prìncipi promulgano giusti decreti; per mezzo mio i capi comandano e i grandi governano con giustizia. Io amo coloro che mi amano, e quelli che mi cercano mi trovano. Ricchezza e onore sono con me, sicuro benessere e giustizia.
Il mio frutto è migliore dell’oro più fino, il mio prodotto è migliore dell’argento pregiato. Sulla via della giustizia io cammino e per i sentieri dell’equità, per dotare di beni quanti mi amano e riempire i loro tesori. Il Signore mi ha creato come inizio della sua attività, prima di ogni sua opera, all’origine. Dall’eternità sono stata formata, fin dal principio, dagli inizi della terra. Quando non esistevano gli abissi, io fui generata, quando ancora non vi erano le sorgenti cariche d’acqua; prima che fossero fissate le basi dei monti, prima delle colline, io fui generata, quando ancora non aveva fatto la terra e i campi né le prime zolle del mondo. Quando egli fissava i cieli, io ero là; quando tracciava un cerchio sull’abisso, quando condensava le nubi in alto, quando fissava le sorgenti dell’abisso, quando stabiliva al mare i suoi limiti, così che le acque non ne oltrepassassero i confini, quando disponeva le fondamenta della terra, io ero con lui come artefice ed ero la sua delizia ogni giorno: giocavo davanti a lui in ogni istante, giocavo sul globo terrestre, ponendo le mie delizie tra i figli dell’uomo.  Ora, figli, ascoltatemi: beati quelli che seguono le mie vie! Ascoltate l’esortazione e siate saggi, non trascuratela! Beato l’uomo che mi ascolta, vegliando ogni giorno alle mie porte, per custodire gli stipiti della mia soglia. Infatti, chi trova me trova la vita e ottiene il favore del Signore; ma chi pecca contro di me fa male a se stesso; quanti mi odiano amano la morte» (Pr 8,1-36). 
La sapienza fa il proprio elogio, in mezzo al suo popolo proclama la sua gloria. Nell’assemblea dell’Altissimo apre la bocca, dinanzi alle sue schiere proclama la sua gloria: «Io sono uscita dalla bocca dell’Altissimo e come nube ho ricoperto la terra. Io ho posto la mia dimora lassù, il mio trono era su una colonna di nubi. Ho percorso da sola il giro del cielo, ho passeggiato nelle profondità degli abissi. Sulle onde del mare e su tutta la terra, su ogni popolo e nazione ho preso dominio. Fra tutti questi ho cercato un luogo di riposo, qualcuno nel cui territorio potessi risiedere. Allora il creatore dell’universo mi diede un ordine, colui che mi ha creato mi fece piantare la tenda e mi disse: “Fissa la tenda in Giacobbe e prendi eredità in Israele”. Prima dei secoli, fin dal principio, egli mi ha creato, per tutta l’eternità non verrò meno. Nella tenda santa davanti a lui ho officiato e così mi sono stabilita in Sion. Nella città che egli ama mi ha fatto abitare e in Gerusalemme è il mio potere.
Ho posto le radici in mezzo a un popolo glorioso, nella porzione del Signore è la mia eredità. Sono cresciuta come un cedro sul Libano, come un cipresso sui monti dell’Ermon. Sono cresciuta come una palma in Engàddi e come le piante di rose in Gerico, come un ulivo maestoso nella pianura e come un platano mi sono elevata. Come cinnamòmo e balsamo di aromi, come mirra scelta ho sparso profumo, come gàlbano, ònice e storace, come nuvola d’incenso nella tenda. Come un terebinto io ho esteso i miei rami e i miei rami sono piacevoli e belli. Io come vite ho prodotto splendidi germogli e i miei fiori danno frutti di gloria e ricchezza. Io sono la madre del bell’amore e del timore, della conoscenza e della santa speranza; eterna, sono donata a tutti i miei figli, a coloro che sono scelti da lui. Avvicinatevi a me, voi che mi desiderate, e saziatevi dei miei frutti, perché il ricordo di me è più dolce del miele, il possedermi vale più del favo di miele. Quanti si nutrono di me avranno ancora fame e quanti bevono di me avranno ancora sete. Chi mi obbedisce non si vergognerà, chi compie le mie opere non peccherà».
Dobbiamo anche confessare che la Vergine Maria non ha fatto per nulla sfigurare il suo Autore. Lei è stata argilla finissima nelle sue mani. Tutto ciò che il Padre Celeste ha voluto realizzare in Lei e per Lei, vi è riuscito alla perfezione. Con Eva, Adamo e tutti gli altri il Signore ha potuto solo manifestare un piccolissimo raggio della sua Onnipotenza Creatrice e Salvatrice, con Maria ha mostrato tutta la sua grandezza. Dio ha fatto di Lei l’opera più bella della sua creazione. Dopo la Beata Trinità, anche se in un altro ordine di grandezza, perché si tratta di grandezza creata e non creata, il primo posto in assoluto spetta alla Madre di Gesù. 
Tra la Madre di Gesù e il resto della creazione vi è però un abisso che mai sarà colmato. Maria è la bellezza di ogni bellezza, la luce che supera ogni altra luce, la santità nella quale ogni altra santità creata rispecchiandosi si vede assai carente dalla perfezione. È come se mettessimo la luce di una candela a confronto con la luce del sole. Della Madre di Gesù, come Dio ha un’idea altissima, così dovrà essere per ogni suo figlio. Tutti dobbiamo avere un’idea altissima di Lei. Qualsiasi cosa diciamo, pensiamo, immaginiamo di bene e di santo per Lei, Dio l’ha pensato prima di noi. Perché allora avere paura di pensare in grande di Lei? Al vero amore di Dio si giunge attraverso il suo cuore. Anche alla verità di Cristo Gesù si giunge attraverso la sua verità. Più si conosce Maria e più si conosce Dio. Tutti coloro che rifiutano Maria, negano la sua bellezza dinanzi a Dio e alla creazione, non conoscono il Signore. Hanno di Lui un’idea meccanica. Mancano del cuore. Manca loro il cuore di donna il solo capace di amare dalle profondità dell’essere. Per questo il loro Signore è pensato come si pensa un robot o una macchina da costruire con analisi e metodi scientifici.
Vergine Maria, Madre della Redenzione, donaci il tuo cuore per amare Dio nel suo eterno mistero di unità, trinità, incarnazione del Verbo, dono dello Spirito Santo. Con il tuo cuore il nostro Dio non è una macchina da studiare, è un cuore da amare con slancio infinito.
Angeli e Santi del Paradiso, chiedete alla Madre nostra celeste che ci dia il suo cuore, perché solo con esso è possibile amare il nostro Creatore, Signore, Redentore, Santificatore. 
Catanzaro 1 Gennaio 2016
Solennità della Madre di Dio

1. Madre Santa, se il mondo sapesse cosa è avvenuto con la tua visita nella casa di Zaccaria, rimarrebbe senza fiato per lunghissimo tempo.
1. La tua visita, Madre Santa, ha modificato tutta l’Antica Storia della salvezza. Tu sei immagine perfetta della Nuova Alleanza in Cristo.
1. Nell’Antica Economia della salvezza l’Onnipotente di volta in volta dava il suo Santo Spirito e chi lo riceveva agiva con la sua forza.
1. Nella Nuova Economia della Redenzione si è posato tutto su Cristo Gesù. Lui lo ha versato dal suo Costato aperto come un fiume straripante.
1. Nel Cenacolo lo ha alitato sugli Apostoli. Saranno essi a portarlo nel mondo con la loro conformazione a Cristo Signore e per sacramento.
1. Con la loro conformazione a Cristo lo alitano come Spirito di conversione. Con i Sacramenti lo donano come Spirito di santificazione.
1. In Te, Madre Santa, tutto è stato anticipato. La redenzione per preservazione da ogni macchia di peccato e per pienezza di grazia.
1. Tu sei stata concepita immacolata, anzi tu sei l’immacolato concepimento di Dio nell’universo. Tu non hai mai conosciuto alcun peccato.
1. Anche il dono dello Spirito in te è stato anticipato. Tu sei piena di Lui. Il tuo è alito di Spirito Santo, come l’alito di Cristo Gesù.
1. Lo hai versato su Elisabetta e solo su di essa, come segno della nuova modalità secondo la quale ogni rinato in Cristo dovrà vivere.
1. Altro però è il modo secondo il quale lo aliterà Cristo Signore, altro è il modo secondo il quale lo daranno gli Apostoli nei sacramenti.
1. Tu lo hai dato come Spirito di profezia e di scienza del mistero divino operato in te. In più per te il bambino è stato colmato di Lui.
1. Madre di Dio, fa’ che ogni discepolo di Gesù creda che per lui, secondo il carisma e il ministero ricevuto, lo Spirito dovrà essere versato.
1. Un discepolo che non versa lo Spirito Santo, Madre di Dio, come Spirito di conversione e di illuminazione dei cuori, è solo vanità.

[bookmark: _Toc452537064]

INDICE

Costantino Di Bruno ‏@MonsDiBruno	1
LA TEOLOGIA	1
IN UN PENSIERO	1
(Volume 7 - 30.11.2015 – 31.06.2016)	1
CATANZARO 2016	1
Dicembre 2015	3
1 Dicembre	3
So che abiti dove Satana ha il suo trono	3
2 Dicembre	4
Maestro, che cosa devo fare per ereditare la vita eterna?	4
3 Dicembre	6
L’uomo non divida quello che Dio ha congiunto	7
4 Dicembre	9
Ha salvato altri e non può salvare se stesso!	9
5 Dicembre	11
Non temere, soltanto abbi fede e sarà salvata	11
6 Dicembre	13
Ecco, il tuo re viene, seduto su un puledro d’asina	13
7 Dicembre	15
Ho da rimproverarti che lasci fare a Gezabele	15
8 Dicembre	17
Seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola	17
9 Dicembre	20
Cosa devo fare per avere in eredità la vita eterna?	20
10 Dicembre	22
Con coraggio andò da Pilato e chiese il corpo di Gesù	22
11 Dicembre	23
Allora li prese con sé e si ritirò in disparte	23
IN CAMMINANDO VERSO LA GROTTA SANTA	25
(IL NATALE DI GESÙ: LA GROTTA DELLA STORIA NEL VANGELO SECONDO LUCA)	25
12 Dicembre	32
E io, quando sarò innalzato da terra, attirerò tutti a me	32
13 Dicembre	34
Conosco le tue opere, ti si crede vivo, e sei morto	34
14 Dicembre	36
Darà lo Spirito Santo a quelli che glielo chiedono!	36
15 Dicembre	37
Per servire e dare la propria vita in riscatto per molti	37
16 Dicembre	39
Rabbunì, che io veda di nuovo!	39
IN CAMMINANDO VERSO LA GROTTA SANTA	41
(Il Natale eterno del Verbo nella grotta del seno del Padre al Natale di Gesù nella grotta del cuore di ogni uomo nel Vangelo secondo Giovanni)	41
17 Dicembre	50
E l’ultima condizione di quell’uomo diventa peggiore della prima	50
18 Dicembre	52
Ti faccio dono di alcuni della sinagoga di Satana	52
19 Dicembre	53
Amavano infatti la gloria degli uomini più che la gloria di Dio	53
20 Dicembre	55
Voi stessi date loro da mangiare	55
NELLA GROTTA SANTA	56
(Contemplando il Salvatore con il cuore di Maria, di Giuseppe, dei Pastori)	56
21 Dicembre	61
E non dissero niente a nessuno	61
IL NATALE STERILE	62
(Il Natale celebrato con il cuore dei capi dei sacerdoti e degli scribi)	62
22 Dicembre	67
Ma chi non crederà sarà condannato	67
IL SANTO NATALE: EVENTO DA GUSTARE	69
(Il cristiano: evangelista della vera gioia)	69
Acclamate Dio, voi tutti della terra, cantate la gloria del suo nome, dategli gloria con la lode. Dite a Dio: «Terribili sono le tue opere! Per la grandezza della tua potenza ti lusingano i tuoi nemici. A te si prostri tutta la terra, a te canti inni, canti al tuo nome». Venite e vedete le opere di Dio, terribile nel suo agire sugli uomini. Egli cambiò il mare in terraferma; passarono a piedi il fiume: per questo in lui esultiamo di gioia. Con la sua forza domina in eterno, il suo occhio scruta le genti; contro di lui non si sollevino i ribelli. Popoli, benedite il nostro Dio, fate risuonare la voce della sua lode; è lui che ci mantiene fra i viventi e non ha lasciato vacillare i nostri piedi. O Dio, tu ci hai messi alla prova; ci hai purificati come si purifica l’argento.	70
23 Dicembre	76
Chi si vergognerà di me e delle mie parole	76
24 Dicembre	78
La parola che ho detto lo condannerà nell’ultimo giorno	78
Allora Maria disse:	79
L’anima mia magnifica il Signore e il mio spirito esulta, in Dio mio Salvatore, perché ha guardato l’umiltà della sua serva	79
25 Dicembre	86
Santo, santo, santo il Signore Dio, l’Onnipotente	86
26 Dicembre	88
Sto per vomitarti dalla mia bocca	88
27 Dicembre	90
Nel giorno del giudizio	90
28 Dicembre	92
Gesù salì sul monte	92
29 Dicembre	93
Li amò fino alla fine	93
30 Dicembre	95
Ricondurrà molti figli d’Israele al Signore loro Dio	95
31 Dicembre	96
Essi riceveranno una condanna più severa	96
Gennaio 2016	99
1 Gennaio	99
Avete portato via la chiave della conoscenza	99
2 Gennaio	100
Gesù prese con sé Pietro, Giovanni e Giacomo	100
3 Gennaio	102
Ecco la serva del Signore: avvenga per me secondo la tua parola	102
4 Gennaio	103
Ho pregato i tuoi discepoli di scacciarlo, ma non ci sono riusciti	103
5 Gennaio	105
Vi do un comandamento nuovo	105
6 Gennaio	107
Tu sei degno di prendere il libro e di aprirne i sigilli	107
7 Gennaio	108
Sarà rinnegato davanti agli angeli di Dio	108
8 Gennaio	110
Radunerà i suoi eletti dai quattro venti	110
9 Gennaio	111
Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente	111
10 Gennaio	113
MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO	113
11 Gennaio	116
MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO	116
12 Gennaio	118
MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO	118
13 Gennaio	121
MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO	121
14 Gennaio	124
MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO	124
15 Gennaio	127
MISERICORDIAS DOMINI IN AETERNUM CANTABO	127
16 Gennaio	130
Il Figlio dell’uomo sta per essere consegnato nelle mani degli uomini	130
17 Gennaio	131
Chi ha visto me, ha visto il Padre	131
18 Gennaio	133
È venuto il grande giorno della loro ira, e chi può resistervi?	133
19 Gennaio	135
O uomo, chi mi ha costituito giudice o mediatore sopra di voi?	135
20 Gennaio	136
Per dare testimonianza alla verità	137
21 Gennaio	138
Ha suscitato per noi un Salvatore potente nella casa di Davide	138
22 Gennaio	139
Prese la ferma decisione di mettersi in cammino verso Gerusalemme	139
23 Gennaio	141
Egli vi darà un altro Paràclito perché rimanga con voi per sempre	141
24 Gennaio	143
Il sigillo sulla fronte dei servi del nostro Dio	143
25 Gennaio	144
Con le vesti strette ai fianchi e le lampade accese	145
26 Gennaio	146
Comparire davanti al figlio dell’uomo	146
27 Gennaio	149
Per loro non c’era posto nell’alloggio	149
28 Gennaio	151
Lascia che i morti seppelliscano i loro morti	151
29 Gennaio	153
Come il Padre mi ha comandato, così io agisco	153
30 Gennaio	154
Insieme alle preghiere dei santi	155
31 Gennaio	157
E perché non giudicate voi stessi ciò che è giusto?	157
Febbraio 2016	160
1 Febbraio	160
La parola di Dio venne su Giovanni	160
2 Febbraio	161
È nato per voi un Salvatore, che è Cristo Signore	161
3 Febbraio	163
Anche la polvere della vostra città, che si è attaccata ai nostri piedi	163
4 Febbraio	165
Che portiate molto frutto e diventiate miei discepoli	165
5 Febbraio	168
Non si convertì dalle opere delle sue mani	168
6 Febbraio	170
Egli vi battezzerà in Spirito Santo e fuoco	170
7 Febbraio	173
Padrone, lascialo ancora quest’anno	173
8 Febbraio	176
E beata colei che ha creduto	176
QUARESIMA DI MISERICORDIA	178
IN CAMMINO ILLUMINATI DALLA PAROLA	178
Quaresima 2016	178
9 Febbraio	185
Tutti i suoi avversari si vergognavano	185
10 Febbraio	192
Come l’ebbi inghiottito ne sentii nelle viscere tutta l’amarezza	192
11 Febbraio	194
Voi siete miei amici, se fate ciò che io vi comando	194
12 Febbraio	197
Vestite di sacco e cosparse di cenere, si sarebbero convertite	197
13 Febbraio	200
Come è scritto nella legge del Signore	200
14 Febbraio	203
E Gesù cresceva in sapienza, età e grazia	203
15 Febbraio	206
La grazia e la verità vennero per mezzo di Gesù Cristo	206
16 Febbraio	209
Chi odia me, odia anche il Padre mio	209
17 Febbraio	212
Questi due profeti erano il tormento degli abitanti della terra	212
18 Febbraio	216
Ecco, la vostra casa è abbandonata a voi!	216
19 Febbraio	219
Non sapevate che io devo occuparmi delle cose del Padre mio?	219
20 Febbraio	221
Che cosa dobbiamo fare?	221
21 Febbraio	223
E chi è mio prossimo?	223
22 Febbraio	226
Se non me ne vado, non verrà a voi il Paràclito	226
23 Febbraio	229
Scoppiò una guerra nel cielo	229
24 Febbraio	231
E non potevano rispondere nulla a queste parole	232
25 Febbraio	235
Il cielo si aprì e discese sopra di lui lo Spirito Santo	235
26 Febbraio	238
Egli vi battezzerà in Spirito Santo e fuoco	238
27 Febbraio	240
Seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola	240
28 Febbraio	243
E sarai beato perché non hanno da ricambiarti	243
29 Febbraio	246
La terra intera, presa d’ammirazione, andò dietro alla bestia	246
Marzo 2016	250
1 Marzo	250
Vi vedrò di nuovo e il vostro cuore si rallegrerà	250
2 Marzo	253
Figlio di Set, figlio di Adamo, figlio di Dio	253
3 Marzo	256
Padre, sia santificato il tuo nome	256
4 Marzo	259
Ma io non sono solo, perché il Padre è con me	260
5 Marzo	263
Un vangelo eterno da annunciare agli abitanti della terra	263
6 Marzo	266
Nessuno di quelli che erano stati invitati gusterà la mia cena	266
7 Marzo	268
Sua madre disse ai servitori: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela»	269
8 Marzo	271
Ma quando furono terminati, ebbe fame	271
9 Marzo	274
È per mezzo di Beelzebùl, capo dei demòni, che egli scaccia i demòni	274
10 Marzo	278
Te, l’unico vero Dio, e colui che hai mandato, Gesù Cristo	278
11 Marzo	282
Beati i morti che muoiono nel Signore	282
12 Marzo	285
Ma non è stato capace di finire il lavoro	285
13 Marzo	289
Nella sinagoga, gli occhi di tutti erano fissi su di lui	289
14 Marzo	293
Lo Spirito del Signore è sopra di me	293
15 Marzo	294
Bada dunque che la luce che è in te non sia tenebra	294
16 Marzo	297
Io li custodivo nel tuo nome	298
17 Marzo	301
Sette coppe d’oro, colme dell’ira di Dio	301
18 Marzo	303
Ho trovato la mia pecora, quella che si era perduta	303
19 Marzo	306
Non è costui il figlio di Giuseppe?	306
20 Marzo	308
Tutti nella sinagoga si riempirono di sdegno	308
21 Marzo	312
Il vostro interno è pieno di avidità e di cattiveria	312
22 Marzo	315
Il calice che il Padre mi ha dato, non dovrò berlo?	315
23 Marzo	318
Veri e giusti sono i tuoi giudizi!	318
24 Marzo	322
Questo tuo fratello era morto ed è tornato in vita	322
25 Marzo	325
Non temere; d’ora in poi sarai pescatore di uomini	326
26 Marzo	329
La buona notizia del regno di Dio anche alle altre città	329
27 Marzo	333
Guardatevi bene dal lievito dei farisei, che è l’ipocrisia	333
28 Marzo	337
Così rispondi al sommo sacerdote?	337
29 Marzo	339
Consegnare la loro forza e il loro potere alla bestia	340
30 Marzo	343
Rendi conto della tua amministrazione	343
31 Marzo	346
Il diavolo si allontanò da lui fino al momento fissato	346
Aprile 2016	350
1 Aprile	350
Signore, allontànati da me, perché sono un peccatore	350
2 Aprile	353
Stolto, questa notte stessa ti sarà richiesta la tua vita	353
3 Aprile	355
Chiunque è dalla verità, ascolta la mia voce	356
4 Aprile	359
È caduta, è caduta Babilonia la grande	359
5 Aprile	361
Non potete servire Dio e la ricchezza	362
6 Aprile	365
Questi è il Figlio mio, l’eletto; ascoltatelo!	365
7 Aprile	368
Uomo, ti sono perdonati i tuoi peccati	368
8 Aprile	372
Se non vi convertite, perirete tutti allo stesso modo	372
9 Aprile	376
Accresci in noi la fede!	376
10 Aprile	379
Chi mi ha consegnato a te ha un peccato più grande	379
11 Aprile	383
Ambedue furono gettati vivi nello stagno di fuoco	383
12 Aprile	386
Con le vesti strette ai fianchi e le lampade accese	386
13 Aprile	390
Il vino nuovo bisogna versarlo in otri nuovi	390
14 Aprile	394
E perché non giudicate voi stessi ciò che è giusto?	394
15 Aprile	398
E da quell’ora il discepolo l’accolse con sé	398
16 Aprile	402
Fu aperto anche un altro libro, quello della vita	402
17 Aprile	405
Non ne sono stati purificati dieci? E gli altri nove dove sono?	405
18 Aprile	408
Bisognava far festa e rallegrarsi	409
19 Aprile	412
Va’ e d’ora in poi non peccare più	412
20 Aprile	416
Il regno di Dio non viene in modo da attirare l’attenzione	416
21 Aprile	420
Chi sarà vincitore erediterà questi beni	420
22 Aprile	423
E subito ne uscì sangue e acqua	423
23 Aprile	425
Taglialo dunque! Perché deve sfruttare il terreno?	425
24 Aprile	428
Su quello che avrebbero potuto fare a Gesù	428
25 Aprile	431
Gettati i loro mantelli sul puledro, vi fecero salire Gesù	431
26 Aprile	434
Ma il Figlio dell’uomo, quando verrà, troverà la fede sulla terra?	434
27 Aprile	436
Solo quelli che sono scritti nel libro della vita dell’Agnello	436
28 Aprile	440
I discepoli perciò se ne tornarono di nuovo a casa	440
29 Aprile	443
La folla intera esultava per tutte le meraviglie da lui compiute	443
30 Aprile	447
Chiamò a sé i suoi discepoli e ne scelse dodici	447
Maggio 2016	451
1 Maggio	451
MESE DI MAGGIO	451
DEDICATO ALLA MADRE DI DIO	451
LA VERGINE MARIA, MADRE DI MISERICORDIA	451
CATANZARO – APRILE 2016	451
PRESENTAZIONE	451
01 Maggio	455
L’angelo Gabriele fu mandato da Dio	455
01 Maggio	457
Promessa sposa di un uomo della casa di Davide	457
2 Maggio	459
02 Maggio	459
Rallégrati, piena di grazia	459
02 Maggio	462
Il Signore è con te	462
3 Maggio	463
03 Maggio	463
Ella fu molto turbata	463
03 Maggio	465
Hai trovato grazia presso Dio	465
4 Maggio	467
04 Maggio	468
Concepirai un figlio	468
04 Maggio	470
Verrà chiamato Figlio dell’Altissimo	470
Perché le genti sono in tumulto e i popoli cospirano invano? Insorgono i re della terra e i prìncipi congiurano insieme contro il Signore e il suo consacrato: «Spezziamo le loro catene, gettiamo via da noi il loro giogo!». Ride colui che sta nei cieli, il Signore si fa beffe di loro. Egli parla nella sua ira, li spaventa con la sua collera: «Io stesso ho stabilito il mio sovrano sul Sion, mia santa montagna». Voglio annunciare il decreto del Signore. Egli mi ha detto: «Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato. Chiedimi e ti darò in eredità le genti e in tuo dominio le terre più lontane. Le spezzerai con scettro di ferro, come vaso di argilla le frantumerai». E ora siate saggi, o sovrani; lasciatevi correggere, o giudici della terra; servite il Signore con timore e rallegratevi con tremore. Imparate la disciplina, perché non si adiri e voi perdiate la via: in un attimo divampa la sua ira. Beato chi in lui si rifugia (Sal 2,1-12).	470
5 Maggio	472
05 Maggio	472
Il suo regno non avrà fine	472
5 Maggio	474
05 Maggio	474
Come avverrà questo, poiché non conosco uomo?	474
6 Maggio	476
06 Maggio	476
Lo Spirito Santo scenderà su di te	476
06 Maggio	478
Sarà santo e sarà chiamato Figlio di Dio	478
7 Maggio	480
07 Maggio	480
Nulla è impossibile a Dio	480
07 Maggio	482
Ecco la serva del Signore	482
8 Maggio	483
08 Maggio	484
E l’angelo si allontanò da lei	484
08 Maggio	486
Maria si alzò e andò in fretta	486
9 Maggio	487
09 Maggio	487
Salutò Elisabetta	487
09 Maggio	489
Il bambino sussultò nel suo grembo	489
10 Maggio	491
10 Maggio	491
Elisabetta fu colmata di Spirito Santo	491
10 Maggio	493
Benedetta tu fra le donne	493
11 Maggio	495
11 Maggio	495
E benedetto il frutto del tuo grembo!	495
11 Maggio	497
La madre del mio Signore	497
12 Maggio	499
12 Maggio	499
Il bambino ha sussultato di gioia nel mio grembo	499
12 Maggio	501
Beata colei che ha creduto	501
13 Maggio	503
13 Maggio	503
Allora Maria disse	503
13 Maggio	505
L’anima mia magnifica il Signore	505
14 Maggio	508
14 Maggio	508
E il mio spirito esulta in Dio, mio salvatore	508
14 Maggio	510
Ha guardato l’umiltà della sua serva	510
15 Maggio	512
15 Maggio	512
Tutte le generazioni mi chiameranno beata	512
15 Maggio	515
Grandi cose ha fatto per me l’Onnipotente	515
16 Maggio	516
16 Maggio	516
Santo è il suo nome	516
16 Maggio	518
Di generazione in generazione la sua misericordia	518
17 Maggio	520
17 Maggio	520
Per quelli che lo temono	520
17 Maggio	522
Ha spiegato la potenza del suo braccio	522
18 Maggio	525
18 Maggio	525
Ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore	525
18 Maggio	526
Ha rovesciato i potenti dai troni	526
19 Maggio	528
19 Maggio	528
Ha innalzato gli umili	528
19 Maggio	531
Ha ricolmato di beni gli affamati	531
20 Maggio	533
20 Maggio	533
Ha rimandato i ricchi a mani vuote	533
20 Maggio	535
Ha soccorso Israele, suo servo	535
21 Maggio	538
21 Maggio	538
Ricordandosi della sua misericordia	538
21 Maggio	540
Come aveva detto ai nostri padri	540
22 Maggio	543
22 Maggio	543
Per Abramo e la sua discendenza, per sempre	543
22 Maggio	545
Maria rimase con lei circa tre mesi	545
23 Maggio	547
23 Maggio	547
Diede alla luce il suo figlio primogenito	547
23 Maggio	549
Meditandole nel suo cuore	549
24 Maggio	551
24 Maggio	551
Come prescrive la legge del Signore	551
Maria sa che solo dall’amore che si consuma per amore dei suoi figli nascerà la vera redenzione, la vera salvezza.	553
24 Maggio	553
Anche a te una spada trafiggerà l’anima	553
25 Maggio	555
25 Maggio	555
Ogni anno a Gerusalemme per la festa di Pasqua	555
25 Maggio	557
Senza che i genitori se ne accorgessero	557
26 Maggio	559
26 Maggio	559
Tornarono in cerca di lui a Gerusalemme	559
26 Maggio	561
Dopo tre giorni lo trovarono nel tempio	561
27 Maggio	563
27 Maggio	563
Figlio, perché ci hai fatto questo?	563
27 Maggio	565
Io debbo occuparmi delle cose del Padre mio	565
28 Maggio	567
28 Maggio	567
Non compresero cosa aveva detto loro	567
28 Maggio	569
Stava loro sottomesso	569
29 Maggio	571
29 Maggio	571
Sua madre custodiva queste cose	571
29 Maggio	573
In sapienza, età e grazia	573
30 Maggio	575
30 Maggio	575
Beato il grembo che ti ha portato	575
30 Maggio	576
Beati piuttosto coloro che ascoltano	576
31 Maggio	578
31 Maggio	578
Sono coloro che ascoltano la Parola di Dio	578
31 Maggio	580
Insieme a Maria, la Madre di Gesù	580
CONCLUSIONE	581
INDICE	586


image2.jpeg




